
3

5
15

22

30
36
42

48

56

60
67

72

80
86

Ростислав Чопик

Олександр Клековкін
Оксана Палій

Світлана Максименко

Сергій Васильєв
Святослав Максимчук

Олексій Кравчук

Наталка Ворожбит

Уляна Рой

Ірина Чужинова
Аделіна Єфімéнко

Вікторія Янівська

Наталія Торкут
Майя Гарбузюк

ÇÌ²ÑÒ

“Поступ супроти варварства – Франко проти Москви”

Іван Франко: парадигма театрознавства
Маловідомі сторінки історії української національної сцени: 
діяльність “Вільного театру Поділля” (1922)

Відлуння фестивалів – 2015. Акценти  (Огляд театральних фестивалів: 
“Марія”, “Відлуння”,“Мельпомена Таврії”)

Костюм на сцені та подіумі
Мої Заньківчанські вечори (Інтерв’ю. Розмовляла Ніна Бічуя)
Будь-яка територія – це насамперед людина 
(Інтерв’ю. Розмовляла Майя Гарбузюк)
“Донбас – це не тільки про війну” 
(Інтерв’ю. Розмовляла Майя Ілюк)
Розширене тіло Subpoetics International: 
Львівська театральна лабораторія

Единбурзький Фріндж-2015: осягнути неосяжне
Енергія неординарної особистости: творчі горизонти 
української диригентки Оксани Линів
Про війну, біль і ціну майбутнього… (Сезон 2015/2016 рр. на польській 
та литовській сценах. Нотатки з приводу)

Шекспірівські театральні фестивалі в Европі: історія і сучасність 
Сіль Утрати (Прем’єра “Зимової казки” В. Шекспіра 
у Львівському театрі ім. Леся Курбаса)

 ÊÐÈÒÈÊÀ

²ÑÒÎÐ²ß

ÏÐÀÊÒÈÊÀ

СВІТ

Шекспірівські ÑÒÓÄ²¯



�

Засновник: Львівський національний університет імені Івана Франка. 
Видається з 2001 року. Реєстраційний номер КВ № 6029. УДК 7.072.2(051)

© Львівський національний 
університет імені Івана Франка, 2016

Головний редактор 
Майя Гарбузюк 

 
Літературний редактор 

Ніна Бічуя

Дизайн та верстка 
Інна Шкльода

92

98
101

103
106
109

111

123
125

126

Підписано до друку 02. 12. 2016.
Формат 60 × 841/8. Друк офсетний. 

Фіз.друк.арк. 16. Умовн. друк. арк. 15.

Український космос (Наталя Сумська в ролі Марусі Кайдашихи 
у виставі “Кайдашева сім’я” Київського національного 
театру ім. І. Франка)
Шоста наукова зустріч майбутніх театрознавців
Театр у синагозі на Вугільній

По кому подзвін? (Роман Іваничук. 1929–2016)
Пам’яти Учителя (Валентина Заболотна. 1940–2016)
1200 відповідей Б. Ступки (Фрагмент книги“Богдан Ступка. 
Біографія”. Переклад з російської Богдана Козака)
Подвижник українського оперного мистецтва Володимир Ігнатенко

Університетський День театру – 2016
Презентація монографії “Український театр у Львові 
в період німецької окупації (1941–1944)”
Вроцлавські нотатки  львівських студентів

Марина Ковальчук

Андрій Матюнка
Остап Лещук

Богдан Козак
Майя Гарбузюк

Володимир Мельниченко

Наталія Юзюк

Євдокія Стародинова
Денис Кіндрат

Тетяна Губрій, Дарина Гордієнко, 
Уляна Поцілуйко, Ольга Смульська 

¹ 1-3(44-46)/2016ÇÌ²ÑÒ

ÏÅÐØ² ÑÒÓÄ²¯

Редакційна колегія:
Веселовська Ганна (Київ), професор, доктор мистецтвознавства
Владимирова Наталія (Київ), професор, доктор мистецтвознавства
Волицька Ірина (Львів), кандидат мистецтвознавства
Гайдабура Валерій (Київ), доктор мистецтвознавства
Ґрайзенеґґер Вольфґанґ (Відень), професор, доктор
Єрмакова Наталія (Київ), кандидат мистецтвознавства, доцент
Заболотна Валентина (Київ), професор, кандидат мистецтвознавства
Кияновська Любов (Львів), професор, доктор мистецтвознавства
Клековкін Олександр (Київ), професор, доктор мистецтвознавства
Козак Богдан (Львів), професор, академік НАМ України
Козаренко Олександр (Львів), професор, доктор мистецтвознавства
Корнієнко Неллі (Київ), доктор мистецтвознавства
Липківська Анна (Київ), професор, кандидат мистецтвознавства
Максименко Світлана (Львів), кандидат мистецтвознавства
Медведик Юрій (Львів), професор, доктор мистецтвознавства
Овсійчук Володимир (Львів), професор, доктор мистецтвознавства
Ратайчакова Доброхна (Познань), професор, доктор 
Салига Тарас (Львів), професор, доктор філологічних наук
Якимович Богдан (Львів), професор, доктор історичних наук

Адреса редакції: 79008 м. Львів, вул. Валова, 18, к. 22, 
Львівський національний університет імені Івана Франка, 

редакція журналу “Просценіум”. 
Телефони: (032) 239–42–96, 239–41–97. 

E-mail:    kafteatr@franko.lviv.ua         harbuzyuk.maya16@gmail.com

In memoria

Інформація

На першій сторінці обкладинки  – сцена з вистави “Зимова казка” В. Шекспіра. Режисер – Євген Худзик, 
простір, костюми – Мінґлу Вонг (Китай). Львівський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2016 р.

Світлина – Ольги Дмитрів.



�

Шановне товариство!
Цього року 160-ліття від дня народження  Івана 

Франка, як і позаторік 200-ліття Тараса Шевченка, 
відзначаємо в пору, коли наче й не зовсім доречні 
бучні святкування. Проте, з іншого боку, саме зараз, 
в лиху годину, як ніколи відчуваєш потребу в тих світ-
лих постатях, потребуєш не ритуальної риторики, а 
надійної духової опори. Адже вони пророки, вони 
відають.

Позаторік усіх найбільше вражали Тарасові сло-
ва: “як Україну злії люде присплять, лукаві, і в огні її, 
окраденую, збудять”… Аж мороз ішов поза шкірою. 
Ті самі підлі методи, той самий лютий ворог, та сама 
смертельна загроза, що цим разом зазирає у вічі вже 
нам… 

Здавалося, що це все залишилось в історії, по-
ринуло в Лету, що неситий сусід бодай трохи змі-
нився, олюднився, цивілізувався, та ба… Й от про 
це говорить уже Франко, от від цього застерігає. Чи 
не найчастіше за останні два роки згадується його 
спостереження щодо варварської сутности московсь-

кої псевдоеліти – рейтинг його цитування найвищий. 
Ось вони, ці слова:

“Не здаючи собі труду розжувати і перетравити 
того, що в Европі здобуте було тяжкою віковою пра-
цею, інтелігенція російська цивілізуєсь лише повер-
ха: під модною фризурою і модним фраком сидять 
давні варвари; культура прилипла до них зверху, але 
не ввійшла в кість і кров; куплена за гроші, нахапана 
мимоїздом, по дорозі, сталася їх здобичею, але не 
власністю, не хлібом насущним”.

Та велика біда, що спіткала український Схід – не 
в останню чергу від того, що там не було українського 
виховання, що там були погані вчителі українського 
слова, що там не читали Франка і Шевченка, не чи-
тали й не хотіли читати.

Проте і в нас тут, на Заході, з цим не повний га-
разд. Ось приклад іще одного Франкового тексту, ак-
туальність якого нині покликає більше питань, ніж 
відповідей. 

“Розвивайся ти, високий дубе, 
Весна красна буде! 
Розпадуться пута віковії, 
Прокинуться люде. 
Розпадуться пута віковії, 
Тяжкії кайдани, 
Непобіджена злими ворогами 

* Журнальний варіант виступу  в часі урочистостей 
з нагоди 160-ліття від дня народження Івана Франка на 
Університетській площі у Львові. – Прим. ред.

“Поступ супроти варварства – 
					                 Франко проти Москви”*

  Ростислав Чопик

�



�

Україна встане. 
Встане славна мати Україна, 
Щаслива і вільна, 
Від Кубані аж до Сяна-річки 
Одна, нероздільна. 
Щезнуть межі, що помежували 
Чужі між собою, 
Згорне мати до себе всі діти 
Теплою рукою”.

 Цю Франкову поезію, що стала народною піс-
нею, у совєтські часи зі зрозумілих причин не було 
включено до 50-томового Зібрання. 

Коли ж те все почалося, які думки лише не 
з’являлися: яка там Кубань, яке “від Сяну до Дону”, 
коли московські піраньї відхапують велетенські 
шматки української території! Нам би втримати наше 
“маємо те, що маємо”.

“Згорне мати до себе всі діти теплою рукою…”

Проблема не у відвоюванні, яке може викликати 
хіба руїну й озлоблення, – проблема у тім, аби побу-

дувати таку державу, до якої оті непорадні заблудлі 
діти захочуть самі, як хочуть зараз в Европу, “в адін 
час” вивчаючи чужі мови, переймаючи чужі звичаї 
задля ПМЖ й здобуття громадянства. Що вже казати 
у нашому випадку, коли й переймати нічого не дове-
деться. Хіба утерти багно з Божого образу й заректись 
оскверняти сумління. 

“Згорне мати до себе всі діти…”

Образ, що сам себе коментує. Мати не відвойо-
вує, мати трудиться і чекає, бо знає: Вищий суд на 
її боці. 

…Поки що невідомо, яким буде той суд: польо-
вим чи третейським, гаазьким чи будапештським. Та 
у кожному разі він буде на нашу користь, бо він буде 
вищим і сильнішим за варварство, у яку б машкару 
те не рядилося.

Франко не мав у цім сумніву, не маймо і ми. 
Слава Україні!

Cвітлини до статті надано прес-центром 
ЛНУ імени Івана Франка

Виступи ректора ЛНУ імені Івана Франка Володимира Мель-
ника (праворуч) та Ростислава Чопика на урочистостях з 
нагоди 160-ліття від дня народження Івана Франка. Львів, 
Університетська площа, 27 серпня 2016 р.

�



�

ІСТОРІЯ

ІВАН ФРАНКО: 
	Паради гма театрознавства

Олександр Клековкін

Сюжет пропонованої розвідки спирається на по-
няття, котре, з огляду на спробу його цілеспрямова-
ного вживлення в контекст театрознавства, потребує 
бодай короткого коментаря.

Віра у справедливість історії – мовляв, вона сама 
порозставляє все по місцях – дурниця, котра сьогодні 
вже не спокушає навіть найнаївнішого з наївних. Бо 
кожен знає, що історію пишуть історики, а вони – теж 
люди, з усіма своїми забаганками, примхами, тарга-
нами, а також зовнішніми чинниками, включаючи 
соціальне замовлення, легітимну систему жанрів, 
чинну систему понять, моральні норми, економічні 
стимули та ін.

Для аналізу ситуації, котра зумовлює зміст іс-
торіописання, як, утім і будь-якого іншого пові-
домлення, сучасна наука виробила і продовжує 
вдосконалювати потужний понятійний апарат: дис-
курс, наукова школа, метод дослідження, стиль 
мислення історика тощо. Однак, з урахуванням 
розбіжностей їхнього тлумачення, не кожне з цих 
понять без істотних втрат і схоластичних спекуля-
цій може органічно бути сприйнято академічним 
театрознавством, залежним не лише від літерату-
рознавства і журналістики, а й від недостатнього 
обсягу “земних”, “предметних” фактів, які б доз-
воляли ще відносно молодій науці відірватися від 
землі і піднятися до рівня узагальнень, на фіксацію 
яких спрямовано вищезгадані поняття. Адже історія 
театру спирається здебільшого на слова. З давніх 
рецензій, тобто слів, на які спирається писана історія 
театру, можна було би утворити цілу енциклопедію 
театрального життя, в якій зафіксовано: деякі до-
стеменні факти, лише частина яких має історичну 
вартість; свідомо або несвідомо перекручені факти, 

перетворені внаслідок цих операцій на “нефакти”; 
забарвлені суб’єктивним смаком естетичні оцінки; 
гарно аргументовані і погано мотивовані кути зору; 
коментарі до неіснуючих подій (аберації пам’яті, 
“наснилося”); інтерпретації вірогідних фактів; за-
бобони і т. ін. Єдиний спосіб реконструювати, спи-
раючись на слова, реальність – спробувати розме-
жувати факти і кути зору, факти і чиїсь висновки 
щодо цих фактів.

Наукові школи, методи дослідження і стилі мис-
лення у галузі історії театру, якщо ставитися до них 
практично, як до археологічної розвідки або проце-
дури приготування борщу, передбачають виконання 
певних операцій, спрямованих на видобування фак-
тів, їхньої верифікації, розмежування фактів і “не-
фактів”, встановлення ієрархії і зв’язків між ними. 
Ці операції може бути описано терміном, можливо, 
трохи незвичним і навіть свідомо приземленим – сце-
нарій, запозиченим, в Еріка Берна, забарвленим ідея-
ми “мовних ігор” Людвіга Вітгенштайна, “жанрових 
модусів” Гайдена Вайта, “історією повсякденности” 
(М. Блох, Л. Февр, Ф. Бродель, П. Бурдьє), “історією 
понять” (Р. Козеллек), а також процедурним характе-
ром комп’ютерних програм, в одній з яких написано 
цей текст, і які, навіть якщо ми цього не бажаємо 
помічати, формують наше мислення.

У межах пропонованої розвідки автор досліджує 
лише базові операції театрознавчого сценарію Івана 
Франка – характер і послідовність запитань, з якими 
він звертався до минулого театру, а також способи, 
якими домагався отримання правдивих, сумнівних 
або ж навіть неправдивих свідчень від нього.

За межами пропонованої розвідки – опції сце-
нарію: виконувана істориком роль, його очікування 



�

щодо “ідеального читача”, система легітимних жан-
рів історіописання та інші “правила гри”.

Зрештою, сценарій – це реалізоване у конкретній 
дії, опредмечене до інструментального рівня осердя 
наукової школи, навіть якщо передбачає лише хаотич-
ний рух навпомацки.

Вивчати класичні сценарії мусимо не лише для 
наслідування, а й для того, щоб своєчасно відмовля-
тися від них.

Предмет цієї розвідки – техніка історіописання 
(об’єкт і предмет дослідження, дослідницький сце-
нарій) Івана Франка у галузі сценічного мистецтва.

Від праць Франка, на думку Ю. Костюка [14, 12], 
Р. Пилипчука [24, 174–175], упорядників і авторів 
“Енциклопедії українознавства” [31, 3157] пішло 
українське театрознавство. Однак у авторів цієї тези 
існують і опоненти – приміром, Валеріян Ревуцький, 
який підкреслював літературоцентризм театральних 
досліджень Франка [28, 840]. Або Григор Лужниць-
кий, який писав: “Франко ще в 1894 р. починає свої 
“історичні обриси” (недокінчений твір про “Русь-
ко-український театр” і пише їх виключно в аспекті 
історії літератури театру” [19, 32–33]. Ту саму 
думку Лужницький повторить у праці 1961 року: 
“Навіть І. Франко, який живо цікавився історією 
усесвітнього театру, пише свої “історичні обриси” 
про театр виключно під кутом історії літератури 
театру” [18, 52]. І щодо Франкових досліджень з 
історії театру Лужницький пояснює: “Скаже хтось: 
а може, Франка зовсім не цікавила режисерія чи, 
врешті, що його могла цікавити так звана “ідеальна 
четверта стіна”, чи “принцип грати не для глядачів, а 
перед ними”, чи навіть принцип внутрішнього пере-
живання, або твердження Е. Г. Крейґа, що театраль-
не мистецтво є тільки синтезою жесту, ритму, лінії 
і кольорів? Це все могло бути для Франка зовсім 
нецікаве” [17, 219].

Однак літературоцентризм – це не хиба Франка, 
радше особливий етап в історіографії театру. Адже 
“історія театру, – писав Петро Рулін, – належить до 
тих дисциплін, котрі й досі ще до краю не з’ясували 
обсяг матеріалу, що їхній аналізі підлягає, котрі, до 
всього, не виробили й власної методи. Багато кни-
жок понаписувано про минуле театру, але головну в 
них увагу зосереджувано на самій-но драмі: історію 
театру щирісінько ототожнювали з історією дра-
ми” [29, 207]. “Ще року 1912, – вів далі Рулін, – зро-
бив М. Возняк [у розвідці “Стара українська драма і 
новійші досліди над нею” – О. К.] спробу дати огляд 
розробки історії українського театру” [29, 209], в 
якій він здійснив ґрунтовний аналіз основних праць, 
присвячених цій проблематиці. Перелік розпочинали 
праці Миколи Тихонравова, продовжували Олексій 

Веселовський, Микола Петров, Михайло Драгома-
нов, Петро Морозов, Іван Франко, Володимир Пе-
ретц, а на додаток ішли Володимир Рєзанов та Іван 
Стешенко [3, 165].

Франко у цьому ланцюжку посідає місце між 
двома поколіннями – між джерелознавцями і пред-
ставниками культурно-історичного методу, з одно-
го боку, і Володимиром Перетцем (чиї методи мали 
“певне значення у процесі розвитку формального 
методу” [20, 237]) та його учнем Петром Руліним, – з 
другого.

Серед их істориків театру, методологічні при-
нципи яких він поділяв, Іван Франко вирізняв 
“слов’янських письменників, що писали про старий 
театр (братів Веселовських, Тихонравова, Морозова, 
Перетца)” [50, 157]. Менш обізнаним Франко був 
у царині тогочасного європейського театру: гарно 
орієнтуючись у сучасній драматургії, про режисерів, 
імена яких тоді були на вустах в усієї театральної 
Европи (Андре Антуан, Отто Брам), він згадує лише 
одного разу – у довідці [34, 144], а прізвищ Ґордона 
Крейґа, Макса Райнгардта взагалі не називає. Уяв-
лення Франка про театр Наддніпрянської України 
вибудувані здебільшого на відгуках преси і на творах 
драматургії.

Хоча ранні театральні зацікавлення Франка 
пов’язані з драматичною літературою, а час його 
безпосереднього контакту з театром визначається 
лише гіпотетично, відомо, що 1875 р. він зблизився 
з О. Бачинським [26, 27], про співробітництво з яким 
згадував: “…познайомився в Дрогобичі з директором 
Бачинським і перекладав для нього між іншим “Пре-
красну Єлену”, перероблену на “комедію до співан-
ня”” [44, 363].

Проте виразний науковий інтерес Франка до іс-
торії саме театру, а не драматургії, фіксується лише 
від 1894 р., коли було написано працю “Русько-ук-
раїнський театр” (уперше видрукувано 1930 р.). Фор-
мування цього інтересу проходить різні етапи: від 
театральних рецензій (1883), перекладів праць з 
історії театру, передмов і рецензій на драматичні 
твори, нарисів з історії української драматургії, 
полемічних статей і оглядів, присвячених загаль-
ним проблемам театру – до нарисів і синтетичних 
праць з його історії, публікацій джерел і комен-
тарів до них, а також рецензій на наукові дослід-
ження в цій галузі.

“Свої перші кроки на полі літературної критики, – 
писав Яким Ярема, – І. Франко ставив, перебуваючи 
під помітним впливом особистості і творчості, зок-
рема літературно-естетичних писань, Ґ.‑E. Лессінга” 
[52, 60]. Однак окрім вже архаїчного як на той час 
Лессінга були й свіжіші впливи, адже “Франко додер-
жувався новіших методів вивчання пам’яток, ідучи 



�

тут слідом за великими проводирями – О. М. Ве-
селовським і Потебнею. І тим шляхом, яким ішли 
його сучасники М. П. Драгоманов, М. Ф. Сумцов і 
акад[емік] Перетц. Освітлюючи українські пам’ятки 
на підставі порівняльного методу із аналогічними 
пам’ятками інших народів, Ів. Франко відшукав для 
перших відповідне місце в творчості народів всесвіту, 
установлюючи між ними, так-би мовити, інтернаціо-
нальний зв’язок і усуваючи таким чином думку про 
їх виключно місцеве походження” [1, 25].

Формулюючи свої дослідницькі принципи, Фран-
ко доволі чітко визначив власне ставлення до різних 
методів дослідження. Так, у праці 1891 р. він виявив 
негативне ставлення до біографічного методу: 
“Коли найновіша і найобширніша праця руська на тім 
полі – кількатомова “Історія літератури руської” д-ра 
Омеляна Огоновського – <…> держиться методу 
біографічного, так що з-поза життєписів поодино-
ких авторів ми майже не можемо добачити розвою 
літератури, то при всіх великих заслугах сього діла, 
при всій пильності і старанності в громадженні под-
робиць, при всім уміркуванні в осудах, при тій сим-
патичній тенденції, якою навіяне ціле діло, ми все 
таки мусимо сказати, що “Історія літератури руської” 
проф. Ом. Огоновського з погляду на метод стано-
вить регрес” [38, 7].

Вважаючи біографічну школу “другою фазою” у 
розвитку етнології та історії літератури, Франко ви-
окремлював такі її риси: “Цей напрямок тримається 
в значній мірі до цього часу, знайшовши в новіших 
часах талановитих представників в Тені, Брандесі, 
Бурже і в інших так званих французьких психологах, 
які головним завданням своєї праці вважали відтво-
рення духовної фізіономії певного автора, його упо-
добань, почуттів і нахилів, одним словом, завдання 
більш художнє, ніж наукове” [37, 277].

Неприйнятними для Франка були і принци-
пи критично-історичної школи, котра “будучи ви
пливом ідеалістичного cвітогляду, вважає кождий 
твір літературний випливом ідеї, в першім  ряді ідеї 
краси. Означивши рядом логічних заключень і ме-
тафізичних спекуляцій суть тої ідеї, унявши в пев-
ну систему всі її розгалуження і всю різнорідність 
її проявів, школа критично-естетична підходить 
до оцінювання творів літературних з готовою вже 
абстрактною мірою і, йдучи від загальних принци-
пів до спеціальних явищ, поступає дедуктивно і 
апріорно. Першою її задачею є класифікація творів 
літератури, встановлення між ними певної драбини 
paнг в міру тoгo, чи вони повніше і досконаліше 
воплочують в собі ідею, всесторонніше виявляють 
її, чи противно, показують тільки слабі її проблиски, 
показують її серед примішок елементів чужих їй, а 
то й зовсім з нею не згідних. От тим-то ся школа не 

тільки класифікує, але і цензурує твори літератур-
ні” [32, 34–35]. 

Головним недоліком “естетичної критики” 
Франко вважав її вибірковість, адже вона “зовсім 
ігнорувала стару літературу з часів перед Петром 
В[еликим], а й пізнішу літературу XVIII–XIX в. рад-
ше міряла естетичним ліктем, а не студіювала як 
документи для історії духового і суспільного роз-
вою” [42, 181]. А проте, на боротьбу з естетичною 
критикою Франко не витрачав сил, адже час її, вва-
жав він, минув: “В кінці 40-кових років закінчилася 
критична діяльність Бєлінського, і з ним разом закін-
чився період критично-естетичного трактування 
літератури” [42, 180].

Критично ставився Франко також до міфоло-
гічної й антропологічної шкіл, вважаючи, що вони 
“не здатні навіть при найбільших зусиллях віднес-
ти до часів доісторичних всього скарбу традиційної 
літератури, всіх тих обрядів, звичаїв, вірувань, за-
клинань, пісень, казок, новел і анекдотів, які живуть 
в устах народу, на яких нерідко дуже добре видно 
печать християнства, відгомін фактів пізніших, істо-
ричних. Ці школи повинні, отже, визнати, що хоч і 
яким широким був би обсяг того, що вони поверта-
ють доісторичній творчості, все ж таки залишається 
ще величезний запас пам’яток пізнішої творчості з 
історичних часів” [37, 279]. В іншій праці з приво-
ду антропологічної школи Франко писав: “Метод 
автора показався нам досить поверховим; обрядів 
весільних в різних місцевостях і у різних народів він 
не роздивляє як органічну цілість, але вихапує з них 
тільки ті моменти і подробиці, що підходять до його 
згори заложеного плану. А план сей – показати, що 
в піснях і обрядах весільних проявляється одностай-
ність духу людського у всіх частях і племенах, – моти-
вований теоретично дуже слабо. <…> Д-р Бігеляйзен 
стоїть, видимо, в своїй праці на ґрунті т[ак] зв[аної] 
антропологічної школи і попадає в той сам основний 
блуд, якого допускається та школа, трактуючи явища 
історичні* так, мовби то були явища природничі*. 
Найкращим доказом хибності сеї методи є її абсо-
лютна безплідність*, бо, зводячи всю безконечну різ-
норідність явищ етнологічних до спільного іменника? 
– однакової природи людської, школа ся, замість вияс-
нити нам ту різнорідність явищ, замазує їх і потопляє 
в однім сумерку загальних фраз” [35, 417].

Незважаючи на те, що методи дослідження нібито 
постійно перебували у центрі уваги Франка, а сам він 
уважається одним із батьків українського театрознав
ства, його погляди на історіописання у галузі театру 

Олександр Клековкін

* Тут підкреслення курсивом належать І. Франко. – Прим. 
авт.



�

системно досі не вивчали. Радше повторювалися або, 
в кращому разі, обговорювалися висунуті гіпотези, 
окремі положення, критичні зауваження тощо. І ли-
ше зрідка, враховуючи освячений впродовж століття 
авторитет Франка, висунуті ним положення – зазви-
чай це були питання про ґенезу того або іншого яви-
ща – ставили під сумнів Володимир Перетц [21; 23], 
Михайло Возняк [3, 165], Петро Рулін [29, 209], Рос-
тислав Пилипчук [25] та деякі інші дослідники [16].

Однак, у суміжних галузях принципи історіопи-
сання Франка доволі широко обговорювалися.

Так, Олександр Колесса вважав, що Франко “з 
боку методичного склоняється до еклектизму та 
адапціонізму” [13, 430].

Микола Ільницький вважає, що “ні М. Макси-
мович, ні П. Куліш, ні М. Костомаров та О. Потеб-
ня, а пізніше М. Драгоманов та І. Франко, в рамки 
жодної школи не вміщуються. <…> У літератур-
но-критичних працях І. Франка виразно помітна 
еволюція від соціологічного підходу до літерату-
ри (“Література, її завдання і найважніші ціхи”) до 
естетично-психологічного (“Із секретів поетичної 
творчості”) [11, 18–19].

Подібної думки дотримується услід за Леоні-
дом Білецьким і Ярослав Гарасим: “Л. Білецький як 
найбільш компетентний дослідник методів і шкіл 
усвідомлював: І. Франко як учений гуманітарій за 
широтою амплітуди своїх методологічних пошуків 
не вписується повністю в жоден розділ, рубрику, па-
раграф. І саме це збивало з пантелику радянських 
дослідників, як тільки вони намагалися затиснути 
Франка-фольклориста в лещата певної завуженої 
доктрини. Такою доктриною для О. Дея, автора двох 
монографій про І. Франка як дослідника фольклору, 
був революційний демократизм, незважаючи на те, 
що це термінологія не наукової категорії, а політоло-
гії” [6, 173]. Фольклористичні дослідження Франка, 
вважає Я. Гарасим, належать до різних шкіл: куль-
турно-історичної; історико-порівняльної (компа-
ративістичної) та філологічної [6, 176]. Поряд із 
цим Я. Гарасим звертає увагу на те, що “у рамках 
культурно-історичної школи І. Франко вдосконалив 
ґенетичний метод аналізу одного твору” [6, 185].

Леонід Білецький вважав, що Франко перебував 
під потужним впливом ідеологічної теорії Дашке-
вича: “В першій половині своєї науково-критичної 
праці цією теорією захоплювався д-р. Ів. Франко. Ідея 
Дашкевича ставала найголовнішим змістом більшої 
половини його наукових студій” [2, 210–211].

Про соціально-політичну спрямованість дослід-
жень Франка писав Дмитро Чижевський: “На дру-
гому боці стоять в часи поромантичні прибічники 
соціально-політичного дослідження літературних 
творів. <…> Після большевицької революції со-

ціально-політичний підхід починає опановувати 
історію української літератури <…>. Старіші до-
слідники стояли майже виключно на засадах на-
родництва, радянські – на засадах марксизму. Але 
спільне в них – шукання в творах старої й нової 
літератури рефлексів, відображення соціального 
та політичного життя в часи постання творів. <…> 
Спільною рисою всіх дослідників соціально-полі-
тичного напряму є оцінка літературних творів 
з погляду їх корисності для “народу”, “пролітарія-
ту”, “революції” і т. д. Сама по собі така оцінка 
може і не шкодила б дослідженню пам’яток, але 
для дослідження здебільшого вибирають пам’ятки, 
що відрізняються “народолюбством” або подіб-
ними “позитивними” властивостями, а з другого 
боку оцінюють старі пам’ятки не з погляду їх доби, 
а з погляду сучасних дослідникам політичних про-
грам, що робить суди дослідників неісторичними 
та необ’єктивними. І дехто із згаданих вище пред-
ставників філологічної школи не вберігся від повер-
хових судів соціально-політичного характеру (напр., 
Пипін, а іноді й Франко)” [51, 10–11].

До подібного висновку опосередковано схиля
ється й Ольга Красильникова: “Основна ідея, що про-
низує всі театрознавчі й театрально-критичні праці 
І. Франка і яку він адресує читачам, – це національне 
самоусвідомлення (згідно з традиціями, які вже скла-
лися в українській культурології)” [15, 264].

Переконливе пояснення домінуванню у Франка 
ідейних мотивів дав Дмитро Багалій: “Основне зна-
чення Ів. Франка полягає не в науковій його діяльності 
(хоч і тут він зробив дуже багато і залишив помітний 
слід у науці), а в його літературній і громадсько-
політичній праці. Треба проте відразу зауважити, що 
всі оці три сторінки були органічно злиті в його 
натурі, що являла собою немов їх природній син-
тез” [1, 21], адже “Франко, при всій різноманітності 
і, так-би мовити, енциклопедичності його інтересів, є 
проте суцільна натура, бо в нього наукова праця була 
тісно зв’язана із життям його країни та культурними 
потребами її населення” [1, 21].

Водночас важко не погодитися з міркуванням Рос-
тислава Пилипчука, який писав: “Якщо ж зважити ще 
й на те, що дослідження зв’язків І. Франка з театром 
зумовлене не тільки його драматургічною творчістю 
(що є предметом літературознавства, хоч і теат-
рознавства теж), а й його не до кінця з’ясованою 
діяльністю як театрального критика та істори-
ка театру (що є предметом театрознавства), то 
подальше вивчення цієї теми справді залишається 
актуальним” [26, 3].

Починаючи полемічну статтю “Література, її за-
вдання і найважніші ціхи” (1878), Франко, не прихо-
вуючи іронії, згадував “блаженні часи, коли, бувало, 



�

Олександр Клековкін

зійдеться нас кількох гарячих патріотів-ідеалістів 
і почнемо широку бесіду про літературу, її високі за-
вдання і напрями, високі ідеали, котрі вона має вказу-
вати чоловікові, про досконалість артистичної форми 
і про вплив, який має література на саму “передову” 
часть суспільності. <…> Правда, говорячи о таких 
високих матеріях, ми, крім Шевченка, не здибали 
нікого, кого б могли узяти за примір (та й Шевчен-
ко – кожний чув у своїй совісті – якось не підходив 
сюди, якось не “пасував”, мов гранчасте до кругло-
го), – і для того звичайно ставили за примір писателів 
чужих – Гомера, Данте, Шекспіра, Гете, – т. є. таких 
писателів, про котрих знали, що вони – “великі”, 
“генії”, але не знали докладно, в чім лежить їх вели-
кість, в чім проявився їх геній. Підпираючися тими 
великими іменами, мов щудлами, ми плели несо-
світенну тарабарщину про літературу (так я думаю 
нині о тих бесідах), – установляли і валили “вічні, 
незмінні естетичні правила”, – а котрий гарячіший, 
то спішив і на примірах власної композиції доказува-
ти правду і незмінність свіжоухвалених регул. Ах, се 
були часи святої благонаміреності та патріотичних 
поривів, часи молоді, коли все блискуче було золо-
то, все римоване – поезія, все надуте – велич і по-
вага. То що ж, – блаженні ті часи минули, пропали. 
Погляди змінилися, незмінні і вічні закони естетики 
розслизлися, мов сніг на сонці” [41, 5].

Згодом, протиставляючи прийнятний для нього 
індуктивний метод дедуктивному, Франко вважав, 
що “чим міцніше вона [історія літератури] опираєть-
ся на історію і філологію класичну та німецьку, чим 
більше вистерігається голослівного естетизування і 
входить в живий зв’язок з естетикою та слідує індук-
тивній поетиці [індуктивну поетику Франко про-
тиставляє дедуктивній – догматичній [38, 16]], тим 
певніше вона уйде небезпеченства пустої фразеології 
та сухості” [38, 15].

Однак не варто сприймати бажане за дійсне: 
як справедливо застерігає І. Денисюк, “і Франко, 
і Грушевський визнавали себе адептами культур-
но-історичної школи, хоч перший волів користу-
ватися дедуктивним методом, другий – індуктив-
ним” [10, 230].

Культурно-історична школа, до якої приписує 
себе Франко, “виходячи з так званого позитивно-
го чи радше матеріалістичного світогляду, <…> 
думає, що духовне життя як чоловіка, так і наро-
ду чи і всеї людськості, яко найвищий і найбільше 
скомплікований вицвіт всього світового розвою і 
що зрозуміти його вповні, у всій глибині і різнорід-
ності його проявів, збагнути закони його прогресу, 
застою і регpecy можна тільки тоді, коли зглибимо, 
зрозуміємо весь матеріальний підклад того життя 
<…>. От тим-то зрозуміння духовного життя даної 

епохи, зрозуміння її смаку, її духових і літературних 
уподобань і ідеалів є головною метою дослідів над 
історією літератури після думок школи культурно-
історичної. <…> Замість дедуктивного, апріорного 
цензурування і класифікування творів літературних, 
школа культурно-історична старається до живого, 
движучого змісту” [32, 35–36].

Сучасне франкознавство не заперечує належності 
Франка до культурно-історичної школи [4; 5; 7; 8] 
(концепцію якої, на думку І. Денисюка, І. Франко 
“помножив на здобутки компаративізму, міфологічної 
та антропологічної, а подекуди психологічної шкіл 
і на власні методологічні пошуки” [9, 183]). Однак 
істотне уточнення до цього погляду пропонує Андрій 
Скоць: “Генетичний метод (як ми його називаємо 
вперше) – системний метод, пов’язаний з концепцією 
історико-культурної школи, яка ставила проблеми 
детермінації літературних явищ. Цей метод межує з 
компаративістичним. Але компаративістичний 
метод побудований на синхронічній системі, а ґене-
тичний – переважно на діахронічній. Глибоко проду-
ману концептуальну систему ґенетичного аналізу 
художнього (літературного і фольклорного) твору 
дав нам Іван Франко. Методологічною основою ба-
гатьох наукових студій він обрав саме цей тип 
аналізу” [30, 46].

Справді, найперші, а здебільшого і найголовніші 
запитання Франка, звернені до історії драми і театру, 
зосереджено саме на проблемі ґенези (зачатки теат-
ру, його еволюція, видозміни, впливи, запозичення 
тощо).

Так, до перших зачатків театру у Галичині, 
вважає Франко, належить вертеп (щоправда, “до вер-
тепів нав’язувались якісь зав’язки драми, якісь роз-
мови та гри” [45, 357]): “Перші початки русько-ук-
раїнського театру припадають на середину XVI ст. 
Вже при кінці XVI в. скаржиться український мораліст 
Іван Вишенський на тих українців, котрі навчившись 
у єзуїтських колегіях “комедіям і машкарам”, пере-
носять їх і на український ґрунт”, цураються давньої 
української простоти і разом з єзуїтами бачать поступ 
у поширенні “машкарського і комедійного набожен
ства”. Maємо тут вказівку, що вже в той час українців 
приваблював театр, і що вони переймали його від 
поляків” [48, 90–91].

Головним джерелом становлення українського 
театру Франко вважав театр польський: “Усі до-
теперішні дослідники історії українського театру 
згоджуються на те, що його початків треба шука-
ти в розвою польського театру, який своєю чергою 
йшов за слідами середньовікового театру в Західній 
Европі” [40, 194].

Окремо Франко вирізняє театр український (тоб-
то україномовний): “Аж 1819 роком можна датува-



10

ти початок нового драматичного мистецтва ук-
раїнською мовою. Toгo року автор перелицьованої 
“Енеїди”, Іван Котляревський, написав свою “Натал-
ку Полтавку”” [48, 94].

Стосовно “перших початків руських представ-
лень театральних у Галичині”, то, на думку Франка, 
їх “шукати треба майже рівночасно з першим розбуд-
женням народної літератури під кінець четвертого 
десятка літ сього століття – в греко-католицькій семі-
нарії духовній” [45, 357]. Цю думку Франко неоднора-
зово конкретизує: “До 1848 р. належать також почат-
ки Pycького театру в Галичині, до якого ініціативу дав 
коломийський парох Іван Озаркевич, виставивши в 
Коломиї “Наталку Полтавку” Котляревського в своїй 
переробці” [43, 290]. “У Галичині почалися перші ук-
раїнські театральні вистави 1848 р.” [48, 95]. Щоправ-
да, коментуючи цю подію, Франко не може втрима-
тися від уїдливої репліки: “Проте весна відродження 
була коротка; вже 1849 р. настала реакція, і українцям 
відхотілося театру” [48, 96].

Так само проблему ґенези акцентує Франко у 
праці, присвяченій театрові ляльок: “Ляльковий 
театр від найдавніших часів мав чисто світський ха-
рактер, малював типи та ситуації буденного життя, 
виключаючи коли не принципіально, то фактично 
теми релігійні. Се в’яжеться нерозлучно з тим огни-
щем, із якого вийшов сей театр. Тим огнищем були, 
як показують характерним способом оба найстарші 
свідоцтва про існування лялькового театру в Індії 
і в Єгипті, салони і будуари знатних дам. Призви-
чаєні відмалку бавитися ляльками, а надто змушені 
своїм суспільним становищем і пануючим обичаєм 
проводити найбільшу часть cвoгo життя в мурах 
cвoгo гaрему чи гінекею, вони більше ніж хто інший 
мусили споконвіку почувати потребу бачити хоч у 
ляльковій гpi образ тoгo широкого світу, замкненого 
для них, мусили найбільше любуватися ляльковим 
театром. Оце, на мою думку, основна різниця між 
сим театром і тим, де виступають живі особи. Сей 
останній повстав у Греції, скільки знаємо, зовсім з 
інших джерел, з культу деяких популярних божищ, 
особливо Діоніса” [36, 175].

Звернімо увагу – обґрунтовуючи походження 
театру ляльок, Франко спирається не на конкретні 
факти, а на гіпотези: знатні дами “мусили споконвіку 
почувати потребу бачити хоч у ляльковій гpі образ 
того широкого світу, замкненого для них, мусили най-
більше любуватися ляльковим театром”. Так само й 
далі: “Тисячі наших людей <…> мусили знайомити-
ся там із виставами тoгo театру і набирати до нього 
смаку. Зрештою за ним не треба було й шукати да-
леко, бо він із Турції зайшов до Болгарії та Румунії, 
де, переодягнений у національний стрій, держиться 

серед народу ще й досі, і в пограничних північних 
околицях королівства стрічається з пережитками вер-
тепу іродів та бетлейків, занесених сюди з Польщі й 
України. Побачимо далі, що під йогo впливом були 
й ті лялькові вистави, які бачив 1636–39 р. в Москві 
німецький подорожник Олеарій” [36, 174]. І нарешті 
ще одне: “Сцена з жидівською війною в нашім вер-
тепі мусила дуже подобатися невибагливій публіці 
XVIII віку” [36, 276].

Досліджуючи ґенезу, особливу увагу Франко 
приділяє національному аспектові: “Хоча “Стефа-
нотокос” був 1742 р. виставлений новгородськими 
семінаристами перед царицею Єлисаветою, то проте 
префект семінарії, що написав сю драму, ієромонах 
Іннокентій Одровонж Мигалевич, був українцем, уче-
ником Могилянської академії, і тому ся драма спра-
ведливо зачислюється до циклу київської шкільної 
драми” [33, 266].

Вивчаючи проблему походження, Франко зазви-
чай робить важливі жанрові акценти – приміром, 
коли пише про “різницю між греками, що звичайно 
держалися одного роду літератури і в нім доходили 
до високої досконалості, і римлянами, що трібували 
своїх сил в різних родах” [38, 8] та ін.

Питання ґенези стає також головним сюжетом 
праці, в якій порівняльний аналіз великодньої дра-
ми і великоднього вірша спрямовано на визначен-
ня першоджерела, що дозволяє Франкові зробити 
висновок: “К сожалению, этого слишком мало для 
того, чтобы судить, есть ли какая-нибудь связь между 
нашей пасхальной драмой и французскими, которые 
могли служить образчиком для польских “диалогов” и 
таким образом косвенно влиять и на южную Русь. Ос-
тавляя это дело нерешенным, мы, однако, не можем 
не высказать мысли, что наша драма есть сочинение 
в значительной степени оригинальное” [49, 310].

Пропагуючи дослідницькі принципи Еріха Шмід-
та, представника “порівнюючого методу” [32, 32] і 
навчителя “батьків німецького театрознавства” Макса 
Геррманна й Артура Кутчера, Франко пише і про те-
атральні вистави [38, 8], котрі, як стає зрозуміло 
з контексту, також належать історії літерату-
ри. Так само і в інших випадках: “український те-
атр і українська драматична література”, а також 
“галицько-руський театр і його роль в народнім 
відродженні” розглядає Франко у контексті історії 
літератури [32, 31].

Водночас він усвідомлює різницю між літера-
турою і театром: “На полі драматичної літератури, 
коли [автор] не хоче творити п’єс тільки книжних, 
тобто мертвих, мусить він бути в тісному зв’язку 
зі своєю публікою; тому-то розвиток драматичного 
мистецтва характеризує духовне життя і культур-



11

Олександр Клековкін

ний рівень народу більше, ніж інші галузі письмен
ства” [48, 90].

Новий принцип дослідження історії театру Фран-
ко оголосив у згаданій вище праці “Русько-україн
ський театр” [46]. Підкреслюючи намір “дати начерк 
розвою театру, а не драматичної літератури на 
Україні” [47, 317], він прагнув навести “з сучас-
них описів тільки те, що відноситься до “зріли-
ща”” [47, 329]. Разом із тим, як і раніше, Франко за-
стосовував поняття “драма” до сценічного мистецтва: 
“Коли загальним виразом “драма” обіймемо певну 
історію, не тільки висказану словами, але також ви-
ражену дійством, то мусимо признати, що народ наш 
(як майже всякий другий) від непам’ятних часів мав 
у своїх обрядах і звичаях багаті зароди драми. Вже 
наші найдавніші літописці згадують про “игрища 
между сели”, про “всякі бісовські ігри”, “плясанія”, 
“личини”, “скаканія”” [47, 295].

Подаючи “начерк розвою театру”, Франко 
посилається на визначення національного театру, 
запропоноване М. Мизком 1861 р. на сторінках “Ос-
нови”: український театр – це “не тільки п’єси на 
українській мові і з українського побуту, але й те, щоб 
грали їх артисти, виплекані на укр[аїнському] ґрунті, 
знайомі з мовою і звичаями народу, а може, навіть 
вийшовші з-поміж того народу, так як знаменитий ар-
тист, котрого й називати не треба, бо його всі знають 
(Щепкін). Такий театр був би найкращою підмогою 
для української літератури і вельми благотворною 
школою для народу” [47, 318].

Виходячи з цього розуміння, Франко реалізує у 
своїх дослідженнях такий сценарій:

– вивчення періодики та інших джерел (“В 
тодішніх часописах ми найшли коротенькі нотат-
ки о 10 виставах” [47, 324]. Вивчаючи джерела, 
1885 р. Франко навіть звертався до своїх читачів із 
проханням надавати відомості про народний театр: 
“Я звертаюсь до всіх вп. патріотів наших, котрим 
відомо що-небудь про давніші або новіші факти 
з історії нашого театру, або котрі мали би мож-
ливість підглянути та записати які-небудь остан-
ки з народних представлень театральних, руських 
чи польських, щоб були ласкаві всякі такі знадоби 
надсилати до ред[акції] “Зорі” для опублікуван-
ня” [45,373]. Щоправда, до джерел Франко підходив 
вибірково, й у випадках, коли те або інше свідчення 
не викликало у нього довіри, категорично відки-
дав його (“Ми можемо спокійно ті його [Ізополь-
ського] оповідання відкинути як фантазії, що не 
мають нічого спільного з народними традиціями 
ані з фактами, ствердженими дослідом” [36, 199]) 
та ще й обурювався (“Треба тільки дивуватися, як 
могли такі визначні вчені, як Тихонравов, оба проф. 

Веселовські та п. Житецький, а за ними й Морозов 
та В. Перетц зовсім без критики приймати їх [свід-
чення Ізопольського] на віру. Те саме чинили й давні 
польські вчені” [36, 200]);

– загальнополітичні обставини (“Сей початок 
свідомого патріотизму польського був заразом по-
чатком опозиції з боку русинів, початком свідомого 
патріотизму руського, початком відродження руської 
народності зразу в літературі, а з часом і в політи-
ці” [47, 322]);

– організаційні засади, фінансування й обста-
вини виконання (“Тільки в р. 1776 для вдоволення 
потреб німецької бюрократії, насланої для кермуван-
ня долею Галичини, з’їхала до Львова німецька трупа 
театральна якогось Геттерсдорфа. Се був початок 
німецького театру у Львові” [47, 320]);

– жанрова і мовна характеристика репертуару 
(“Можемо заключати, що вистави ті відбувалися 
так само, як і давніші за Сточкевича, – по-польськи. 
<…> чоловік, що про них згадує, <…> промовчує 
сю обставину, але вже сама присутність Камінського 
і публіки міської говорить за тим, що вистави були 
іменно польські” [47, 321]. “Коли прийшлося виби-
рати справжні драматичні твори для представлення, 
то вибирано польські. Але почуття про можність 
руських вистав уже було розбуджене, а першою 
пробою руської вистави театральної було власне 
відограння руського весілля – очевидно, по книж-
ці Лозинського. Ся перша руська вистава в мурах 
руської духовної семінарії зробила на всіх учасників 
і зрителів дуже велике враження, хоч була се трохи 
чи не остатня проба “театру” в мурах семінарії до 
р. 1848” [47, 323]);

– національний склад виконавців (“Персонал 
театральний жіночий під дирекцією пані Саарової 
складали русинки, польки, німки і навіть одна фран-
цузка” [47, 326]);

– згадки про режисуру (“…під режисерією 
І. П. Дорошенка “Наталка” відіграна була знамени-
то” [47, 318–319]);

– виконавці (“Представлена була на добродій-
ні цілі в залі тамошньої гімназії “Наталка Полтав-
ка” Котляревського, виключно учениками тої гім-
назії” [47, 318]);

– місце виконання (“Представлена була на доб-
родійні цілі в залі тамошньої гімназії” [47, 318]; 
“Представлення відбувалося в однім із музеїв руської 
духовної семінарії, де також відбувалися засідання 
з’їзду руських учених” [47, 325]);

– дохід від вистав (“Чистий дохід із сих вистав в 
сумі 165 руб. пішов на виписку журналів для міської 
публ[ічної] бібліотеки” [47, 318]);

– музичний супровід (“Музику для сих творів 



12

складали д. Михайло Вербицький, тоді ще канцеліст 
консисторський, професор гімн[азії] Гофман і Ло-
ренц, директор хору лат[инського] кафедр[ального] 
костела, оба чехи, а також Вікентій Серсавий, дирек-
тор хору соборної церкви руської (морав’янин), самі 
добрі знавці музики і композитори” [47, 326]);

– оцінка вистави і гри виконавців у пресі (“Корес
пондент підносить високо артистичну вартість сеї 
вистави, а особливо гру пань Шрамченко (Наталка) 
і Глібової (Терпелиха) і панів Ст. Носа (Микола) і 
Борсука (Виборний). “Можна сказати сміло, – пише 
він, – що “Наталка” ще ніколи не була так відігра-
на”” [47, 319]);

– характеристика виконавців і публіки з боку 
психологічного (“Цікавість, властива гарному по-
лові, побачити, як тій чи другій до лиця народний 
костюм, притягала багато жіночої публіки на теат-
ральні вистави, а руська мова в устах ніжних панно-
чок не видавалася вже такою грубою, як собі її многі 
уявляли” [47, 319]);

– казуси, котрі характеризують театральні 
звичаї (“По першім представленні штуки [“Натал-
ки Полтавки” І. Котляревського], котра на численно 
зібрану публіку зробила сильне враження, роздалися 
з усіх боків оклики: автор! автор! Довгий час куртина 
не піднімалася, артисти не знали, що діяти. Вкінці, 
коли публіка не втихала і щораз голосніше викли-
кала автора, а о. Озаркевича десь не було в близь-
кості, куртину підняли і один із акторів вийшов на 
сцену” [47, 324]);

– успіх вистави (“Помимо обширності місця 
арена не могла помістити і половини цікавих, що 
зійшлися побачити сю виставу” [47, 329]);

– причини занепаду театру (“Яка була причина 
упадку і цілковитого занидіння тих початків русь-
кої драматичної штуки в Галичині, котрі так дуже 
подобалися публіці і стрічені були так радо навіть 
многими нерусинами?” [47, 333]; “Досить, що після 
сього широкого розмаху справа театральна на Русі 
Галицькій заснула на цілих 14 літ” [47, 336]);

– значення (“Тими виставами скріплялась народ-
ність руська, змагався патріотизм” [47, 327]; “День 
сей, пам’ ятний нам по конституції, не міг укрити 
чуття наші до нового політичного життя, і вдячність 
за обіцяну свободу виявилася в радісних окликах при 
відслоненню транспаранту, в той час в театрі вистав-
леного. Написи: “Да здравствує цар Франц Іосиф! 
Да бодрствує войска! Да многолітствує народ! Да 
владіють закони!” глибоко зворушили наші чуття. 
Пісня народна за царя закінчила сей вечір” [47, 330]. 
“Тим часом на Україні, – пише Франко, – сталося 
щось таке, що тому, хто здалеку б дивився на речі, 
могло б здатися неправдоподібним, неможливим. 

Як відомо, там вийшла 16 травня 1876 р. заборона 
української мови в друці; в громадськім житті вже й 
перед тим її нікуди не було допущено. Аж тут нараз, 
у 80-х роках, постає там український театр і відразу 
досягaє такої висоти, про яку в Галичині довго ще 
навіть і мріяти не можна було. Як це сталося, не місце 
тут оповідати. Головну заслугу в тому мають троє 
людей: Михайло Старицький, Марко Кропивницький 
та Іван Тобілевич (Карпенко-Карий)” [48, 97]. “Від 
половини 80-тих років Старицький, зробившися ди-
ректором українського театру, був одним із творців 
найкращої театральної трупи, яку досі мала Украї-
на” [43, 336];

– опис вистави  (всупереч намірові подати 
“тільки те, що відноситься до “зрілища”” [47, 
329] Франко наводить лише одного разу, коли ци-
тує інформацію газети “Зоря галицька” про “жи-
вообраз (табльо), представляючий освободження 
Русі” [47, 328–329]); 

Сценарій театрознавчого дослідження Франка 
має певні збіги з “програмою, схемою чи “анкетою””, 
за якою “Франко аналізує ту чи іншу думу або істо-
ричну пісню” [6, 188]. Це стосується таких елементів 
як переказ змісту твору, загальна естетична оцінка 
пісні, поцінування художніх особливостей твору, вис-
нову про історичну вартість твору. Однак ще більше 
спільних рис він має з рецензіями Франка, в яких 
найбільшу увагу приділялося драматургії [12].

Здебільшого театрознавчий сценарій Франка ба-
зувався на літературознавчій традиції, тому й аналіз 
явищ театрального мистецтва подеколи призводив 
його до хибного результату, сумнівних гіпотез і по-
леміки. Хоча “розвідки д-ра Франка, – писав Воло-
димир Перетц, – дають чимало нового та цінного” і 
“ми особисто, опираючися на виводах шановного ав-
тора, ладні зректися своєї попередньої думки”, однак 
“не з усіми думками д-ра Франка можна погодитися 
цілком” [23, 5], адже “в історії вертепа і не тільки 
повинен братися під увагу не тільки літературний 
матеріал, але також іконографічний” [23, 20].

Ігнорування умов виконання не дозволяло Фран-
кові сприйняти не лише вертеп, а й шкільний театр, 
який, виходячи з логіки “реалізму”, він характеризу-
вав так: “Весь драматичний і літературний інтерес 
тих шкільних творів виявлявся не в самих актах, а в 
антрактах, інтермедіях, котрими переплітано важкі і 
холодні декламації головної драми” [47, 302], “важко 
уявити собі щось мертвішого і нуднішого, як ті дра-
ми” [39, 335]). Однак пізніші дослідники довели, що 
український шкільний театр мав надзвичайно багатий 
арсенал засобів [22].

Усупереч намірові “дати начерк розвою театру, 
а не драматичної літератури на Україні” [47, 317], 



13

Олександр Клековкін

не всі елементи аналізу Франка відповідають завдан-
ням, висунутим ним самим. Однак це саме той випа-
док, коли завдання, навіть не до кінця реалізовані, 
важливіші за отриманий результат.

Можливо, й справді мав рацію Григор Лужни-
цький, коли висловив припущення про причини, з 
яких “Франко не слідкував за розвитком сценічного 
мистецтва”: “негативне наставлення до модернізму 
і брак у розвитку театрального мистецтва утилітарної 
цілі”, адже “Франко хотів би, щоб зі сцени йшли в 
народ (кажучи його словами) великі імпульси гуман-
ності, милосердя, соціальної справедливості, словом, 
твори високого ідеалізму” [17, 219].

Ця гіпотеза стосується не лише Франка, а й того-
часного театру, в якому дедалі менше місця залиша-
лося для здійснення Франкових очікувань.

“Франко, як і його сучасники, – писав Ростислав 
Пилипчук, – ще не розділяє театр і драму і вважає 
останню первинною, а театр – підпорядкованим 
їй” [27, 133]. Разом із тим, “Франко, переконаний 
соборник, уперше усвідомив український національ-
ний театр як цілісність”[27, 133], а його “концепція 
історії українського театру, зазнавши деяких корек-
тивів, залишилася основоположною для українського 
театрознавства”[27, 143].

Театрознавчі праці Франка демонструють один 
із випадків Великої національної історії, котру на 
початку ХХ ст. поступово почала витісняти мала іс-
торія, мікроісторія – з її повсякденним мистець-
ким життям і буденним театром.

На зміну панівному великому наративові і 
подієвій історії, сюжет якої зосереджено на тріум-
фальних перемогах, видатних особах і видатних 
творах, прагнення до розуміння, за висловом Лео-
польда фон Ранке, “як це було насправді”, ще напри-
кінці ХІХ ст. виявилося актуальним для дослідження 
театру. Прощаючись з літературною складовою те-
атру, театрознавство звернуло свою увагу на інший 
об’єкт – на подію вистави. І тоді його методи почали 
віддалятися від літератури і наближатися до загальної 
історії, предметности археології.

Так само змінилася і функція театрознавства. 
Адже оцінка естетичного або політичного значен-
ня мистецького явища – не найголовніше завдання 
історика театру, це радше бонус; його найголовні-
ше завдання – відтворити минуле. Між цими дво-
ма намірами приблизно така сама різниця, як між 
судочинством і слідством. Без належного слідства 
судочинство перетворюється на свавілля, вередливе, 
безвідповідальне, а ще частіше кон’юнктурне розда-
вання “лайків”, проти чого й виступав Франко.

1. Багалій Д. Іван Франко як науковий діяч. – Ук-
раїна. – 1926. – № 6.

2. Білецький Л. Основи української літературно-
наукової критики. – К., 1998.

3. Возняк М. Стара українська драма і новіші до-
сліди над нею. – ЗНТШ. – 1912. – СХІІ.

4. Волос Б. Теоретико-методологічні пошуки 
Франка-фольклориста (на матеріалі “Студій над 
українськими народними піснями”). – Українське літе-
ратурознавство. – 2014. – Вип. 78.

5. Гарасим Я. Культурно-історична школа в ук-
раїнській фольклористиці. – Львів, 1999.

6. Гарасим Я. Нариси до історії української фольк
лористики: Навч. посіб. – К., 2009.

7. Давидюк В. Фольклористичні методи І. Франка // 
Іван Франко: дух, наука, думка, воля: матеріали міжна-
родного наукового конгресу, присвяченого 150-річчю від 
дня народження І. Франка: у 2 т. – Львів, 2008. – Т. 1.

8. Давидюк В. Фольклористичні методи Івана 
Франка // Етнос і культура. – 2008. – № 4/5.

9. Денисюк І. Невичерпність атома // Франкознавчі 
студії. – Львів, 2001. – Вип. 2.

10. Денисюк І. Фольклористичні концепції М. Гру-
шевського та І. Франка / / Михайло Грушевський і За-
хідна Україна: Доп. і повід. наук. конф. (м. Львів, 26–28 
верес. 1994 р.). – Львів, 1995.

11. Ільницький М. Леонід Білецький – історик ук-
раїнського літературознавства // Білецький Л. Основи 
української літературно-наукової критики. – К., 1998.

12.	 Клековкін О. Техніка класичної розправи // 
Сучасні проблеми дослідження, реставрації та збе-
реження культурної спадщини: Зб. наук. праць. – К., 
2014. – Вип. 10.

13.	 Колесса О. Головні напрями й методи в роз-
слідах українського фольклору // Родина Колессів у ду-
ховному та культурному житті України кінця ХІХ–ХХ 
століття (з нагоди 130-річчя від дня народження 
академіка Філарета Колесси та 100-річчя від дня на-
родження академіка Миколи Колесси): Зб. наук. праць 
та матеріалів. – Львів, 2005.

14.	 Костюк Ю. Украинский театр // История те-
атроведения народов СССР: Очерки. 1917–1941. – М., 
1985. 

15.	 Красильникова О. Деякі аспекти дослід-
ження історії українського театрознавства і те-
атральної критики (від витоків – до рубежу ХІХ–ХХ 
століть) // Українське мистецтвознавство. – К., 
2009. – Вип. 9.

16.	 Лугова Т. Полеміка щодо згадки Еразма 
Ізопольського про вертепний театр в Україні. – Ар-
кадіа. – 2015. – № 3.

17.	 Лужницький Г. Іван Франко про завдання і цілі 
театру // Лужницький Г. Український театр. Наукові 



14

праці, статті, рецензії: Збірник наукових праць. – Львів: 
ЛНУ, 2010. – Т. 1.

18.	 Лужницький Г. Історія українського театру // 
Лужницький Г. Український театр. Наукові праці, 
статті, рецензії: Збірник наукових праць. – Львів, ЛНУ, 
2010. – Т. 1.

19.	 Лужницький Г. Праукраїнський театр // 
Лужницький Г. Український театр. Наукові праці, 
статті, рецензії: Збірник наукових праць. – Львів: ЛНУ, 
2010.  – Т. 1.

20.	 Медведев П. Н. [Бахтин М. М.] Формальный 
метод в литературоведении. Критическое введение в 
социологическую поэтику // Бахтин М. М. (под маской). 
Фрейдизм. Формальный метод в литературоведении. 
Марксизм и философия языка. Статьи. – М., 2000.

21.	 Перетц В. Найдавніша згадка про театр на 
Україні. – Україна. – 1924. – Кн. 1–2.

22.	 Перетц В. Театральні ефекти в старовинному 
українському театрі. – Україна. – 1926. – Кн. 1.

23.	 Перетц В. До історії вертепної драми. Заміт-
ки і матеріали – ЗНТШ. – 1908. – Т. V.

24.	 Пилипчук Р. Театрознавство // Українська 
радянська енциклопедія. Вид. 2-ге. – К., 1984. – Т. 11. – 
Кн. 1.

25.	 Пилипчук Р. До питання про початок україн
ського вертепу, або ще раз в обороні Еразма Ізополь
ського. – Верховина: Зб. наук. праць. – Дрогобич, 2003.

26.	 Пилипчук Р. Ранні театральні зацікавлення 
Івана Франка. – Вісник Львівського університету. Серія 
“Мистецтвознавство”. – 2006. – Вип. 6.

27.	 Пилипчук.  Р.  Франкова концепція історії 
українського театру // Мистецькі обрії’2005–2006: 
Альманах: Науково-теоретичні праці та публіцисти-
ка. – К., 2006. – Вип. 8/9.

28.	 Ревуцький В., Б. М. Театр, музика, танок // Ен-
циклопедія українознавства. Загальна частина. Реприн-
тне відтворення видання 1949 року. – К., 1995. – Т. 3.

29.	 Рулін П. Студії з історії українського театру 
(1917–1924). – Записки історично-філологічного відді-
лу. – Кн. V. – 1925.

30.	 Скоць А. Франкова концепція генетичного 
аналізу художнього твору. – ЗНТШ. – 1995. – Т. 229.

31.	 Театрознавство // Енциклопедія україно
знавства / Наукове товариство ім. Шевченка. – P.; N.Y.: 
Молоде життя, 1976. – Т. 8.

32.	 Франко І. [План викладів історії літератури 
руської. Спеціальні курси. Мотиви] [1894–1895] // Фран-
ко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1984. – Т. 41.

33.	 Франко І. [Рец.]. В. И. Резанов. Пам’ятники 
русской драматической литературы. Школьные дейс-
тва XVII–XVIII в. // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т.– К., 
1982. – Т. 37.

34.	 Франко І. Гергарт Гауптман. Його життя 
і твори. Смерть Альфонса Доде. Перші розділи “Пари-
жа”. Е. Золя. Голос Золя в справі Дрейфуса // Франко І. 
Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – Т. 31.

35.	 Франко І. Дві школи в фольклористиці // Фран-
ко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – Т. 29.

36.	 Франко І. До історії українського вертепу 
XVIII в. // Франко І. Я. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – 
Т. 36.

37.	 Франко І. Етнологія та історія літератури // 
Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – Т. 29.

38.	 Франко І. Задачі і метод історії літерату-
ри // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1984. – Т. 41.

39.	 Франко І. Історія української літератури. Ч. І. 
Від початків українського письменства до Івана Кот-
ляревського [1909] // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 
1983. – Т. 40.

40.	 Франко І. Котра віра ліпша. Інтермедія жида 
з русином. Тексти й студія // Франко І. Зібр. тв.: У 50 
т. – К., 1983. – Т. 39.

41.	 Франко І. Література, її завдання і найваж-
ніші ціхи // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1980. – 
Т. 26.

42.	 Франко І. Микола Савич Тихонравов (До порт-
рета) // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – Т. 29.

43.	 Франко І. Нарис історії українсько-руської лі-
тератури до 1890 р. // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 
1980. – Т. 41.

44.	 Франко І. Наша театральна мізерія // Фран-
ко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – Т. 35.

45.	 Франко І. Руський театр у Галичині // Фран-
ко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1980. – Т. 26.

46.	 Франко І. Русько-український театр (Істо-
ричні обриси) [1894] // Возняк М. Нескінчена друком 
праця Ів. Франка з історії українського театру // Річник 
Українського театрального музею. – К., 1929.

47.	 Франко І. Русько-український театр (Історич-
ні обриси) [1894] // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 
1981. – Т. 29.

48.	 Франко І. Українсько-руська (малоруська) 
література // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1984. – 
Т. 41. 

49.	 Франко І. Южнорусская пасхальная драма // 
Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – К., 1981. – Т. 30.

50.	 Франко І. [Рец.] R. Pischel. Das Altindische 
Schattenspiel. Berlin, 1906 // Франко І. Зібр. тв.: У 50 т. – 
К., 1982. – Т. 37. 

51.	 Чижевський Д. Історія української літерату-
ри. Від початків до доби реалізму. – Нью-Йорк: УВАН, 
1956.

52.	 Ярема Я. Становлення Івана Франка як літера-
турного критика і Ґотгольд-Ефраїм Лессінґ. – ЗНТШ. – 
1995. – Т. 229.



1515

Мистецьке життя Поділля впродовж усієї історії 
було занурене і розчинене в глибинах інтенсивних 
культурних процесів багатьох народів, для яких пріо-
ритетним була розбудова власного національного ду-
ховного буття. Театрові, як відомо, у цьому процесі 
належить важлива спрямовуюча і визначальна фун-
кція. Вивчення діяльности театральних колективів, 
що працювали на Поділлі, дасть можливість скласти 
цілісну картину мистецького життя краю.

Одним із елементів цього життя була діяльність 
“Вільного театру Поділля” (під керівництвом Олек-
сандра Корольчука), який упродовж квітня – серпня 
1922 р. перебував у Вінниці. В історії національної 
сцени діяльність згаданого театрального колекти-
ву – справжня “біла пляма”, заповнення якої сьогодні 
є актуальним завданням. Тому ми, опираючись на 
фондові збірки документів та рукописні матеріяли, 
щоденникові записи, колекції поштівок Кам’янець-
Подільського національного історико-культурного 
заповідника “Стара фортеця” (м. Кам’янець-Поділь-
ський), Вінницького обласного краєзнавчого музею 
(м. Вінниця), Музею театрального, музичного і кіно-
мистецтва України (м. Київ), спробуємо доповнити 
і розширити вже наявні відомості, реконструювати 
історію “Вільного театру Поділля”.

Хронологічно першу згадку про “Вільний театр 
Поділля” знаходимо у монографії відомого вітчизня-
ного історика театру Наталі Єрмакової “Акторська 
майстерність Любові Гаккебуш” [1]. У цій книжці до-
слідниця, аналізуючи творчість Любові Михайлівни 
Гаккебуш пер. пол. 20-х рр., окремо відзначає працю 
артистки на сцені згаданого колективу. Отже, Н. Єр-
макова вперше в історії українського театрознавства 
фіксує хронологічні межі (літо 1922 р.) та реперту-
арну афішу “Вільного театру Поділля”. Звичайно, у 
своїй праці авторка передовсім акцентує на мистець-
кому доробку Любові Гаккебуш, адже актриса була 
насправді прем’єркою цієї трупи [2]. Як довідуємося 
із книжки Н. Єрмакової, протягом нетривалого часу 
існування в надзвичайно важких матеріяльних умо-
вах колектив здійснив постави драматургії Генріка 
Ібсена, Герхардта Гавптмана, Оскара Вальда, тобто 
репертуар складався впереваж із европейської дра-
матургії [3].

Оксана Палій

Однак, дослідниця обходить не згадує про той 
факт, що трупою на той час керував Олександр Ко-
рольчук. Точніше, не називає імени цього театраль-
ного діяча взагалі, хоча О. Корольчук був не тільки 
керманичем згадуваного театру, але й провідним ак-
тором, основним партнером по сцені Л. Гаккебуш. 
Ймовірно, причина мовчанки полягає в тому, що ім’я 
Олександра Івановича Корольчука, хоча на ті роки і 
не заборонене офіційно, згадувати було не бажано. 

Маловідомі сторінки історії 
української національної сцени: 
діяльність “Вільного театру Поділля” (1922)

Олександр Корольчук, керівник “Вільного театру Поділля” 
(квітень-серпень 1922 р.).



1616

Оскільки із постаттю митця пов’язана діяльність ще 
іншого театрального колективу на Поділлі – Держав-
ного театру УНР [4].

Принагідно варто зауважити, що радянська влада 
ніяк не могла “забути” місту над Смотричем існу-
вання тут Державного театру УНР [5]. І вже пізні-
ше, після втрати 1944 р. статусу обласного центру 
Кам’янець-Подільський та його мешканці так і не от-
римали дозволу на створення місцевого українського 
драматичного колективу.

Тож не дивно, що в книжці спогадів Гната Юри 
“Життя і сцена” не знаходимо жодного натяку на 
діяльність ще одного театрального колективу – 
“Вільного театру Поділля”, який, хоч і не тривалий 
час, але працював у Вінниці поруч із Драматичним 
театром імени Івана Франка [6]. Не вдалося відшу-
кати жодної інформації щодо цього і в книжках, 
присвячених біографіям інших відомих франківців. 
Наприклад, М. Йосипенко, автор книжки, присвяче-
ної Ю. Шумському, детально аналізує вінницький 
період Театру імени Івана Франка, але також не на-
зиває жодного іншого колективу на Поділлі [7]. Цю 
своєрідну мовчанку порушує лише Василь Василько 
у своїх опублікованих мемуарах “Театру віддане 
життя”, оскільки він сам був провідним режисером-
постановником у “Вільному театрі Поділля”, і, отже, 
учасником подій [8].

В. Василько детально виклав інформацію про 
історію виникнення та особливості функціонування 
“Вільного театру Поділля” у контексті театрального 
процесу тогочасної УРСР [9]. Із спогадів митця стає 
відомо, що на поч. 20-х рр. ХХ ст. антрепризу як 
форму функціонування театрального мистецтва на 
території України радянська влада повністю лікві-
дувала. Окрім того, театри, які за своїм жанровим 

Любов Гаккебуш – Мара у виставі “Повстання Мари” 
В. Винниченка. Режисер – М. Вороний. Національний театр, 
1917 р.

Василь Василько



17

чи естетичним спрямуванням не відповідали ідео-
логічним настановам радянської влади, було роз-
формовано, а інші працювали, але тільки з дозволу 
спілки Робмис [10].

Як довідуємось далі із згаданих мемуарів В. Ва-
силька, “... театри, які за своїми художніми якостями 
були удержавлені, [...] підлягали контролю відповід-
них організацій Народного комісаріату. Такі теат-
ральні трупи отримували одноразову на весь сезон 
фінансову субсидію на декорації, костюми, реквізит. 
На утримання безпосередньо самого колективу твор-
чий склад повинен був заробляти собі сам, власними 
виставами” [11]. Василь Василько зазначає також, що 
навіть ці удержавлені театри через матеріяльну скру-
ту по закінченню зимового сезону переходили на таку 
форму функціонування, яка мала назву “колективу на 
марках”. Для цього необхідно було реєструватися в 
місцевій спілці Робмис і вже з травня аж до початку 
осені ставати тими  “колективами на марках” [12].

Таким чином, автор мемуарів охарактеризував 
організаційні особливості театрального процесу поч. 
20-х рр. ХХ ст., і прикладом роботи такого “колективу 
на марках” йому слугує власний досвід, а саме праця 
у “Вільному театрі Поділля” [13]. Василь Василько 
лише побіжно зазначає, що після закінчення зимового 
сезону у Києві його та відому вже на той час актрису 
Любов Гаккебуш запросили до Вінницького театру. 
Прикметно, що знову ніде не згадано імени Олексан-
дра Корольчука, хоча відомо про тривалі професійні 
і дружні стосунки обох режисерів ще в період їхньої 
праці у театрі Миколи Садовського в Києві [14].

Як режисер-постановник В. Василько поставив 
на сцені “Вільного театру Поділля” драму “Земля” 
С. Черкасенка та “повторив кілька старих своїх пос-
тановок” [15]. Припускаємо, що він спочатку переніс 
на сцену “Вільного театру Поділля” режисерські кон-
цепції постав, здійснених раніше у Харкові. Це дало 
можливість новоствореному колективові відносно 
швидко сформувати репертуарну афішу, а відтак вчас-
но відкрити театральний сезон. Однак відомі п’єси 
не могли задовольнити ні глядачів, ні безпосередньо 
самих митців, а тому В. Василько пояснює: “театраль-
на практика примусила мене вдатися до перекладу 
п’єс на українську мову, зокрема “На дні” М. Горько-
го, “Вишневий сад” А. Чехова, “Роман” Р. Шелдона, 
“Саломея” О. Вальда та ін.” [16]. 

Однак у своїх неопублікованих “Щоденниках” 
Василь Василько навів докладніші та емоційніші 
відомості про функціонування “Вільного театру 
Поділля” у Вінниці. Ця інформація значно розши-
рює та доповнює наші знання про діяльність як без-
посередньо самого Василя Василька, його дружи-
ни – актриси Любови Гаккебуш, і актора Олександра 
Корольчука.

У згадуваному “Щоденнику” В. Василько подає 
майже щотижневі записи про свою працю впродовж 
літнього сезону 1922 р. Зокрема, розпрощавшись із 
трупою Незалежного театру на чолі з С. Бондарчу-
ком [17], по дорозі до Києва він випадково зустрівся 
із О. Корольчуком [18]. Як довідуємося із цих записів, 
при зустрічі Олександр Корольчук поінформував 
Василя Василька, що підписав угоду із Вінницькою 
Губполітосвітою й отримав її дозвіл на створення 
нового драматичного колективу – “Вільний театр 
Поділля”, який він же й очолюватиме [19]. Тож зго-
дом саме Олександр Корольчук запросив подружжя 
митців – Василя Василька та Любов Гаккебуш – до 
новоствореного театру.

Молоді артисти погодилися на пропозицію Олек-
сандра Корольчука і вже невдовзі разом з ним прибули 
до Вінниці. Початок своєї праці у “Вільному театрі 
Поділля” В. Василько датує 1 травня 1922 р. [20]. За 
відомостями, які подає у своїх записах початкуючий 
режисер В. Василько, О. Корольчук ще до 1 травня 
здійснив підготовчу організаційну роботу – підпи-
сав угоду із Вінницькою Губполітосвітою, набрав 
штат місцевих артистів, працівників цехів та ін. [21]. 
На підставі цих фактів, з нашого погляду, доцільно 
датувати початок функціонування “Вільного театру 
Поділля” квітнем 1922 р. До Вінниці для праці у но-
воствореному драматичному колективі “Вільний те-
атр Поділля”, окрім Олександра Корольчука, Василя 
Василька та Любові Гаккебуш, також прибули такі 
вже справді відомі в Україні артисти, як Єлизавета 
Хуторна, Марія Литвиненко-Вольгемут, Іван Овдієн-
ко. Однак, після приїзду О. Корольчука із групою 
артистів, виникла непередбачувана обставина, яка від 
перших днів значно ускладнила існування “Вільного 
театру Поділля”. Виявилося, що приміщення Місь-
кого театру у Вінниці (колишній Народний Дім) уже 
зайняв Театр імени Івана Франка, яким керував Гнат 
Юра [22], хоча місцева влада остаточно таки не відда-
ла це приміщення у повне розпорядження франківців, 
змушених виступати на сцені Польського клубу.

У цьому випадку простежується один із основних 
“прийомів” тодішньої влади: виявилось, що Вінни-
цька Губполітосвіта одночасно підписала угоду із 
двома мистецькими колективами, але жодному з них 
не забезпечила належних умов для праці. Місцеве 
керівництво, мабуть, свідомо провокувало зіткнення 
колективів, спонукало їх до нетворчого суперництва, 
а відтак – до запобігання перед тією ж таки владою. 
До чести Олександра Корольчука і Гната Юри, варто 
зазначити, що вони спробували гідно вийти зі склад-
ної ситуації – об’єднати два театральні колективи в 
один. На зборах представників обох колективів було 
погоджено спробу “організувати на Поділлі одне ве-
лике діло” [23]. Безперечно, усім було цілком зро-

Оксана ПАЛІЙ



18

зуміло: якщо не знайти компромісного варіанту, то 
між театрами неминуче розпочнеться жорстока бо-
ротьба за глядача. Як засвідчив В. Василько у своєму 
“Щоденнику” Г. Юра вже 4 травня 1922 р. на зборах 
франківців поставив на обговорення питання про 
об’єднання двох драматичних труп. Колектив Театру 
імени Івана Франка на цих зборах оголосив рішення 
про те, що охоче прийме до своїх лав Корольчука, 
Василька, Гаккебуш, Хуторну, Барило та співачку 
Литвиненко-Вольгемут. А от місцевих артистів, які 
належали до “Вільного театру Поділля”, прийняти не 
згоден, і їх треба звільнити. Свою позицію на згаду-
ваних зборах франківці аргументували так: численна 
група місцевих артистів – це “потенційна загроза”, 
яку вони відмовляються прийняти до своїх лав [24]. 
Прикметно, що в книжках, присвячених Єлизаветі 
Хуторній [25] та Марії Литвиненко-Вольгемут [26], 
не знаходимо жодної згадки про їхню працю у він-
ницькому “Вільному театрі Поділля”. 

Почувши про рішення франківців, уже на своїх 
зборах колектив “Вільного театру Поділля” не прий-
няв запропонованих умов. Так чи інакше, але літній 
сезон 1922 р. у Вінниці розпочали дві самостійні тру-
пи, і між ними одразу, як і передбачали, розпочалася 
запекла боротьба за глядачів.

На підставі щоденникових записів В. Василь-
ка можемо уточнити репертуар “Вільного театру 
Поділля”: окрім европейської модерної драматургії, 
до репертуарної афіші входили п’єси українських 

авторів, зокрема “Земля” С. Черкасенка та “Брехня”, 
“Гріх”, “Панна Мара”, “Мементо“, “Чорна Пантера 
і Білий Ведмідь” В. Винниченка [27]. Щодо оцінки 
репертуару, то В. Василько подав важливі нотатки. Із 
записів стає відомо, що він тільки тепер дуже чітко 
зрозумів, наскільки важливо різнопланово сформу-
вати репертуарну афішу новоствореної трупи, яка 
тільки-тільки починає роботу у місті. Так, у записі, 
датованому 28 травня 1922 р., накреслено таку тезу: 
“Для мене ясно, що репертуар, особливо на перших 
днях сезону, – дуже важлива річ, і з цього боку в нас 
справа стоїть найгірш. Пантера, Ельга, Мементо – три 
п’єси на одну й ту ж тему: родина, дитина… Оцим 
ми погубили самі себе!” [28].

Окрім того, у записах В. Василька можемо знай-
ти розлогі емоційні роздуми з приводу сценічного 
першопрочитання драми Г. Гавптмана “Ельга” на 
сцені “Вільного театру Поділля” із Л. Гаккебуш та 
О. Корольчуком у головних ролях. На думку В. Ва-
силька, вистава “Ельга” Г. Гавптмана була невдалою, 
незважаючи на талановитих виконавців: “Вчора йшла 
“Ельга” – це просто скандал, а не постановка. Виставу 
не врятувала і Гаккебуш, а решта просто слабкі. Всі 
вважають мене песимістом і сміються” [29]. На думку 
митця, причина невдачі сценічного прочитання драми 
“Ельга” Г. Гавптмана полягала передовсім у тому, що 
Олександр Корольчук водночас був режисером-пос-
тановником і виконавцем головної чоловічої ролі, а 
це значно збіднювало гру артиста на сцені. Як при-

Міський театр у Вінниці (колишній Народний дім).



19

клад успішного спектаклю В. Василь-
ко називав власну постановку “Земля” 
С.Черкасенка, в якій О. Корольчук був 
лише актором [30].

Щодо постановок безпосередньо 
В. Василька на сцені “Вільний театр 
Поділля”, то варто зазначити такі спек-
таклі у його режисурі: “Чорна Пантера 
і Білий Ведмідь”, “Мементо”, “Панна 
Мара” В. Винниченка: вони користува-
лися успіхом у місцевих глядачів. Однак 
В. Василько у своїх записах як режисер 
гостро критикує виконавців головних 
ролей Олександра Корольчука і Єлиза-
вету Хуторну у виставі “Мементо” В. 
Винниченка. На думку В. Василька, ці 
артисти не дали тієї філігранної гри, 
яку потенційно могли би дати: “виста-
ва пройшла середньо як для Корольчука 
та Хуторної” [31]. Прокат вистав – як от 
“Чорна Пантера і Білий Ведмідь” В. Вин-
ниченка, – нерідко супроводжували технічні пробле-
ми. Наприклад, у щоденникових нотатках знаходимо 
такий запис постановника спектаклю: “на прем’єрі 
вистави “Чорна Пантера і Білий Ведмідь” вимкнули 
електрику” [32]. Однак іншою, по-справжньому ве-
ликою перешкодою у роботі колективу було те, що 
керманич франківців Г. Юра, як зазначав у своїх за-
писах В. Василько, відкрито агітував проти “Вільного 
театру Поділля”, серед глядачів і в місцевих засобах 
інформації. Навіть про успішні та популярні вистави 
“Вільного театру Поділля” матеріялів не друкували 
або ж з’являлися тільки дуже сухі замітки  [33].

Справді, якщо вивчати тогочасну вінницьку пе-
ріодику, зокрема газету “Известия”, то бачимо, що 
за літній сезон 1922 р. на сторінках цього часопису є 
шість рецензій, а також інформаційні замітки, анонси 
та інші матеріяли, де йдеться про діяльність Театру 
імени Івана Франка. Тим часом вдалося відшукати 
лише одну рецензію на виставу “Вільного театру 
Поділля” (“Чорна Пантера і Білий Ведмідь”) – очевид-
но, тому, що цей спектакль дійсно мав дуже великий 
резонанс серед публіки [34]. Так, автор публікації, що 
підписався псевдонімом “Пе-Гас”, підтверджує: що 
на сцені “Вільного театру Поділля” була здійснена 
цікава постановка “Чорна Пантера і Білий Ведмідь” 
В. Винниченка, яка користується неабиякою попу-
лярністю серед місцевої публіки. На думку самого 
“Пе-Гаса”, “Корній–Корольчук виправдав наші очіку-
вання, а от Сніжинка–Хуторна не зовсім вдало спра-
вилась зі своєю відповідальною роллю: мало в ній 
чуття, а головне розуміння того, що вона проповідує 
зі сцени. Решта артистів також були на висоті” [35]. 
Власне це і є, користуючись висловом В. Василька, 

той “сухий” матеріял і водночас єдина публікація у 
пресі про вистави “Вільного театру Поділля”, тому 
зауваження В. Василька, занотовані у “Щоденнику”, 
очевидно, мали певні підстави.

Проте ані друковані матеріяли, ані популярність 
у публіки не могли забезпечити жодному із театрів 
повноцінних умов праці без дотацій з боку державних 
органів на місцях. Як Театр імени Івана Франка, так і 
“Вільний театр Поділля” перебували у матеріяльній 
скруті. Ось як характеризував ситуацію у колективі 
“Вільний театр Поділля” В. Василько у записі від 
3 червня 1922 р.: “Актори працюють абсолютно го-
лодні і за це вони гідні пошани як справжні герої, які 
не кидають своїх постів. Трупа голодує” [36]. Лише 
завдяки зусиллям місцевого мецената на прізвище 
Овсянников проблему із харчуванням для “Вільного 
театру Поділля” було вирішено. Очевидно, саме че-
рез неможливість постійної праці у Вінниці, через 
важкі матеріяльні умови “Вільний театр Поділля” 
під керівництвом Олександра Корольчука здійснив 
гастролі до Немирова (місто у Вінницькій обл.), де 
виступав при місцевих шпиталях. Найбільшим успі-
хом користувалися вистави “Панна Мара” та “Мемен-
то” В. Винниченка [37]. У цей час, як довідуємося із 
записів В. Василька, трупа франківців також перебу-
вала на гастролях у Проскурові (тепер – м. Хмельни-
цький – О. П.) [38].

Колектив “Вільного театру Поділля” виступав 
у Немирові майже місяць (тобто впродовж червня 

Літній театр у Вінниці.

Оксана ПАЛІЙ



20

1922 р.), а з поверненням до Вінниці, як довідуємось 
із записів режисера, трупу чекали “сюрпризи” [39]. 
Автор “Щоденника”, на жаль, не подав докладного 
коментаря, про які ж саме “сюрпризи” йдеться. При-
пускаємо, що В. Василько мав на увазі відмову Вінни-
цької Губполітосвіти в оренді зимового приміщення, 
а саме місцевого Народного Дому на осінньо-зимовий 
сезон. Адже впродовж літнього сезону 1922 р. тру-
па “Вільний театр Поділля” виступала у приміщен-
ні так званого Літнього театру, а Театр імени Івана 
Франка показував свої постави на сцені Польського 
клубу (приміщення на території внутрішнього двори-
ка місцевого костьолу францисканців) [40]. Обидва 
приміщення, де виступали ці театри, стояли на одній 
вулиці – Театральній.

Невдовзі після приїзду “Вільного театру Поділ-
ля” із Немирова до Вінниці у щоденникових записах 
В. Василька 30 липня 1922 р. знаходимо такий запис: 
“Ну, от один із фактів історії української сцени: тру-
па наша – “Вільний театр Поділля” – фактично вже 
розпалась” [41]. Хронологічно це остання згадка про 
існування “Вільного театру Поділля” як самостійного 
драматичного колективу. Таким чином, констатуємо, 
що після невдалої спроби налагодити роботу власної 
трупи на Поділлі Олександр Корольчук із групою 
артистів на початку серпня 1922 р. повернувся до 
Києва, де очолив Театр імени Марії Заньковецької.

В. Василько та Л. Гаккебуш вирішили не повер-
татися до Києва, а спробували осісти на Поділлі, 
але вже в Театрі імени Івана Франка. Ось як ці події 
зафіксував сам артист: “Василь Василько і Любов 
Гаккебуш, а також Олександр Пономаренко, Федір 
Федорóвич помандрували до Кам’янця-на-Поділ-
лі, щоб вступити до Театру імені Івана Франка, 
керованого Гнатом Юрою [42]. Там ми працювали 
протягом двох з половиною сезонів” (тобто 1922–
1924 рр. – О. П.). [43].

Отже, зазначимо, що праця Олександра Корольчу-
ка у драматичному колективі “Вільний театр Поділля” 
була короткотривалою. Однак, незважаючи на цю не-
вдалу спробу, майбутній керманич заньківчан здобув 
певний досвід, який, очевидно, придався згодом, під 
час мандрів Театру імени Марії Заньковецької.

1. Єрмакова Н. Акторська майстерність Любові 
Гаккебуш / Наталя Єрмакова. – К.: Наукова думка, 
1979. – 124 с.

2.  Там само. – С. 32.
3. Там само. 
4. Палій О. Діяльність Державного театру УНР у 

Кам’янці-Подільському (1919–1920 рр.) / Оксана Палій // 
Науковий вісник Київського національного університету 
театру, кіно і телебачення ім. І. Карпенка-Карого. – 
Київ, 2014. – Випуск 15. – С. 26 – 38.

Пушкінський Народний Дім у Кам’янці-Подільському, в приміщенні якого виступав Театр імени Івана Франка.



21

5. Там само. – С. 26 – 38.
6. Юра Гнат. Життя і сцена / Гнат Юра. – К.: 

Мистецтво, 1965. – 215 с.
7. Йосипенко Н. Юрий Васильевич Шумский / Нико-

лай Йосипенко. – К.: Искусство, 1960. – 46 с.
8. Василь Василько. Театру віддане життя / 

Василько [Миляєв] Василь. – К.: Наукова думка, 
1984. – 407 с.

  9. Там само. – С. 202–203.
10. Там само. – С. 202.
11. Там само. 
12. Там само.
13. Там само.
14. Там само. – С. 203.
15. Там само. 
16. Там само. 
17. Незалежний театр під керівництвом С. Бондар-

чука діяв у Житомирі та в околицях упродовж сезону 
1920/1921 рр. Від початку свого існування колектив 
був підпорядкований, на правах філії, Державному те-
атру УНР як його структурний підрозділ, так званий 
Фронтовий театр. Принципи організаційних засад 
Фронтового театру стали причиною гострої публічної 
дискусії, що відображено на сторінках часопису “Тру-
дова громада” (1920).

Участь у згадуваній дискусії брали Василь Василько 
й Олександр Корольчук, але представляли протилежні 
погляди. Матеріяли дискусії були опубліковані значно 
пізніше у збірнику наукових праць та матеріялів: “Мо-
лодий театр: Завдання. Генеза. Шляхи” (упор. та авт., 
вступ. сл. М. Лабінський). Після поразки національних 
визвольних змагань колектив Незалежного театру 
спробував налагодити самостійну творчу роботу в Жи-
томирі, але через фінансові труднощі невдовзі змушений 
був самоліквідуватися. Власне до цієї трупи належали 
артисти (подружжя) – режисер Василь Василько та 
актриса Любов Гаккебуш.

18. Олександр Корольчук і Василь Василько були 
знайомі ще з часів праці обох митців у Київському те-
атрі Миколи Садовського. Як довідуємося із неопубліко-
ваних щоденникових записів В. Василька, саме Олександр 
Корольчук і Єлизавета Хуторна на початках сприяли 
його (Василька) адаптації у київському театрі М. Са-
довського. Вже згодом Олександр Корольчук і Василь 
Василько віддалилися один від одного, кожен бачив свій 
подальший шлях у професії по-своєму.

19. Василько В. Щоденники. Т.4. (з 1 травня по 
30 грудня 1922 р.) / Василько [Миляєв] Василь. – Музей 
театрального, музичного і кіномистецтва України – 
Київ. – Фонд Василя Василька. – Відділ рукописів. – Інв. 
№ 10373. – Арк.1- 2.

20. Там само. – Арк. 2.
21. Там само. 
22. Там само. – Арк. 2 – 3.
23. Там само. – Арк. 3.
24. Там само. 

25. Гайдабура В. Єлизавета Хуторна / Валерій 
Гайдабура. – К.: Мистецтво, 1985. – 124 с.

26. Швачко Т. Марія Литвиненко-Вольгемут / Тетя-
на Швачко. – К.: Мистецтво, 1986. – 175 с.

27. Там само. – Арк. 4–5.
28. Там само. – Арк. 5.
29. Там само. – Арк. 5–6.
30. Там само. – Арк. 6–7.
31. Там само. – Арк. 7–8.
32. Там само. – Арк. 8.
33. Там само. – Арк. 8–9.
34. Пе-Гас. За вечное или за миг? О спектакле 

Черная Пантера и Белый Медведь / Пе-Гас [Юрко] 
[Шабленко] // Известия. – Винница. – 1922. – 23 мая. – 
№ 109. – С. 6.

35. Там само. 
36. Василько В. Щоденники. Т.4. (з 1 травня по 30 

грудня 1922 р.) / Василько [Миляєв] Василь. – Музей 
театрального, музичного і кіномистецтва України – 
Київ. – Фонд Василя Василька. – Відділ рукописів. – Інв. 
№10373. – Арк. 9–10.

37. Як побіжно занотував у своїх щоденникових 
записах Василь Василько, одним із додаткових факторів 
згоди працювати у “Вільному театрі Поділля” була та-
кож важлива обставина особистого характеру Любови 
Гаккебуш: у Немирові мешкали її батьки і малолітній 
син від першого шлюбу – Валерій Гаккебуш. Праця у 
Вінниці, а також літні гастролі трупи “Вільний те-
атр Поділля” у Немирові давали можливість актрисі 
частіше бачитися із сином.

38. Василько В. Щоденники. Т.4. (з 1 травня по 
30 грудня 1922 р.) / Василько [Миляєв] Василь. – Музей 
театрального, музичного і кіномистецтва України. – 
Київ. – Фонд Василя Василька. – Відділ рукописів. – Інв. 
№ 10373. – Арк. 11.

39. Там само. 
40. Манковский В. Постановки в труппе франков-

цев “Свадьба” Бомарше и “Мирандолина” Гольдони / 
Владимир Манковский // Известия. – Винница. – 1922. – 
14 мая. – № 95. – С. 3.

41. Василько В. Щоденники. Т.4. (з 1 травня по 
30 грудня 1922р.) / Василько [Миляєв] Василь – Музей 
театрального, музичного і кіномистецтва Украї-
ни. – Київ. – Фонд Василя Василька. – Відділ рукописів. – 
Інв. № 10373. – Арк. 17.

42. У Кам’янці-Подільському Театр імени Івана 
Франка виступав у приміщенні Пушкінського Народ-
ного Дому. Варто зауважити, що до цього, у сезоні 
1919–1920 рр., саме там працював Державний театр 
УНР на чолі з Миколою Садовським. Як відомо, до складу 
Державного театру УНР належав і актор Олександр 
Корольчук.

43.	 Василь Василько. Театру віддане життя/ 
Василько [Миляєв] Василь. – К.: Наукова думка, 1984. – 
С.203.

Оксана ПАЛІЙ



22

Світлана Максименко

Відлуння фестивалів – 2015. Акценти
(Огляд театральних фестивалів: “Марія”, “Відлуння”,“Мельпомена Таврії”) 

Якщо керуватись логікою пересічного читача (чи 
глядача?), то можна з певністю зазначити: затяжні 
воєнні дії (війна чи АТО: як не назовеш, від цього не 
стає спокійніше на душі) на Сході України внесли 
багато переоцінок щодо раніше усталених цінностей 
у нашу свідомість і життя… Програна інформацій-
на війна на територіях АТО (де українські видання, 
театри, кіно, преса, телебачення якщо й існували де-
факто, то у вкрай кволих, обмежених і, чого гріха 
таїти, неконкурентних відносно агресивнішого і чис-
леннішого продукту російського виробника) – дала 
гіркі “плоди”. 

“Не помнящие родства своего” деякі наші земля-
ки на окупованих (тимчасово) українських землях у 
Донецьку і Луганську й зараз не можуть визначити, 
“откуда стреляют”, бо самі ж і дозволили заволоді-
ти власним розумом, домом, краєм…Сьогодні там 
немає українського театру! А там, де є театр, там не-
має війни. І, думається, така сув’язь явищ має стати 
визначальною у майбутньому.

Саме до такого переконання приходиш, відвідав-
ши нечисленні (кількість яких значно скоротилась 
у зв’язку з війною) театральні фестивалі України: 
“Марія” та “Відлуння” (Київ), “Мельпомена Таврії” 
(Херсон),). Їх організатори, всупереч застереженням 
гостей та учасників, сутужності з фінансуванням, 
вперто доводять: сьогодні ТЕАТР ще потрібніший, 
аніж у мирні часи!

Отож 2–7 жовтня 2015 р. Національний академіч-
ний драматичний театр ім. І. Франка та Камерна сце-
на ім. С. Данченка (за сприяння Інституту літерату-

ри ім. Т. Г. Шевченка, Всеукраїнського товариства 
“Просвіта” імени Тараса Шевченка, Музею Марії 
Заньковецької, відділу Музею театрального, музич-
ного і кіномистецтва України та Благодійного фонду 
“Наш дім – Україна”) в особі директора та організа-
тора фестивалю жіночих монодрам “Марія” Лари-
си Кадирової, народної артистки України, до Києва 
прибувають практики та теоретики театру, актори, 
режисери, театрознавці, шанувальники мистецтва те-
атру з України і світу. “Марія” – єдиний міжнародний 
фестиваль жіночих моновистав в Україні. Щороку 
Фестиваль присвячується знаменній даті української 
або світової культури. ХII міжнародний театральний 
фестиваль “Марія” мав девіз: “Гортаючи сторінки 
европейської культури: діялог культур України та 
Польщі (до 250-річчя з часу заснування польського 
театру)”. Впродовж фестивальних днів у стінах теат-
ру відбувалися відкриття виставок: “Марія” (фонди 
Музею М. Заньковецької), “Польська драматургія 
на сцені франківців”, “Сценографи Харкова”, яку 
презентує “Вітальня на Дворянській” за підтримки 
культурно-ділового центру “Рубаненко і партнери” 
(Харків); “Видатні діячі українського театру” (пре-
зентує В. Слєпченко) і зустрічі, зустрічі, зустрічі. 

На Камерній сцені Національного театру 
ім. І. Франка були показані вистави з Польщі, Украї-
ни, Угорщини, Білорусі. Звичайно ж, серед їх обширу 
акцентуватимемо лише знакові вистави, постаті, 
явища.

І хоча статус фестивалю залишається незмінним: 
презентаційний (не визначаються номінації, пере-

КрÈтиÊÀ 

22



23

Світлана Максименко

можці), некомерційний (вхід на усі вистави – віль-
ний), жіночих монодрам, цьогоріч, як і попередньо, 
гостями на ньому були й актори-чоловіки. Зрештою, 
“травестійність” їхніх виступів у чоловічому мо-
носпектаклі “Спереду та ззаду” Ч. Збишевського та 
“У відкритому морі” С. Мрожека (режисер З. Хшанов-
ський, Польський народний театр у Львові, з двома 
складами виконавців: чоловіків та жінок) – виявила 
гостру проблему постмодерного часу, в якому статі 
конфліктують та взаємопоєднуються.

Вагомим смисловим акцентом “Марії” стала й 
науково-мистецька конференція за участю відомого 
польського вченого – історика театру, професора Анни 
Куліговської-Коженєвської. Її ґрунтовна за темою та 
дивовижно легка за сприйняттям доповідь “Станов-
лення польського професіонального театру” (із за-
стосуванням сучасних авдіо-візуальних технологій) 
стала вихідним пунктом у подальшій змістовній дис-
кусії практиків та теоретиків театру (З. Хшановський, 
Л. Кадирова, В. Заболотна, М. Оверчук, Н. Бабанська, 
С. Максименко та ін.) у контексті польсько-українсь-
ких театральних зв’язків. Незмінним модератором, 
епіцентром конференції та інтелектуальної вабли-
вости був відомий український літерату-
рознавець Дмитро Дроздовський. 

Акторські відкриття, одкровення, пот-
рясіння… На них чекає кожен учасник 
фестивалю. Ці нечасті “гості” для вимог-
ливого фестивального глядача – основа 
його очікувань. Отож, акцент перший: 
акторський.

“Не плачте за мною ніколи” М. Ма
тіос – так називалась перша моновиста-
ва фестивалю (режисура та сценографія 
Сергія Павлюка, автор проєкту – Олек-
сандр Книга) у виконанні Лариси Кади-
рової, де одразу було заявлено високий 
градус мистецького одкровення “Марії”: 
відбулося відкриття нової, несподіваної 
грані трагіфарсового обдарування актри-
си. У сповідальності старої баби Юсти-
ни – Л. Кадирової, яка за простою фізич-
ною дією у виставі: вивішує на паркані 
(що умовно позначає обійстя й одночасно замикає 
коло життя) свій найдорожчий скарб: хустки, шалі, 
святочний одяг, аби просушити на сонці, – триває 
усе сценічне життя героїні. Воно сповнене протиріч 
простоти і складности, смішного й трагічного, стрім-

кого і спокійного (як карпатські гори), шляхетного 
і примітивного. Усі ці якості своєї героїні Л. Кади-
рова поєднує легко, ніби граючись. І від цього наче 
возвеличує разом з Марією Матіос просту жінку-
селянку до символу вселенської МАТЕРІ –ЖІНКИ 
– БЕРЕГИНІ… 

Протилежні якості жінки-імператриці, завойов-
ниці, “к…-ви всесвітньої” як символ безкарности 
влади, розбещености, аморальности втілив у виставі 
“Спереду та ззаду” Ч. Збишевського молодий поль-
ський актор, режисер, майстер слова Матеуш Новак. 
Автори постави – С. Недзієвський, М. Новак. 

Вистава починається монологом-речитативом 
актора (що темпоритмічно наростає майже із над-
світловою швидкістю) про “радісну” подію – смерть 
імператриці – “к…-ви”! У цьому словесному пото-
ці – величезна гама почуттів актора: радість, розпач, 
очікування кращої долі для Польщі (йдеться про 
XVIII ст., перед її поділом), зневага до тих “можно-
владців”, хто своєю поведінкою сприяв такому тра-
гічному стану держави… Яка суспільно-політична 
спорідненість з нами сьогодні, в Україні!?

Вражає технічна вправність актора, віртуозна 
пластичність, доведена до ювелірної точности у зов-
нішніх виражальних засобах (один поворот голови – і 
вже інший персонаж, характер, образ; один напів-
жест – і політик-король стає хтивою “самицею”-ца-
рицею); потужна енергетика, підсилена харизматич-

Лариса Кадирова – Юстина у моновиставі “Не плачте 
за мною ніколи” М. Матіос. Режисер, сценограф – Сер-
гій Павлюк. Автор проєкту – Олександр Книга. ХІІ Між-
народний театральний фестиваль жіночих монодрам 
“Марія”, 2015 р. Cвітлина з сайту: http://ksza.ks.ua/news/
culture/55652-ne-plachte-za-mnoyu-nkoli.html

Аугусте Поцюте у моновиставі “Прощавай, настроювачу!” 
В. Леванова. Режисер – Н. Гедмінас. Вільний театр, м. Клай-
педа, Литва. XVII Міжнародний театральний фестиваль 
моновистав “Відлуння”, 2015 р.

23



2424

Матеуш Новак у моновиставі “Спереду та ззаду” Ч. Зби-
шевського. Автори постави – С. Недзієвський, М. Новак, 
Польща. ХІІ Міжнародний театральний фестиваль жіночих 
монодрам “Марія”, 2015 р. Cвітлина Віри Федорук.

Монологи, що потрапили до книги, авторка за-
писувала протягом десятиріч, мандруючи шляхами 
колишнього Радянського Союзу. А під такими, до 
прикладу, словами авторки: “Комунізм мав божевіль-
ний план – переробити “стару” людину, “ветхого Ада-
ма”, – могла підписатись більшість присутніх у залі. 
“За сімдесят з гаком років у лабораторії марксизму-
ленінізму створили окремий людський тип – “homo 
soveticus. Хтось вважає, що це трагічний персонаж, 
а хтось називає його “совком”. Мені здається, я знаю 
цю людину, вона добре мені знайома, я з нею поруч, 
пліч-о-пліч, прожила чимало років. Вона – це я. Це 
мої знайомі, друзі, батьки”. 

Сила такої літератури – у її відвертості, докумен-
тальності. Вже саме її озвучування на сцені налашто-
вує зал на найвищий градус комунікації та довіри. 
Виконавець персоніфікується з глядачем: мною, то-
бою, ним… Знайти оцей місток “довіри” у способі 
існування актора – значить досягти поставленої те-
атром мети. 

Мінімалізм зображальних і виражальних засобів, 
максимальна спорідненість із особистістю на сцені 
(В. Петрович, О. Дудич), сила документа (до при-
кладу, авдіозапис розмови з одним із учасників та 
очевидців тих подій про методи покарання в ідеоло-
гічній машині СРСР “інакомислячих”) – вражають 

ністю молодого майстра. А ще – вмінням працювати 
з деталями, зокрема з костюмом. По суті, костюм – 
єдиний театральний атрибут у спектаклі: спортивні 
кеди, зелені трико до колін, обрамлені угорі класич-
ним жіночим криноліном та тугим корсетом. У цій 
непоєднуваній єдності костюма – парадоксальність 
створюваних Матеушем Новаком образів – позірних 
можновладців з продажними душами повій. 

Створити одному акторові по суті епічну за своїм 
змістом (історія знищення держави) виставу, у порож-
ньому чорному просторі сцени, фактично без гриму 
травестійний збірний образ “руйнівників” Польщі: 
політиків, духовенство, військових, короля і цари-
цю – потужний вияв “тотального театру” М. Новака. 
Браво!!! 

Вистава “Час секонд хенд” С. Алексієвич (Біло-
русь, Могильов) у фестивальній програмі “Марії” 
посіла окреме місце (за способом існування актора) 
так малознаного в Україні, але популярного в Европі 
театру політичного, або театру-док (документу). 

Отже, акцент наступний: театр політичний. У 
цьому випадку він був представлений потужною 
енергетикою споріднености з нашим “совковим” ми-
нулим (у проникливій прозі лавреатки Нобелівської 
премії 2015 р. Світлани Алексієвич) та у виконанні 
акторів з Білоруси Олени Дудич та Володимира Пет-
ровича (режисер, музичне оформлення). 



25

драматичного театру імени В. Магара); Павла Тичи-
ни (“Сріблясті голуби у небесах” в акторській інтер-
претації Євгена Нищука, актора Національного ака-
демічного драматичного театру імени Івана Франка). 

Власне про останню роботу як найприкметнішу 
у контексті вищезгаданого театру-док, хотілося б 
поговорити окремо. Бо тут маємо справу не з кла-
сичним театром у сенсі місця події (дійство відбу-
вається у Музеї-квартирі Павла Тичини по вул. Те-
рещенківській, 5, у Києві ); драматургії (Є. Нищук 
імпровізує, маючи певну текстову структуру та канву 
оповіді); а радше з новою формою музейної роботи, 
яка “оживає” завдяки елементам театралізації (ре-
жисер Т. Жирко), досягаючи максимального ефекту: 
відвідувачі музею поринають в інтимний світ життя 
і побуту поета (через живе звучання фортепіяна, в 
оточенні його улюблених книг, картин, квітів, яблук, 

Ірина Кліщевська, генеральний директор XVII Міжнародного 
театрального фестивалю моновистав “Відлуння”, художній 
керівник Київського академічного театру “Колесо”. Київ, 
2015 р. Світлина Вікторії Ільків.

Учасники та гості міжнародної науково-мистецької конференції “Магія акторства. Діялог культур Україна-Польща”
 (присвячена 250-річчю польського театру). ХІІ Міжнародний театральний фестиваль жіночих монодрам “Марія”. 

Київ, 2015 р. Cвітлина Марека Сендека.

Світлана Максименко

глядачів своєю правдою. Це – характерні ознаки те-
атру-док. 

Тяжіння сучасного театру до постатей видатних 
діячів культури – моральних авторитетів нації, пере-
осмислення вагомости їхнього духовного заповіту 
в нашому сьогоденні стало особливо прикметним у 
репертуарній програмі XVII Міжнародного театраль-
ного фестивалю моновистав “Відлуння” (10-15 чер-
вня 2015 р.). Авторові цих рядків пощастило вперше 
побувати на “Відлунні” у ролі члена журі. 

Отож, генеральний директор фестивалю, худож-
ній керівник Київського академічного театру “Коле-
со” (домівки фесту) – Ірина Кліщевська, народна ар-
тистка України; художній керівник “Відлуння” – віце-
президент Міжнародного форуму Монотеатру (МІТ, 
ЮНЕСКО), член Міжнародної Асоціяції театральних 
критиків (ЮНЕСКО) Ніна Мазур. Фестиваль конкур-
сний (відбувається під егідою Міністерства культури 
України та департаменту культури Київської міської 
державної адміністрації). У складі журі тогорічного 
фесту були: Еммануїл Куцуреліс – актор і режисер 
(Афіни, Греція) – голова журі; театрознавці: Вален-
тина Заболотна, Василь Неволов, Надія Соколенко 
(Київ), Світлана Максименко (Львів). 

У програмі фестивалю камерних та моновистав 
(актори-чоловіки та жінки) “Відлуння-2015” домі-
нували твори про життя і творчість видатних діячів 
історії, культури, історичних постатей: Василя Стуса 
(вистава “Чорний птах з білою відзнакою” за творами 
В. Стуса у виконанні Петра Миронова, актора Київ
ського академічного театру драми і комедії на Ліво-
му березі Дніпра); Володимира Маяковського (“Мій 
Маяковський” в інтерпретації актора Національного 
театру оперети Максима Булгакова); Марини Цвєтає-
вої (“Марина” у виконанні Тетяни Єрентюк, артистки 
Запорізького академічного українського музично-



2626

якими у фіналі частують “гостей”), глибше починають розуміти 
мотивацію творчости успішного українського радянського пое-
та та культурно-громадського діяча Павла Тичини (1891–1961). 
І найважливіше: на початку третього тисячоліття по-новому пе-
реосмислюють вагу та роль поета П. Тичини в системі радянської 
тоталітарної ідеології, через “проникнення” в трагічні (раніше за-
криті радянською історіографією) сторінки його життя і творчости 
(нагорода Є. Нищука у номінації За креативність популяризації 
творчости П. Тичини). 

 Ще одна знакова акторська робота у цьому ж контексті: Петро 
Миронов з моновиставою “Чорний птах з білою відзнакою” за 
творами Василя Стуса (1938 – 1985) – українського поета, пе-
рекладача, прозаїка, правозахисника, одного з найактивніших 
представників українського культурного руху шістдесятників, 
лавреата Державної премії імени Тараса Шевченка (1990), Героя 
України (2005, посмертно). Скажу одразу: трагічність постати 
Василя Стуса (особливо сьогодні, в контексті подій, пов’язаних з 
іменами Надії Савченко, Олеся Саніна та ін.), потребує на театрі 
нового, нестандартного підходу… Але якого? З цими питаннями, 
побоюваннями йшла на виставу П. Миронова – заслуженого ар-
тиста Росії, актора Київського академічного театру драми і комедії 
на Лівому березі Дніпра. І, як і належиться справжньому митцеві, 
тут переміг актор (нагорода у номінації За найкращу чоловічу 
роль).

 У чорному кабінеті сцени єдиною “білою плямою” є портрет 
Василя Стуса (а згодом, фрагментарно, білі аркуші листів, доку-
ментів). Актор П. Миронов одягнений, як і його візаві на портреті: 
у чорному светрі. Впродовж сценічного часу актор намагатиметься 
проникнути у внутрішній світ свого героя, зрозуміти мотивацію 

Петро Миронов у моновиставі “Чорний птах з білою відзнакою” 
за творами В. Стуса.  XVII Міжнародний театральний фестиваль 
моновистав “Відлуння”, 2015 р. Світлини Вікторії Ільків.

Аугусте Поцюте у моновиставі “Прощавай, настро-
ювачу!” В. Леванова. Режисер – Н. Гедмінас. Вільний 
театр, м. Клайпеда, Литва. XVII Міжнародний те-
атральний фестиваль моновистав “Відлуння”, 2015 р. 
Світлина Вікторії Ільків.



2727

Світлана Максименко

Бо, окрім зазначених вище тенденцій фестів як 
виразників стану сучасного соціюму, кожен фести-
валь – це завжди очікування естетичних потрясінь, 
відкриттів, захоплень. І на “Відлунні” їх було немало. 
Вже першого дня фестивалю моновистава литовських 
митців (Вільний театр, м. Клайпеда, Литва) “Проща-
вай, настроювачу!” В. Леванова (режисер Н. Гедмі-
нас) буквально приголомшила авдиторію глядачів 
юнацьким нонконформізмом, дитячою незахищеніс-
тю героїні спектаклю – підлітка у виконанні студен-

його вчинків, логіку боротьби і дії. Він вестиме діялог 
з портретом, немов із присутнім на сцені живим Васи-
лем, не вдаючись у патетику, риторику, патос. Спові-
дальність цього дійства, його інтимний, щирий тон 
(це дуже важливо, як звук першої ноти у симфонічно-
му оркестрі, яка налаштовує на потрібне сприйняття) 
викликають у глядача максимальну довіру до актора, 
способу його мислення. 

 Запропонований П. Мироновим підхід у реалі-
зації складного документального матеріялу – шлях, 
яким треба йти сьогодні в питаннях переосмислення 
нашої духовної спадщини. Постать донеччанина Ва-
силя Стуса в цьому контексті є ключовою. Надто, у 
світлі воєнних подій в Україні. 

 Наявність у програмі “Відлуння” кількох вистав, 
споріднених історично-документальною тематикою 
(див. персоналії героїв вище) засвідчують зацікавлен-
ня соціюму, – його активно мислячими представника-
ми – постатями національного героя. Пошуки його у 
нашій історичній пам’яті – запорука незнищенности 
нації. Та … потребі митців у фестивалях як способі 
комунікації, надто, у часи відсутности стабільного 
миру, фінансування, дефіциту живого спілкування 
між колегами по цеху.

 І тут окремо варто підкреслити роль директорів 
названих фестивалів – Ірини Кліщевської й Лари-
си Кадирової, котрі всупереч перешкодам “тягнуть” 
свого плуга, свято вірячи у потрібність об’єднання 
митців довкола самої ідеї театру. 

Мартін Пльодерер (Відень, Австрія) літературне читання 
книги “Останні дні людства” К. Крауса. XVII Міжнародний 
театральний фестиваль моновистав “Відлуння”, 2015 р. 
Світлини Вікторії Ільків.



2828

тки Литовської Академії музики і театру Аугусте 
Поцюте (Гран-прі фестивалю За найкращу виставу 
та акторський дебют).

 Історія першого юнацького кохання дочки замож-
них батьків до настроювача фортеп’яна була викона-
вицею відчута, прожита на такому високому градусі 
психологічної глибини, відвертости, що подекуди 
втрачалося відчуття дистанції: сцена – зал. В напів-
дитячій поставі підлітка – “напівжінки” А. Поцюте 
знайшли своє естетичне втілення типові (у зовніш
ньому та внутрішньому виявах) риси покоління юних 
бунтівників початку третього тисячоліття проти 
пристосуванського способу життя “ситих старших” 

(батьків, учителів). Проте, заперечуючи їхній досвід (декларативно), мо-
лоді у трактуванні А. Поцюте, на жаль, беруть (або не вміють взяти за 
браком позитивного прикладу) у своє доросле життя не найкращі якості 
старших: такі ж категоричні, безапеляційні, “глухі” до поглядів і позицій 
ближнього... 

 Ще одна прикметна у цьому ж сенсі робота – вистава “Наталчина мрія” 
Я. Пулінович (режисер С. Павлюк, Херсонський обласний академічний 
музично-драматичний театр ім. М. Куліша) у виконанні Євгенії Кірсано-
вої (перемога у номінації За глибинність проживання образу), режисер 
С. Павлюк вирішує неначе у “зворотному” щодо вищезгаданої вистави 
естетичному ключі. Перед нами – дівчина з дитбудинку, яка скоїла злочин, 
“захищаючи” свою любов (так їй здавалось, адже жалість хлопця-жур-
наліста вона сприйняла як кохання), і тепер, неначе в сомнамбулічному 
стані, перед судом і глядачем “прокручує” свою історію. 

 Цілковита відсутність мізансцен (актриса сидить нерухомо впродовж 
усієї вистави), світла (воно стабільно тьмяно-червоне), яскраво виражених 
постановочних “розділових” знаків – усе максимально скероване на внут-
рішнє життя сценічного образу Є. Кірсанової. В цьому, власне, і полягає 
суть концепції “Наталчиної мрії”. 

 Признаюсь, не належу до прихильників т. зв. “чорнушної драма-
тургії”, до якої, звичайно, можна віднести й п’єсу Я. Пулінович. Але те 
“світло” (в духовному сенсі) у кінці тунелю, яке дає вистава херсонців, 

Журі фестивалю (зліва направо): Валентина 
Заболотна (Київ), Еммануїл Куцуреліс (Афі-
ни, Греція) – голова журі, Надія Соколенко 
(Київ), Світлана Максименко (Львів), Василь 
Неволов (Київ). Світлина Вікторії Ільків.

Євгенія Кірсанова у моновиставі “Натал-
чина мрія” Я. Пулінович. Режисер – Сергій 
Павлюк. Херсонський обласний академічний 
музично-драматичний театр ім. М. Куліша.
XVII Міжнародний театральний фестиваль 
моновистав “Відлуння”, 2015 р. Світлини 
Вікторії Ільків.



2929

Світлана Максименко

дуже прецизійна акторська робота виводять текст 
автора на якісно вищий, духовніший рівень. Що і 
довела номінація. 

 Мистецькі потрясіння… Якщо катарсису, емо-
ційного очищення глядача через співчуття до тра-
гічного героя на сцені не бракувало на цьогорічному 
“Відлунні”, то найщиріші хвилі сміху і захоплення 
(аж до сліз) викликав актор-читець Мартін Пльоде-
рер (Відень, Австрія), прочитавши (в прямому сенсі 
цього слова – сидячи за столом) літературний твір 
К. Крауса “Останні дні людства” (приз глядацьких 
симпатій “За увиразнену акторську інтерпретацію 
літературного твору”). 

 Незнання німецької мови й літературних нюансів 
не завадило широкій авдиторії поринути у магію 
улюбленого і, на жаль, давно забутого виду літера-
турного (чи радіо-) театру. Де кожне слово, звук, 
характер героя творяться з дивовижним відчуттям 
мови, з високою культурою її звучання, тонким артис-
тизмом! Стало невимовно жаль знищеного сьогодні 
унікального радіотеатру України, на якому виросло 
не одне покоління майстрів сцени, котре засобами 
радіо “причащало” до духовного джерела національ-
ної культури. І ставало нацією. 

На більшість з цих запитань (незалежно від того, 
якою мовою вони прозвучать) у Херсоні вам дадуть 
відповідь: “Херсон – це Україна” . Хоч і близька до 
гарячих точок. Бо у столиці Таврії сімнадцять років 
поспіль за ініціативи директора театру і засновника 
фесту Олександра Книги відбувається Міжнародний 
театральний фестиваль “Мельпомена Таврії”. Зайве 
(та й за браком “друк. площі” – немає потреби) наго-
лошувати на його програмі (фестиваль друзів), над-
завданнях (щороку в програмі передбачені всеукраїн

ські виробничі наради фахівців: директори, режисери, 
драматурги – з найактуальніших питань), географії 
(щоразу вона розширюється)… Можна з певністю 
констатувати, що поставленої мети: об’єднати довко-
ла театру усіх херсонців, змусити любити театр так, 
як люблять його організатори “Мельпомени”, – уже 
досягнуто. Аншлаги на кожній фестивальній виставі, 
гостинність господарів міста і театру, очікування свя-
та й уміння гідно його провести, а головне – чітке 
усвідомлення своєї національної самоідентичности! 
Погодьтеся, в соціокультурному сенсі не надто багато 
міст України можуть похвалитися такими високими 
показниками глядацької культури й громадянської 
позиції. Тож хай живуть ТЕАТРИ, ФЕСТИВАЛІ. Бо 
там, де вони є, не виникає питань, на які сьогодні 
ніхто у нас не може дати відповіді: доки стрілятимуть 
на Сході України?

Херсон святкує Міжнародний театральний 
фестиваль “Мельпомена Таврії”. 
Світлина Максима Денисова.



ПРАКÒÈÊÀ 

У рамках V Всеукраїнського мистець-
кого проєкту театральних художників 
України“Театр без театру” за співпраці 
Інституту проблем сучасного мистецтва 
Національної академії мистецтв України 
та Ukrainian Fasion Week від 29 березня 
до 14 квітня 2016 року відбулась виставка 
“Костюм на сцені і подіумі”. Експозицію було 
розгорнуто у галереї  ІПСМ, її учасниками 
стали понад двадцять сучасних українських 
театральних художників та дизайнерів, 
котрі представили свої роботи різних років. 
Куратори проєкту: Сергій Васильєв, Олек-
сандр Клековкін; концепція експозиції: Сергій 
Васильєв, Олексій Залевський. В одному про-
сторі вступили в діялог – чи творчу дуель? – 
сценографи й модельєри. Саме цього – як пе-
реконуємось – прагнули організатори події.     

Костюм на сцені 
	                            та подіумі

Сергій ВАСИЛЬЄВ

30

Сцена з вистави “Джульєтта та Ромео”. Художник – Олена Дроб-
на. Національний академічний театр російської драми імени Лесі 
Українки, 2014 р.



31

Останні два десятиріччя ми спостерігаємо 
справжній ренесанс театрального костюма. Подекуди 
він фактично виконує роль основного візуального 
акценту вистави, навіть замінюючи собою декорацію. 
Часто зустрічаємося із випадками, коли актори 
грають на геть порожній сцені, і лише їхній одяг несе 
інформацію про історичні обставини подій твору. Ще 
частіше костюм коментує характер героя. Із деяки-
ми застереженнями можна навіть говорити, що ера 
дійової сценографії в театрі поступилася ері дійового 
сценічного вбрання. Адже костюм сьогодні не лише 
виступає у традиційній ролі партнера актора, дик-
туючи виконавцеві, скажімо, пластичний малюнок 
ролі, а глядачеві допомагаючи краще розуміти сут-
ність сценічного образу, – він нерідко стає головним 
інтерпретаційним знаком сценічного задуму.

Можна припустити, що серед інших елементів 
сучасної вистави костюм чи не найточніше виявляє 
тенденції часу, фіксує стиль доби. Але те саме, зреш-
тою, робить і мода (fashion). Театр пише силует часу, 
мода надає йому актуальної повсякденної форми.

На початку минулого століття поет Максиміліан 
Волошин, описуючи в збірці есеїв “Лики творчости” 
звичаї парижан, проникливо зазначив, що французь-
кий кравець мусить бути і археологом, і істориком, 
і живописцем, а в тамтешній театр глядачі ходять 
“зовсім не для того, щоб бачити складне, страшне, 
голе людське обличчя, заткане сірим павутинням жит-
тя – вони йдуть, аби дивитися, вивчати та обирати 
нові маски”. Але водночас – і сукні. 

Сергій ВАСИЛЬЄВ

Костюми та фрагмент декорації з вистави “Дон Жуан” за 
Ж.-Б. Мольєром. Художник – Сергій Маслобойщиков. Київ
ський академічний Молодий театр, 1997 р.

Фрагменти експозиції виставки. 

Світлина з екологічної акції “Колискова”. 
Художник – Володимир Карашевський. 
Київ, 1988 р.

Костюми: Мисливця (ліворуч) 
та Лебедів до балету 
“Лебедине озеро” П. Чайковського. 
Художник – Ганна Іпатьєва.
“Київ модерн-балет”, 2013 р.

???????????

31



32

Костюми та сцена з балету-триптиха 
“Перехрестя” Раду Поклітару 
на музику М. Скорика. 
Художник – Олександр Друганов. 
Національна опера України, 2012 р.

Богдан Касс. З дизайнерської 
колекції  AW 2016-17.

32



33

Сергій ВАСИЛЬЄВ

Костюми Мадемуазель Жорж до вистави “Фредерік, або Бульвар Злочинів” Е.-Е. Шмітта. 
Художник – Катерина Корнійчук. Національний академічний драматичний театр ім. Івана Франка, 2011 р.

33



34

Найпалкішими завсідницями паризьких театральних 
прем’єр, за спостереженням поета, були перші місцеві 
чепурухи. Наступного ж дня за фасонами суконь, в яких 
хизувалися на сцені актриси-етуалі, вони кроїли власний 
одяг. Гадаємо, найкращі українські театральні художники 
з костюмів сьогодні дуже нагадують тих своїх паризьких 
колег. Прикметно, що вони не лише створюють костюми 
для вистав, але й часом виступають як дизайнери одягу й 
поза сценою. 

Отже, театр диктує суспільству моду, а мода надихає 
театр. Власне, вона сама часто перетворюється на театр. 
Йдеться не тільки про покази колекцій, що, як правило, нага-
дують яскраві шоу і перформанси. Чаклуючи в своїх ательє 
та студіях над фасонами нових піджаків та суконь, кутюр’є, 
як і театр, намагаються виявити стиль часу, вгадати його 
тенденції. Майстерні модельєра і художника – обидві – є ла-
бораторіями та фабриками нових пластичних концепцій. 

Театральні костюми рідко потрапляють до музейних 
колекцій – там, як правило, залишаються тільки їхні ескізи. 
Мода, хоча й розпочала з 1970-х років експансію в зали му-
зеїв та галерей, теж, по суті, й сьогодні є там падчеркою. Її 
звично протиставляють “високому” мистецтву, підозрюючи 
у надмірному практицизмі. Але ж і театральний костюм 
створюється винятково з практичною метою. Він призна-
чений для того, щоб його носити. І зношувати. 

У виставці “Костюм на сцені і подіумі” ми хочемо звести 
в одному просторі витвори українських театральних ху-

34

Фрагмент експозиції. На передньому плані костюми 
Миші у фраці та Миші в манто до балету “Лускун-
чик” П. Чайковського. Художник – Ганна Іпатьєва. 
“Київ модерн-балет”, 2007 р.

Костюми з вистави  
“Підступність і кохання”
Ф. Шиллера. 
Художник – Борис Орлов. 
Київський академічний 
Молодий театр, 2014 р.



35

Сергій ВАСИЛЬЄВ

35

дожників і дизайнерів одягу. Не для про-
тиставлення – батлу, агону, змагання. А для 
діялогу, вдивляння одне в одного. Чи може 
унікальне ставати масовим, а призначене 
для повсякденности претендувати на ви-
нятковість? Як формується стиль часу? Як 
костюм репрезентує його носія, що сáме 
здатен виявити в людині? Чи не є територія 
арт-моди місцем, де відбувається дифузія 
між театром і fashion? Це далеко не всі 
питання, що їх ми намагалися висвітлити 
в нашому проекті.

Олена Романова. Головні убори. 
З дизайнерської колекції AW 2016-17.

Костюми до вистави “Буря” В. Шекспіра. 
Художник – Наталія Рудюк. Національний академічний 
драматичний театр ім. Івана Франка. 2010 р.

Костюми до вистави “Зачарований” І. Карпенка-Карого. 
Художник – Борис Орлов. Київський академічний Моло-
дий театр. 2015 р.

Кирило Харітонцев. 
З дизайнерської колекції 
SS 2016.



36

Ніна Бічуя: Святославе, добридень! Як говори-
мо: на “ви” чи на “ти”?

Святослав Максимчук: Доброго дня... Ко-
лись на сцені, саме під час Заньківчанського вечора, 
В’ячеслав Чорновіл відповів мені на аналогічне за-
питання: звичайно, як у житті!

Н. Б.: Гаразд . Як у житті... Я помітила, Свято
славе, ти знову оглядаєш нашу бібліотеку... Маємо 
цікаві видання нашої кафедри ... Так, так, кафедри те-
атрознавства та акторської майстерности...Укладаємо 
плани й на нові видання. Як вважаєш, потрібна нині 
паперова книга? Вона, здається, почала займати надто 
багато простору в цьому нашому надто тісному світі. 
Ти зі своєю бібліотекою не збираєшся розлучатись? 

С. М.: … Бібліотека поки що буде при мені. Чи 
я  – при ній. Завжди щось намагаєшся знайти пот-
рібне: потрібне зараз, саме цієї миті, цього дня. Я 
перечитую – не все, не всіх. Але Франка і Шевчен-
ка – завжди. Часом чітко знаєш, що хочеш прочитати, 
а часом – випадковість, несподіванка; натрапляєш 
на давно знаний текст і відкриваєш не сторінку, де 
надрукований вірш, а цілий світ. Новий. Дивно це. 
І прекрасно… Ні, бібліотека мусить бути. Початки 
моєї книгозбірні ведуть до Харкова .

Н. Б.: До Харкова тепер їздиш? Ти ж учився там і 
працював. Нині Харків має особливе обличчя. Хто й 
знає, чи упізнав би його той знаменитий харків’янин, 
котрий допитувався – “Харків, Харків... де твоє об-
личчя...”. Нам до “Просценіуму” пишуть звідти – зви-
чайно, насамперед про театр, але не так давно ми 
публікували дуже цікаву статтю – ба навіть не статтю, 
а таки справжнє дослідження про харківський Май-
дан і про акторів – на Майдані, а не на звичайній... ні, 
радше звичній театральній сцені... Однак вибачай Ти 
ж, мабуть, читав... я повернусь до свого запитання: 
буваєш бодай зрідка в Харкові?

С. М.: На жаль, майже не буваю. Відколи Робер-
та Третьякова нема, Харків для мене зовсім інший, 
посмутнішав і немов кудись відступився… З-поміж 
однокурсників зостався тільки Анатолій Манайло, 
він працює в Херсоні, в театрі імені Миколи Куліша. 
Ще один мій давній товариш – Валерій Шевчук живе 
у Києві. Знаєш, у юності про друзів завше в множині 

Народний артист України, заньківчанин 
з 1964 року, Святослав Максимчук відзначив 
свій ювілей – 9 березня йому сповнилося 80. 
Широко   відомий в Україні й поза її межа-
ми актор, читець,  педагог, учні якого працю-
ють успішно на сценах українських театрів, 
громадський діяч, Святослав Максимчук має 
у своєму творчому доробку понад сто ролей, 
понад 40 авторських авдіоальбомів; географія 
його гастролей – Польща, Німеччина, Велика 
Британія, Канада, Чехія, США... Його доско-
налу Франкіану знають тисячі слухачів. Вона 
стала предметом зацікавлення  учених: “Во-
гонь в одежі слова” – так називається дослід-
ження Якима Горака, де йдеться, зокрема , про 
Максимчукову інтерпретацію поем І. Фран-
ка. Лавреат премії ім. С. Руданського, бага-
торазовий лавреат Всеукраїнських конкурсів 
читців, С.Максимчук продовжує плідну твор-
чу діяльність. Одна з найцікавіших сторінок 
його діяльности – блискуче здійснений проєкт  
“Заньківчанські вечори”. Саме про “Вечори ...” 
наша розмова. Гість  почувається  досконало: 
ми сидимо  в редакції “Просценіуму”, на Ва-
ловій, де Максимчукові  усе таке ж знайоме, 
як  і  в його рідному театрі.                                    

Святослав Максимчук: 

		        “Мої Заньківчанські вечори”

Святослав Максимчук. 
Світлина Наталі Михайличенко.

36



Святослав МАКСИМЧУК

37

говориш; у зрілі літа – обережно розмірковуєш: це друг? А 
це?.. А ще пізніше коло розривається, зостаєшся на самоті, і 
тоді напевно знаєш, хто друг. З Шевчуком ми дуже різні, але 
це не заважає нам бути друзями, у нас така надійна, міцна 
чоловіча дружба. Мабуть, нас Григорій Сковорода поєднав, 
ми обидва сповідуємо його високу і мудру науку. 

Н. Б.: Друг Валерій – у столиці. Ти – у Львові... Отже, 
тут, удома, найкомфортніше? А от мене запитали нещодав-
но, чи не скидається на те, ніби Львів стає провінційним, 
такою собі туристичною звабою, де можна демонструвати 
гостям неповторну стару архітектуру і запевняти, нібито в 
кожному львівському кафе кава найкраща в світі. 

С. М.: До певної міри – так, щось трохи здрібніло у 
нашому місті. Найбільше охочих фотографуватися з Ма-
зохом, а до пам’ятника Трушеві не кожна птаха долітає... 
Казав колись Борис Романицький : “На мою скромну дум-
ку”… Так от, на мою скромну думку, дещо таки здрібніло 
. А чому? Мало б інакше бути. Боротьба сталить і нерви 
і м’язи розуму, правда ж? У боротьбі ми вистояли на Май-
дані, і старші, і молодь... Людина мисляча порівнює, шукає; 
60–70-ті роки були дуже нелегкі. Не раз траплялося: удар 
завдавали аж під дих. І все, що ми робили, за що боролись, 
чого прагнули, було не завдяки, а всупереч. Заряд боротьби 
дарує крила. Без бажання перемогти нічого не досягнеш. 

Н. Б.: Твої Заньківчанські вечори мають напевно 
підґрунтя ще в тих далеких 60-х, саме тоді й починалась 
наша наука говорити, не дбаючи про страх. Чим ці Вечори 
стали для Тебе самого? Може, все відбувалось так, як у 
Твого улюбленого письменника – дагестанця Расула Гам-
затова? “Птахи люблять летіти проти вітру. Добра риба 
пливе проти течії”... 

С. М.: Спершу я, мабуть, не до кінця усвідомлював пер-
спективу задуманого. Та поступово відбувалося поглиблен-
ня власного “я” – “на мене” 
ці зустрічі теж працювали, 
хотілося зрозуміти глибин-
ні процеси розвитку нашої 
країни. Намагався запрошу-
вати людей не конфліктних, а 
мудрих, ерудованих, це були 
і політики, і письменники, і 
митці, і вчені.

Н. Б.: Політиками зроби-
тися у нас намагалися всі, хоч 
переважно ніхто не був гото-
вий до політичної боротьби. 
Не готовий у тому сенсі, 
що ми не мали політичної 
школи. Політиками українці 
ставали в тюрмах: В’ячеслав 
Чорновіл, Михайло Горинь, 
Богдан Горинь, Ірина й Ігор 
Калинці, Василь Стус, Ми-
хайло Осадчий… Вони гар-

Гості Заньківчанського вечора. Зліва направо: 
Святослав Максимчук, Іван Драч, Роман Лубків
ський, Орест Влох, [невідомий], Михайло Бойчишин, 
Федір Стригун. 1990 р.

Виступ з нагоди святкування 150-ліття 
від дня народження Івана Франка. Львів, 2006 р.



38

тувалися в засланні. В жорстоких умовах таборів. 
Вони там ставали лицарями духу і лицарями прихо-
дили в той перший, першого скликання парламент... 
Якби тепер можна було повернутись до такої форми 
спілкування, як Твої Вечори, Ти б міг їх провадити 
на повну силу?

С. М.: Не знаю. Дерево родить у визначену йому 
пору – квітне у певну пору, плодоносить... Напруга, 
яка має бути в людини – молода сила, енергія, удар... 
не знаю, чи стало б мені снаги. Але сама ідея здається 
й далі живою.Тоді Вечори вбачались мені своєрід-
ним народним університетом, відбувалося спільне 
навчання через діялог і роздуми, а коли б тепер – то 
треба шукати... нові форми, нові завдання... на яко-
мусь вищому, сучасному рівні. Чимало б довелося 
змінювати, коли йдеться про фінансовий бік справи. 
Мусили б враховувати все. 

 Н. Б.: Вчитися можна у будь- яку пору, хіба ні? У 
різні часи – інші знання й інше бажання їх використа-
ти. Ти маєш записники, щоденники з тих часів, може, 
зберігаєш цікаві листи? А розсекретити міг би їх?

С. М.: Ти ж знаєш, я збирався стати журналістом. 
Писати й досі не покинув. Як би я міг не написати про 
зустрічі з Расулом Гамзатовим, з Миколою Лукашем, 
Олесем Гончаром? Мій батько теж вартує записаної 
оповіді… А Ліна Костенко?! До речі, дещо вже дру-
кувалось... 

Богдан Козак і Валерій Шевчук віддавна наполя-
гають, щоб я таки писав спогади. Я вже собі пообіцяв: 
десь після ювілею впритул займуся. Нехай лишень 
минеться суєта...

Коли до влади прийшов Віктор Ющенко, я напи-
сав йому відкритого листа. “Літературна Україна” оп-
рилюднила. Йшлося про гідність, про взаємини очіль-
ника держави й народу, і коли події на Майдані 2013 
року назвали Революцією гідности, я подумав...

Н. Б.: Подумав,чи не провидець Ти часом?
С. М.: А чом би й не подумати? (Сміється). Тож я 

просив Президента за будь-яких обставин розмовляти 
з народом українською мовою, не уподібнюватися 
до попередників з їхнім “ двуязичієм”. Ба навіть я, 
актор – хоч не політик і не належу до владних струк-
тур  – завжди послуговуюсь лише рідною – держав-
ною – мовою і ніколи й ніде в Україні не чув отого 
“нє панімаю”. Зрештою, про мовну проблему не раз 
йшлося на Заньківчанських вечорах. А втім, саме 
мовне львівське середовище одразу й полонило мене, 
коли я сюди приїхав... 

Н. Б.: Вечори тривали в часі, мабуть, понад 20 
років. Від 1989-го до 2014-го? Чи фіксували їх наші 
газети, телебачення, радіо? Чи друкувались афіші з 
відповідною інформацією? 

С. М.: Афіші були – й досі зберігаються. Газети 
майже нічого не друкували. Телевізійники записува-
ли, однак, уяви собі, плівки роз-маг- ні- ти -ли (ось 
так, по складах; вкотре шкодую, що не передається 
на письмі інтонація мовця! – Н. Б.). На щастя, маю 
диски з записами.Чимало їх зробив Ярослав Кендзь-
ор. Хоча не всі, звичайно. Зафіксовані зустрічі з Дмит-
ром Павличком, Ліною Костенко, Валерієм Шевчу-
ком, Леонідом Кравчуком, Костянтином Морозовим, 
Іваном Драчем...Чекай... Я ось зараз раптом подумав: 

Гостем Заньківчанських вечорів Ліна Костенко була 
двічі. Ця світлина датована 28 березня 1995 р.

Відповідає на запитаття львів’ян письменник 
Валерій Шевчук. 28 травня 1990 р.



39

у тих записах їхні обличчя, їхні 
голоси, відбиття характерів, змі-
на настрою, розмови про тодіш-
ні події та проблеми... Звичайно, 
це нереально, але якби повторити 
кожну зустріч зараз, у нинішній 
ситуації, порівняти запитання й 
відповіді в обох часових і жит-
тєвих вимірах... Адже говорили 
свої монологи й відповідали на 
запитання Євген Марчук, Роман 
Лубківський, Михайло Косів і...

Н. Б.: А зала? Львів’яни й 
гості у залі? 

С. М.: О, наші львів’яни! 
Вечори йшли на аншлагах, сотні 
молодих і старших людей потре-
бували таких зустрічей, до речі, в 
залі теж був неординарний люд, 
кожен другий глядач міг би вийти 
на сцену і мав би що сказати... Реакція зали завжди 
була гостра й зацікавлена. 

Н. Б.: А для Тебе, як для актора, все те, що відбу-
валось, також було чимось новим, особливим? Ти як 
почувався – звично, комфортно? Сцена ж рідна, зань-
ківчанська, задум, сценарії Вечорів, ідея, проєкт – як 
тепер кажуть – та й реалізація усього цього також 
Твоя... Але ж траплялися, мабуть, проблеми. Які? 

С. М.: З організацією вечорів надто поважних 
проблем не було. До “високих” партійних інстанцій 
довелось звертатись лише один раз, коли йшлося про 
зустріч з нагоди підведення підсумків – пригадуєш, 
звичайно – знаменитого “ланцюга” в День Злуки 
1990-го року. Прологом став літературний вечір 
Дмитра Павличка. Десь ще у листопаді 1989-го. А 
першим гостем уже “офіційного “ Заньківчанського 
вечора був Іван Драч, який балотувався у депутати 
до Верховної Ради. Я спершу ще не зовсім виразно 
бачив перспективу свого задуму, але відчув, що лю-
дям такі розмови потрібні. Не тільки львів’янам, а й 
гостям теж. Особливо мене у цьому сенсі подивував 
Микола Жулинський. Він довго не зважувався бути 
гостем нашого вечора, а коли вже чув вдячні оплески 
львів’ян, то якось аж розчулився, ніби вперше знай-
шов такий контакт з публікою.Тоді він ще сказав мені: 
“Святославе, ти подарував мені найбільше свято в 
моєму житті. Жаль тільки, що батько не міг прибути 
на це свято”. Що ж до мене, то сцена, звичайно, своя, 
рідна, а от моя роль... Хоч, може, й не роль? Може, це 
якось інакше називається? Вийти у виставі – зовсім 
інше, партнери поряд, десятки репетицій, надійно 
зроблена вистава; добре знаєш, як кожен на сцені 
почувається. Іноді навіть поведінку глядачів можеш 
передбачити, прогнозувати чи вгадати. А коли діялог 

не з партнером, а з людиною, якої досі міг не зна-
ти, з якою познайомився лише під час зустрічі, коли 
домовлявся про Вечір та його тему... А ще можливі 
непередбачувані й провокаційні запитання... Правда, 
була давніша велика школа: виступи на запрошен-
ня Бюро пропаганди художньої літератури. Разом з 
письменниками чи й сам – виїздив у міста й містечка, 
в села, колгоспи, не раз доводилося виступати прос-
то в полі перед трактористами – чи в заводському 
цеху... Я там учився спілкуватися з людьми, а спосіб 
нашої пропаганди був не зовсім такий, якого хотіли б 
у згаданому вище Бюро. Поміж рядками намагалися 
донести до слухачів, що насправді думаємо про “щас-
ливе колгоспне життя” і про офіційну літературу. Зви-
чайно, справді лише “поміж рядками”. Але все одно 
це була добра школа наближення до свого слухача й 
порозуміння з ним. Я вчився тримати увагу слухача 
тепер уже зовсім іншого – у залі театру сиділи люди 
політично, так би мовити, заанґажовані. Я повинен 
був допомогти гостеві на сцені перемогти того, хто не 
сприймав його думок, підтримати зневіреного й при-
йняти підтримку однодумця. Якось, перед зустріччю 
з Президентом Леонідом Макаровичем Кравчуком, 
мені спокійно, таким характерним, тихим своїм голо-
сом порадив Ігор Рафаїлович Юхновський: “Мусимо 
завжди пам’ятати про власну гідність”. 

Н. Б.: Тобто, і тоді, коли стоїш поряд із Президен-
том на своєму вивченому до дрібниць театральному 
кону?

Літературний вечір (“Пролог”) зібрав у Львові давніх 
колег – Романа Іваничука, Дмитра Павличка, Святослава 
Максимчука, 1989 р.

Святослав МАКСИМЧУК



40

С. М.: Очевидно... І не раз мені в тому допома-
гала література. Та сама, збирана в моїй приватній 
бібліотеці, не раз із автографами приятелів і друзів. 
На зустрічі з Дмитром Павличком я читав його “Поє-
динок”, Валерій Шевчук слухав разом із залом Ско-
вородинські тексти у своєму ж перекладі... Леонід 
Кравчук – Франкове “Дещо про себе самого”, Євген 
Марчук – “Бал в опері” Юліяна Тувіма...

Н. Б.: У Твоєму виконанні ? 
С. М.: Переважно так і бувало задумано... Добре 

сприймали виступи дуету “Чотири скельця” (Роман 
Біль та Ярослав Мука). На зустрічі з першим Міні
стром оборони Костянтином Морозовим співав коб-
зар Микола Литвин народну пісню – “Ой, Морозе, 
Морозенку”.. Приїздив Микола Вінграновський, я 
вибрав для читання... його дитячі вірші . 

Н. Б.: А Ліна Костенко? То ж не секрет – з нею 
не надто легко увійти в контакт, а тим більше переко-
нати, що її виступ вкрай необхідний. Пригадуєш – на 
тій зустрічі в театрі ледь не чотири години чи то вона 
тримала публіку в напрузі, чи то публіка тримала її 
й не відпускала? 

С. М.: Чи не тоді вона казала, що чула від одного 
політика скаргу – мовляв, розчарувала його рідна 
країна... І Ліна зреагувала: а що, хіба Україна – це 
жінка? Та ні, це велика держава, яку треба терпляче 
й невтомно будувати... Розумієш, кожен новий Вечір, 

кожний новий гість дарував щось нове. Не-
сподіване й потрібне.

Н. Б.: Сказати можна, що сукупно Заньків-
чанські вечори – неначе віддзеркалення якоїсь 
частки нашої спільної дороги до нинішнього 
дня. Хтось із моїх колег, здається, сказав: роз-
шифруйте всі збережені записи, зберіть світ-
лини, афіші, зробіть книжку, видайте – доб-
рий шмат історії! Напевно, про кожен можна 
розповідати й згадувати також зосібна, кожен 
гість – це особливий характер, неповторна ін-
формація, відкриття. А окрім того, Святосла-
ве, хіба не можеш Ти кожен власний – чи то в 
новій прем’єрі, чи то з читанням поезії – вихід 
на сцену в рідному театрі назвати своїм Зань-
ківчанським вечором? Дай Боже, щоб мав Ти 
їх ще пребагато!

ТЕ, що залишилось поза бесідою

 “Мій Дагестан” Святослав Максимчук читав 
1972 року в Москві й у Львові – саме тоді почали-
ся тотальні арешти дисидентів, річ ясна, читати 
“націоналістичні” тексти аварця Гамзатова аж 
ніяк не було безпечно. Однак, саме у Гамзатова і ска-
зано – афористично, витончено, так, що хочеться 
почути звучання оригіналу:

“Птахи люблять летіти проти вітру. Добра 
риба пливе проти течії. Справжній поет, коли йому 
наказує серце, “повстає проти громадської опінії”. 

“Моя рідна аварська мово! Ти моє багатство, 
скарб, що зберігається про чорний день, ліки від усіх 
недуг. Якщо людина народилася з серцем співця, але 
німа, то краще було б їй не народжуватися.У мене в 
серці є багато пісень, у мене є голос. Цей голос  – ти, 
моя рідна аварська мово! Ти за руку, як хлопчика, ви-
вела мене з аулу, у великий світ, до людей, і я розпові-
даю їм про свою землю”...

Але, на жаль, це – не кінець цитати: далі щось схо-
же на важке забороло. Бажання захистити попередній 
текст від гострого ланцета цензури. На кону – щирість 
і дводушність, правда й олжа, хитрість слабшого, 
надія, що не розгледять хитрості, повірять...То що 
воно було насправді? Як зрозуміти це тим “постшіст-
десятникам”, без пояснень, без розтлумачення – коли 
й сам собі здаєшся недоуком, сліпорожденним? Бо 
далі є так: “Ти підвела мене до велетня, ім’я яко-
го – велика росйська мова...” . І ще таке: “ ...нехай 
інші кажуть, що бідний язик у нашого маленького 
народу. Я своєю мовою можу сказати все, що схочу, 

Святослав Максимчук з Іваном Дзюбою у Львівському
національному університеті імені Івана Франка. 
2005 р.



41

і для того, щоб висловити свої почуття й думки, 
мені не треба іншої мови”. Як дати собі раду з тим 
? Де ставити крпку й де обривати цитату? І чи вам 
таке до вподоби: “ Як відомо, од Кремля починається 
земля. І я згоден з цим. Але для мене світ, крім того, 
починається ще від рідного вогнища...”. Господи, то 
теж насправді починалася земля ? Скільки початків 
у тої землі? 

Видавництво “Дніпро” у шістдесятих роках щомі-
сяця випускало у світ книги серії “Романи й повісті”. 
“Мій Дагестан” Р. Гамзатова з’явився у жовтні 68-го 
стотисячним тиражем, ціна становила ... 23 копійки. 
Думаєте, що не розійшлася межи людьми ця скромна, 
в тонкій обкладинці книжка? Ще й як швидко! От 
хіба тільки “Собор” Олеся Гончара, а ще Іваничукові 
“Мальви”, що потрапили до книгарень того ж року, 
здається, кількома місяцями раніше, змело як вітром, 
ще швидше.

Чудний то був нарід, котрий жив у ті далекі й не 
зрозумілі тепер нікому “шістдесяті”! А втім, може це 
байка, легенда, міт – як про снігову людину? Може, й 
не було тих шістдесятників, які, тільки те здається, й 
робили, що мріяли про майбутнє, тобто про нинішні 
часи, замість допитуватися в “Дядька Ґуґла”, скільки 
вродить два по два... Борони Боже, спаси й помилуй, 
я не хочу назад, у “совок”, але й не хочу до Европи з 
гуртом геніїв – англоукрмовних – які тільки з кальку-
лятором з’ясовують, скільки буде двічі два, і гадають, 
ніби Олена Теліга живе ще й досі. Не знаєте, хто така 
Олена Теліга? Запитайте в “ Дядька Ґуґла”. 

 А що, може статися, що невзабарі я сама питати-
му в Дядька, як зовуся, чи не Елоїза, не Жанна д’Арк 
часом – або й Кассандра. Хочу погойдуватися, як на 
човні, угрузнувши в грунт ногами на безлюдному ост-
рові, де нема з ким пліткувати, де навіть билиночці не 
скажеш, що у царя Траяна ослячі вуха. Або ще краще 
– нехай мене хтось відважиться спалити – на вели-
чезному стосі книг, що їх писали шістдесятники усіх 
попередніх століть, вмачаючи пера не раз у власну 
кров... Сама не дам ради підпалити ті стоси, аж покіль 
впаде завіса, виправлятиму в чужих текстах чужі по-
милки, що їх (і помилки, і виправлення) автори пере-
важно навіть не помічають. Або ще ліпше – просто 
не сумніваються у власній непомильності.

 
* * *

Написала на початку пойменування розмови й 
подумала: мовби незумисний перегук з назвою кни-
ги, котра майже несподівано “ зініцїювала” напрям 
розмови зі Святославом Максимчуком.

“Моя українізація” – це назва книги, автором якої 
є Костянтин Морозов. Перший Міністр оборони Ук-
раїни. Видана позаторік в “Основах”, вона, без сум-
ніву, привабила й зацікавила дуже багатьох читачів і 

допомогла зрозуміти, як генерал-майор авіації, який 
отримав це звання ще в часі служби в радянській ар-
мії, і як сам він каже, маючи “ непогані перспективи 
подальшого кар’єрного зростання в умовах СРСР”, 
вирішив, що служитиме Україні, й з гордістю першим 
присягнув на вірність українському народові. 

У біографії К. Морозова завязаний тугий, жорс-
ткий вузол, що його нині з болем. кров’ю й смертями 
намагається розв’язати й у своєму життєписі Україна. 
Родом з Донбасу, батько – росіянин, мати – українка, 
Костянтин Морозов зумів прийняти для себе рішен-
ня... Є. І. Шапошніков, радянський маршал, який 
після путчу 1991 року був призначений міністром 
оборони СРСР, мав розмову із К. Морозовим, своїм 
колегою- льотчиком, більше – своїм колишнім про-
теже, якого саме тоді Верховна Рада України визнала 
гідним стати Міністром оборони України – і, як пише 
К. Морозов – з виразом тривоги поставив запитання, 
на яке вже знав відповідь: “ Отже, Костянтине Петро-
вичу, виявляється, ви – українець?” “Так, я українець, 
– відповів я, – бо народився й виріс в Україні, як і 
моя дружина, тут живуть мої брат і сестра, тут жили 
й поховані батьки мої та моєї дружини”. 

... Шапошніков був приголомшений і раз у раз 
повторював своє запитання до мене: “То, виявляється, 
ви українець?”...

 Львів’яни уперше побачили віч на віч Костянти-
на Морозова на Заньківчанському вечорі, що його, як і 
десятки інших, зорганізував Святослав Максимчук. 

Запис зустрічі, на щастя, зберігся, й нині маємо 
змогу побачити й почути “на живо” відповіді Мініст-
ра на запитання присутніх у залі. А йшлося про наші 
державні кордони, про необхідність зробити Мінобо-
рони реальною потугою; про заводи для військової 
промисловости і Статут для військовиків українською 
мовою (до речі, працював над цим Статутом і вироб-
ленням воєнної термінології львів’янин Богдан Яки-
мович). Саме тоді прозвучало актуальне – яке ж акту-
альне досі для нас! – твердження Міністра оборони: 
наш народ виборов Україну великою кров’ю, виборов 
не з кон’юнктурних міркувань ані не тому, що ніби 
нам хтось там “дозволив” бути незалежними. І нехай 
би ніхто не важився говорити, – застерігав Міністр 
– що ми далі й знову повинні проливати кров... 

Міністр оборони розмовляв з львів’янами добір-
ною державною мовою. Досі пам’ятаю енергійний 
тон і тембр його голосу... 

Ні, ні! Це цілком безглузде твердження, нібито 
земля починається з Кремля. Земля починається там, 
де ти засіваєш зерно пшениці, співаєш давню материн
ську пісню, ступаєш перший крок до свободи... Надто 
красиві слова? 

Та невже вони можуть бути іншими?
Розмовляла Ніна Бічуя

 

Святослав МАКСИМЧУК



42

Майя Гарбузюк: Олексію, Ваше життя за майже 
два минулі роки було настільки бурхливим і ризико-
ваним, що про це, напевно, можна написати не один 
роман. Сьогодні ж я розмовляю з Вами як із люди-
ною спокійного, врівноваженого життя – мистець-
ким керівником муніципального театру “І люди, і 
ляльки”, мистецьким керівником акторського курсу 
в Університеті імени Франка, організатором фести-
валю театрів ляльок, який щойно завершився… У 
Вашому житті справді розпочався новий етап, Ви це 
відчуваєте?

Олексій Кравчук: Життя рухається якось так 
стрімко… Але я знаю, що ці зміни – насамперед в 
мені. Більше з’являється моментів спостереження 
за собою, за тим, що відбувається, менше – рефлек-
сій. Хочеться рухатись у тому потоці, який йде, бо 
насправді потік дуже добрий, дійсно цікавий, якіс-
ний…

М. Г.: Ви – оптиміст… Як на мене, цей потік, 
на жаль, каламутніший і непередбачуваніший, ніж 
нам би цього хотілось, але якщо Вас він влаштовує, 
то розпочнімо розмову з того, чим прийнято завер-
шувати – з планів. Яке майбутнє бачите для театру 
“І люди, і ляльки”? 

О. К.: По-перше, хотілось би зберігати те, що є 
доброго в театрі, уникати будь-яких революційних 
рухів. Революція завжди приносить зміни, трагедії, 
злети, але це все дуже короткочасне, і в цьому немає 
стабільности. Хотілось би цей дім, який Олег Ново-
хацький, Царство йому небесне, закладав, розвинути 
як структуру. Вона зараз скерована надто виразно 

Олексій Кравчук

Будь-яка територія – 
це насамперед людина

Олексій Кравчук – актор, режиссер, теат-
ральний педагог, заслужений діяч мистецтв 
України. Випускник Харківського інституту 
мистецтв імени Котляревського: акторського 
(майстерня Леся Сердюка,1988) та режисерсько-
го (майстерня Олександра Барсегяна,1995) від-
ділень. Працював у театрах Харкова, Донецька, 
Львова, Луганська. Викладав акторську майс-
терність у Львівському національному універси-
теті імени Івана Франка (2001, 2005). Лавреат 
обласної премії в галузі театрального мистецтва 
ім. Б. Романицького (2007). У творчому дороб-
ку – понад 20 акторських ролей та майже двад-
цять режисерських робіт. Сьогодні – директор 
Львівського муніципального театру естрадних 
мініятюр “І люди, і ляльки”, ініціятор та дирек-
тор Міжнародного фестивалю театрів ляльок 
під однойменною назвою, мистецький керівник 
акторського курсу на кафедрі театрознавства 
та акторської майстерности Львівського націо-
нального університету імени Івана Франка.

Олексій Кравчук, Львів, 2016 р. 
Світлина Володимира Підцерковного.

42



43

Олексій КРАВЧУК

в напрямку дитячого репертуару, а хочеться вийти 
й на інший матеріял, спрямований на діялог “театр 
і глядач”. Тому зараз я почав репетиції тексту “Ек-
клезіяста”* зі сценографом Олексієм Хорошком. Нам 
допомагає художник Еля Босович. Є молодий, тала-
новитий режисер Роман Козак, плануємо зробити 
його дипломну роботу “Принцеса Турандот” на на-
шій сцені, шукаємо ось переклад, бо, як з’ясувалось, 
українського немає... Також дав згоду на постановку 
Сергій Брижань. А ще – Оксана Дмитрієва. Відкри-
ваю ось такі таємниці (посміхається).

М. Г.: Тобто Львів має шанс перетворитись на ще 
один центр розвитку лялькарства? 

О. К.: Дуже добре було б потужні, хороші режи-
серські сили стягнути в наш театр. Це мають бути 
режисери набагато сильніші, ніж Кравчук. І актори, 
в чомусь сильніші, ніж ті, котрих маємо… Ось цей 
процес навчання, лабораторний, дасть можливість 
досягти потрібного результату. Ми вже почали пра-
цювати над проєктом, який колись був розроблений у 
Луганську: нелялькові зустрічі у театрі ляльок, тобто 
спілкування з різними людьми, покази на великому 
екрані найліпших зразків театральних робіт. Дуже 
важливо в цих зустрічах, у роботі з іншими режисера-
ми зрозуміти – який напрямок буде мати театр… У пе-
ріод справжнього “колапсу” в суспільстві ми можемо 
шукати і готувати ґрунт для того, щоб зрозуміти, куди 
далі маємо рухатися… І безумовно, будемо продов-
жувати готуватися до фестивалю. Добре, що відбувся 
перший проєкт, “пробний” камінчик. Я дякую усім 
театрам, які відгукнулися: і з Грузії, і наші театри, з 
Черкас, Франківська – вони приїхали не тільки пока-
зати свої вистави, а й подивитися, повчитися…

М. Г.:  Завдяки Вашому фестивалю у Львові впер-
ше в історії міста (!) було показано виставу Оксани 
Дмитрієвої, маю на увазі “Шагал…” Полтавського 
театру ляльок. Дякую Вам і Вашій команді за такий 
запізнілий для нас, але тим необхідніший естетичний 
“прорив”…

О. К.: Наступного року ми хочемо запросити 
Жанті… І як гостя, безумовно, я хотів би запроси-
ти Полуніна, завжди цікавлюсь тим, що він пише, 
стежу за його думками як філософа, як людини. Ось 
кілька геніїв, які б могли бути присутніми у нас, вони 
простір зроблять значно чистішим, ніж присутність 
деяких політиків.

М. Г.: До речі, про політиків і владу. Попри всі 
організаційно-етичні проблеми керівництва культу-
рою і театрами, зокрема в нашому місті, Вам вдається 
плідно співпрацювати із міськрадою, отримувати фі-

нансування, проводити фестиваль, так би мовити, 
щойно переступивши поріг нового для себе театру. 
Ви бачите перспективу такої співпраці? Чи стосува-
тиметься вона системних змін у колективі – нових 
ставок, збільшення фінансування і т. д.? 

О. К.: Так, безумовно, ми про все це говоримо, і 
є порозуміння в тому, що необхідно, скажімо так упо-
рядкувати – я не кажу там щось збільшити – просто 
спершу упорядкувати наше життя. А далі – питання 
довготермінових вкладень коштів. Якщо Львів свого 
часу створив такий культурний простір, що приваб-
лює людей відпочинком, фестивалями, то потрібно 
це розвивати й далі. До нас їдуть не лише на фести-
валі кави, пива, пампухів, а ще й джазової музики, на 
“Контрасти”. Тож мають бути і вишукані театральні 
фестивалі, на які приїжджатимуть люди і з України, 
і з Европи. У мене виникла навіть така фантастична 

Олексій Кравчук отримує нагороду в номінації “Найкраща 
режисерська робота” (вистава “В очікуванні Годо” за С. Бек-
кетом Львівського академічного театру імени Леся Курбаса) 
під час Відкритого обласного театрального  фестивалю іме-
ни Павла Луспекаєва “Пані Удача”. Луганськ, 2012 р.* Прем’єра вистави відбулась 31 жовтня 2015 р.



44

ідея: останній театр у Львові будувався понад століття 
тому, тож було б дійсно добре збудувати новий театр 
“І люди, і ляльки”. Ось ми зараз бачимо нашу оперу, 
але ж колись це було капіталовкладення міста! Чому б 
не виступити з такою ініціятивою – збудувати новий, 
абсолютно новий театр, за найновішими технологія-
ми, які існують у світі, зробити його не в центрі, а в 
якомусь тихому, спокійному районі, який міг би стати 
садом для духовного відпочинку. Цей аспект життя 
є зараз дуже важливим, бо якщо таких рекреаційних 
зон не буде… знов буде війна. І якщо не вкладати в 
культуру суми, у сто разів більші, аніж йдуть на АТО 
– через двадцять п’ять років знову почнеться поділ 
країни. Це такі ідеалістичні ідеї, але дуже гарно і ко-
рисно в просторі їх озвучувати, говорити про них. 
Треба говорити про них. 

М. Г.: Для реалізації цих планів, зокрема, повин-
ні прийти професійні менеджери від культури, де їх 
шукати? 

О. К.: Не зовсім так… Щодо призначення керів-
ників театрів і т.д і т.д., треба ставити не на менедж-
мент. Менеджмент – це технологія, якої, зрештою, 
можна навчитись. Людина може бути прекрасним 
менеджером, але якщо вона не спирається на певні ес-
тетичні та етичні норми, завжди виникає конфліктна 
зона. Найбільше, що мене приваблює у Станіславсь-
кого – це етична робота. Це – правила, це – закони, 
тільки тоді все почне працювати. 

М. Г.: Особисто для мене Ви – приклад гармоній-
ного поєднання тонкого, чутливого митця й “пробив-
ного”, успішного театрального менеджера. Як Вам це 
вдається? Практика східних єдиноборств? 

О. К.: Тут усе дуже просто (усміхається): завж-
ди є люди, які можуть зробити щось ліпше, ніж ти, 
і важливо цим людям не заважати. От і все. Мені 
подобається притча про птахів, що летять у вирій. 
Там немає ватага, який знає, куди летіти, вони всі 
шикуються клином, хтось дужчий стає попереду, і 
виникає така якась свідомість – куди рухатись. Це 
дуже важливо саме сьогодні. Якщо ми говоримо про 
театр як соціяльний продукт (а я люблю цю формулу, 
бо вона правдива ще із стародавнього Китаю), то ми 
можемо бачити: усі конфліктні зони, які виникають 
в театрі, є віддзеркаленням того, що відбувається в 
країні. Коли ж люди всі разом, коли немає конкуренції 
всередині, не треба нічого нікому доводити – тоді в 
принципі все складається. 

М. Г.: В театрі – складається, в країні, поки що, 
– ні… Признайтесь – у пошуках чого Ви так уперто 
мігрували із Заходу на Схід і зі Сходу – на Захід? 
Адже Ви – у нас чи не єдиний серед режисерів, який 
довгий час прагнув вмістити в собі крайні точки Ук-
раїни: Харків–Львів–Луганськ. Чим насправді були 
для Вас ці мандри?

О. К.: Пам’ятаю, ще дуже давно, у вісімдеся-
тих, на початку дев’яностих – оце відчуття Заходу і 
Сходу, їхньої різности, і потреби такої різности. На 
початку виникав протест, як у кожної людини: щось 
подобається, щось не подобається. Потім з’являється 
розуміння, що ці енергії – різні, але вони мають іс-
нувати цілісно, і те, що може дати Львів, Галичина, 
Західна Україна – цінно у вмінні робити структуру, 
якісь раціональніші речі. Але ми, галичани, самі зга-
дайте, коли приїжджаємо на Схід, чим захоплюємось? 
Темпераментом, простотою… Там через них прихо-
дить знання, таке саме знання, також високого рівня, 
тільки – через інші механізми: відвертости, щирости. 
Такий от синтез: ум має бути в серці, думати треба 
серденьком, ось як… 

М. Г.: Ви для себе остаточно примирили, поєдна-
ли ці протилежні полюси? 

О. К.: Так, абсолютно, так.
М. Г.: Це досягається через страждання і ви

пробування?
О. К.: Напевно, так, тобто це досвід. Досвід і 

переживання-проживання. Можна скільки завгодно 
розповідати дівчині про вагітність – поки вона сама 
не переживе-проживе… Так само і чоловік, поки не 
закохається, не зможе розказати про це… 

М. Г.: Гаразд, тоді про досвід… Наш вельмиша-
нований дослідник історії українського театру Ва-
лерій Михайлович Гайдабура написав серію книжок 
про явище українського театру часів екстреми, тобто 
періоду Другої світової війни. Коли він досліджував, 
писав, давав назви книгам, а ми читали, то це була для 
нас просто історія, минуле. Тепер насправді цю назву 
спокійно можна перенести в те, що зараз відбувається 
на Сході; і тут виникає багато до Вас запитань, до 
Вашого особистого досвіду зокрема. Як сьогодні, у 
цій ситуації війни, окупації, там живе театр? Як себе 
показують люди? В чому – відкриття, одкровення, 
втрати, розчарування?

О. К.: Ви знаєте, втрат немає, розчарувань теж не-
має, бо це коли покладаєш на щось надію чи бережеш 
ілюзію, тоді і відбуваються втрати і розчарування. Як 
тільки ти приймаєш людей цілісно, такими, як вони є, 
і себе таким, як ти є, то можеш відділяти вчинки від 
самої людини… Ну, добре, ну скажімо, так сталося, 
що ті театри, які лишилися, стали по той бік. Але те, 
що, на жаль, вони не виїхали… я вважаю необхідним 
адресувати це питання, насамперед до Міністерства 
культури України.

М. Г.: Тобто, вони мали бажання виїхати?
О. К.: Усі театри на той час отримали листи-

пропозиції виїхати в Україну. Документи надісла-
ли офіційно, їх зачитали на зібраннях колективів. Я 
працював тоді керівником Луганського академічного 
театру ляльок і режисером у Російському театрі. Ці 



45

накази зачитали директори театрів, і це сталося тоді, 
коли міста вже були в окупації. 

М. Г.: А як відреагували самі колективи?
О. К.: Я можу говорити про себе. Колектив був 

“за”. Але постали питання: куди? як? Відповідно піс-
ля того, як зачитали ось ці всі листи, були звернення 
до керівників області й Міністерства по допомогу: 
а) розташувати театр; б) дати транспорт для виїзду і 
в) десь розмістити людей. До Другої світової війни 
мій дід працював директором Одеської кіностудії і 
був там кінорежисером. Мені мама розказувала, як 
її вивозив дід, вона пам’ятає, як усе було організова-
но… У нас же крім листів більше не було зроблено 
нічого, людей залишили наодинці з вибором… І од-
ночасно – дивіться, як усе будується, – з російського 
боку звучить: “будь ласка, виїжджайте, ми вас прий-
мемо в такий-то і такий-то театр, дамо житло, гроші 
– і таке інше, таке інше…”. Розумієте? 

М. Г.: Це тактика окупанта…
О. К.: Абсолютно правильно, так!
М. Г.: У той час як тактика рідної держави, м’яко 

кажучи, була ніякою, нульовою...
О. К.: Це свідчить про нашу абсолютну прак-

тичну  безпомічність у галузі культури. Безумовно, 
поодинокі актори, скажімо, виїхали, я сам виїхав і 
дуже завдячую тим луганчанам, що там залишилися. 
Були різні докори – ніби Кравчук співпрацює з ЛНР. 
Я б сказав, що не з ЛНР, а з нормальними людьми. 
Крім, скажімо так, ідеологічних гасел, мали б бути 
ще дослідження – чому люди залишаються? З Ук-
раїнського театру в Луганську виїхали директор, 
бухгалтер, актор. Але там цього театру вже нема, 
тому ми по суті втратили, скажімо так, ті колективи, 
яким по сімдесят років. Це вже будуть інші колек-
тиви, інша історія… І як з цим далі жити, я, напри-
клад, не знаю. Тобто я знаю, що людині необхідно 
якось перейти із території конфлікту на територію 
діялогу. Для мене дуже важливий цей аспект, адже 
будь-яка територія – це людина, а між людьми має 
відбутися діялог. 

М. Г.: Діялог навіть неможливо, здається, уявити 
чи спланувати зараз…

О. К.: Так, його ніби ніхто не хоче провадити. Як 
на мій погляд – що таке війна? Війна – це недомо-
вленість, як між сусідами. От про щось не домови-
лись – і накрила війна. І ми будуємо стіни, ставимо 
блокпости… Так, треба ставити кордони, треба пе-
ревіряти людей, щоб не везли сеператистську літе-
ратуру, зброю, але потрібно, щоб прості люди могли 
виїхати, щоб проста людина могла вижити. 

М. Г.: В одному з інтерв’ю Ви говорили навіть 
про культурний коридор. Як Ви його собі уявляєте? 

О. К.: Ще від часів Давньої Греції (всі ж ми знає-
мо), під час воєн театр “зупинявся”. Якщо ж ми гово-

римо про Донецьк чи Луганськ, що це Україна, і ми 
говоримо, що Україна – це люди, а люди – це культу-
ра, то відповідно мали б бути механізми, які б допо-
магали цим контактам в культурі існувати. Війна – це 
політика, це перерозподіл грошей і території. Щоб 
існував бізнес, існує певна ідеологія, вона важлива, 
незалежно – буде це в Україні чи деінде. Механізм 
однаковий, він існує для того, щоб нас посилати на 
війну, на середньому класі будувати бізнес і так далі. 
А природа виникнення нашого конфлікту дуже цікава 
насправді. Рік тому, коли я був у Луганську, видно 
було: в певний момент необхідно було тільки команду 
дати – і місто б звільнили. Коли ж конфлікт затягнув-
ся, мені здається, його треба вирішувати через пошук 
точок дотику…

М. Г.: То що може робити культура? Яким чином 
цей культурний діялог має тривати? Я розумію, що 
завжди знайдуться люди, і Ви їх очолите, які туди пої-
дуть крізь блокпости і далі, але чи та територія готова 
прийняти і почути вас? Чи існують якісь нейтральні, 
прийнятні для всіх теми, вистави, які можна туди не-
сти без ризику бути схопленими, а чи й убитими?

О. К.: Звісно, я б поїхав, офіційно – зі Львова в 
той самий Луганськ, в український театр, чи в театр 
ляльок, щоб зробити виставу і це б означало, що я не 
працюю в ЛНР, а що я співпрацюю з тими людьми, 
які там залишилися. Я б з ним робив виставу. 

М. Г.: Яку?
О. К.: Я б вибрав “Матінку Кураж”, вибрав би 

те, що стосується усіх… “Бабу Прісю” напевно, До-
стоєвського… Треба вертатися до діялогу через те-
атри, мистецтво, музику, поезію. Тобто знаходити 
ці моменти спілкування обов’язково, тому що війна 
вічною не буває, вона припиниться. Війна не варта 
такої кількости жертв… Вона не варта тих людей в 
Україні, які гинуть тут, вона не варта людей, що ги-
нуть там. Вона не варта тієї неправди, яка там є. Треба 
сказати: “Стоп!”, ліпше довго говорити, ніж довго 
воювати. До речі, зараз йде п’єса Павла Ар’є в пере-
кладі російською мовою в Російському академічному 
театрі імени Павла Луспекаєва, яка була випущена 
торік у жовтні, тобто це вже наче…

М. Г.: …проєкт ЛНР-івський.
О. К.: Так, але вистава йде. І головна героїня го-

ворить від імені України. І якщо ставити цю виста-
ву і говорити про цінність людського життя, то мені 
здається, такі проєкти треба робити. Наприклад, як 
проєкт “Doнкульт” у Львові – яка прекрасна, шикарна 
ідея. Я дуже вдячний Наталці Ворожбит, бо завдяки 
їй відкрив для себе цей фестиваль. Нас сьогодні має 
цікавити не пошук винних і не винних, ми ніколи 
не отримаємо відповіді на ці питання, ми можемо і 
повинні зрозуміти – як далі рухатись, як далі жити. 
Так мені здається. 

Олексій КРАВЧУК



46

М. Г.: А Ви намагалися озвучувати свої думки 
чи зв’язуватись з директорами зараз? Вони можуть, 
хочуть таке запрошення робити? 

О. К.: Мене на поставу там чекають, вони мо-
жуть це зробити. Але у нас…Я звернувся до одного з 
керівників підрозділів Міністерства культури з такою 
ідеєю, і відразу виникла величезна стіна: “Ні, як Ви 
можете – це ж зрадники!”. І я розумію, що в Мініс-
терстві люди не готові реагувати на такі пропозиції, 
навіть більше, самі люди не готові реагувати на такі 
пропозиції.

М. Г.: Мені здається, дуже легко спрогнозувати 
відповідь не лише чиновника, а будь-якої людини 
на подібну пропозицію: “Там наші хлопці гинуть, а 
Ви поїдете туди ставити виставу?” . Це абсолютно 
логічно, і важко звинуватити в чомусь людей. Проте 

Ви маєте більшу, мабуть, рацію, бо Ваша перспектива 
довша, вона не має наслідків тут і зараз, вона зорієн-
тована на те, що буде після цих бойових дій, і це знач-
но складніша конструкція. І що важливо – Ви мали 
і маєте змогу дивитись на ситуацію з обох боків – і 
бачите її по-іншому.

О. К.: Мабуть… Звідки у нас поняття “ватники” 
і т.д.? чи “укроп” і т.д. і т.д.? Це все зверхність така. 
Як правило, цими термінами володіють люди, які 
там не були, а нехай би пожили в степу чи просто по
спілкувалися з “тими”, “іншими”. Ти поїдь, закохай-
ся, випий горілки, роботу якусь зроби – і зрозумієш 
красу тієї землі. Так само, як і красу цієї землі. Як їх 
можна порівнювати? Як їх можна протиставляти? 
Я, зрозумійте, не хочу виправдовувати сам момент 
агресії, намагаючись знайти механізми, які дійсно 
могли б привести до світла.

М. Г.: Ви говорите про пошук гармонії, а в мене 
перед очима стоїть показана нещодавно на “Doнкуль-
ті” у Львові сцена з вашої “Вистави після вистави 
“Сон””. Актор, який відтворює рухи ляльковода в 
порожньому просторі, без ляльки. Знак того, що вже 
не повернеш, що втрачено назавжди, тінь, що лиши-
лася від того – довоєнного – театру...

О. К.: Це дуже, дуже болить. І тому, що дійсно 
дуже багато чого втрачено, і тому, що, на жаль, це 
повторюється, і буде повторюватись, якийсь певний 
час це буде повторюватись. З театрами, з людьми, 
цей період втрат, на жаль, напевно, буде зараз дуже 
сильним. Якийсь час він буде тривати. Для того, щоб, 
як не дивно, відбувся якийсь момент очищення душі. 
Спитайте в тих людей, які були на війні – сьогодніш-
ній, чи афганській – багато хто хоче повернутись, бо 
в бою, коли стріляють, відносини чистіші. І це було 
так у Луганську, коли актори лишались і працювали, 
то це були самі чисті люди, поїсти зробити, допо-
могти, тобто це іде такий момент глибокої втрати і 
неймовірного очищення. 

М. Г.: І коли театр з ляльками грає для дітей під 
час бомбардування, це теж – очищення?

О. К.: (посміхається) Так. Луганський театр ля-
льок – це перший театр, який почав працювати. Вони 
вийшли тоді біля супермаркета, написали оголошен-
ня, що тоді-то і тоді-то буде вистава, і вони приходили 
і грали вистави для дітей, а дітей багато в місті лиши-
лося, дорослі стояли і плакали, а дітки дуже раділи. 
Потім біля театру грали, бо ще світла не було. Це не 
означає, зрозумійте, що вони за ЛНР, це – служіння 
театрові… Тому що і під час Другої світової війни 
театр працював, і люди мали можливість прийти і 
працювати. Як, скажімо, ті сучасні директори… Я 
кажу лише про Луганськ, те, що знаю: кожен, хто там 
лишився – вони ж насправді допомогли тим, хто хотів 
виїхати, в тому числі й мені. Супроводжували уздовж 

Мандрівний театральний фестиваль “Волоцюги і ляльки”. 
Львівська область, 25–28 червня 2016 р. На передньому плані – 
Олексій Кравчук.



47

усіх кордонів і т.д., і т.д., за що я дуже вдячний. Коли 
не було грошей, вони годували, це було дуже важливо. 
Зрештою, вони зберегли театр. А якщо ми запитаємо 
якогось чиновника в Міністерстві культури: “Пане 
такий-то і такий, скільки ви вивезли музеїв? Скільки 
ви вивезли музичних шкіл із окупованої зони?” – що 
він відповість? “Ніскільки… ніскільки...” …

М. Г.: Я бачу ось таку наївну картину: наступного 
літа Ви рушаєте на Схід, проходите блок-пост, заїж-
джаєте на територію ЛНР, щоб там грати і ставити 
вистави… Це було б унікально, якби Вас пропустили, 
але думаю, Вас не пропустять...

О. К.: З того боку – пропустять. Наші – ні. 
М. Г.: Невже?
О. К.: Ага. На жаль, на жаль… На жаль, на пре-

великий жаль…. Якби не театр, я би пішов працю-
вати зараз туди, де допомагають людям продуктами, 
харчами – тільки на тому боці України. Дуже легко 
поїхати, виступити в прикордонній зоні, в підконт-
рольній Україні зоні – це Слав’янськ, Краматорськ, 
Артемівськ. Виступати і везти туди харчі – не думаю, 
що це буде називатись гуманітарною допомогою... 

М. Г.: Щось ми на сумному закінчуємо розмову.

О. К.: (сміється) Ну, ми з планів почали?
М. Г.: А знаєте, якщо ми будуємо плани в наш 

час – це вже крок до порозуміння, до миру. Я думаю, 
що Ви, як ніхто, пройшовши свої страшні, про які й не 
розповідаєте, мандри, особливо цінуєте можливість 
думати про майбутнє…

О. К.: Тааак, Майєчко, це дуже, це дуже важлива 
річ… Раптом виникає якийсь такий момент, коли ро-
зумієш, що там, де є любов – там буде спокій, там де 
існує війна – буде що завгодно, тільки не мир. І вини-
кає розуміння, як ці речі можна шукати, як це можна 
зробити найперше в собі, тільки в собі насамперед! 
Тим для мене цей час у чомусь такий і світлий, що 
він не круто ставить питання, а пропонує випробу-
вання. У такі моменти ти можеш впасти в крайнощі: 
образитися чи виступити в ролі героя – різниці немає. 
Або ж шукати і зупинитись десь посередині. Цей час 
дуже крутий щодо саме таких поштовхів, пошуків, 
злетів. Для себе. Для нас…

Львів, 2015.

Опрацювання авдіозапису – Ірина Ліпська.

Олексій КРАВЧУК

Олег Стефан – Баба Пріся (в центрі), Анна Єпатко – Слава, Сергій  Литвиненко – Вовчик у виставі “Баба” П. Ар’є. 
Режисер – Олексій Кравчук. Львівський драматичний театр ім. Лесі Українки, 2015 р. Світлина з сайту театру.



48

Упродовж 16-31 червня 2015 р. у Львові відбував-
ся фестиваль Донкульт. Його організатори – Благо-
дійний фонд “Мистецькі надра” – мають на меті, 
презентуючи культури різних регіонів України (До-
неччини у Львові, Галичини – у Харкові, Слобожан-
щини – на Закарпатті та ін.), сприяти об’єднанню 
країни, знайомству та порозумінню мешканців її гео-
графічно віддалених територій. Під час фестивалю 
відбулось майже 80 акцій на найрізноманітніших 
майданчиках та в залах Львова: наукових, виставко-
вих, концертних, театральних. Насичену програму 
уклали за кількома напрямками: лекційно-дискусій-
ний, музичний, візуальний, літературний, кінопрогра-
ма, фотопроєкт, бесіди про моду. У театральній 
програмі було репрезентовано десять подій: опера 
“Коріолан” за однойменною п’єсою В. Шекспіра (ре-
жиссер – Влад Троїцький); моновистава “Страх в 
Україні” (автор і виконавець – Ґеорґ Жено, Німеччи-
на); вистава “Миколаївка” (автори проєкту: Ґеорґ 
Жено, Наталка Ворожбит, автори та виконавці – 
учні 8-10 класів Миколаївської школи №3 Донецької 
области), вистава “Зерносховище” Н. Ворожбит 
(режиссер – Андрій Приходько, спільний проєкт Пер-
шого академічного українського театру для дітей 
та юнацтва і Мистецької майстерні “Драбина”), 
“Сон” за поемою Т. Шевченка (вистава про виставу 
Луганського академічного театру ляльок, режиссер – 
Олексій Кравчук); моновистава “Одкровення Іванки” 
за книгою М. Матіос “Черевички Божої матері” та 
моновистава “Personal Jesus” за творами С. Жадана 

(камерний театр “Жуки”, Донецьк, режиссер – Єв-
ген Чистоклєтов); “Театр переселенця” (автори 
проєкту: режисер Ґеорґ Жено, психолог Олексій Ка-
рачинський); моновистава “Чорний птах з білою 
ознакою смерти”, присвячена Василеві Стусу (актор 
та режиссер – Петро Миронов), моновистава “АТО” 
(режисер – Андрій Май); “L’impossible/Територія 
неможливого діялогу” (дует “Блук” – перформанс, 
“Ensemble nostril-temporis” – виконання). Наша роз-
мова із куратором театральної програми, українсь-
ким драматургом Наталкою Ворожбит відбулась за 
годину до закриття фестивалю, коли вже можна 
було робити висновки та ділитись враженнями. 

Майя Ілюк: Наталю, насамперед, вітаю Вас із 
закінченням “Dонкульту”.

Наталка Ворожбит: Дякую. Думала, не доживу 
до цього дня (сміється…).

М. І.: Ви, на жаль, у нас, у Львові, не часта гостя. 
З якими думками вирушали сюди?

Н. В.: Так, гостя я у вас нечаста. Насправді це 
перший мій досвід – ніколи не була куратором те-
атральної програми. Упродовж п’яти років у Києві 
проводила Тиждень актуальної п’єси, але це зовсім 
інша річ, це в рідному місті, домовляєшся з людь-
ми, про майданчики яких ти знаєш, і все набагато 
простіше – читання, а не вистави. А тут, коли їдеш 
куратором в абсолютно інше місто, де майже немає 
знайомих у театральному середовищі, то це такий 

“Донбас – це не тільки про війну”



49

Сцени з опери “Коріолан” за В. Шекспіром. 
Режисер –Влад Троїцький (Київ). 

…expereance (досвід. – М. І.). Можливо, якби я мала 
цей досвід, то не погодилась би, а так… Я ж авантю-
ристка, завжди цікавить щось нове. Це – по-перше. 
А по-друге – тема Донбасу. Мене дуже вона хвилює, 
як нас усіх сьогодні. І таке поєднання – Донбас у 
Львові – мені здалося дуже правильним, цікавим. 
Захотілось узяти участь, налагоджувати діялог. Але 
коли вперше опинилася в театрі, де ніколи не була 
(маю на увазі Театр Лесі Українки), з незнайомим 
мені керівником, котрий обіцяв в усьому допомогти, 
то виявилося… Майданчик майданчиком, а от усе 
інше довелось розшукувати по Львову. Були речі, про 
існування яких я не знала, бо ж я не режисер і ніко-
ли не ставила вистав, написала п’єсу – та й віддала. 
А тут виявляється, що існують якісь світлові пульти, 
прожектори, люди особливі, безцінні, про існування 
яких я ніколи не замислювалася: світловики, звуко-
вики… Я тільки весь час думала: Боже, яке щастя, 
що я не режисер (сміється). І яке щастя, що у Львові 
були люди, які мені допомагали – Олекса Кравчук, 
люди, які ходили зі мною до інших театрів і зверта-
лися до художніх керівників й говорили приблизно 
так: “Старий! Треба оце допомогти хорошим людям. 
Пульт потрібен, розумієш…” Отак-от усе вирішува-
лось… Зате я тепер впевнена, що наступного разу у 
Львові вже знатиму, до кого звертатися, знатиму, на 
яких майданчиках не треба нічого проводити, а на 
яких – можна. Це дуже класний досвід.

М. І.: А як Вам львівський глядач? Ви на щось 
очікували – чи побоювались щодо нього?

Наталка Ворожбит

Н. В.: Ви знаєте, як усі куратори, я боялась, що 
не ходитимуть. Боялась, що – недостатньо реклами, 
що теми Донбасу львів’яни не сприйматимуть, бо 
існують певні стереотипи, ставлення, втома від війни, 
від “донецького питання”. Але, на щастя, люди були. 
Звісно, ще й тому, що наші акції безкоштовно прово-
дились, та й на невеликих сценах. Частенько навіть 
було відчуття аншлагів. Я дивувалась, що на якісь 
акції приходило дуже багато людей. І якось сприй-
мали… усе. Навіть те, що мені особисто, наприклад, 
не надто близьке – глядачі приймали. І аплодували 
стоячи. До речі, це така львівська звичка – вставати 
на будь-якій виставі?

М. І.: Так, це ми любимо… 
Н. В.: Мені насправді було дуже важко. Хоча в 

Києві це теж частково є, але не настільки. Для мене 



50

Євгеній Чистоклєтов – актор і режисер у моновиставі 
“PERSONAL JESUS”. Кримiнально-притчевi iсторiї за тво-
рами Сергія Жадана. Камерний театр “Жуки” (Донецьк). 
Світлини Романа Гериновича.

встати на аплодисменти – це щось особливе, мене 
вистава повинна “порвати” по-справжньому. А тут 
я теж з усіма вставала. І дивувалась – усім все по-
добалось… 

М. І.: Якщо не помиляюсь, на першому, мину-
лорічному, Донкульті у Києві театральна програма 
була дуже скромною. Чому цього разу так багато 
вдалося зробити? 

Н. В.: Це заслуга організаторів, котрі вирішили 
зробити театральний сегмент повноцінним. Зверну-
лись до мене. Я практично не була знайома ні з ким 
з організаторів. Як з’ясувалося, це дуже цікаві жінки, 
мистецтвознавці, які добре розуміються на малярстві, 
економіці, менеджменті, але не на театрі. Бюджет 
фестивалю, звісно, був дуже обмежений. 

М. І.: Але при цьому вперше до Львова вдало-
ся привезти відомого знавця історії Донбасу, аме-
риканського історика Гіроамі Куромію, і Карабиця 
диригента зі світовим ім’ям, і виставу Влада Троїць-
кого…

Н. В.: Власне, ці події й забрали левову частку 
коштів. Але ж скільки було охочих послухати, на
приклад, “Коріолан”! У цьому – показати, привезти, 
познайомити – і полягає місія такого фестивалю. 

М. І.: На широкоформатних фестивалях, як-от 
Донкульт, хоч організовують їх недержавні інституції, 
все одно існує ризик такої собі гігантоманії чи фор-
малістики. І як пересічний, і як професійний глядач 
я дуже побоювалась цього. Театральна ж програма  

 виявилась якось по-особливому людяною: від опер-
ного “Коріолана” і до документальної “Миколаїв-
ки”… 

Н. В.: Дякую. Так хочеться почути щось про нашу 
працю… Як куратор я відбирала те, що подобалось 
і що могло бути цікавим глядачеві. Насамперед те-
матично пов’язане з Донбасом. Опитувала всіх. Зро-
зуміло, донецьких, луганських не привезеш. Маріу-
польський театр теж чомусь нічого цікавого не міг 
запропонувати. Виставу Петра Миронова мені пора-

50



51

дили організатори фестивалю. У Львові “знайшлися” 
“Жуки” – донецький театр в особі Євгена та Ольги 
Чистоклєтових. А оскільки останні півроку я займа-
юсь кількома проєктами на Сході, то цілком логічно, 
що приїхали і діти з Миколаївки з нашою виставою. 
Дуже рада, що змогла їх привезти.

М. І.: Однією з програмових засад фестивалю 
Донкульт, проголошених організаторами, є створення 
позитивного іміджу Донбасу. Щодо театральної про-
грами, то від вистави до вистави для мене особисто 
ламався стереотип сприйняття теми Сходу винятково 
як теми болю, смерти, відчаю. Ви змогли відкрити 
інший спосіб думання про український Схід, де не 
все вимірюється смертю. Це було для Вас окремою 
метою, наприклад, у тій же “Миколаївці”?

Н. В.: Коли ми працювали із дітьми над виставою 
“Миколаївка”, ми не ставили собі за мету витягти з 
них тільки біль. Їм і так боляче… навіщо? Ми гово-
рили з ними про різні речі. Про іграшки. Пропону-
вали принести якийсь предмет. І тому вони говорили 
про кохання, про дружбу, а хтось приносив патрони, 
говорив про війну. Все одно в кожній історії є тема 
війни. Але оскільки такого спеціяльного завдання 
не ставили, то й вийшло не тільки про війну. Це ж 
діти, у них попереду – життя, сподівання, надії. Як 
би ми з Ґеорґом не захоплювались документальним 
театром і транслюванням реальности, ми розуміли, 
що саме ця вистава має вийти світлою. Тому ми зро-
били класичну структуру, де у фіналі надія, світло, 

Ольга Чистоклєтова у моновиставі “Одкровення Іванки” 
за книгою М. Матіос “Черевички Божої матері”. Інсцені-
зація та режисура Євгенія Чистоклєтова. Камерний театр 
“Жуки” (Донецьк). Світлини ???

все, як любить глядач, і не так, як би ми робили, якби 
робили виставу з дорослими. 

М. І.: Як Вам вдалося ввести школярів у стан 
якоїсь особливої публічної відкритости, коли є й 
інтимність вислову, і відвага відверто подивитись 
глядачеві в очі?

Н. В.: Процес роботи над виставою був тривалий; 
вони поступово готувались. Спершу в класі, перед од-
нокласниками пробували розповідати історії, такі – не 
дуже глибокі. Потім ми працювали індивідуально – я, 
Ґеорґ і учень. На цей момент ми вже так здружились, 
так довірились одне одному, що вони заходили, сіда-
ли, починали ридати і розповідали все. І ми з ними 
разом плакали. У нас були такі психотерапевтичні 
сеанси, що ми не виходили зі школи з восьмої ранку 
до десятої вечора. І вони відчували, що їхній біль ми 
сприймаємо як свій. Це питання довіри, часу, дружби. 
Вистава складалася з самих моментів життя. Звісно, 
була режисура, але на перший погляд – непомітна. 
Режисура – це предмети, ми відштовхувались від 
предметів, так дітям було легше розповідати. Ґеорґ за 
однією зі своїх освіт – психолог, тож він краще знає, 
як це треба робити, я йому цілком довіряла. Напри-

Наталка Ворожбит



52

кінці вони були вже такі щирі, такі відкриті. Я сама 
не знаю, як вони так спокійно розповідають усе на 
сцені. Я б, напевне, не змогла. Я просто захоплююсь 
їхньою відкритістю. 

М. І.: Навіть професійному акторові інколи важко 
відчути міру довіри поміж сценою та авдиторією. А 
вони, аматори, можливо, спочатку ще трохи хвилю-
ючись, дедалі впевненіше звучали. 

Н. В.: Так, вони дуже хвилювались. До речі, ми за-
бороняли їм записувати свої тексти, запам’ятовувати 
фрази. Як драматург, я їм допомагала вибудувати 
структуру монологу, забрати зайве, підкреслити 
головне, радила, що і коли краще розповідати, ми 
вибирали найцікавіші моменти. Хоча все одно де-
які діти повторюють усе сказане – їм так легше, ну 
й нехай. Самі ситуації, врешті змінювалися, і діти 
змінювалися. На репетиціях намагались не повністю 
проговорювати текст, боялись, що він буде награний, 
“забовтається”. Тому і сльози виникали, і щире хви-
лювання. Взагалі, я побачила, що вони кайфують від 
своєї роботи.

М. І.: Тут, на фестивалі, був перший їхній показ?
Н. В.: Першу виставу вони зіграли у своїй школі, 

для своїх учителів. Прийшли директор, педагоги, од-
нокласники. Я не уявляю, щоб я щось таке розповіда-
ла своїм учителям. А вони це зробили. І я зрозуміла, 

що вчителі у них хороші, якщо їм довіряють діти. 
Мабуть, це ще й тому, що їхню школу розбомбили, 
і вони разом її відновлювали. Це вже щось більше, 
ніж звичайні стосунки учитель-учень. А вчителі після 
вистави плакали: “Боже, які вони у нас дорослі. Що 
ви з ними зробили, ми за десять років не чули нічого 
такого!”. Впевнена, що цю взаємну довіру вони ніко-
ли не використають один проти одного. 

М. І.: Наталю, а чому саме – Миколаївка, і Ви 
в ній?

Н. В.: Випадок. Є така організація – Новий Дон-
бас. Це волонтери – режисери, художники, опера-
тори. Вони організували допомогу для відновлення 
зруйнованих шкіл, лікарень. Привозили матеріяли – а 
самі люди відбудовували. Миколаївка була їхньою 
першою такою роботою. Коли вони їхали туди вдру-
ге, готувати свято Святого Миколая – про це у своїй 
виставі “Страх в Україні” розповідає Жено – то прос-
то запросили мене із собою. Я сказала – звісно, пої-
ду. Бо вже на той час мені було дуже некомфортно 
переживати цю війну вдома або в затишному місці, 
слухаючи всяку маячню про донбаських дебілів. Мені 
хотілось розібратись у цьому. Тож будь-який привід 
був доречним. Хоча, чесно скажу – боялась туди їхати: 
війна, зона АТО... 

М. І.: Через “Страх в Україні” та “Миколаївку” 
я наче оселилася в цьому не відомому мені невелич-
кому містечку під Слов’янськом. Воно стало мені 
рідним – спершу через вікно автомобіля, з якого ми 
впродовж години услід за оператором розглядаємо 
вулиці, центр, околиці Миколаївки, уцілілі та зруйно-

Вистава “Миколаївка”. Автори проєкту: Ґеорґ Жено (Німеч-
чина), Наталка Ворожбит (Київ). Автори та виконавці: учні 
8 – 10 класів Миколаївської школи № 3 (Донецька область).



53

вані будинки, одночасно слухаючи монологи мешкан-
ців, дуже різних людей: соціяльно, політично, віково. 
А потім – Ваші школярі. Це наче диптих.

Н. В.: Так, їх так і треба показувати – спершу фільм 
Ґеорґа, потім – дітей. Це насправді те, що відбувалось 
із нами: спершу ми їздили містом і отак з машини 
знайомились із ним, вивчали. А потім увійшли всере-
дину – до школи. Для мене самої було несподіванкою, 
що Миколаївка стане для мене такою рідною. 

М. І.: Ви плануєте ще десь показати ці роботи?
Н. В.: Завдяки Донкульту ми привезли наші про-

єкти до Львова. Ще знайшла кошти на те, щоб при-
везти і показати ці роботи в рамках Гогольфесту. А 
далі – хотілося б, звісно, і в Україні, і за кордоном 
показати. Добре, якщо будуть пропозиції…

М. І.: Діти з Миколаївки, очевидно, вперше були 
у Львові? Які їхні враження?

Н. В.: Звісно, вони щиро закохалися в місто, май-
же ніхто не хотів від’їжджати. Хоча це теж по-різ-
ному. У нас, наприклад, хлопчик, якщо пам’ятаєте з 
вистави – той, котрий у 12 “балувався” наркотиками, 
то ось він спершу бурчав: “Що тут такого красивого?” 
Називав себе “сепаратистом”. Це така форма протесту 
була. Але хай би він що хоч говорив, ми ж розуміємо, 
що за цих півроку спілкування він – наш друг. Для 
нього Україна тепер асоціюється з друзями і теплими 
взаєминами. Хоча його вітчим, наприклад, за ДНР.

М. І.: А як, власне, незважаючи на дуже різні 
ідейні, політичні погляди, Вам вдалося знайти кон-
такт із школярами?

Н. В.: Ми просто дозволяли їм висловлювати 
будь-які погляди. Ми розмовляли з ними як з дорос-
лими. Пояснювали: так, ваші слова нас ранять, але 
кажіть все до решти, ми хочемо в усьому розібрати-
ся… Та дівчинка, котра розповідала про прикраси, 
перший раз прийшла з браслетом кольору російського 
прапора. І сказала, що ніколи його не зніме, бо лю-
бить цього хлопця. А через два місяці вона вже без 
браслета прийшла: той хлопець поставив її перед 
вибором – у якихось тринадцять років…А ще через 
два місяці знову все змінилося – вона повернулась до 
свого хлопця. Справжні драми…

М. І.: Ще й які! Історії, що звучать у “Миколаїв-
ці”, хоч їх і розповідають підлітки, дуже дорослі. 
Виставу варто дивитись навіть безвідносно до теми 
АТО чи Донбасу усім – педагогам, батькам. Бо вона 
якась дуже точна. І це таке промовисте завершен-
ня, цей відеофрагмент, знятий на вершині пагорба 
над Миколаївкою, звідки видно далекі обрії, а діти 
співають на гітарі англійською… 

Н. В.: З нами були дівчата-оператори, які просто 
гуляли, бродили з дітьми. Але коли вони показали те, 
що зняли, ми зрозуміли: справді чудовий матеріял, і 
використали його у виставі. 

М. І.: І ще одна вистава була в програмі Дон-
культу, безпосередньо пов’язана із Вашою творчістю. 
Кажу про виставу “Зерносховище”, недавня прем’єра 
якої відбулася у Львові. Завдяки фестивалю маю на-
году привітати Вас із прем’єрою, яка нарешті сталася 
в Україні.

Н. В.: Дякую.
М. І.: Після показу вистави відбулась дискусія за 

участю літературознавців, культурологів, істориків. 
Чи була вона Вам особисто цікавою, корисною?

Н. В.: Дискусія показала, що всім дуже хочеться 
говорити на цю тему. Ви ж були свідком – минуло три 
години, а люди були готові ще три години розмовляти, 
вириваючи один в одного мікрофон. Я подивилась, 
до речі, на свого режисера, з яким бачилась хіба що 
на Майдані, коли виступали поруч зі сцени.

М. І.: Тобто в процесі роботи над виставою з 
Вами як автором не спілкувались?

Н. В.: Це дуже особлива історія. No comment. 
Хоча це той випадок, коли, здається, навіть і за умови 
комунікування діялог був би неможливим… 

М. І.: Такі непрості стосунки, без сумніву, впли-
нули на Ваше ставлення до самої вистави?

Н. В.: Гарна робота художника і акторів. Але ре-
жисер скоротив дуже важливі для мене сцени – до-
сить багато, вистава стала не про те, що хотілося 
сказати. 

М. І.: Після прем’єри мене теж не полишав жаль, 
що перший показ в Україні “Зерносховища” відбувся 
саме у такій версії. І частина глядачів, не знайомих 
із текстом, виходить із зали зі спрощеним, збідненим 
уявленням про п’єсу, мовляв, ну, написала Ворожбит 
якусь таку агітку про Голодомор... Та для Вас ця подія 
однаково має вагу? Чи краще, щоб її не було?

Н. В.: Так, має. Звісно, має.
М. І.: Для мене, попри все, – теж. Бо львівською 

виставою, зрештою, розпочалась сценічна історія 
“Зерносховища” в Україні. І це важливо. 

Н. В.: Насправді, я вже стільки разів і травмова-
на, і втішена режисерами, що готова до всього. Якби 
львівська історія трапилась зі мною років так десять-
п’ятнадцять тому – я б дуже страждала. А так…

М. І.: А як було написано “Зерносховище” – окрім 
загальникової фрази “на замовлення Королівського 
театру”? Це була Ваша пропозиція?

Н. В.: Мені запропонували подати п’ять тем. Я 
подала – серед них був і Голодомор. Їх це найбільше 
зацікавило. Річ у тім, що я ж розповідала ще свою 
особисту історію, про розмови з бабусею… Взагалі, 
коли я тільки починала писати, то думала, що коли 
стану стареньким драматургом, то, мабуть, напишу 
п’єсу про Голодомор. Тому коли переді мною в трид-
цять років постала ця пропозиція – я не була готова до 
такої серйозної теми. Але коли саме її вибрали, зро-

Наталка Ворожбит



54

Сцена з вистави “Зерносховище” Н. Ворожбит. Режисер – Андрій Приходько, художник – Богдан Поліщук. Спільний 
проєкт Першого академічного українського театру для дітей та юнацтва та Мистецької майстерні “Драбина”. Львів, 2015 р.

зуміла, що це – знак, і треба писати. Їм “сподобався”, 
хоча так не можна в нашому випадку говорити – мас-
штаб. Вони говорили: “Ми – шекспірівський театр, і 
хочемо трагедію шекспірівського розмаху”. Коли їм 
казала про шість-вісім мільйонів – вони жахалися: як! 
ми про це нічого не знаємо! І коли до цього загального 
додається історія моєї родини, наприклад, то для них 
це дуже важливо, цінно…

М. І.: Можете розповісти, що саме з Вашого ро-
динного минулого увійшло в драматичний текст? 

Н. В.: В сім’ї мого діда було одинадцятеро дітей, 
десятеро братів і сестер – всі загинули в голод. Мій 
дід спасся, бо втік на Донбас, там була робота. Його 
мати поховала всіх дітей і прожила довге життя. На-
прикінці життя зізнавалася, що нічого не відчувала до 
своїх дітей, коли вони вмирали. І мучилася цим тепер. 
Це була бідна сім’я. Мій дід хлопцем скидав дзвона з 
сільської церкви. Прожив дуже важке життя. Все це 
увійшло в п’єсу, як і роздуми про те, яка б велика в 
мене була родина, якби всі ці мої рідні не загинули. 
Якою б була Україна. 

М. І.: Скажіть, будь ласка… От Ви повернулись 
в Україну…

Н. В.: Насправді я так давно повернулась в Украї-
ну, що здається – і не виїжджала звідси. Десять років 
прожила у Москві, а після того десять – вже в Україні. 
Приїхала після Помаранчевої революції, 2004-го. Але 
насправді ще довго поверталась. Жила у Києві в аб-

солютному вакуумі. Театральному. Творчому. Нікого 
не знала, ні з ким не спілкувалась. Продовжувала 
працювати для Росії, робила ще щось. І тільки пос-
тупово, рік за роком, почала обростати контактами, 
знайомими, друзями… 

М. І.: Це ж уже в часі Вашого київського життя 
відбулась прем’єра “Зерносховища” у Королівському 
шекспірівському театрі, 2009 року?

Н. В.: Так, звісно. Хоча саме в Україні – дуже дав-
но, на початку дев’яностих – поставили мою першу 
п’єсу. Мабуть, випадково (усміхається). Потім ще 
були поодинокі роботи, здебільшого у самодіяльних 
театрах. 

М. І.: Ваше повернення на батьківщину було та-
ким довгим, але зараз Ви – гіперактивний учасник 
театрального процесу. Як оцінюєте теперішній стан 
нашого театру? Щось змінилося в ньому після Май-
дану?

Н. В.: По-перше, мені стало тут цікаво. Останні 
п’ять років, коли ми робили Тиждень актуальної 
п’єси, я побачила людей, яким цікаво те ж, що й 
мені. Ми робимо спільну справу. У нас утворилась 
спільнота. Події ж Майдану нас ще більше зблизи-
ли. Бо “Щоденники Майдану” – це така колективна 
добровільна робота, коли упродовж трьох місяців 
ми збиралися, говорили, організовували численні 
інтерв’ю, переосмислювали, що з нами відбувається. 
Я відчула, що й глядач цілком готовий до нашого 



55

театру, він чекає на наші вистави. Тому плануємо з 
Ґеорґом Жено восени відкрити свій невеликий театр, 
місць на п’ятдесят-сімдесят*. Знаємо, що глядачів 
цей театр обов’язково матиме. І питання – а кого 
запросимо? з ким будемо? – вже не існує. Є багато 
режисерів, які прийдуть до нас, і хай недосконало, 
але почнуть щось робити. Зрештою, усі ми будемо 
вчитись…

М. І.: Тим більше, що події останнього часу в 
країні дуже потребують саме такого типу театру… 

Н. В.: …театру швидкого реагування... Рефлексії 
на реальні події, спілкування з учасниками, очевид-
цями – це все на часі. І не лише в Києві – в Полтаві, 
Харкові, Херсоні… 

М. І.: Черкасах, Львові…
Н. В.: Так, вже є такі майданчики. Тому хочеться 

робити якісь ширші спільні проєкти. Не лише такий 
собі “междусобойчик” у Києві. 

М. І.: Власне, фестиваль Донкульт теж несе цю 
об’єднавчу місію. Я без перебільшення “прожила” 
майже всю театральну програму фестивалю, плюс 
окремі події – лекції, виставки, дискусії… Але ходила 
не лише з театрознавчого, професійного обов’язку, 
а й зі суто особистого відчуття якоїсь провини пе-

ред Сходом. Адже все, що відбувалось у програмі 
Донкульту – мало відбуватись упродовж усіх років 
нашої Незалежности. 

Н. В.: Саме це і я говорила багато разів під час 
фестивалю…

М. І.: І те, що наступного року Донкульт переїде 
до Харкова – чудово. Але як той Харків привезти у 
Львів? На рівні навчальних закладів – Франкового 
університету та Університету імени Котляревсько-
го, наших театрознавчих кафедр, ці стосунки дуже 
активні вже багато років поспіль. З театрів – інколи 
приїздили до нас “Арабески”. Інколи – наші “кур-
басівці” навідувались до Харкова. Але це – й усе. В 
театральному сенсі ми розірвані, не бачимо, не чує-
мо одне одного роками, десятиліттями. Як, на Вашу 
думку, це подолати? 

Н. В.: Просто: об’єднуватись! Не очікуючи, що 
хтось колись кудись щось привезе – самі виходьте з 
ініціятивами, шукайте проєкти, спонсорів. Звертай-
тесь до Донкульту, до мене, до всіх, хто відчуває свій 
обов’язок перед Сходом…

М. І.: Неодмінно. А Вам бажаю успіху у ство-
ренні театру. 

Н. В.: Дякую. Сподіваюсь, енергії Ґеорґа вис-
тачить, щоб усе це зробити. Бо я така, що тільки б 
писала… 

М. І.: Це, власне, і є останнє запитання. Пишете?
Н. В.: Пишу (усміхається)…

Сцена з вистави “Зерносховище” Н. Ворожбит. Режисер – Андрій Приходько, художник – Богдан Поліщук. Спільний проєкт 
Першого академічного українського театру для дітей та юнацтва та Мистецької майстерні “Драбина”. Львів, 2015 р.

Наталка Ворожбит

* Театр Переселенця діє у Києві від 27 жовтня 
2015 р. Автори проекту: Георг Жено, Наталія Ворож-
бит, Максим Курочкін та Олексій Карачинський.



56

 Театральні лабораторії – явище відоме і дуже 
дієве в історії Театру. Це зібрання в одному місці, 
просторі і часі людей, що шукають. У процесі їхньої 
співпраці часто народжуються нові театральні форми, 
виявляються індивідуальні акторські особливості, 
може сформуватися новий театральний ансамбль, 
який діятиме в єдиній атмосфері та манері. Зазвичай, 
першою спонукою стає Людина, яка шукає. Таких те-
атральних шукачів в історії і світового, і українського 
театру маємо чимало: Константин Станіславський, 
Юліуш Остерва, Лесь Курбас, Єжи Ґротовський та 
багато інших. У сучасному світі широко відомим 
практиком лабораторій є Евдженіо Барба, якого Сез 
Баумрін називає своїм учителем. Як вірний послідов-
ник, Сез Баумрін разом з професійними акторами різ-
них країн зібрав театральну лабораторію Subpoetics, 
яка з проєктом “Port d’Alger 1962: алегорія про дітей, 
радість та війну” приїхала в Україну, аби працювати 
над своїм проєктом і стати навчальною лабораторією 
для інших. 

Розширене тіло Subpoetics International: 
львівська театральна лабораторія

Від 25 до 30 січня 2016 р. на базі Львівського драматичного театру імени Лесі Українки й за 
участи студентів-акторів IV курсу кафедри театрознавства та акторської майстерності  
ЛНУ ім. Івана Франка (мистецький керівник курсу – Олег Стефан) відбулися майстер-класи 
за участи міжнародної групи Subpoetics International під керівництвом Сеза Баумріна.

Графік роботи був напружений насамперед для 
акторів Subpoetics. П’ять вечорів поспіль відбувалися 
покази вистави-етюду “Port d’Alger 1962”. Процес 
створення вистави все ще тривав, навіть протягом 
тижня. Окрім того, що не всі учасники групи змогли 
приїхати в Україну і довелося вводити нових вико-
навців, партитура вистави на пообідніх репетиціях 
трансформувалася, її допрацьовували, а режисер 
формулював завдання перед акторами по-новому. 
Отож, пообіддя було наповнене роботою, а навчальна 
лабораторія із студентами відбувалася зранку. 

Слово “навчання” щодо театральної лабораторії 
не завжди у повноті характеризує процес того, що від-
бувається на зустрічах-репетиціях. Імпровізація, слу-
хання, пошук, взаємообмін, доповнення, вправляння 
– це аж ніяк не повний перелік того, що відбувалося. 
Характер напрямку роботи у будь-якій театральній 
лабораторії і (у львівському випадку – закордонних 
акторів та майбутніх українських акторів, студентів 
четвертого курсу ЛНУ), такий, що запрошує, сти-

Уляна Рой

56



57

мулює розвинути енергію тіла та думки, стає для кож-
ного учасника місцем випробовування своїх сил. Сез 
Баумрін та група акторів Subpoetics у своїй практиці, 
тренінгах використовують чимало різних акторських 
технік, можна навіть сказати, що використовують 
найкраще з усіх відових театральних технік. Най-
більше йшлося про енергію та вміння її спрямову-
вати поза себе – розширити своє тіло, знайти йому 
продовження: адже тіло актора – не лише фізична 
оболонка.

Лейтмотивом репетицій стала фраза Сеза Баум-
ріна “Сьогодні ми те, чим є сьогодні. Та якщо завтра 
нам знадобиться щось переробити, ми це зробимо”. 
Отож, кожен день був переглядом попередньо ви-
конаної роботи, а потім – доповнення і додавання 
нових елементів.

Усі тренінги, вправи, завдання проводили актори-
гості, і це було великим обміном досвідом між ними 
самими та студентами. Усі восьмеро акторів-гостей 
пропонували випробувані у світовій театральній 
практиці вправи, що мали б бути найкориснішими 
для студентів на певних етапах роботи. Головним, 
звичайно був Сез, проте він залишив за собою право 
спрямовувати роботу і фіксувати остаточно мізан-
сцени, а всі інші обов’язки розподілив між членами 
Subpoetics.

Можливість участи в роботі лабораторії отримали 
не лише студенти-актори, а й студенти-театрознавці 
першого курсу, які саме тоді проходили навчально-
ознайомчу практику. З дозволу режисера вони ста-
ли учасниками тренінгів, спілкувалися з майстрами 
лабораторії, окрім того, провадили щоденні записи 

репетицій, фіксуючи процес роботи. Записи стають 
дуже цінними, адже вони виявляють здатність пер-
шокурсника, який ще не має докладних знань з тер-
мінології та теорії предмету точно передати події, 
відчути атмосферу, помітити і проаналізувати те, що 
відбувається. 

Мовою спілкування була англійська. Більшість 
учасників володіла нею на рівні, що дозволяв зрозумі-

Уляна Рой

57

Актори Кассаґну Леонідес (США) з гітарою та Алі Дар’янавард 
(Іран) за цимбалами під час репетиції. 

Учасники театральної лабораторії, кожен в певному образі, 
формують початкову мізансцену. 



58

опинилася в парі з Гійомом з Франції, він мені най-
більше сподобався у виставі, яку показували напере-
додні. Так от, ми повинні були триматись поглядом за 
свого партнера і спостерігати боковим зором за тими, 
хто навколо. І якщо обернешся і загубиш партнера, 
то ти ніби “вбитий”. Мені сподобалось, тому що це 
розвиває концентрацію. Це були своєрідні кола уваги 
водночас. Здавалося б, елементарні речі, але насправ-
ді важко навчитись. З Гійомом було працювати лег-
ко і приємно, він дуже відкритий і щирий. Уважний 
партнер, до того ж він просто професіонал. Наступна 
вправа – ми не просто вдихали і видихали повітря, ми 
ним теж вчились “спілкуватись”: як виявилось, і так 
можна. На сцені можна спілкуватись без слів, лише 
самим поглядом і повітрям. Ми хаотично рухались, 
при тому дивились один на одного, а повітря, яке 
ми вдихали, віддавали іншому, ніби вдихали повітря 
один в одного легенькою цівкою. І, навпаки: я, на-
приклад, рвучко “нападаю” і забираю таким чином 
повітря в партнера, а він, видихаючи, – віддає його 
мені. Відповідно до завдань змінювалась пластика 
нашого тіла і навіть міміка”. 

Режисер вміло використав і додав до роботи вже 
існуючі надбання студентів: їхнє володіння голосом і 
знання пісень. Студенти, випадково вибравши пісню 
про “свічку”, несвідомо заклали основний символ 
майбутнього показу. Сильван, який провадив тренінг, 
використовував пісню, не знаючи її змісту, й інтуїтив-
но запропонував, щоб учасники уявили себе свічка-
ми, що топляться. Розвинувши цю вправу і детально 
опрацювавши її, актори перетворили її на основний 
візуально-смисловий образ. Маргарита Підлужна за-
писала в своєму щоденнику: 

“Актори перетворювалися на свічки та уявля-
ли, що починають горіти з голови. Вони поступово 
тануть, пливуть донизу і на підлозі скупчуються в 
одну спільну велику свічку, в один спільний великий 
вогонь. Це було дуже схоже на колективну медита-
цію зі співами та синхронним диханням. Дуже не-
однозначне видовище, але воно не жахає, а надихає, 
змушує затамувати подих. Коли ця спільна свічка 
відроджувалася та виростала над підлогою, актори 
ставали суцільним “полум’ям” і починали співати 
пісню “Та засвіти ж, мати, свічку”.

Усі актори, які показували вправи, пильно спос-
терігали за студентами, щоб їхні тіла були напружені 
саме настільки, скільки потрібно, щоб вони могли 
концентрувати в собі енергію та економно її розподі-
ляти, аби вистачило на весь час тривання на сцені. 
Актори підходили до студентів і коментували вправи, 
пояснювали, де в цей момент має бути сконцентрова-
на увага, як переміщати у тілі дієвий імпульс. Окрім 
такої роботи з тілом з’являлися часом глибокі осо-
бисті історії-свідчення учасників Subpoetics. Оскіль-

Заключні хвилини відкритого показу.

ти поставлені завдання, тим більше, що допомогти 
завжди була готова професійний перекладач Софія 
Гарбузюк. Проте, у театрі мова – це лише вербаль-
ний вказівник, до якого насамперед необхідно додати 
візуальне послання. Тому, щоб почути і зрозуміти 
завдання, від учасника вимагали цілковитої присут-
ности тіла і духа. Кожен повинен був працювати не 
тільки розумом, який приймає вказівки, що робити 
й чому: “ціле тіло” за визначенням Евженіо Барби 
повинно було розширитися, з’єднатися і опанувати 
простір, реагувати на провокації, подразнення і пере-
шкоди. Слухати очима, руками, ступнями, долонями, 
спиною, слухати дихання. Анна Кутова, студентка-
театрознавець, у щоденнику зафіксувала вправи, що 
допомагали учасникам оволодіти мистецтвом слухати 
партнера під час дії: 

 “Завдання, яке спрямоване на зоровий контакт із 
партнером. Його показувала Верніс з Ямайки. Спершу 
ми робили все разом, відбивали певний ритм ногами, 
вчились існувати в одному ритмі, чути свого партнера 
і його ритм, і ще до всього тримати погляд на комусь 
конкретному, тобто спілкуватись поглядом із партне-
ром. А потім ми стали в пари. Мені пощастило, бо я 



59

ки вони особисті, то залишаються відомими лише для 
учасників, але питання, що виринали з цих свідчень, 
ставали не менш дієвим імпульсом для студентів:

Сез Баумрін звернувся до акторів: “Чому ми спі-
ваємо в театрі? Кожен має знайти для цього свою 
причину. Як в церкві моляться за людей, так ми спі-
ваємо за людей у театрі. Ми ніби молимося за людей, 
тільки робимо це трохи в інший спосіб”. Ця репетиція 
заінтригувала і надихнула мене одночасно”. (Із що-
денника М. Підлужної).

Окрім пластики та дихання, студенти працювали і 
з текстом, і він мав органічно сполучатися і доповню-
вати, часом підкреслювати, але не перевантажувати 
усю дію у фінальному показі. Звичайно, показ від-
бувся. Хоч він у часі тривав не довго, але знаючи, як 
багато було в нього вкладено, усі ще більше цінували 
його органічність. 

“О першій глядачі сиділи на своїх місцях, актори 
очікували в коридорі. Вистава, як на мене, пройшла 
на одному диханні. З облич глядачів було видно, що 
вони вражені, хоча й самі не розуміють, чим саме. 
Студенти і актори Subpoetics були не менш збуджені. 
Було дуже цікаво слухати враження глядачів, особли-
во коли асоціяції, що приходили до них під час пере-
гляду, дуже наближалися до того, що власне хотіли 
донести актори. Видно було, що і наші студенти, і гру-
па акторів Сеза, дуже схвильовані та радісні від того, 
як усе склалося” (Із щоденника М. Підлужної).

Досвід та знання, здобуті під час роботи лабо-
раторії, оцінити досить складно, оскільки це те, що 

ніби входить в саме єство актора, проникає в його 
м’язи і впливає на логіку поведінки на сцені. Від-
гуки студентів-акторів були надзвичайно теплими і 
наповненими вдячністю. Особливо вони відзначали, 
що тренінговий метод додав їм відчуття команди, 
єдності групи, стимулював продовження самостійних 
тренінгів. Можливо, що співпраця студентів, які цьо-
го року стали випускниками-бакалаврами, і групою 
Subpoetics International, продовжиться. І це буде ще 
одним доказом того, що такі проєкти необхідні. Але 
це буде згодом. 

Сьогодні ми маємо досвід, який стане в пригоді 
тим, хто розпочне Пошук у театрі. Нехай таких шу-
качів стане якнайбільше і нехай якнайуспішніше за-
вершуються усі пошуки. Своєрідним побажанням 
вдалих майбутніх робіт можуть слугувати слова ак-
тора Сильвана Паоліні, мовлені перед початком однієї 
з репетицій: 

“Цікава наставницька алегорія про те, чим вони 
мають бути в своїй творчості. Якщо коротко, то ак-
тор є великою гарною пляшкою. Але навіть з гарної 
пляшки ніхто не питиме погане вино, тому всере-
дині ви маєте бути теж гарними. “Ви величезна гарна 
пляшка з дуже хорошим вином. Отакими ви маєте 
бути”. (Із щоденника М. Підлужної).

P. S.  Співпраця Сеза Баумріна і львівської теат
ральної групи “Гершом” у вересні цього року. Її про-
міжним підсумком став показ роботи “Чужинець на 
чужині” в м. Ополє (Польща) 2-3 грудня 2016 р.

Уляна Рой

Усі учасники Театральної лабораторії та члени команди Сеза Баумріна після показу.



60

Завдяки конкурсу Британської Ради в Україні для 
молодих театральних кураторів мені випала 2015 року 
щаслива нагода провести понад три тижні на Единбур-
зькому Фрінджі у складі команди експертів Total Theatre 
Award – однієї із незалежних премій фестивалю. Разом 
зі мною подорожували Антон Овчинніков – куратор 
фестивалю сучасного танцю ZELYONKA FEST, Тама-
ра Трунова – режисер Київського академічного театру 
драми і комедії на Лівому березі Дніпра та Вікторія 
Швидко, директор Першої сцени сучасної драматургії 
“Драма.UA”. Усі ми разом із ще двома десятками колег 
із Британії та Европи мусили переглянути понад 500 
вистав, що їх заявили на участь у премії, та сформувати 
для журі шорт-лист. Опісля нас запросили взяти участь 
і в панелі журі та переглянути вистави з цього шорт-
листа, розділені на п’ять номінацій: “Цирк”, “Танець”, 
“Фізичний театр”, “Експеримент та інновація”, “По-
чатківці”. Окрім цього, додатковим бонусом для мене 
та Антона Овчиннікова стала участь у британському 
театральному шоу-кейсі… 

Словом, за ці серпневі дні я встигла переглянути 
понад п’ятдесят вистав, що в принципі унеможливлює 

Ірина Чужинова

СВІТ

Единбурзький Фріндж-2015: 
 				     осягнути неосяжне

Зліва напрво: Ірина Чужинова, Вікторія Швидко, 
Тамара Трунова, Антон Овчинніков.

60



61

спробу прорецензувати кожну з них. Хоча, заради 
справедливости, слід зазначити, що з них лише пів-
тора десятка заслуговують на увагу. Проте враження 
від цієї подорожі виходять далеко за межі локальних 
роздумів, спровокованих тими чи іншими спектак-
лями, і невблаганно стають приводами для розлогих 
розмов про певні театральні та суспільні процеси, 
що є спільними (чи відмінними) для України та Ве-
ликої Британії. До того ж, Единбурзький Фріндж, 
мабуть, одна з найкращих ілюстрацій до афоризму 
Козьми Пруткова: не можна осягнути неосяжне. Але 
ми спробуємо. 

Театральний мегамаркет

Единбурзький Фріндж має кілька різних іпоста-
сей. По-перше, це найбільший у світі фестиваль, на 
якому 2015 р. було показано 3 314 вистав у 313 різних 
локаціях. Цифра просто фантастична, тим паче важко 
уявити, що загалом протягом 24 днів було зіграно 
50 459 вистав! Аби завершити із точними розрахун-
ками: моя територія огляду цього фестивалю – лише 
1,5 %! Правда ж, гарна нагода відчути безмежну 
покірливість й переконатися, що увесь світ – таки 
театр, а ти зайнятий усього лишень у масовці неве-
личкого епізоду грандіозного дійства? 

По-друге – і це, мабуть, найголовніше – Единбур-
зький Фріндж – це гігантський театральний мегамар-
кет, до якого з’їжджаються незалежні продюсери, ди-

ректори театрів, власники відкритих майданчиків та 
решта зацікавлених покупців з усього англомовного 
світу та інших країн, яких не лякає мовний бар’єр. А 
це, зауважу, добрих півсвіту – США, Канада, Австра
лія, багато делегатів зі Сходу, особливо з Китаю… 
Саме ці люди практично цілодобово дивляться виста-
ви і саме вони мають право вільного входу за так 
званим Industry Pass. Отримати цю перепустку, до 
речі, не складно, потрібно лише, зареєструвавшись 
на сайті фестивалю, документально підтвердити свою 
причетність до театральної індустрії саме як продю-
сера чи організатора фестивалю. 

Відповідно, мета кожного учасника Фрінджу – не 
просто показати свій “товар”, а вигідно його продати. 
Річні контракти на показ шоу, кількамісячні гастроль-
ні тури, пропозиції інвестицій у наступні проєкти, 
зустріч із імпресаріо, готовим займатися подальшим 
продюсуванням чи прокатом вистави, запрошення 
на престижні фестивалі – усе це і трохи більше і є 
метою, ба навіть мрією кожного, хто приїздить влітку 
до Единбурга. Деякі вистави беруть участь у цьому 
фестивалі протягом багатьох років, а хтось приїздить 
уперше; хтось грає 3-4 вистави, а хтось лишається на 
кілька тижнів. 

Единбурзький Фріндж-2015: 
 				     осягнути неосяжне

Ірина Чужинова

Світлини до статті з прес-інформації 
від організаторів фестивалю



62

Звісно, на цей вояж наважуються не всі, а лише 
ті, хто готовий ризикнути і сплатити цілком реальну 
ціну у фунтах за свій поки що гіпотетичний успіх. 
Бюджет участи колективу на ярмарку чималий, одна 
із істотних статей витрат – оренда зали та квартири. 
Тому не дивно, що подеколи на вулицях можна зуст-
ріти акторів, які сплять просто неба на матрацах чи в 
туристичних наметах (хоча, звісно, такий варіянт вла-
да не заохочує). Так само на вулиці, отримавши попе-
редньо дозвіл, можна показати своє шоу. Як правило, 
циркові артисти – еквілібристи, клоуни, жонглери 
– цим правом охоче користаються, збираючи довкола 
себе натовпи глядачів, яким час від часу простягають 
капелюх для добровільної оферти. 

Епіцентр единбурзького торнадо – Royal Mile 
– така собі місцева стометрівка у центрі міста. Якщо 
взяти кожен флаєр, який тобі тут ввічливо простя-
гають, то в кінці маршруту облік паперу вже можна 
вести на кілограми. Якщо реклама – двигун торгівлі, 
то в Единбурзі всі давно користуються потужними 
реактивними двигунами. Здається, у цілому місті не 
залишається вільного від афіші паркана, і куди не ки-
неш оком – тебе запрошують до театральної зали.

Звісно, як на погляд українського театрала, – 
Единбург місто екзотичне, оскільки в нашій країні 
відсутній театральний ринок як такий, а отже від-
сутня і потреба у подібних “ярмаркових зібраннях”. 
Переважна більшість учасників Фрінджу – незалежні 
театральні компанії, які існують у формі проєктного, 
а не репертуарного театру. Щойно та чи інша вистава 
втрачає попит, її замінює інша. Також на Фрінджі мож-
на відшукати й цілі шоу-кейси европейських країн, 
скажімо, як цього року, Бельгії та Чехії. Нерідко різні 

театральні компанії й театри з однієї 
країни об’єднуються у своєрідну ар-
тіль, аби винайняти один павільйон 
і підтримати одне одного фінансово 
та морально. 

Також уже традиційно театраль-
ні мега-зірки, як цьогоріч, Робер Ле-
паж, Іво ван Хове чи Еван Макгрегор, 
зібрані в окремому паралельному із 
Фрінджем Единбурзькому інтерна-
ціональному фестивалі (Edinburgh 
International Festival). Останній 
відрізняється від Фрінджу і цінами 
квитків, і розміром гонорарів його 
учасників і, звісно, нагадує радше 
вітрину дорогого фірмового бутіка, 
яка особливо контрастує із ярмарко-
вим гармидером Фрінджа. І якщо зір-
кам додаткова промоція не потрібна 
– стратегія їхнього успіху цілковито 
базується на пізнаваному імені, то на 

Фрінджі виграють свій “джек-пот” лише ті, хто чітко 
знає, що саме сьогодні може зацікавити потенційних 
“покупців”. 

	
Вавилон без веж

Окрім того, що Фріндж – це театральний мега-
маркет, за формою життя він нагадує реалістично 
розіграну сцену вавилонського стовпотворіння. Саме 
в той момент, коли покарані будівники вежі почали 
говорити різними мовами. 

На Фрінджі в одному хронотопі співіснують і на-
віть конкурують різні театральні “мови” – різні стилі 
й жанри, різні стратегії репрезентації авторського 
бачення світу та й просто різні методи розваг публі-
ки. Формалістичне розмаїття Фрінджу вражає діяпа-
зоном: від хлопців-аніматорів, що рекламують свій 
заробіток – “домашні вечерки” – та легіонів стенд-ап 
коміків, до нового цирку та коштовних гранд-шоу 
чи опер; від акторів-самітників, що самі собі й ме-
неджери, й драматурги, й режисери, до вистав на-
ціональних театрів Британії. Перформанс, сучасний 
танець, вистава-пародія, story-telling, devised theatre, 
найбільший театр маріонеток у світі, мінімалістичні 
гег-шоу, пантоміма, естрадний концерт, інтерактивне 
шоу – одне слово, легше переписати якийсь із слов-
ників театру, ніж перелічити усе, що можна побачити 
на Фрінджі. 

Завдяки спілкуванню із колегами у пітчингу 
премії ми для себе відкрили, якщо можна так ска-
зати, певну ієрархію театральних форм, як її бачать 
досвідчені продюсери та менеджери британських 
театрів. Звичний для нас драматичний театр, що скла-
дає, мабуть, 90% від загальної кількости видовищних 



63

щовечірних шоу в Україні, в Единбурзі супроводжу-
вався незмінним зневажливим коментарем: “А, це 
лише п’єса…”. Звісно, таку реакцію варто поясню-
вати передусім безмежним пієтетом британського 
театру перед драматургічним текстом – на відміну 
від німецького, польського чи угорського театру, тут 
не прийнято епатувати глядачів режисерськими фан-
тазіями, які інколи кардинально різняться змістом, ба 
навіть ідеями з тим чи іншим твором. Тому британсь-
кий драматичний спектакль – це завжди старанно, 
просто впритул до ідеального, розібрана й відтворена 
п’єса. До режисерських інтерпретацій тут ставляться 
із розумінням, проте без захвату. 

Однак, окрім суто національних особливостей 
розвитку драматичного театру, вельми помітна на 
Фрінджі й актуальна нині для світового театру тен-
денція: п’єса поступається у конкурентній боротьбі 
сторі-теллінгу (story-telling) та devised-театру, тоб-
то тексту, створеному акторами безпосередньо під 
час репетицій в рамках запланованої теми. Сьогодні 
виконавці воліють озвучувати власні думки, діли-
тися особистими переживаннями чи досвідом, аніж 
ретранслювати драматургічний текст. Мабуть, саме 
тому нині багато драматургів, українських також, у 
своїй творчості мімікрують саме під ці популярні 
формати й пропонують тексти максимально набли-
жені до оповідей від першої особи, або ж створених 
за методом “вербатіму” – нередагованих інтерв’ю 
реальних персон.

Я бачила кілька таких спектаклів, вибудуваних 
виключно на приватних історіях. Near Gone (“На 
межі”) від групи Two Destination Language про рап-
тову хворобу і чудесне зцілення молодшої сестри ак-
триси; Le Gateau Chocolat: Black (“Ле Гато Шоколад: 
Чорний”) – продукція Assembly Festival, Soho Theatre 
та Nitrobeat – автобіографічний монолог афроаме-
риканського оперного співака-транссексуала; So It 
Goes (“Такі справи”) від групи On The Run With Show 
And Tell про повільне згасання батька дівчини від 
онкохвороби; Fake It Till You Make It (“Прикидайся, 
поки це не стане правдою”) від Bryony Kimmings LTD 
про порятунок від суїциду. 

Кожна з цих вистав вражає передусім двома не-
змінними компонентами: влучно відібраними, ла-
конічними й напрочуд метафоричними виражальни-
ми засобами та щирою інтонацією сповіді. Скажімо, 
у So It Goes протягом усієї вистави не пролунало 
жодного слова – акторський дует користується для 
спілкування маленькими портативними дошками та 
маркерами, від цього мимоволі виникає враження, що 
потрапляєш у світ коміксу. Дівчина розповідає свою 
історію, пригадуючи батька, якого сильно любила, 
і його передчасну і таку незбагненну смерть, і як їй 
важко було наново вибудувати стосунки із матір’ю. 

Однак, жанр вистави – радше трагікомедія, адже тут 
вдосталь комічних сценок: як батько напрочуд невда-
ло ходив по крамницях, як вони бігали наввипередки 
парковими доріжками, які були спільні ігри й таємні 
“паролі”, ба навіть у лікарняній палаті знаходиться 
місце для посмішки, коли на відвідини з’їжджаються 
напівбожевільні далекі родичі… Мовчання пору-
шується лише у фіналі, актриса просто нагадує собі 
і всім, що життя усе ще триває. 

 Fake It Till You Make It також торкається непро-
стої теми депресії та суїциду. При цьому акторам, 
сімейній парі, якимось дивом вдається уникати і 
штучного бадьорого оптимізму, що навряд чи може 
стати “ліками” від цієї невидимої хвороби, і сухої 
дидактики, мовляв, “життя є найвищою цінністю”, 
тож годі сумувати, нумо розважатися. Це вистава про 
взаємну підтримку, а головне терпіння, яке так і про-
ситься бути доданим до семи чеснот. Прикметно, що 
звертаються актори радше до тих людей, які опинили-
ся поруч із зневіреними, адже саме на їхні плечі ляже 
тягар чужого горя. При тому театр знаходить місце 
і для гумору, і навіть для іронії. Тонка межа делікат-
ности й поваги до всіх є просто-таки недоторканною 
у британському театрі. 

Загалом, у цих інтимних історіях багато важить 
інтонація. Театр, звертаючись до свого глядача, аж 
ніяк не претендує на володіння якимись унікальними 
знаннями чи безцінним досвідом, без якого не вижи-
веш. Усі автори подібних спектаклів діляться своїми 
історіями, щоб просто по-дружньому підтримати 
того, хто опинявся у схожих ситуаціях і кому важливо 
знати, що він такий не один. Театр не завжди бере на 
себе сміливість безапеляційно й агресивно заявляти, 
нібито “вихід є з будь-якої ситуації!”. Він лиш нагадує 
про існування можливого порятунку. І здається, це 
працює набагато краще, ніж звичний директивний 
метод неприхованого моралізаторства, яким люблять 
зловживати в українському театрі. 

Загалом, в Единбурзі вражаюча кількість спек-
таклів, де глядач долає заповітну межу між залом і 
сценою і сам стає учасником дійства. І глядачів не на 
аркані витягають на кін, вони самі радо зголошуються 
на кілька хвилин стати партнерами акторів. Скажімо, 
у п’єсі популярного британського драматурга Данка-
на Макмілана “Every brilliant thing” (“Кожна безцінна 
річ”) глядачам від початку віддають у посесію роль 
своєрідного “хору”. Перед початком спектаклю актор 
домовляється із кожним у залі й роздає кілька десят-
ків записочок із текстами. У відповідний момент, або 
за номером, або за ім’ям персонажа, лунає відповідна 
репліка. І звісно ж, підкупляє те, що цей хід є не прос-
то черговим атракціоном, а цілком випливає зі змісту 
п’єси: колись у дитинстві герой почав записувати усі 
чудові речі, заради яких варто жити. Він це робив для 

Ірина Чужинова



64 64

матері, яка намагалася – на щастя, невдало – накласти 
на себе руки. У зрілому віці чоловікові все важче і 
важче придумати, чим би заповнити наступну картку. 
Звісно, не тому, що вартісних речей чи справ обмаль, 
просто він їх і сам перестав помічати. Зрештою, цей 
рукотворний скарб рятує свого автора – у найчорні-
ший момент життя герой починає перечитувати усі 
записи… 

Окремо у ряду таких інтерактивних спектаклів 
стоїть феєрично смішне шоу черевомовниці Ніни 
Конті In Your Face (“У твоїй подобі”). Насамперед, 
вражає доведена до абсолюту унікальна майстерність 
актриси, але ще більший захват викликає її вміння 
спілкуватися із людьми. Кілька швидких питань у 
перший ряд партеру: хто ви? звідки? ким працює-
те? з ким прийшли? І ось уже є перший щасливчик, 
що просто-таки стрімголов підіймається на сцену 
під овації зали. Ніна Конті одягає на глядача одну 
із численних, розвішаних тут-таки поруч, кумедних 
силіконових масок – деформовані бровні дуги, або 
гіпертрофований ніс, виразний рот, нове підборіддя. 
Маска перетворює обличчя на смішну карикатурну 
гримасу. 

А далі починається найцікавіше – актриса за до-
помогою дроту та невеличкої помпи рухає губами 
цього нового персонажа і вступає із ним в уявний 
діялог, насправді ж говорить сама із собою… Жар-

ти, інколи за межею пристойности, ба навіть політ-
коректности, тим не менш, нікого не принижують. 
Звісно, рятує маска, але ще більше – вміння авторки 
шоу співпереживати та чутливо реагувати на будь-які 
зміни у настрої її героя. Ніна Конті ніби й справді 
перевтілюється у кожну нову людину, у фіналі вона 
веде розмову одразу за чотирьох (!), при цьому нез-
мінно влучні імпровізовані жарти та миттєва реакція 
на спонтанні жести чи навіть танці витворених пер-
сонажів. Як можна відверто кепкувати з людини, при 
цьому не ображаючи ані її почуттів, ані почуттів тих, 
хто сміється разом із тобою – це секрет, здається, на-
віть більший, ніж забуті практики черевомовлення. 

Промовистий приклад, чим на Фрінджі вражають 
скептичних продюсерів – спектакль “4х4: Ephemeral 
Architectures” (“4х4: Ефемерна архітектура”) від 
Gandini Juggling, поставлений всесвітньовідомим 
жонглером Шоном Гандіні (Sean Gandini) та 
хореографом Королівського Балету Людовіком 
Ондівієлою (Ludovic Ondiviela). Це шоу поза рамками 
звичних жанрів; на сцені одночасно працюють 
жонглери та балетні танцівники. Ефект від спектаклю 
радше візуальний: траєкторії польоту різних предметів 
гармонійно поєднуються із чергуванням класичних 
па. У строгих, скупих, механічно розрахованих до 
міліметра рухах жонглерів автори вистави підмічають 
контури химерного танцю, а в плавних, легких, 



65

гармонійно виструнчених танцювальних фігурах – 
зауважують чіткість інженерних креслень… 

Спектакль поділений на окремі номери-епізоди. 
Поза конкретним сюжетом, хоч як це дивно, виявля-
ються характери виконавців, виникають і зникають 
їхні стосунки – враження таке, ніби дивишся крізь 
хурделицю і бачиш непевні обриси прадавніх казок. 
Чи треба казати, що виконавська вправність і в цьо-
му шоу (як і в більшості гарних вистав Единбургу) 
сама доведена до рівня мистецтва. Не варто чекати від 
цього спектаклю революційних знахідок у царинах 
балету чи цирку: вся енергія творців витрачається на 
те, аби знайти приховані точки дотику між танцем і 
жонглюванням. Однак, саме ця вистава одна з неба-
гатьох, яка викликає ажіотаж і серед професіоналів, 
і серед глядачів. 

Повірте, розповідати про поодинокі постави 
справді можна ще довго і ще докладніше – однак, 
важливіші, як на мене, наскрізні мотиви. Наприклад, 
спокійне нагадування про те, що театр – передусім 
мистецтво візуальне і потребує, як правило, хисту, 
техніки та куражу. Або що театр мусить щодня на-
ново вчитися розмовляти зі своїм глядачем: учора 
приготовані прийоми і тексти сьогодні можуть вже 
не спрацювати. Або дуже популярні на Фрінджі па-
родії на телевізійний продукт та численні голлівуд-
ські блокбастери – театр раптом перетворюється на 
місце спільних культурних рефлексій. Або велика 
кількість перформансів та вистав, створених людьми 
із особливими потребами – бракне фантазії уявити 

вільний доступ таких акторів до сцени в Україні. Або 
як нестримно шаленіє дітвора перед початком вистав, 
адресованих саме дітям, і не чує ні від кого: в театрі 
потрібно бути чемним і слухняним. Або визначення 
місця театру, який не вивищується над своїм гляда-
чем, спинаючись на кафедру проповідника, і не пла-
зує перед ним, вдаючись до відвертого блюзнірства, а 
обирає позицію діялогу як рівний із рівним. Для цих 
паритетних стосунків, як засвідчує не тільки досвід 
Фрінджу, важливими є почуття самоповаги та ро-
зуміння істинного призначення мистецтва, до того ж 
це стосується як театру, так і його глядачів… 

Ефект дзеркала 

Враження від Фрінджу були б фатально неповни-
ми без бодай побіжного опису тих, хто затамувавши 
подих дивиться на сцену і без кого театр взагалі втра-
чає сенс, власне без портрета публіки Фрінджу, точні-
ше просто публіки британського театру. Якщо потріб-
но було б назвати найбільший контраст, який вдалося 
зауважити, я не вагаючись сказала б, що це контраст 
між українською і британською глядацькими залами. 
Можливо, комусь ці “прикінцеві положення” вида-
дуться занадто наївними, а хтось іронічно запитає, як 
може дивувати норма, але, повірте, саме це сидіння у 
партері поруч з іншими глядачами запам’яталося не 
згірше деяких добрих і дуже добрих вистав. 

На свою першу виставу я втрапила досить курйоз-
но: мене увесь час запрошували стати в одну із кіль-
кох черг, терпляче пояснювали, що в ближчій черзі 

Ірина Чужинова



66

вже нема місця, і треба перейти до іншої, тієї, що аж 
на вулиці. Звісно, я була переконана, що це просто 
такі режисерські витребеньки. Але на другій виставі 
повторилося те саме: мене знову відправили в чер-
гу. Скоро з’ясувалося, що черга – це єдина форма 
організації глядачів перед виставою, адже навіть у 
солідних театрах діє вільна “розсадка”. При цьому 
ніхто нікого не обганяє “на поворотах”, і через незбаг-
ненні закони людських хотінь, навіть якщо ви стоїте 
у черзі останнім, не факт, що для вас не знайдеться 
місця у першому ряді. І не було такого спектаклю, 
аби  спеціяльні місця не віддавали людям у візочках 
– ними опікуються спеціяльні асистенти. 

Ще один пережитий шок: жодних нагадувань про 
мобільні телефони. Навіть табличок немає. Я зловтіш-
но було подумала, що ця необачність театру колись-то 
дасться взнаки. Але жодного разу на виставі я не чула 
ані рінгтону, ані вібро-дзижчання. Чудо, хіба ж ні? І 
нарешті, просто-таки дивовижа: за рівнем оплесків 
після спектаклю можна безпомильно зрозуміти, чи 
сподобалось шоу глядачам. Зал піднімався і аплоду-
вав стоячи лічену кількість разів, при цьому актори 
на сцені насилу стримували сльози – було видно, що 
такою реакцією вони не розпещені.

Зізнаюсь, спочатку я раділа, а потім пристрасно 
почала чекати збоїв у цій бездоганно налагодженій 
системі. Марила тим, що після якогось невдалого і 
відверто профанного шоу зал зірветься з крісел та 
зачне істерично ляскати у долоні, як це нині трап-

ляється на кожній (!) українській виставі, хай би якою 
була її мистецька якість. Або хтось-таки схибить і не 
вимкне телефона, або келих пива чи елю, який вільно 
дозволяють проносити в зал, лишиться стояти біля 
крісла… Але нічого подібного мені не пощастило 
побачити. 

І як несподівано мої роздуми про різницю авди-
торій підтвердив актор Алістер Лоуні, який разом із 
Катариною Радевою завітав до Києва на IV Фести-
валь молодої української режисури імени Леся Кур-
баса із спектаклем Near Gone (“На межі”). Вистава 
збудована на контрастах, на різких перемиканнях 
настроїв – трагічне і комічне тут не просто сусідять, 
вони доповнюють одне одного, актори працюють із 
залом тет-а-тет, напруга зростає від сцени до сцени. 
Але ж ось на фінальному танку Алістера київський 
глядач раптом повитягав смартфони і почав фільмува-
ти. Актор зізнався, що для нього це було несподівано 
й дуже грубо, у нього навіть майнула думка, чи не 
почати фільмувати зал у відповідь? І ця репліка мене 
остаточно переконала: сцена британського театру 
абсолютно не метафорично є дзеркалом його ж пар-
теру. Ці дві локації нерозривно поєднані і абсолютно 
тотожні. 

Тож у чому полягає різниця двох авдиторій, ук-
раїнської та британської? Виключно у самосвідомості. 
Себто в усвідомленні всіх своїх вчинків, рішень, 
емоцій, реакцій, в сумі проявів своєї особистости. 
Колись дізналась, що, виявляється, самосвідомість 

з’являється у певному віці: зовсім ма-
ленькі діти не здатні усвідомлювати 
себе, а отже не можуть зрозуміти, що, 
скажімо, вага їхнього власного тіла за-
важає рухатися об’єкту, закріпленому 
на тому ж килимку, де стоїть дитинча. 

Видається, що нині поступальний 
рух українського театру не в останню 
чергу залежить і від глядача, власне, від 
нашого суспільства, якому доведеться 
дорослішати, займатися своїм вихо-
ванням і вихованням власного смаку. 
Якщо глядач нарешті почне шанувати 
себе (і не тільки себе, а й сусіда), різко 
зменшиться кількість “третьосортно-
го” продукту на театральних сценах у 
країні. Можливо, формула цього пере-
творення однієї якости в іншу комусь 
видасться аж надто метафізичною, але 
очевидно єдине: ця формула працює. 
І Фріндж – одне із місць, де можна було 
в цьому незаперечно переконатися. 



67

Аделіна ЄфімÉнко 

Українці Оксані Линів знадобився в Німеччині короткий 
час – усього один рік – щоб зробити блискучу кар’єру і змусити 
професіоналів заговорити про себе як про новий тип сучасного 
універсального диригента і гідну спадкоємицю Кирила Петренка. 
Посаду асистента головного диригента Баварської державної опе-
ри Кирила Петренка вона посіла 2013 р., будучи вже досвідченим 
професіоналом. Її диригентський стиль на той час визначився і 
відшліфувався. 

Успіху Оксани Линів на сцені оперного театру Баварії пе-
редувала насичена подіями творча біографія. В ній вдало пере-
тнулися українські і німецькі диригентські традиції, які стали 
фундаментом органічного вдосконалення професійного досвіду. 
Оксана Линів навчалася у Львові, закінчила з відзнакою Львівську 
державну музичну академію імени Миколи Лисенка (клас опер-
но-симфонічного диригування Б. З. Дашака). Перший успіх на 
европейській сцені диригентка здобула з Львівським камерним 
оркестром “Leopolis”. Важливе професійне випробування дове-
лось витримати на найпрестижнішому диригентському конкурсі 
ім. Густава Малера (2004, Бамберг, Німеччина), яке завершилося 
великим успіхом і високою нагородою лавреата конкурсу. За цим 
надійшло запрошення на піврічне стажування в Симфонічному 
оркестрі Бамберга (Bamberger Symphoniker) під керівництвом 
Дж. Нотта. Престижні нагороди і визнання публіки – результа-
ти не лише високої професійної школи Оксани Линів. Ознакою 
яскравого таланту і внутрішнього чуття вродженого диригента 
стали оригінальні інтерпретації конкурсних творів. 

Після стажуванням з німецьким оркестром виникла потреба 
розширити знання і досвід роботи на ґрунті національних німець-
ких традицій. Оксана Линів розпочала навчання у Вищій музичній 
школі імени Карла Марія фон Вебера (Musikhochschule Carl Maria 
von Weber, 2005‑2009) у Дрездені в класі професора Е. Клем-
ма. Диригентка закінчила Aufbaustudium та Meisterklasstudium з 
відзнакою. Всі ці роки диригентка брала участь у значних між-
народних майстер-класах всесвітньовідомих диригентів Курта 
Мазура (маестро Лондонського Філармонічного оркестру та На-
ціонального оркестру Франції), Хартмута Хенхена (Генераль-
музікдиректор Голландської Національної Опери), Петера Гюльке 

енергія неординарної 
особистости:
творчі горизонти 
української диригентки 
Оксани Линів

З оркестром Празької філармонії. 
Світлина Петра Дірка 
(з архіву Оксани Линів). 

Майя ІЛЮКМайя ІЛЮК

67



68

(Генеральмузікдиректор Ваймарського оркестру), 
Марка Летонія (головний диригент Базельського 
симфонічного та оперного оркестру), Георга Фрича 
(Головний диригент театру Кіля) та інших. 

Талант, професіоналізм і висока працездатність 
Оксани Линів були відразу помічені в Европі та 
відзначені такими важливими стипендійними фун-
даціями як Ґете-Інститут, ДААД, Dresdner Europa 
Stipendium, Oscar und Vera Ritter-Stiftung, спеціаль-
на німецька стипендія для жінки-диригента від 
Orchesterakademie Bergischessymphoniker та стипен-
дія від Dirigentenforum des Deutschen Musikrates.

У творчому доробку Оксани Линів уже під час 
навчання репертуар включав твори композиторів різ-
них епох і національних стилів: В. А. Моцарт, Е. Ґріґ, 
Д. Шостакович, Б. Бріттен, Р. Штраус, О. Цемлін
ський, Б. Барток, К. Сен-Санс, Я. Сібеліус, П. Чай-
ковський, Ф. Ліст, С. Франк, О. Скрябін, плеяда ви-
датних українських композиторів різних поколінь – 
Б. Лятошинський, М. Скорик, В. Губаренко, Ю. Ла-
нюк, Л. Сидоренко, Б. Фроляк та інші. Гастрольна 

географія диригентки охопила, крім України і Ні-
меччини, міста Румунії, Швейцарії, Франції, Іспанії, 
Швеції, Японії. В Україні Оксана Линів інтенсив-
но продовжувала працювати з камерним оркестром 
“Віртуози Львова”, Одеським симфонічним оркест-
ром, в Німеччині диригувала оркестрами Bamberger 
Symphoniker, Bergisches Symphoniker, Philharmonie 
Nord-Rein-Westfallen, Bremer Philharmoniker, 
Staatsphilharmonie Nuernberg, Bayerisches Landes-
Jugendorchester, Freiberger Philharmony, Mittel-
Sächsische Philharmony.

На посаді провідного диригента Одеського Націо-
нального академічного театру опери та балету Оксана 
Линів працювала понад п’ять років (2008‑2013). Під її 
керівництвом було реалізовано 15 вистав, серед яких 
опери Джакомо Пуччіні “Турандот”, “Тоска”, “Мадам 
Баттерфляй”, “Богема”, Джузеппе Верді “Трубадур”, 
“Ріголетто”, “Травіата”, Жоржа Бізе “Кармен”, П’єтро 
Масканьї “Сільська честь”. Як особливо оригінальні 
Оксана Линів відзначає інтерпретації балетів на му-
зику Густава Малера та Йоганна Штрауса “Таємни-
ця Віденського лісу”, Людвіга Мінкуса “Дон Кіхот”, 
опер “Паяци” Леонкавалло та Дмитра Бортнянського 
“Алкід”. 

У Баварії Оксана Линів не тільки відчула інший 
ритм сценічного життя одного з найкращих евро-
пейських театрів і швидко усвідомила колосальний 
обсяг завдань, а й сміливо запропонувала оригіналь-
ний діялог з европейською традицією. Її минулоріч-
на інтерпретація останнього моцартівського опусу 
“Милосердя Тита” ознаменувала не тільки блискучий 
дебют українки в Европі, а й відкрила для вибагли-
вих смаків мюнхенців нову сторінку Personen-Dirigat. 
З музикантами Оксана Линів досягнула неймовір-
ні співзвучности ідей і злагодженого ритму робо-
ти оркестру. Безпосередні реакції оркестрантів на 
оригінальне звукотворення моцартівської партитури 
засвідчили щире захоплення, повагу, натхнення у 
роботі з новими проєктами. Визнання і підтримка 
німецьких колег стали важливою запорукою успіху 
нашої співвітчизниці і надалі відгукнулися високими 
творчими результатами. “Милосердя Тита” Моцарта, 
як і блискуча робота Оксани Линів над фестивальною 
прем’єрою опери “Приплив” (2014) відомого російсь-
ко-німецького композитора Бориса Блахера з оркест-
ром Баварської опери були високо оцінені німецькими 
і українськими критиками. За ними постали яскраві 
постановочні проєкти опер “Мірандоліна” Богуслава 
Мартіну, “Граф Орі” Джоакино Россіні, “Травіата” 
Джузеппе Верді.

 У кожній новій партитурі Оксана Линів знахо-
дить невідомі грані змісту, несподівані зв’язки між 
темами-образами, відшліфовує артикуляційні і акус-
тичні нюанси. Заглиблене осмислення музичної тек-

З Богданою Півненко і Одеським камерним оркестром. 
Світлина Віктора Собка (з архіву Оксани Линів).



69

Аделіна ЄфімÉнко

стури твору та обумовлене, зокрема зверненням до 
його філософських та історичних контекстів. 

Від 2006 р. Оксана Линів успішно співпрацює 
з радіокомпаніями України й Німеччини. Зокрема, 
з оркестром Бамберґського симфонічного оркестру 
для німецької державної радіокомпанії Bayerischer 
Rundfunk було здійснено записи творів “Поема Ек-
стазу” Олександра Скрябіна, “Трикутний капелюх” 
Мануеля де Фалья, “Ab Initio” Любави Сидоренко. 
Відбулися також записи для архіву Національної 
радіокомпанії України і для трансляцій під час опер-
них сезонів Euro Broadcasting Union (2010 і 2013 р.). 
Серед записаних творів – опери “Йоланта” Петра 
Чайковського, “Ріґолетто” Джузеппе Верді, “Алкід” 
Дмитра Бортнянського, що його у вересені 2015 р. 
транслювало Баварське радіо.

Диригентка натхненно реалізує на Заході своє 
творче кредо – відкриття не відомого західноевро-
пейському слухачеві музичного космосу українських 
композиторів від класики і модерну до творчости 
молодих, від Дмитра Бортнянського до Бориса Ля-
тошинського, Юрія Ланюка, Любави Сидоренко, 
Богдани Фроляк. За спільною ініціятивою Оксани 
Линів і Баварського Радіо 2015 р. записано виконання 
симфонічних творів Бориса Лятошинського – першої 
редакції Третьої Симфонії та симфонічної поеми “На 
берегах Вісли” з оркестром Бамберґського симфоніч-
ного оркестру. 

Саме такі події – етапні в історії української куль-
тури – особливо дозволяють відчути, який сильний 
екзистенційний зв’язок з рідним краєм випромінює 
постать Оксани Линів. Під час роботи над україн
ським репертуаром на Заході потрібна максимальна 
енергія і здатність переконання. Зрілість, наполег-
ливість до самопожертви у пошуку можливостей для 
реалізації найскладніших і довгострокових проєктів 
завжди була однією з якісних, інтегральних складових 
рис диригента-професіонала. Оксана Линів розрахо-
вувала на справжню і тривалу зацікавленість німець-
ких виконавців українським репертуаром, поступово 
інспірувала до знайомства з постаттю Лятошинського 
у контексті трагічної історії митця і, взагалі, всієї му-
зичної культури України у радянські часи. Результатом 
стало розуміння і визнання абсолютної унікальности 
симфонізму маестро. Як і будь-яка невідома, не відра-
зу зрозуміла музика, український репертуар потребує 
на Заході великої самовіддачі від музикантів, значно 
більшої, ніж раціональне, добротне вивчення пар-
тій, зауважує Оксана Линів. Справжнє “прочитання” 
змісту партитури не обмежується деталями нотного 
тексту. Але у репетиційних бесідах з музикантами 
Оксана Линів досягла потрібного резонансу, тонкої 
внутрішньої рефлексії музикантів на смислові лабі-
ринти музичних підтекстів твору. Розвинути навички 

читати нотний текст між рядків – позаконвенційний 
метод, на який в роботі з оркестром зважується не 
кожен диригент. 

Закономірним на хвилі ентузіязму української 
диригентки, яка протягом десяти років йшла до здій-
снення цього проєкту, і парадоксальним з погляду 
на діяльність Міністерства культури України, зали-
шився той факт, що реставрацію партитури 1-ої ре-
дакції Третьої симфонії Лятошинського фінансувало 
(са. 4000 евро)… Баварське радіо.

Дуже насиченим і успішним виявився для Оксани 
2015 р. У вільний від обов’язків диригента Баварської 
державної опери час (серпень–вересень) українська 
диригентка здійснила серію ініціятивних авторських 
проєктів на Батьківщині. Відбулися концерти з сим-
фонічними та камерними оркестрами Одеси і Чернів-
ців. З Одеським національним симфонічним оркест-
ром Оксану Линів вже пов’язували творчі контакти. За 
участю солістки Богдани Півненко 6.02.2015 відбувся 
концерт з творами українських композиторів. Прозву-
чала також Третя симфонія Бориса Лятошинського 
в 1-й редакції, Четвертий скрипковий концерт Ми-
рослава Скорика, “Благовіщення” для соло скрипки, 
мішаного хору та струнних Юрія Ланюка. Два літні 
одеські концерти з програмними назвами “Чари ук-
раїнської лірики” (20.09) та “Золотий вінець Бориса 
Лятошинського” (23.09) якісно збагатили програму 
фестивалю “Оксамитовий сезон в Одеській опері”. 
Крім симфонічної поеми “Возз’єднання” Лятошин
ського Оксана Линів разом з виконавцями Юрієм 
Дударом, Василем Навротським, Юлією Терещук, 
Олександром Шульцом представила публіці фраг-
менти з опер “Золотий обруч”, “Полководець”, разом 
з тим нагадавши про сумний факт забуття безцінної 
спадщини великого українського класика, забуття, що 
лягає на карб вітчизняних оперних театрів. До речі, 
під час одеського концерту були вдало використані 
геніяльні декорації народного художника, видатного 
сценографа України Євгена Лисика. Його роботи, 
визнані у всьому світі, прикрашали і навіть визначали 
успіх оперних і балетних вистав України, Білорусії, 
Росії, Туреччини. Львівський оперний театр колись 
пишався сценографією Є. Лисика до прем’єри “Зо-
лотого обруча” в 1971 році.

У програмі другого концерту “Чари української 
лірики” Одеський камерний оркестр під керівництвом 
Оксани Линів разом з солістами Катериною Цим-
балюк, Таїсією Шафранською, Богданою Півненко 
артистично і вишукано розкрили багатий емоційний 
світ сучасних українських композиторів. В оригіналь-
ній інтерпретації Оксани Линів прозвучали Камерна 
кантата №3 на вірші Павла Тичини (солістка Таїсія 
Шафранська) і Камерна симфонія на слова Тараса 
Шевченка (солістка Катерина Цимбалюк) Олега Ківи; 



70

Камерна симфонія № 11 “Дотик Янгола” Є. Стан-
ковича, Мелодія М. Скорика (солістка Богдана Пів-
ненко). 

Диригентці вдається досягати в камерному ре-
пертуарі неймовірно багатої палітри барв і відтінків. 
Рафінованість прозорої, повітряної атмосфери зву-
чання – складова стилю диригента-живописця. Не-
видимим пензлем накладає Оксана Линів кольорові 
барви оркестру на рельєфні вокальні лінії солістів. 
Звучання камерної сповіді наших співвітчизників 
легко торкається душі, як повітряний дотик, який 
відкладається потім назавжди у підсвідомості, ніби 
приєднується до тонких матерій генетичної пам’яти 
наших предків. 

Блискучий успіх завоювали у чернівецької пуб-
ліки Концерт №2 для скрипки з оркестром і “Гуцуль
ський триптих” Мирослава Скорика, “Українське кап-
ричіо” для скрипки і “Concerto grosso“ для струнного 
оркестру Віталія Губаренка (солістка Богдана Півнен-
ко). На концерті симфонічного оркестру Чернівецької 
філармонії (29.10) була присутня вдова композитора 
Віталія Губаренка, доктор мистецтвознавства, про-
фесор Марина Черкашина-Губаренко, яка високо 
оцінила інтерпретацію Оксани Линів.

Секрет успіху і високі якісні результати інтер-
претації творів українських композиторів – особис-
та заслуга диригента, здатного посіяти і проростити 
емоційне зерно колосального енергетичного єднання 
музикантів всупереч організаційним проблемам, сте-
реотипам і інертності керівництва українських куль-
турних закладів. Оксану Линів не полишає і велика 
надія на майбутню співпрацю з львівськими оркес-
трами, зокрема з Львівською національною оперою, 
яка очевидно вимагає кардинальних змін у політиці 
репертуару і персоналій театру. Диригентка працює 
над партитурою опери Лятошинського “Золотий об-
руч”, проте з жалем констатує, що реальніше здійс-
нити цей проєкт на Заході, ніж в Україні.

Перше ніж повернутися до баварських оперних 
вистав Оксани Линів 2015 р., варто згадати про її 
блискучий успіх із зіркою світової оперної сцени 
Крістіною Ополайс і Празьким філармонійним ор-
кестром. У програмі прозвучали перлини оперного 
репертуару – арія Дездемони з “Отелло” Дж. Верді, 
арія Маргарити з опери А. Бойто “Мефістофель”, арія 
Манон з “Манон Леско” і арія Чо-Чо-Сан з “Мадам 
Баттерфляй” Дж. Пуччіні та симфонічні інтермецо 
з “Сільської чести” П. Масканьї й “Мадам Баттер-
фляй” Дж. Пуччіні. Співачка, яка часто виступає на 
сценах Баварської і Віденської опер, театрів La Scala, 
Metropolitan Opera, лондонської Royal Opera House 
Covent Garden, працює з диригентами Деніелем Ба-
ренбоймом, Антоніо Паппано, Деніелем Гардінгом, 
Андрісом Нельсонсом, Фабіо Луїзі, Кирилом Пет-

ренком і Казуши Оно, емоційно висловилася про 
співпрацю з Оксаною Линів як про найщасливіші 
моменти життя. 

У сезонних виставах Баварської державної опери 
2015 р. у виконанні Оксани Линів відбулися прем’єри 
опер, інсценовані титулованими й молодими теат-
ральними режисерами Андреасом Вайріхом, Бар-
барою Висоцькою, Гюнтером Кремером, культовим 
німецьким кінорежисером Макусом Розенмюллером. 
Баварська державна опера відзначила Оксану Линів 
почесним званням лавреата фестивалю 2015 р. поряд 
з режисером Андреасом Вайріхом і найвідомішою 
вагнерівською співачкою Вальтрауд Майєр. 

У переліку вистав, які диригувала Оксана Линів 
протягом 2015 р. (“Травіата” Джузеппе Верді, “Лю-
чія ді Ламмермур” Гаетано Доніцетті, “Граф Орі” 
Джоакіно Россіні, “Мірандоліна” Богуслава Мартіну, 
“Сельма Жескова, або Та, що танцює у темряві” Поля 
Рудерса) вражає стильова неосяжність: від перлин 
белькантового репертуару до творчости маловідомого 
сучасного данського композитора. До цього необ-
хідно додати, що паралельно зі своїми спектаклями 
Оксана Линів постійно асистувала Кирилові Петрен-
ку у прем’єрних поставах В. А. Ціммермана “Солда-
ти”, А. Берга “Лулу”, а також у репертуарних операх 
“Аріядна на Наксосі” Р. Штрауса, “Тоска” Дж. Пуч-
чіні і в тетралогії “Кільце Нібелунга” Р. Вагнера. 

Увагу в цьому переліку привертає навіть не так 
колосальний обсяг роботи, як вміння впоратися під 
час репетиційних буднів з такими стильовими по-
люсами як Моцарт і Блахер, Ваґнер і Ціммерманн, 
Россіні, Доніцетті і Берг, Верді і Рудерс, Чайковський 
і Бріттен. На питання, як її свідомість реагує на мит-
тєві слухові перемикання, Оксана Линів відповіла: 
“Загальний звуковий образ того чи іншого компози-
тора виникає в уяві відразу, потім у процесі роботи з 
оркестром відкриваються раптом якісь нові нюанси. 
Перемикання – це не проблема. Навпаки, завдяки 
ним я гостріше реагую на звучання оркестру і шлі-
фую власну концепцію партитури. Наприклад, коли 
після “Кільця Нібелунга” я працюю з партитурою 
“Лулу”, то помічаю, що Берг має багато спільного з 
драматургічними принципами Вагнера. При цьому 
дуже цікаво споглядати, що він не сприймає, а що, 
навпаки, розвиває, загострює і кристалізує його влас-
ний композиторський стиль”.

Інтерпретації Оксани Линів вирізняє неординар-
ність драматургічних, тембрових, оркестрово-полі-
фонічних ефектів, граничні контрасти драматизму і 
медитації, чуттєвої лірики і занурення у психологію 
підсвідомого. Її метод ґрунтовної роботи з парти-
турою, звукове подавання деталей нотного тексту 
виходить далеко за межі інтелектуального охоплен-
ня художньої цілісности. В різних інтерв’ю Оксана 



71

Аделіна ЄфімÉнко

Линів часто згадує про генетичний код української 
ментальности, який, вочевидь і є розгадкою її коло-
сального енергетичного впливу на українських і за-
хідноевропейських музикантів. Інтуїтивно присутній 
у свідомості, він живить чуття духовного зв’язку з 
рідною землею. Науковці означують це явище по-
різному – вітальність, кордоцентризм, вітаїзм, візіо-
нерізм. Можливо, саме тому постать Лятошинського 
резонує зі світом особистости Оксани Линів, тримає 
її міцним корінням в українському ментальному про-
сторі. 

Професійний досвід та інтуїція митця підказують 
диригентці, що вухо і раціо-свідомість европейців 
може вразити висока майстерність симфоніста, навіть 
не стильова унікальність українського майстра, яка 
черпає з джерел австро-німецького пізнього роман-
тизму і східноевропейського символізму, а екзистен-
ційне розщеплення і, водночас, екстатична спрага 
збереження “національного надсвідомого”. Інтона-
ційне відображення цього ментального комплексу 
потребує підвищеної експресивности інтонування 
на межі відомого і латентного, архаїчного і транс-
формованого.

Надалі тривають актуальні проєкти, плануються 
нові, серед яких уже триває серія вистав балету 
П. Чайковського “Лускунчик” в Королівській опері 
Стокгольму, куди Оксану Линів запрошено гостьовим 
диригентом (грудень 2015/січень 2016). З Київською 
Камератою Оксана Линів планує симфонічні діяло-
ги Німеччина-Україна: поряд з творами “Зігфрід 
Ідилія” Р. Вагнера і “Просвітлена ніч” А. Шенбер-
га мають звучати “Скрипковий концерт” Косенка і 
“Благовіщення” Ю. Ланюка. 29 вересня 2016 р. Ок-
сана Линів диригує концертом у Києві, присвяченим 
75-річчю трагедіїї Бабиного Яру. Проєкт спонсо-
рує Ukrainian Jewish Encounter (Канада). В концерті 
прозвучать твори “Kol Nidrei” для соло віолончелі з 
оркестром Макса Бруха, “Kaddysh-Requiem” Євгена 
Станковича, “Німецький реквієм” Йоганнеса Брамса. 
Ідею концерту-реквієму в Україні ініціював знамени-
тий співак українського походження Павло Гунька, 
автор визначного культурного проєкту Ukrainian Art 
Song. Метою проєкту є створення Антології україн
ських мистецьких пісень (СD 1000+). Вже записані 
пісні і романси М. Лисенка, К. Стеценка, Я. Степово-
го, в роботі – 3-томне видання, присвячене вокальній 
ліриці галицьких композиторів, заплановані записи 
творів Лятошинського і Мейтуса.

У недалекому майбутньому Оксана Линів ініціює 
різні концертні програми з Мюнхенським камерним 
оркестром Олександра Лібрайха і гастрольного тур-
не з творами українських композиторів, зокрема, 
“Слов’янським концертом” для фортепіяно з оркес-
тром Б. Лятошинського у виконанні маловідомої 

в Україні української піяністки Катерини Титової, 
лавреата 21-го міжнародного конкурсу, серед яких 
Annual Piano Competition in Memory of S. Prokofjev in 
Donezk/Ucraine, Arcangelo Speranzapianocompetition 
in Taranto /Italy, International Piano Competition 
Spanish Composers in Madrid/Spain, Leeds International 
Pianoforte Competition in Leeds/United Kingtom 
Semifinale, International Anton G. Rubinstein Piano 
Competition in Dresden /Germany. 

У Баварській опері Оксана Линів на початку 
2016 р. розпочне роботу над новими поставами “Ле-
тючої миші” Йогана Штрауса (режисер Андреас 
Вайріх), “Альберта Херінга” Бенджаміна Бріттена 
(режисер Роберт Алфольді). Прозвучить у першому 
виконанні опера “Південний полюс” сучасного чесь-
кого композитора Мирослава Срнка. У червні-липні 
наступного року О. Линів стане першим інтерпрета-
тором нової сучасної опери Хауке Берхайде “Спогля-
дання муру” (Hauke Berheide “Mauerschau”, лібретист 
і режисер Емі Штебінс) за мотивами трагедії німець-
кого драматурга Генріха фон Кляйста “Пентесілея”. 
Опера пишеться на замовлення Баварської державної 
опери для літнього мюнхенського фестивалю.

На Батьківщині Оксана Линів мріє створити мо-
цартівський фестиваль, завданням якого стане ви-
конання музики трьох поколінь династії Моцартів, 
а насамперед Франца Ксавера Вольфґанґа, життя і 
творчість якого безпосередньо пов’язані зі Львовом. 

Не буде перебільшенням констатувати, що Оксана 
Линів утвердилася в українському і західноевропей-
ському музичному просторі як знакова особистість. 
Диригентка самовіддано працює над створенням 
унікального культурного іміджу України в Европі, 
репрезентує високий професіоналізм українського 
мистецтва, разом з тим, надихає европейців глибше 
вслухатися, почути і оцінити національну ідентич-
ність і глибину власних традицій. У професії ди-
ригента випадковість грає незначну роль. Блиска-
вична диригентська кар’єра Оксани Линів на сцені 
Баварської державної опери дедалі яскравіше усві-
домлюється як щаслива і абсолютна закономірність. 
Так сталося у творчій біографії Оксани Линів – мит-
ця покликала доля роками ростити дерево сучасної 
виконавської традиції, коріння ментального зв’язку 
з рідним краєм продовжувати в інтенціях власного 
професійного гештальту, розгалужувати і переплітати 
гілки европейської і вітчизняної музичних традицій, 
отримувати радість розквіту творчости у нових му-
зичних інтерпритаціях – та ділитися зі слухачами 
плодами успіху.



72

Участь у міжнародних наукових конференціях, 
перебування на наукових стипендіях за кордоном 
українському театрознавцеві дає ще один важливий 
“бонус” – можливість дивитись вистави чинного ре-
пертуару. Тривале занурення чи випадковий кілька-
денний стрибок у мистецьку реальність по той бік 
еврокордону – і ти відчуваєш дихання іншого світу, з 
проблемами і діялогами іншого, ніж у нас, характеру. 
Проте у практично неохопному розмаїтті творчих 
практик та почерків відомих/незнаних мистецьких 
індивідуальностей, серед тотальної гри, постмодер-
них забав, комерції чи муміфікованих естетичних 
монстрів щось раптом забирає тебе повністю, до 
останку. Звісно, це миті, коли у відносно благопо-
лучному – принаймні мирному – просторі забезпе-
чений майже усім театр раптом сигналізує про свою 
здатність відчувати, бачити, переживати не лише 
власні болі. І ти, з волі випадку опинившись у залі 
серед виразно безтурботнішої авдиторії, несподівано 
викриваєш себе з головою – сильнішим, ніж у всіх, 
хто поруч, серцебиттям, скам’янілою спиною, пере-
сохлим горлом і хустинкою біля очей. “Це – театр 
не твоєї Батьківщини”, – запевняєш сама себе. Але 
тут теж говорять про війну. Власне, такі моменти, 

Вікторія Янівська

Про війну, біль 
і ціну майбутнього…

(Сезон 2015/2016 рр. на польській та литовській
 сценах. Нотатки з приводу)

Бартош Бєлєня – Гамлет у виставі 
“Гамлет” В. Шекспіра. Режисер – 
Кшиштоф Ґарбачевський, драма-
тург –Марцін Цєцко, сценограф – 
Александра Васільковська. 
Національний Старий Театр 
(Краків, Польща), 2015 р.

такі вистави, побачені упродовж минулого сезону 
2015–2016 рр., не дають спокою, залишають по собі 
рубці вражень – бо портретують наш час дивовижно 
точно і чесно. 

“Гамлет” В. Шекспіра вийшов до глядачів у На-
ціональному Старому Театрі (Краків) 24 червня 2015 
року. Молодий режисер Кшиштоф Ґарбачевський, 
драматург Марцін Цєцко і сценограф Александра 



73

Васільковська пропонують авторську візію сучасного 
світу і людини в ньому. Це – не зовсім шекспірівський 
спектакль. Тобто зовсім нешекспірівський. Він стоїть 
на екзистенційному перехресті остаточного краху 
раціонального, тріюмфу ірраціонального, торжества 
біологічного і войовничого наступу механістичного. 
Окрім фрагментів тексту Великого Барда тут звучать 
ще й уривки праці про “Гамлета” С. Виспянського, 
тексти самого М. Цєцка, врешті, уривки з “Гамлета-
Машини” Г. Мюллера. Діють три Гамлети – різні за 
віком, ставленням до життя і ступенем зрілости (Мар-
тош Бєлєня, Кшиштоф Зажецький, Роман Ганчарик). 
Очевидно, не йдеться про хрестоматійну історію 
принца данського – адже всі історії давно втратили 
сенс, а їхні герої – владу над ними і над собою. Тому 
можлива не лінійна оповідь, а лише зміна ракурсів, 
інтерпретацій, “мов опису” своєрідних культурних 
архетипів, якими вже давно стали герої та ситуації 
Шекспірової трагедії. І якщо знамениті висловлю-
вання модерніста С. Виспянського про Гамлета дають 
постановникам підстави для зігрітої теплим гумором 
дотепної гри з власною національною театральною 
історією (виникає постать Гелени Моджеєвської, зна-
ної польської актриси модерної доби, всесвітньові-
домої виконавиці жіночих трагедійних ролей шек-
спірівського репертуару; з фоє театру, від погруддя 
Конрада Свінарського, транслюється спіч “самого” 
Конрада Свінарського, славетного режисера ХХ ст., 

якому несподівана смерть не дозволила втілити за-
дум усього життя – постановку “Гамлета”), то тексти 
Г. Мюллера концептуально визначають трагедійне 
річище вистави. Словами Мюллерового персонажа 
Гамлет-Ганчарик у фіналі стверджує своє бажання 
перестати бути героєм, людиною – аби залишитися 
машиною, без болю, відчуттів, емоцій. 

Зрештою, це фінальне, сповнене відчаю та при-
речености вербальне послання проявлене у просторі 
вже від початку вистави. Адже тут усе – включно 
з людиною – розібрано на деталі, частини, органи. 
Бутафорські кисті рук прокреслюють лінію рампи, а 
потім кружляють у центрі сцени на диску-подіюмі; 
з велетенського, натуралістично виконаного серця у 
лівій кулісі спадають до підлоги довжелезні прозорі 
артерії-трубки. І око, і вухо гігантських розмірів, і 
велетенське дзеркало, що нависає над центром сце-
ни – операційне? побільшувальне? сонце? місяць? – 
усе говорить про кінець усіх без винятку складних 
систем, зредукованих тепер до окремо взятих органів, 
елементів, деталей, довільно розташованих у “кунст
камері сьогодення”. Складна система дзеркал та ві-
деопроєкцій, що транслюють на центральне дзерка-
ло-екран акторські епізоди в жанрі “реаліті-шоу”: 
то з фоє, то з-під планшету сцени, то – з вулиці без-
посередньо під театром – дозволяє розімкнути межі 
театрального простору до безкінечности й увібрати 
в себе увесь світ. Або стати світом. Саме це насам-

Сцена з вистави “Гамлет” В. Шекспіра. Режисер – Кшиштоф Ґарбачевський, драматург – Марцін Цєцко, 
сценограф – Александра Васільковська. Національний Старий Театр (Краків, Польща), 2015 р.

Майя ІЛЮКМайя ІЛЮКМайя ІЛЮК



74

перед і відкрило можливість критикам назвати цього 
“Гамлета” тотальним. 

Цей “Гамлет” “тотальний” ще й тому, що тор-
кається тотальних проблем людства. Одна з них – 
війна. Під кінець першої дії величезне серце раптом 
починає скорочуватись, помпуючи червону рідину 
трубками-артеріями назовні. Несподівано ця “кров” 
починає фонтанувати на планшеті сцени у кількох 
місцях, посеред спершу непомітних, безколірних 
пласких конструкцій-піддонів, розташованих ближче 
до авансцени. Відеокамера з-під колосників “бере” 
крупним планом запливаючі “кров’ю” резервуари 
і транслює картину на дзеркало-диск, що перпен-
дикулярно застигає на цей момент у глибині сцени. 
Зачарований цим натуралістично-магічним режи-
серсько-сценографічним прийомом, ти спостерігаєш, 
як червона рідина виповнює одну за одною ємності – і 
в цих обрисах раптом впізнаєш… політичну мапу Ев-
ропи: вже кривавлять Франція, Італія, Іспанія. А далі 

… ризикуєш просто задихнутись від шоку: фонтан 
кривавої рідини невблаганно заливає до болю знайо-
мий контур на сході: територію України з Кримом, 
Донеччиною, Луганщиною. Тут, на краківській сцені, 
Україна кровить разом з усім світом. Тим, хто поруч 
зі мною, невтямки, наскільки реальним є цей потік 
крові на моїй Батьківщині (хай ніколи не доведеться 
їм цього зазнати). Це – миті, коли театр влучає у саме 
твоє серце, в осердя невигойної травми. Лікуючи? Ні! 
Попереджаючи? Так. Звинувачуючи? Ні! Співчуваю-
чи? Так. Як високо зором треба було піднятися авто-
рам вистави – аби з космічної висоти побачити потоки 
крові, що течуть Европою і сказати про це у своєму 
“Гамлеті”. Поставлена понад рік тому, вистава – на 
жаль, на жаль! – продовжує промовляти до глядача 
кожною новою втратою на континенті – мирною та 
воєнною. Тож він справді – тотальний, цей “Гамлет”, 
в якому немолодий і втомлений життям принц дан
ський відмовляється бути людиною – аби не відчува-
ти, не бачити, не знати цього тотального болю. 

Традиційно не лише світова, а й національ-
на класика дають польським театральним митцям 
можливість говорити про сьогодення. Травматичний 
досвід покоління польських бунтарів 1830-х років, 
втілений у “Не-божественній комедії” З. Красінського 
для знаного тандему П. Демірський-М. Штемпка став 
поштовхом до розмови про кризу сучасного польсь-
кого суспільства (Камерна сцена Національного Ста-
рого Театру у Кракові, прем’єра 20 грудня 2014 року, 
сценографія і костюми Міхала Корчовца, музика Яна 
Сусьвілла). Звернена до наболілих проблем країни, ця 
авторська версія класичного твору скерована насам-
перед до тих, хто живе в колі цих проблем і є їхньою 

Сцени з вистави “Не-божественна комедія. Все розкажу Богові!” П. Демірського за 
З. Красінським. Режисер – М. Штемпка, сценографія і костюми Міхала Корчовца. 
Камерна сцена Національного Старого Театру у Кракові, 2014 р. 



75

часткою – жива реакція зали слугує доказом точнос-
ти сценічних критичних спостережень та діягнозів. 
Але вистава, що досліджує природу агресії у всіх 
її проявах, як і загрози, спровоковані механізмами 
деградації сучасного суспільства “споживання”, має 
симптоматичні фреймові конструкції. У пролозі спек-
таклю актори виголошують перелік найкривавіших 
війн та терактів минулого й теперішнього століть. 
Саме з цього виростає вистава: запропоновані обста-
вини першої сцени до зойку впізнавано моделюють 
передвоєнний стан світу “за п’ять хвилин до…”: ти-
хий плин буденности, розлите у просторі передчут-
тя біди й боягузливо-відчайдушна віра героїв у те, 
що все минеться – а надто, якщо ти спакуєш валізи і 
вирушиш кудись. “Нічого лихого не може статись!” 
– ми однаково безпечні й однаково беззахисні напере-
додні 1914, 1939, 2001 чи 2014 року. Це відчут-
тя безпомічности, сліпоти й глухоти людини 
перед обличчям катаклізму, що насувається, є 
відправною точкою спектаклю. Однією з на-
скрізних звучить тема руйнації світу: падають 
стіни, прориваються паперові перегородки, а 
дівчинка-гід біля ксероксної машини множить 
перепустки до Аушвіцу. Ці квитки в минуле – в 
пам’ять, котра насправді ніколи нікого не вчить 
– для польського суспільства упродовж кількох 
останніх років майже нерозривно пов’язані з 
темою антисемітизму. Присутня вона і в цій 
виставі: карусель, що кружляє в глибині сце-
ни, є візуалізованим образом відомого вірша 
Чеслава Мілоша, написаного одразу по війні. В 
ньому йшлося про карусель біля Варшавського 
гетто, про розваги мешканців міста біля стіни, 
за якою 1943 року гинули повсталі євреї. Цей 
етичний імператив провини і співчуття долі 
Іншого для творців вистави є одним із найваж-
ливіших, таким, що може протистояти деструкції й 
хаосу. Але жорстоко й невблаганно хаос у виставі 
таки перемагає історію, культуру, людину, світ – мит-
ці прагнуть говорити правду чесно й відверто, не 
боячись реакції глядача. Із значно більшою силою, 
ніж патос утвердження, вони працюють над деконс-
трукцією національних польських мітів. Персона-
жі тут мають подвійну ідентифікацію – наприклад 
“Дівчина/Меланхолія” (Дорота Помикала), “Вовк з 
Волл Стріт/Ротшильд” (Шимон Чацький), “Панкра-
цій/Диявол” (Міхал Майніч), “Аушвіц тур/Страхи 
графа Генрика” (Малгожата Завадзька), “Орцьо/Що-
денні ранкові страхи” (Юліуш Хшонстовський). Под-
війне маркування тут – діягноз божевілля соціюму. 
Простір, що вміщає цих дивних героїв, симультанно 
складено з різних часопросторів: аристократичного 
міні-салону, таборової вежі, психотерапевтичного 
кабінету, вже згаданої каруселі, туристичної агенції. 

А всі разом вони творять єдине місце дії – підземелля 
під корінням велетенських стовбурів дерев, що вга-
дуються у височині. Це – підземелля національних 
мітів, підвалини сучасних страхів та нескінченної 
ностальгії. Врешті в руках однієї з героїнь з’вляється 
готова до вибуху граната, і все завмирає за мить до… 
Завершивши смислове коло, вистава закінчується 
– наче урок на повторення – тим самим переліком 
воєн і терактів ХХ–ХХІ століть… Власне, сама наз-
ва п’єси/вистави цитує останню фразу смертельно 
пораненого трилітнього сирійського хлопчика, що 
обійшла сторінки світової преси у березні 2014 року: 
“Все розкажу Богові!”. 

Російська агресія покликала одного з найімениті-
ших европейських режисерів – Еймунтуса Някрошю-
са – до прочитання “Бориса Годунова” А. Пушкіна 

(Національний драматичний театр Литви, Вільнюс, 
прем’єра 22 травня 2014 року, сценограф – Маріюс 
Някрошюс. Припускаю – виразно поменшена, навіть 
збіднена семіотична густина вистави пов’язана саме 
із матеріялом та колом порушуваних у виставі про-
блем. Мова режиссера тут – впізнавано лаконічна й 
сувора. Хрестоматійний твір – і, думаю, не лише для 
авторки цих рядків – у прочитанні литовця виявив 
свої несподівані геополітичні акценти. Російсько-
центрична картина світу, стійко асоційована і з “тру-
бадуром імперії” А. Пушкіним (Е. Томпсон), з його 
твором, з історією “смути на Русі”, тут поступилась 
місцем іншій перспективі відчитання. І виявилось, 

Сцена з вистави “Не-божественна комедія. Все розкажу Бо-
гові!” П. Демірського за З. Красінським. Режисер – М. Штемп-
ка, сценографія і костюми Міхала Корчовца. Камерна сцена 
Національного Старого Театру у Кракові, 2014 р. 

Вікторія ЯНІВСЬКА



що в “Годунові” йдеться і про Литву, і про Польщу, і 
навіть про Україну. І що не було – і не буде? – Росій-
ської імперії без тих територій, що слугували для 
неї об’єктом агресії, так і джерелом страхів. Неод-
норазово – майже іронічним режисерським лейтмо-
тивом – підкреслено у виставі фрази про загрози із 
Заходу, що так бентежать царя й царедворців. Для 
режисера вкрай важливою виявилася актуалізація 
усього історичного простору дії – адже завдяки цьо-
му увиразнюється імперська сутність Росії від її ран
ньодержавних часів. 

Вистава якнайменше є оповіддю про головного 
персонажа, Бориса (Сильвіус Трипуліс). Він, як і його 
боярське оточення, і “чернь” – до певної міри функції, 
сегменти ширшого поля під назвою Росія, що й ви
значає їхню поведінку, характери, вчинки, стосунки. 
А поле це – не так широке, як порожнє, болотисте, 
глухе; і його береги між задником та рампою промо-
висті: вдалині – впізнаваний контур хмарочоса МГУ, 
посередині сцени – стіна кремлівського мавзолею, 
на передньому плані – металеві леза для очищення 
черевиків від бруду. Цей останній знак – із побуто-
вої лексики не так Сходу, як Заходу, але тим пере-
конливішою є його семантика – вийти за межу того, 
окресленого сценічним майданчиком, “болотного 
простору”, сюди, до нас, можна лише, очистившись 
від бруду російського середньовіччя. Зрештою, ніхто 
у виставі цього й не робить. Герої радше прагнуть під-
нятися вгору – вузенька зубчаста кладка впізнаваної 

стіни кремлівського меморіялу підноситься угору і 
розчиняється у перспективній недосяжності. Саме 
у черговій спробі видертись нею – десь на третині 
висоти – зірветься і покотиться вниз Борис, і після 
цього почне: “Достиг я высшей власти…”. Мовчазний 
натовп у дерев’яних валянках-кайданах розсядеться 
на передньому плані сцени трапезувати за барвис-
тою клейонкою-самобранкою. Та замість цього довго 
ловитиме настирливу муху, врешті запроторивши її 
у сірникову коробку. Правда, перед тим їй відірвуть 
крила. Але що там муха, муха – не ангел. Та й його 
спіткає подібна доля: натовп витягне його на сцену і 
почне общипувати, мов ту курку. Серед усієї сірости, 
бідности та виразно зеківської поведінкової лексики 
(бояри розмовляють, палячи цигарки і сидячи “на 
корточках”), гіпотетичне місце ангела, хай і з общи-
паними крилами, може посісти тільки один персонаж 
– Юродивий. Він єдиний – у білому. Як блазень, він 
слугує своєму владареві – але так віддраює шваброю 
підлогу, що Борис розпочинає черговий свій монолог 
виразно ковзаючись та ледь не падаючи посеред спічу. 
Він, Юродивий, усідається на царському троні (ніжки 
якого по коліна “в крові”) і засинає, але прокидається 
від запалених між пальцями ніг “каганців” – ще один 
знак того, що це – територія “зони”. Зони тотального 
варварства, брехні, інтриг, агресії. “По горизонталі” 
тут – тюрма. По вертикалі – простір між невинно 
убієнним царевичем (його постать єдина здіймається 
кремлівськими сходами угору, розчиняючись у небі) 

Сцена з вистави“Борис Годунов” А. Пушкіна. 
Режисер – Еймунтус Някрошюс, сценограф – 
Маріюс Някрошюс. Національний драматичний 
театр Литви (Вільнюс), 2014 р.

76



77

та Юродивим, що в певний момент розпростає кри-
ла своєї білої роби, творячи знак розп’яття. Народ 
вийде у фіналі теж – зодягнений у біле. Тільки чи це 
переодягання робить його душу чистою? Режисер не 
відповідає на це питання. Просто констатує реаль-
ність. Утікаючи саме від неї, російські журналісти 
під час фестивальних прес-конференцій наполегливо 
запитували у режисера: “Пане Еймунтасе! Адже Ви 
зробили виставу про минуле?” Някрошюс іронічно-
дипломатично мовчав… 

Неподалік від Національного драматичного у 
Вільнюсі – Національна опера, де в лютому 2014 р. 
побачила світло рампи одна з резонансних прем’єр – 
опера “Корнет” за поезією Р. М. Рільке. Провідний 
сучасний литовський композитор Онуте Нарбутайте  
звернулась до теми війни, обравши один із ранніх 
творів Р. М. Рільке “Мотив життя і смерти корнета 
Крістофа Рільке”, на підставі якого створила лібрето. 
Людина на війні, кохання на війні, завтрашній день, що 
ніколи не настане, війна як кінець долі не лише героя, 
а й цивілізації – про це вистава О. Нарбутайте. 

Притаманна згаданим вище виставам “тотальність” 
болю присутня і в цій роботі. Адже разом з корнетом, 
що йде на Першу світову війну (тенор Томас 
Павіліоніс), в окопи вирушають і його аристократична 
душа (артист балету Кіпрас Хлебінскас), і вся висока 
европейська культура, в котрій його виховано, носієм 
якої він є. Саме тому тут звучать цитати з Ґете, 
Кокошки, Бодлера та ін. – рідними мовами авторів, 
створюючи мовний полілог литовської, німецької, 
французької, італійської. Сама ж історія европейської 
культури тут наче виструнчується в наскрізній часовій 
ході, постаючи своєрідним музично-візуальним 
“каталогом” індивідуальних захоплень героя: тут і 
доба бароко, і романтизм, і модерн. Ніч напередодні 
битви, коли у свідомості юного вояка пропливають 
картини власного дитинства (хор хлопчиків у 
матроських костюмчиках), юності (Дівчина – Йовіта 

Майя ІЛЮК

Сильвіус Трипуліс – Борис у виставі“Борис 
Годунов” А. Пушкіна. Режисер – Еймунтус 
Някрошюс, сценограф – Маріюс Някрошюс. 
Національний драматичний театр Литви 
(Вільнюс), 2014 р.
Світлина Дмитра Матвеєва з сайту театру.

Вашкевічуте), родинних та товариських зустрічей – ця 
онірична структура напівсну-напівмарення дозволяє 
композитору творити захопливий колаж з музично-
візуальних образів (сценографія Меділе Шяулітуте, 
художник з костюмів Юозас Статкявичус), сув’язь 
тривожно-ностальгійних станів, розкритих через 
атональність, речитативність, часті мелодичні та 
гармонічні зсуви в музиці. Як у житті, в цій нелінійній 
оповіді поруч протилежності: тихе зоряне нічне 
небо напередодні битви – і шал коней, що мчать на 
екрані, з кожною музичною фразою помножуються 
їхні ряди. У кульмінаційній сцені людський голос 
зникає: танцюрист виконує стрімкі фуете Смерти, 
за його спиною – відеопроєкція з горою людських 
черепів, викладених у піраміди. Та найпростішим – і 
тому, мабуть, найсильнішим знаком смерти культури 
– слугує рояль з піяністкою, що на окремому подіюмі 
час-до-часу проїжджає в глибині сцени. У фіналі із 
усього багатства музики залишається лише монотонне 
повторення однієї ноти: рояль і піаністка востаннє 
проїжджають сценою – у безвість. Цим і завершується 
опера. Згортання життя, згортання звуку, згортання 
культури – діягноз усім війнам і засторога людству, 
що їх “проповідує” вистава, така багата на візуальну 
й музичну сучасну мову. 

“Медіа Медея” за текстом сучасної поетеси 
Мажени Садохи у режисурі Марціна Лібери в 
Польському театрі (Вроцлав, прапрем’єра 3 жовтня 
2015 р.), досліджує жінку в сучасному світі. Не 
знімаючи з героїні провини за вбивство дітей (у 
виставі ця сцена виникає на початку та у фіналі як 

Вікторія ЯНІВСЬКА



78

репортажна зйомка: Медея обливає бензином джип, 
в якому сидять діти, він спалахує і згорає у нас на 
очах), театр аналізує стан суспільства, в якому 
живе Медея, і робить спробу пояснити її вчинок. 
Медей тут – як і Гамлетів у згадуваній на початку 
статті краківській виставі – кілька. Одна – лірична 
героїня. Друга – палка коханка і вагітна жінка. Третя 
– втомлена життям зріла особа. Історія їхнього 
життя – низка зрад: з боку чоловіків, суспільства, 
часу. Палкий коханець одразу втрачає інтерес до 
сексапільної юнки, довідавшись про її вагітність. 
Чоловік зраджує її своєю байдужістю, нерозумінням, 
постійним намаганням знайти “шляхи для втечі”. Між 
зрілими Медеєю та Язоном не залишається нічого 
спільного взагалі: лише пустка, порожнеча, крихка 
оболонка минулого. Та не Язон винен у тому, що усі 
три Медеї йдуть убивати дітей. Каністра з бензином 
– їхній протест проти антилюдяного світу, де Медея 
є лише біженкою в сучасній Европі. Біженкою, 
що мусить з дитям ховатись у трюмі нелегального 
корабля (з жахом оповідає Медея про тіла дітей, що 
лежать на узбережжі Середземного моря). Біженкою, 
що у тісняві й мороці нелегальних фургонів мусить 
вмирати разом зі своїми дітьми від задухи й спеки. 
Недарма очікування та народження первістка 
сповнене для молодої Медеї неясних тривог: “Якби 
мала сина, то боялась би, що буде війна/ Якби мала 
дочку, боялась би, що війна буде довгою”. Та світ 
такий – констатує вистава – що сьогодні в ньому бути 
жінкою означає бути й Медеєю, бо кожна з нас у залі 

Сцени з опери “Корнет” О. Нарбутайте за поезією 
Р. М. Рільке. Сценографія – Меділе Шяулітуте, 
костюми – Юозас Статкявичус.
Національна опера (Литва, Вільнюс), 2014 р.

78



79

може гостро відчути моменти ідентифікації з тією чи 
іншою героїнею. Хочеться говорити про тотальність 
– тепер уже Медеї. Театр з цього приводу попереджає 
глядачів: “Це казка про те, як убивають з любови. Про 
розчарованих принцес і принців-утікачів. Це казка 
про те, що розчарування об’єктом кохання розламує 
світ навпіл і приводить до жертв. А що, – запитують 
творці вистави, – коли це не казка, а лише початок 
революції? А що, коли за вікном гине світ?”. 

Світ у цій виставі справді гине. Один з персонажів, 
вбраний у спортивну шапку й брюки, одне за одним 
тягне по діягоналі сцени тіла на імпровізованих 
ношах. Він кидає мерців у диван як у яму – а вони 
з протилежного боку виходять і, перейшовши за 
кулісами, знову опиняються “мертвими” на ношах, 
що їх тягне чоловік. Цей “колообіг тіл в природі” 
триває хвилин п’ять – поки Медея виголошує свій 
черговий монолог про неможливість жити. І бере до 
рук каністру. Як і Гамлет Ґарбачевського-Цєцка, вона 
відмовляється від свого призначення бути людиною, 
жінкою, матір’ю. Бо світ перестав бути світом любо-
ви. І це унеможливлює його майбутнє. 

Очевидно, вистав зі страшним діягнозом сього-
денню в рази більше. Це – лише невелика частка, яку 
вдалось побачити і пережити. Але непотрібно й не-
можливо, мабуть, бачити їх усі, аби зрозуміти – театр 
гостро й однозначно сигналізує про смертельно хво-
робливий стан світу, загрозу убивства культури, втра-
ти людського в людині. Ми справді дуже подібні до 
цих Гамлетів, Медей, Корнетів… Як хочеться почути 

в критичному багатоголоссі европейської сцени голос 
рідного, українського театру. Адже нам є що оповісти 
світові про війну, біль і ціну майбутнього… 

Сцени з вистави “Медіа Медея” М. Садохи. 
Режисер – Марцін Лібера. Польський театр (Вроцлав), 2015 р.

79

Вікторія ЯНІВСЬКА



80

У 2016 р. людство відзначає 400 років з дня смер-
ти Вільяма Шекспіра – геніяльного англійського дра-
матурга, чий вплив на розвиток світового театраль-
ного мистецтва і духовної культури в цілому важко 
переоцінити. Свого часу французький письменник 
Віктор Гюґо назвав його “богом театру”, а сучасний 
американський культуролог Гарольд Блум поставив 
у центр Західного літературного канону. Протягом 
тих століть, що віддаляють нас  від шквалу овацій, 
яким зустрічала публіка славнозвісного “Глобуса” 
прем’єри п’єс Великого Барда, йому було присвяче-
но стільки текстів, що нині загальна кількість їхніх 
сторінок уже в тисячі разів перевищує обсяг написа-
них ним творів. З легкої руки гострого на язик Бер-
нарда Шоу, якого, схоже, дуже непокоїла незгасаюча 
слава і популярність його видатного співвітчизника, в 

Наталія Торкут

Шекспірівські театральні 
фестивалі в Европі: 
історія і сучасність 

лексиконі англійської, а згодом й інших мов з’явилося 
слово “бардоманія” – тотальне захоплення постаттю 
Шекспіра та його творчістю. 

Поставити на сцені чи екранізувати п’єсу цього 
ренесансного майстра слова мріє чи не кожний сучас-
ний режисер, а успішно зіграна роль шекспірівського 
персонажа давно вже сприймається як найвищий про-
яв акторської майстерности. Тож цілком природно, 
що в театральному середовищі сформувалося і на-
було значного поширення таке явище, як шекспірів
ський фестивальний рух. Цього року він відзначає 
своє двохсотліття: саме 1816 р. у данському містечку 
Гельсингер солдати гарнізону замку Кронборг здій-
снили поставу “Гамлета”, присвятивши її 200-м ро-
ковинам смерти автора. Ця аматорська вистава дала 
поштовх цікавій і продуктивній традиції – відтоді 

Замок Кронборг (Данія).

Символ фестивалю – 
Золотий Йорик.

Шекспірівські студії



81

трагедію про принца данського у стінах Кронборга 
вояки грали щорічно. Згодом до участи в цьому заході 
почали долучатися інші аматорські трупи, а на по-
чатку ХХ століття фестиваль став професіональним. 
Він відбувається у знаковому місці – замок Кронборг, 
розташований у місті Гельсингер, вважається “замком  
Гамлета” – славнозвісним Ельсінором, де розігралися 
події найвідомішої трагедії всіх часів і народів. 

За 200 років свого існування цей театральний фес-
тиваль, що нині має назву “Шекспір у замку Гамлета”, 
набув величезної популярности. Учасниками його 
були всесвітньовідомі актори, як-то Лоуренс Олів’є, 
Джон Гілгуд, Річард Бертон, Кенетт Брана, Джуд Лоу 
та ін. Їхні портрети можна побачити у спеціяльній 
залі, що має назву “Hall of Fame” (з англійської – зал 
слави).

Фестиваль розпочинається щорічно у серпні й 
триває близько 20 днів. Обов’язковим його компо-
нентом є постави “Гамлета”, однак діяпазон п’єс, 
заявлених у програмі 2016-го, значно ширший. Гля-
дачі мали можливість побачити римську п’єсу “Юлій 
Цезар” у виконанні італійського експериментального 
театру “Socмetas Raffaello Sanzio”, “Двох веронців” 
у постановці британського театру “Глобус”, а також 
сценічну версію комедії “Міра за міру”, яку предста-

вили російські актори трупи Д. Доннеллана “Cheek 
By Jowl”. Гостям цього театрального форуму пропо-
нують відвідати також низку інших шекспіроцент-
ричних заходів. Це, зокрема, концерти ренесансної 
музики та музичні композиції за творами Шекспіра, 
демонстрація екранізацій його п’єс під відкритим 
небом, а також міні-фестиваль вистав театрів ляльок. 
Усі учасники фестивалю отримують нагороду –  ста-
туетку “Золотий Йорик” у вигляді позолоченого 
черепа. Цей символ-талісман оригінальним чином 
використовується у рекламній кампанії фестивалю: 
щороку він змінює свій імідж – то “вдягає” великі 
навушники, то “хизується” модними окулярами.

Цього ж, 2016 р., відзначає 25-річний ювілей ще 
один шекспірівський фестиваль, що проводиться у 
німецькому місті Нойс. Саме тут 1991 року було зве-
дено приміщення театру “Нойс-Глобус” – зменшена 
копія легендарного лондонського “Глобусу”. Зала 
цього театру є доволі малою, тож відвідувачі, які під 
час вистави знаходяться доволі близько до сцени, 
мають можливість не просто пасивно спостерігати 
за грою акторів, але й інтерактивно взаємодіяти з 
ними. 

Засновником фестивалю та його ідейним натхнен-
ником уже чверть століття є театральний режисер 

Наталія Торкут

Світлини відомих акторів, які зіграли Гамлета 
в рамках фестивалю в залі слави у замку Кронборг (Данія).

Світлина з Фестивалю лялькарських шекспірівських 
вистав у Кронборзі (Данія).



82

шекспірівські студії

Райнер Вірц – великий шанувальник Шекспіра і 
талановитий організатор, якому вдалося згуртувати 
навколо себе злагоджений гурт професіоналів.

Фестиваль у Нойсі відбувається щорічно і триває 
майже чотири тижні. Він має широку географію – ок-
рім німецьких труп до участи у заході організато-
ри неодмінно запрошують театри з країн Африки, 
Південної Америки, Азії, які незрідка пропонують 
свіжий погляд на шедеври Великого Барда. Так, 
приміром, минулого року театр “Cia Completa Mente 
Solta” із Ріо де Жанейро представив на сцені Нойс-
Глобуса вельми оригінальну виставу, що мала назву 
“Trans Shakespeare Formation – з нетрів у великий 
світ”. Режисер Марсіо Януаріо під час прес-конфе-
ренції зазначав: “У нашій виставі Гертруда репрезен-
тує Латинську Америку, Клавдій виступає символом 
корупції, що покриває наркотрафік, Гамлет старший 
– це наша країна, а принц Гамлет – це всі ми, що 

Глядацька зала театру 
“Нойс-Глобус”.

Театр “Нойс-Глобус”
в Лондоні (Великобританія).

прикидаємося божевільними для того, щоб викрити 
причини такої незмірної кількости жорстокости, зрад 
та смертей”.

Організатори фестивалю особливо дбають про 
створення святкової атмосфери. Цьому сприяє як про-
грама заходів, так і структура фестивальної локації, 
що включає не лише будівлю театру “Нойс Глобус”, 
але і зону відпочинку – так зване “Пивне подвір’я 
Шекспіра” (“(Shakes)-beer garden”), де по закінченні 
театральних вистав відбуваються веселі вечірки, що 
тривають усю ніч. Їхні учасники мають змогу не лише 
відпочити, але й обговорити режисерські підходи чи 
акторську гру.

Засновник фестивалю 
Райнер Вірц.



83

До програми фестивалю входять і шекспірівські 
музичні концерти. Так,  2014-го відбулася презента-
ція альбому бельгійської співачки, композиторки та 
піяністки Кароль Ванвельден – “Shakespeare in Jazz 
– Sonnet album”, до якого увійшли сміливі джазові ін-
терпретації Шекспірових сонетів у виконанні найкра-
щих бельгійських музикантів. Музичною складовою 
фестивалю 2015 р. стала програма “Шекспірівські 
любовні пісні”, а цього року – концерт під назвою 
“Шекспір у вар’єте”.

Наймасштабнішим з-поміж щорічних шекс-
пірівських фестивалів є театральний форум у Ґдансь-
ку (Польща). Хоча 2016 р. він не святкує жодного 
ювілею,  однак ювілейні практики зіграли в його 
історії визначальну роль. Саме з нагоди 450-річчя 
Шекспіра під час фестивалю 2014 р. в цьому поль-
ському містечку було відкрито Шекспірівський те-
атр. Цей шедевр модерної архітектури, створений за 
проєктом відомого італійського архітектора Ренато 
Ріцці, має декілька вражаючих особливостей. Його 
розсувний дах дозволяє перетворити будь-яку виставу 
на перформенс під відкритим небом. Багаторівнева 
глядацька зала забезпечує досконалу видимість та чу-
дову акустику, а сцена-трансформер може бути при-
стосована до декорацій будь-якого рівня складности. 
Прикметно, що цей театр зведено на тому місці, де 
колись розташовувалася так звана “Fencing School”, 
яка за часів Відродження була центром театрально-

го життя на теренах Польщі. За переказами, саме 
у “Fencing School” ставили свої вистави тогочасні 
англійські актори, які відвідували Ґданськ під час 
гастролей континентом.

Ґданський фестиваль – це не лише місце зуст-
річей театральних труп з різних країн світу, але й 
майданчик для змагань польських театрів. Щороку 
авторитетне конкурсне журі визначає найкращу поль-
ську поставу Великого Барда. Переможець отримує 
приз, який, як і символ фестивалю у Кронборзі, має 
назву “Золотий Йорик”.

У дні відкриття та закриття цього масштабного 
форуму відбувається також урочистий костюмований 
парад, в якому беруть участь не лише актори, але й 
мешканці та гості міста. Крім того, в рамках фести-
валю відбуваються засідання “Літньої шекспірівської 
академії”. Цей освітній проєкт включає також серію 
акторських майстер-класів, шекспірознавчі лекції, 
семінари та круглі столи, які проводять відомі актори, 
режисери, фахівці в галузі літератури й театру.

Ювілейним став нинішній рік для шекспірів
ського театрального фестивалю, що збирає охочих у 
румунському місті Крайова. Засновник (1994) – ре-
жисер і актор Еміль Борогіна. Саме завдяки його ен-

Шекспірівський театр 
у Гданську (Польща).

Нагорода “Золотий Йорик”, 
яка вручається найкращій польській 

поставі Шекспірової п’єси.

Наталія Торкут



84

шекспірівські студії

тузіязмові вже продовж двох десятиліть у невеликому 
містечку на півдні Румунії раз на два роки збираються 
провідні театральні колективи світу, які презенту-
ють власні постановки Шекспіра. Серед учасників 
фестивалю різних років – відомі британські театри 
“Глобус”, “Пропелер” та “Flute”, трупа литовського 
режисера Оскараса Коршуноваса, японський театр із 
міста Сайтама, китайський національний театр. 

Прикметною рисою цього фестивалю є поєд-
нання в його структурі трьох складових – власне 
театральної, шекспірознавчої та театрознавчої. Пер-
ша з них передбачає перегляд професійних та ама-
торських спектаклів, а також кінопокази відеоверсій 
шекспірівських постав. Наукова програма включає 
семінар Европейської асоціяції дослідників Шекспіра 
(ESRA) під керівництвом Ніколети Чінпоеш (Вус-
терський університет) та Еміля Сірбулеску (Універси-
тет м.Крайови). У рамках семінару створено наукову 
платформу для ефективної взаємодії молодих дослід-
ників творчости англійського драматурга з такими 
метрами шекспірознавства, як, приміром, почесний 
президент Шекспірівського Трасту Стенлі Веллс, ди-
ректор Шекспірівського інституту Майкл Добсон, го-
ловний редактор веб-ресурсу “BloggingShakespeare” 
Пол Едмондсон. Простір діялогу розширюється і 
за рахунок спілкування науковців із театральними 
критиками, режисерами та акторами, які постійно 
відвідують засідання семінару. 

Фестиваль у Крайові – справжнє свято для всіх, 
хто безпосередньо пов’язаний з театром. Насичена 

Емблема фестивалю 
у м. Крайова  (Румунія).

Засновник фестивалю у Кракові – 
Еміль Борогіна.

та розмаїта програма створює потужне енергетич-
не поле, в якому театральні критики мають змогу 
обмінюватися враженнями і судженнями про пере-
глянуті вистави, аналізувати режисерські підходи 
та акторські прочитання, полемізувати, визначаючи 
найкращі постави. Куратором театрознавчих заходів 
фестивалю виступає Ієн Герберт – почесний прези-
дент Міжнародної асоціяції театральних критиків, 
редактор авторитетного британського видання “The 
Stage” та директор і засновник журналу “Theatre 
Record”, що виходить вже протягом 35 років. Пан 
Герберт керує “Школою молодих критиків”, до ро-
боти якої останнім часом долучився і знаменитий 
критик кіно і театру Лоуренс Гюнтнер. 

Театральна програма фестивалю 2016 р. була до-
сить розмаїтою: до неї увійшли роботи як визнаних 
майстрів сцени (Томас Остермайєр, Юкіо Нінагава, 
Пітер Шнайдер, Ромео Кастелуччі), так і амбітних 
талановитих початківців (Келлі Хантер, Ірад Рубін
стайн, Ендрю Хілтон та ін.). Її абсолютним фаворитом 
став спектакль відомого японського режисера Юкіо 
Нінагави “Річард ІІ”. Досвідчений постановник дра-
матургії Великого Барда, добре знаний у світі завдяки 
експериментаторським версіям “Ромео і Джульєтти”, 
“Гамлета”, “Короля Ліра”, Нінагава представив на суд 
глядача абсолютно несподівану, сповнену напруги і 
драматизму інтерпретацію історичної хроніки. Історія 
“слабкого” короля Річарда ІІ, неспроможного подола-
ти бунт своїх фаворитів, перетворюється на сповнену 
глибокого трагізму розповідь про неможливість поєд-

Еміль Сірбулеску 



85

нання почуттів і обов’язку, на своєрідну філософську 
притчу про конфлікт між людськими стосунками та 
державною необхідністю. У виставі беруть участь 
актори старшого покоління театру “Saitama Gold 
Theatre” та молодь з театру “Saitama Next Theatre”. 
Більшість виконавців головних ролей рухаються на 
інвалідних візках. Дія насичена символікою, в тому 
числі й біблійною, та еротичною експресією танґо. 
Розкриваючи глибинний смислотворчий потенціял 
шекспірівської історичної хроніки, режисер проде-
монстрував, що для генія не існує “низького” чи “ви-
сокого” жанру. 

Шекспірівські фестивалі 2016-го переконали, що 
в наш час новаторство театральних постав не зводить-
ся лише до пошуків нових форм репрезентації дра-
матургії Великого англійця. Воно може реалізуватися 
і в перегляді стереотипних уявлень про її смислові 
акценти та аксіологічну семантику, і в розширенні 
інтерпретаційного потенціялу периферійних колізій 
чи мотивів. Творчий діялог сучасних митців з рене-
сансним генієм сприяє реактуалізації невичерпного 
ціннісного потенціялу Шекспірового слова.

Ніколетта Чінпоеш

Стенлі Веллс та Пол Едмондсон.

Наталія Торкут

Пам’ятник В. Шекспіру на центральній 
площі м. Крайова (Румунія).



86

Двадцять сьомого березня 2016 року, на Між-
народний день театру, у Львівському академіч-
ному театрі ім. Леся Курбаса відбулась прем’єра 
вистави “Зимова казка” В. Шекспіра. Міжна-
родний проєкт на кону курбасівців за підтрим-
ки Британської ради в Україні та у співпраці з 
Мистецькою майстернею “Драбина” було реалі-
зовано у рамках Всесвітньої програми вшанування 
творчого спадку Вільяма Шекспіра з нагоди 400-ї 
річниці від дня його смерти. Разом із режисером 
Євгеном Худзиком, котрий виборов право першого 
в Україні прочитання цього твору  у театральному 
конкурсі, проведеному Британською радою 2015 р., 
над виставою працювала Мінґлу Вонг (Китай), фі-
налістка престижної британської премії молодих 
сценографів Linbary Prise. (Переклад з англійської 
– Віктор Коптілов. Співоча палітра – Мирослава 
Рачинська. Хореографія – Нінель Зберя. Науковий 
консультант – Марія Габлевич).  

Сіль Утрати1

Майя Гарбузюк

Це вистава із присмаком солі на вустах. В акторів. 
І глядачів.  Звичайнісінької солі, марки “Екстра”, 
закупленої в супермаркеті у кількості 500 кг. Вона 
сиплеться з-під купола, встеляє сцену, її передають 
як дружнє рукостискання, нею пишуть і креслять 
магічні кола, врешті, дихають, адже соляний пил 
проникає, здається, у кожну шпарину. Соляним полем 
ходять актори, сіллю – замість отрути – наповнюють 
бокал, і здається, що навіть у маракасі – ударному 
музичному інструменті – теж шурхотить сіль. Стрілка 
велетенського годинникового механізму час до часу 
проїжджає білосніжними дюнами з відбитками 
босих ніг/постолів/черевиків/рифлених підошов. 
Обернувшись кілька разів, вона невблаганно 
перетворює хаос людських слідів на правильну 
концентричну систему смуг. Так очищають льодові 
арени від шрамів ковзанів, нічийні та прикордонні 
смуги – від слідів порушників, а час – від болю та 
докорів сумління тих, хто в ньому живе. Так, мабуть, 
обнульовують списки жертв та пам’ять про їхніх 
катів, перемелюються життя одиниць та долі націй 
– на сіль, на порох, на пил.   

Час у цій виставі, безумовно, головна дійова осо-
ба, втілена не лише метафорично, а й персоніфіковано 
– Кронос (Олег Стефан) спокійно вмикає і вимикає 

Світлини – Оля Дмитрів.

1 Журнальна редакція. Першодрук: http://zbruc.
eu/node/49904

(Прем’єра “Зимової казки” В. Шекспіра у Львівському академічному театрі ім. Леся Курбаса)

86



87

механізм обертання годинникової стрілки, приско-
рюючи/сповільнюючи ходу Історії. Ота всюдисуща 
сіль – то його, Часу, математична функція, хімічна 
формула, фізичний матеріял. Тому й на героях – ніби 
випаруване до прозорости вбрання з поліетилену, під 
яким – прозорий одяг з тканини, що огортає гарячі 
від поту, але водночас мовби охолоджені вічністю і 
тому відсторонені від нас тіла. Персонажі вистави ви-
ходять на  великий корпус годинникового механізму 
як на подіум – Час-модельєр виказує себе, зодягаючи 
тіла акторів у різні за кроєм та оздобами, але незмінно 
прозорі поліетиленові костюми. Таке собі чотириго-
динне дефіле діями-епохами: Княжа доба (І), Козач-
чина (ІІ), Царат (ІІІ), Новітні часи (IV), Сьогодення 
(V). Стоп! До чого тут Шекспір – запитаєте ви?

Коли рік тому режисер Євген Худзик представив 
на конкурс своє вирішення “Зимової казки”, голоси 
членів експертної групи уперто розділились. Для 
авторки цих рядків реалізація задуму львівського 
митця здавалась щонайменше нереальною. Погодьтесь 
– коли раптом в одному із  творів Великого англійця 
вам пропонують побачити …історію України, важко 
повірити у “ненасильницькі методи” інтерпретації 
класики. Важко повірити у те, що прямолінійне 
накладання нашої історії на казковий сюжет твору 
хай і всесвітньо уславленого, але такого далекого 
чужинця, може завершитись успіхом. 

Каюсь… Тонкий слух та проникливий погляд 
режисера не зрадили йому й театру. Відштовхнувшись 
від кількох, ледь помітних у масиві п’ятиактової 
п’єси, фраз, зокрема, репліки Герміони “Мій батько 
був колись царем Русі”, режисер розгорнув концепт 
українськости у часопросторі всієї вистави. Ім’я та 
історія народженої в неволі, приреченої на смерть 
і щасливо порятованої казкової принцеси Утрати, 
що після років вигнання таки повертається до 
отчого дому і стає під материнське благословення, 
трансформувались у незвичний жанр спектаклю. 
“Хроніка Утрати” – так визначив постановник код, за 
яким пропонує відчитувати події Шекспірового твору. 
Універсальне й національне, Шекпірове й наше, 
класичний текст та його сучасна інтерпретація – 
прихована й видима діялогічна напруга будується 
не на конфронтації, а гармонізації: часу, простору, 
дії, сенсів. 

Світлини – Оля Дмитрів.

Сцени з вистави “Зимова казка” В. Шекспіра. Режисер – 
Євген Худзик, простір, костюми – Мінґлу Вонг (Китай).
Львівський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2016 р.
Світлини до статті – Ольги Дмитрів.

Мирослава Рачинська – Герміона,
Микола Береза – Поліксен 

Майя Гарбузюк



88

шекспірівські студії

Худзик, 2014), яскраво проявлено в “Ножах у курях” 
Д. Гарровера  (режисер – Володимир Кучинський, 
2016), продовжено і  розгорнуто тепер, у “Зимовій 
казці”. Вибухова, але майстерно контрольована енер-
гія дозволяє акторам “піднімати” важковагові тексти 
британця мовби й зовсім без зусиль, легко, даруючи 
глядачеві упродовж чотирьох годин насолоду разом 
з театром чути, розуміти й любити Шекспіра. 

Укрупненість образів, тонке чуття тексту та віра 
у вигадані (здебільшого запозичені, кажуть дослідни-
ки) драматургом схеми персонажів і подій дозволяють 
курбасівцям працювати широким пензлем, азартно, 
вільно, навіть авантюрно. Просто на наших очах наче 
по нотах роз’ятрює ревнощі свого Леонта Андрій Ко-
зак, майстерними зиґзагами емоційних піднесень та 
спадів ведучи схибленого героя від маленької підозри 
над прірву злочину. І чим більшає провина тирана, 
чим гучнішає його крик – тим нижче, на коліна, у 
сіль занурює його режисер. Образ Леонта збудовано 
з архетипових характеристик можновладців: само-
закоханости й гарячковости, сліпоти й свавілля. Він 
заходиться від крику у безпідставній ненависті до 

Та усвідомлення цього приходить згодом. А поки 
що ми сидимо у залі  із несподіваним відчуттям 
присутности у майже шекспіровому театрі. Бо 
ось же – балкон, поміст, простота та умовність 
простору. Текст Автора у центрі сценічного світу. А 
світ цей дивує архаїчним (в найкращому розумінні) 
мінімалізмом мистецької мови. Тут владарюють 
Актори, лаконізм сценографії пробуджує уяву, от хіба 
що між територією гри та глядачами першого ряду – 
один крок. Та й вокальна партитура вистави – фірмова, 
“курбасівська” (від народної “Ой, ви, голуби”, ірмосів 
до сороміцьких коломийок та батярських пісень). 
І хореографія – по-сучасному ґротескна, синкопована. 
Але то все – другий план, по-худзиківськи делікатне 
тло основної дії, в якій потужність акторських 
темпераментів, пряме спілкування із залом, яскраво 
подане слово – визначальні. 

Зміни коду театральности – від притаманного 
цьому колективові інтровертивного самозаглиблення 
до екстраверсивних, відкритих назовні енергій – як 
на мене, спровоковані Майданом. Їх апробовано у 
“12 ночі” Кліма за В. Шекспіром (режисер – Євген 

Олег Стефан (ліворуч) – Старий пастух, Валерія Котеленець – Утрата, Микола Береза – Поліксен у виставі 
“Зимова казка” В. Шекспіра. Режисер – Євген Худзик, простір, костюми – Мінґлу Вонг (Китай). 

Львівський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2016 р.



89

коханої людини, але накази на її страту віддає тихо й 
холодно. Тож не дивно, що змінюване вбрання: княже, 
петровської доби чи пізніших царських часів – не змі-
нює сутности персонажа. Водночас по-шекспірівськи 
об’ємно виявляє актор і людську природу самоза-
сліплення, нагадуючи про слабкість, незахищеність 
та здатність до злочину будь-кого з нас – владаря чи 
злидаря. Однак поруч є й інші – наприклад, стри-
маний Камілло (Василь Колісник), якого драматург 
наділив правом опиратися убивчим наказам короля. 
Приймаючи ризиковані рішення, рятуючи невинних, 
беручи на себе відповідальність за життя інших, він 
впливає на хід казкових (історичних?) подій. Цей 
скромний персонаж другого плану, гідно й впевнено 
зіграний актором, відлунює гострим докором нашому 
громадянському сумлінню… 

Античною силою й красою виповнені у виставі 
жінки. Горда вертикаль  королівської постави тіла 
й духу Герміони (Мирослава Рачинська) у давньо
руському княжому вбранні викликає в уяві образ 
Ярославни, її материнські муки суголосні із страж-
даннями Шевченкової Катерини, а стоїцизм та тер-
піння уподібнюють її до наших сучасниць з Майдану. 
Поліна ж (Наталія Рибка-Пархоменко) радше – вер-
ховна жриця. Її позачасовість  підкреслена відсут-
ністю штучної пластикової “оболонки”. Героїня до-
мінує у кожній зі “своїх” сцен, незалежно від того, 

хто перед нею – слуга чи король. Епізод, де Поліна 
приносить з в’язниці владарю Леонту народжену до-
часно його дочку, перетворено на моторошний ритуал 
волання про хрещення дитини як найвищу людську 
і божу милість. Та чим дужчає – аж до ірраціональ-
ного – тиск праведности, тим швидше й простіше 
приймає король-Козак смертоносні рішення. Театр 
досліджує механізми влади, закони тиранії – й сам 
жахається цього. А ось і дивом врятована, вже дорос-
ла королівська донька Утрата (Валерія Котеленець) 
– чистий, піднесений голос, що серед зимового сну 
пророкує прихід весни. Це сама Україна: у виши-
ванці, постолах, дзвінкоголоса, усміхнена, струнка, 
з дотепними й мудрими відповідями незнайомому 
гостю (Поліксен-Микола Береза). Разом із принцем 
Флорізелем (Андрій Петрук) вони творять справді 
ідеальну пару закоханих, шляхетство якої – не з крові, 
а в душі.  

Зрештою, вже лунають трембіти. Так, так, не ди-
вуйтесь: де у Шекспіра Богемія, там у Євгена Худзика 
та Мінґлу Вонг – Гуцульщина. Де Шекспір дає в руки 
героїні квіти – там львівська Утрата, господиня свята, 
роздає гостям розмаїті стрічки. Де у казці – свято ове-
чих стригалів, там для Театру ім. Курбаса – щаслива 
нагода розгорнути масштабне дійство. Курбасівці 
добре вміють і люблять це робити: на балконі трем-
бітають трембітарі, йдуть у запальний танок танцю-

Валерія Котеленець – Утрата,  Андрій Петрук  – Флорізель  у виставі “Зимова казка” В. Шекспіра. 
Режисер – Євген Худзик, простір, костюми – Мінґлу Вонг (Китай). Львівський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2016 р.

Майя Гарбузюк



90

шекспірівські студії

ристи, б’є бубон, стрічки обвивають тонкостанних 
закоханих – весь світ завихрено у містерії народного 
свята. Як жар з його полум’я вилітає до нас хоровод 
масок, а з ним – веселі злодії, дотепні шахраї, вуличні 
музики. 

Інтермедійні, комічні сцени у львівській “Зимовій 
казці” – окрема тема.  Це і репризний діялог Пастуха 
(Олег Стефан) та Блазня (Ярослав Федорчук) на бе-
резі моря. І концертні номери Автоліка у виконанні 
Дениса Соколова та його гітари (чого вартує один 
лише “тирольський спів”!). Гадаю, йдучи “на Шекс-
піра”, ви аж ніяк не сподіваєтесь почути львівський 
кабаретовий шлягер – але почуєте (“А-га! Е-ле-гант-
ська но-га!”, – співають звабливі Зоряна Дибовська, 
Оксана Козакевич разом з Денисом Соколовим та 
Ярославом Федорчуком)! Увінчує ж часову розгор-
тку “зимової гуморини” тріо коміків у складі Олега 
Стефана, Дениса Соколова та Ярослава Федорчука, 
котрі, імпровізуючи на текстах Шекспіра, провадять 
сучасне телевізійне ток-шоу “з прямим включенням 
з місця подій”. Густе комедійне ткання вистави вод-
ночас достатньо тонке і придатне для різного виду 
гаптувань. Чого варті мереживні інкрустації: Олег 
Стефан-Пастух у мить, коли удає здивування від поба-
ченого сповитка: “Дитинка!”; чи анекдот про гуцула 
у його ж виконанні. А Микола Береза-Поліксен із 
багатозначним “Не занадто?”. А співана реклама Бри-
танської ради? “Розігріта” публіка завзято вибиває 

долонями ритм, акомпануючи вокальній імпровізації 
Автоліка-Соколова, радіє заграванням Блазня-Федор-
чука, відчайдушно готова до діялогу зі сценою... 

Однак виставу майстерно зіткано з контрастів. 
Тому далі – без жартів.   “Зимова казка” Театру ім. Ле-
ся Курбаса продовжує суто львівські театральні до-
слідження стосунків Часу, Історії, Нації і Міту. Ще 
2010 року у “Лісовій пісні” цього ж театру режисер 
Андрій Приходько перетворив колобіжний часопрос-
тір Лесиної казки-феєрії на історичну пряму, що веде 
від утраченого автентичного минулого у здекласо-
ване, здеградоване, сколонізоване сьогодення нації. 
Львівський театр ім. Лесі Українки у постчорно-
бильській “Бабі” П. Ар’є (режисер Олексій Кравчук) 
теж заговорив про красу одвічного “початку і кінця 
часів” та руйнівну силу цивілізації. “Зимова казка” 
курбасівців – наступна в цьому ряду. Час історичний, 
національний, явлений наскрізним рухом епох, та час 
міфологічний, “безкінечно круглий”, універсальний, 
втілений у казковому сюжеті – ці два промені, мов 
у неевклідовій геометрії, поступово і невідворотно 
зближаються. На початку існуючи паралельно, у 
другій дії вони накладаються, щоб врешті у фіналі 
зійтися в одній, найвищій, найістотнішій точці, де 
зустрічаються і зливаються воєдино усі накопичені 
сенси. 

Ця точка-мить настільки потужна, що “обриває” 
подальший текст Шекспіра. Ми не довідуємось про 

Оксана Козакевич, Зоряна Дибовська, Денис Соколов, Ярослав Федорчук у виставі “Зимова казка” В. Шекспіра. 
Режисер – Євген Худзик, простір, костюми – Мінґлу Вонг (Китай).  Львівський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2016 р.

90



91

одруження Поліни, нам не почути радісних 
весільних пісень на честь єднання закоханої 
молодої пари. Замість цього хор виспівує “На 
Майдані, на риночку”. Щасливо врятована, 
не мармурова – жива Матір-Берегиня три-
вожно-піднесено благословляє свою знайде-
ну доньку. У самісінькому серці сцени вони 
довго вдивляються одна одній у вічі. Диво-
вижна і неймовірна ця зустріч: минулого – із 
сьогоденним, давнього пророцтва – із його 
здійсненням,  вистражданого – з  вимоленим у 
Долі, утраченого – із  віднайденим. Будь ласка, 
обов’язково затримайте в цю мить дихання і 
прислухайтесь, як у лунке багатоголосся хору 
Герміона-Мати-Рачинська вплітає своє тихе 
“Пливе кача…”… 

Чи перемагає Історія Казку? Чи може 
Казка стати Історією? Де місце їхньої зуст-
річі – Майдан, президентські палати, штормо-
ве море чи загублена/врятована людська доля? 
Скільки ще солі має впасти на нас з неба?  

Стовп білого пилу у світлі прожекто-
ра. Далі гірчить на губах. І навіть те, що не завжди 
вдається розчути тужливе голосіння Матері серед фі-
нального ансамблевого forte, здається невипадковим. 
Наша хроніка Утрат триває… 

P. S. У другому складі ролі виконують: Леонт, 
Камілло, Антігон – Олег Онещак; Герміона – Тамара 
Горгішелі; Поліна – Оксана Цимбаліст; Утрата – 
Оксана Козакевич; Мамілій, Флорізель – Марко 
Свіжинський.   

Олег Стефан, Ярослав Федорчук, Денис Соколов у виставі 
“Зимова казка” В. Шекспіра. Режисер – Євген Худзик, 
простір, костюми – Мінґлу Вонг (Китай). 
Львівський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2016 р.

Колектив виконавців та сценограф Мінґлу Вонг (у центрі) 
після прем’єри вистави“Зимова казка” В. Шекспіра. 
Режисер – Євген Худзик. Львівський академічний театр 
ім. Леся Курбаса, 2016 р.

91

Майя Гарбузюк



92

ПЕРШІ СТУДІЇ 

 (Наталя Сумська в ролі Марусі Кайдашихи у 
виставі “Кайдашева сім’я” за І. Нечуєм-Левицьким 
Київського національного театру ім. І. Франка)

“Коли режисер запропонував мені зіграти Мару-
сю Кайдашиху, я миттєво залюбки погодилася, це ж 
якісний матеріял. На репетиціях робила його посту-
пово, вкладала все, що є в мені нашого, народного, 
може, трохи забутого, але впізнаваного в розмовах, у 
побуті, в діялогах”, – розповідає актриса Національ-
ного академічного драматичного театру ім. І. Франка 
Наталя Сумська [1]. Робота над виставою за одной-
менною, класичною для української літератури повіс-
тю І. Нечуя-Левицького “Кайдашева сім’я” розпоча-
лася в 2007-му. 28 грудня того ж року глядачі вперше 
побачили спектакль. Інсценізація, яку запропонував 
Микола Босак, не була схвалена, тому колектив по-
чав створювати власний сценічний варіянт: “Свою 
виставу намагалися наблизити до авторового тлума-
чення, не віддаляючись від оригінального тексту (й 
підтексту також). Нечуй-Левицький – класик, його 
робота досконала й не потребує жодного доповнен-
ня”, – коментує Наталя Сумська [2]. Найскладніше 
завдання лягло на плечі виконавиці ролі Кайдашихи, 
адже героїню Н. Сумської бачили в різному виконан-
ні на сценах майже всіх українських театрів. Відтак 
треба було – дивувати новим та цілком самобутнім 
трактуванням образу. Від самого початку Наталя 
Сумська відповідально поставилася до ролі. Навіть 
на репетиціях була в народному одязі, працювала 
босоніж. 

Кайдашиха – українська селянка, світогляд і ха-
рактер якої формувалися за доби кріпацтва. Досить 
молодою, ще до заміжжя, її взяли працювати до 

Марина Ковальчук 

Український космос

Наталя Сумська – Маруся Кайдашиха, Олена Мамчур – 
Мотря у виставі “Кайдашева сім’я” за І. Нечуєм-Левицьким. 
Режисер – Володимир Коляда, художник – Андрій Александ-
рович-Дочевський, костюми – Людмила Нагорна. Київський 
національний театр ім. І. Франка, 2007 р.



93

панського двору, що й наклало особливий відбиток на 
характер, визначило поведінковий вектор. Манірність 
панів, солодкава мова, зверхність та неприхильність у 
ставленні до оточуючих, як вірус, передалися сільсь-
кій дівчині, хоча таким, як вона, зазвичай притаманні 
природна щирість, відкритість і душевна простота. 
Так, не можна заперечити, що Маруся користувалася 
повагою своїх господарів, адже вони садовили її по-
руч із собою під час обіду (який вона ж і готувала), 
запрошували до покоїв, ніби вважаючи за свою. Про-
те станова різниця не могла знівелюватися. Система 
стосунків “пан-наймит” залишалася. Отож, Кайда-
шиха – людина, втомлена багаторічною працею на 
панщині. Але попи та пани ще й досі запрошують її 
готувати обіди на весілля чи хрестини. Навіть двійко 
дорослих синів не здатні полегшити материне життя, 
бо ж вони, скоріше, батькові помічники. Залишається 
сподіватися лише на майбутніх невісток, які розділять 
із господинею хатні турботи. Проте, як кажуть у на-
роді, не так сталось, як гадалось…

Із Кайдашихою-Сумською знайомимося поступо-
во. Спочатку вона десь углибині сцени підгодовує до-
машнє птаство, так, що її, вкриту хусткою, не вдається 
ідентифікувати одразу, і легко сплутати з наймичкою, 
яка виконує свої хатні обов’язки. До того ж Маруся 
стоїть до зали спиною, лише зрідка поглядаючи на 

синів та чоловіка, що розмовляють на авансцені. А 
через декілька секунд полишає кін. Далі чуємо лише 
голос Кайдашихи з-за сцени. Він, настановчо-коман-
дно інтонований, красномовно й потужно заявляє про 
особистісні характеристики і величну колоритність 
героїні, про її статус у родині. Відчутна сила цього 
прийому, оскільки голос подеколи сильніше впливає 
на сприйняття, аніж, скажімо, жест.

І от Кайдаші прямують до сватів під веселу ме-
лодію музик. З-під відкритої оркестрової ями (па-
раболічно сконструйованої, аби зобразити гору) 
з’являється Кайдашиха під руку з чоловіком. Вона 
– з високо піднесеною головою, із серйозним, здаєть-
ся, непорушним виразом обличчя та випростаною 
спиною – легенько підтанцьовує в такт музиці, потім 
на хвильку зупиняється, хапається за поперек… по-
вертається у попереднє положення і зникає за горою. 
Ось такий перший вихід Кайдашихи–Сумської. Де-
сятисекундна мізансцена – напрочуд змістовна: вона 
миттєво дає точну характеристику героїні. Наталя 
Сумська одразу розкриває шельмуватість своєї Кай-
дашихи, прозоро натякає на те, що вона артистична 
і завжди ладна скористати цим із зиском для себе. 
Маруся без будь-яких зусиль може перейти з одного 
стану в інший, вдати біль, а через секунду намалю-
вати байдужість і зверхність на обличчі. Це – спро-

Марина Ковальчук 

Сцена з вистави “Кайдашева сім’я” за І. Нечуєм-Левицьким. Режисер – Володимир Коляда, 
художник – Андрій Александрович-Дочевський, костюми – Людмила Нагорна. 

Київський національний театр ім. І. Франка, 2007 р.



94

щене, прискорене знайомство, узагальнений показ 
її характеру; Н. Сумська дає зрозуміти, чого від її 
героїні можна очікувати далі. 

Кайдашиха–Сумська вибудовує розгалужену 
систему стосунків з оточенням: одна гілка – сини 
та онуки, інша – чоловік, третя – Мотря, четверта 
– Мелашка, і, нарешті, п’ята – свати. Вона – зразкова 
мати та бабуся: м’яка, турботлива, ніжна; завжди 
обійме, приголубить і неодмінно скаже тепле слово 
синові. І солодкий голос при спілкуванні з найрідні-
шими щирий. Маруся Сумської належить до такого 
типу жінок, які повністю реалізують себе в родині. 
Вона розчиняється в догляді за дітьми та чоловіком, 
а самовиражається в куховарстві та хатніх справах. У 
розмовах із Кайдашем постає суворою та принципо-
вою. Під час знайомства зі сватами, ліктем прикри-
ваючи Омелька, відсторонює його від горілки. Готу-
ючись перехилити чарку, сама говорить: “Не знаю, 
як то ті п’яниці її й п’ють”. Останнє слово вимовляє 
різко й суворо, навмисне обертається до чоловіка, 
так натякаючи на його залежність від алкоголю. Та 
звучить це, радше, як турбота за здоров’я та життя 
Кайдаша, бо ж пияцтво до добра не доводить; як 
хвилювання за сімейний добробут, адже Омелько у 
шинку може залишити останні гроші. Відчувається, 
що Кайдашиха-Сумська має владу над чоловіками у 
своїй родині. Це підкреслено прийомом, коли Маруся 
з-поза сцени віддає накази Карпові й Лаврінові та 

забороняє Кайдашеві йти до шинку, 
хоч тим самим водночас і підштов-
хує до цього. Тобто, жінці навіть не 
обов’язково бути присутньою, аби во-
лодарювати над синами та чоловіком; 
у такий спосіб показана її сила та чо-
ловіча роль у сім’ї.

Найповніше характер Кайдашихи-
Сумської розкривається в стосунках з 
невістками Мотрею (Олена Медвєдєва, 
засл. арт. України Наталія Ярошенко, 
Наталія Ненужна) та Мелашкою (засл. 
арт. України Анжеліка Савченко, Ксенія 
Баша-Довженко, Ольга Фесуненко). В 
епізоді знайомства з батьками Мотрі 
Маруся вперше показує неприхильне 
ставлення до неї. Коли мати хвалить 
свою доньку, Кайдашиха реагує не без 
притаманної їй іронії: дивиться на дів-
чину, примружуючи очі й неприродно 

часто кліпаючи. Щоб підтримати розмову, хоч по-
казово та нещиро, але каже-таки кілька приємних 
слів майбутній невістці. Пісня про Мотрю зі словами 
“невісточка, як на шиї… намистечко!” виявляє не-
однозначне ставлення Марусі: виразно відчувається 
двоякий натяк, адже намисто може бути не тільки 
прикрасою, але й тягарем. Стосунки свекрухи та не-
вістки будуються на невідповідності слів учинкам (з 
боку першої). Кайдашиха-Сумська говорить: несмач-
ний борщ. Але з яким же задоволенням його сьорбає 
та ще й голосно прицмокує при тому; а коли Мотря 
забирає тарілку, мигцем вихоплює її та доїдає стра-
ву. Цей момент ілюструє одну зі слабкостей сильної 
жінки: нездатність переступити через власний гонор 
і похвалити невістку за смачний борщ. 

Не йде на поступки та не погоджується визна-
ти свою неправоту Кайдашиха й у сцені боротьби 
за полотно та мотовило. Коли сварка між жінками 
досягла кульмінації, Маруся вже ніби готова віддати 
прядиво, але вигукнувши “та на, забирай!” вона вод-
ночас метушливо ховає полотно до скрині. Змагання 
триває. Кайдашиха-Сумська від удару подушкою в 
спину падає, позбавляючись мотовила; вона завдає 
удар у відповідь і мізансценує так, що опиняється 
на столі з тим нещасним мотовилом у руках. Мотря 
хапається за його протилежний бік і насмішкувато 
крутить Кайдашиху на столі. Такі наслідки Мару-
синої безкомпромісности та жадібности… Ще на 
весіллі вона прилягає на Мотрину скриню, обстукує 
й перевіряє, чи – боронь Боже – не порожня вона. 
Отож, ділитися своїм не хоче, а зазіхнути на чуже 
– не проти. Жадібність інколи настільки оволодіває 
Кайдашихою, що жінка перестає контролювати свої 
дії. Ніби якась невидима сила спонукає її кинутися 

Сцена з вистави “Кайдашева сім’я” І. Нечуя-Левицького. 
Режисер – Володимир Коляда, художник – Андрій Александ-
рович-Дочевський, костюми – Людмила Нагорна. Київський 
національний театр ім. І. Франка, 2007 р.



95

до мішків, що слугують межею родинних садиб, і 
пересунути їх з користю для себе. 

До Мелашки Маруся-Сумська ставиться набагато 
прихильніше, аніж до Мотрі, але тон спілкування все 
одно неприязний. Між ними градус напруги суттєво 
падає, що зумовлено м’якою та компромісною вда-
чею молодої невістки. Якщо Мотря – опонент під 
стать Кайдашисі, то Мелашка якось і не дає приводів 
сердитися чи зчиняти ґвалт у хаті. Лиш одного разу 
досвідчена господиня висміяла її невправність у за-
мішуванні тіста, а загалом вони об’єднані в опозиції 
до Мотрі. Отримавши звістку про мелашчине зник-
нення, свекруха хвилюється, хапається за серце, за-
глиблюється в здогади і намагається пригадати собі 
причини мелашчиного вчинку. Проте коли черниця 
хвалить Мелашку, Кайдашиха не зраджує себе і виго-
лошує здивовано-іронічне “ти диви!” Вона не вірить 
або відмовляється вірити в Мелашку як у талановиту 
господиню, бо на світі тільки одна така – Маруся 
Кайдашиха. 

Які ж мотиви Марусиної поведінки? По-перше, 
панський гніт, що його відчуває протягом багатьох 
років, переріс у моральний тягар, а тепер Кайдаши-
ха-Сумська намагається перекласти його на невіс-
ток. Господиня, здається, від самого початку бачить 
у Мотрі й Мелашці наймичок, бо вона – пані. Їй тра-
пилася можливість панувати над ними так, як колись 
панували над нею. Тому Маруся дозволяє собі такі 
необґрунтовані випади та безпідставні претензії на 

їхню адресу. І можливо, що й будь-які інші невістки 
зазнавали б такої зневаги… По-друге, Кайдашиха 
понад усе на світі любить своїх синів, проголошуючи 
хвалебні монологи на їхню честь, називає Карпа та 
Лавріна найгарнішими та найпрацьовитішими па-
рубками на селі, порівнює з орлами. Очевидно, вона 
прив’язана до них душею, по-материнськи бажає, 
аби її хлопчики завжди були поруч. Тому від самого 
початку Маруся так упереджено сприймає невісток, 
яких підсвідомо вважає хижачками-розлучницями. 
Кайдашиха-Сумська відчуває: сини віддаляються, 
тепер увесь час проводять із дружинами, уже не пот-
ребують материних порад, як то колись було. Нині з 
(оцими!) жінками Карпо та Лаврін ближчі. Для ма-
тері боляче визнавати це. Ось чому вона бореться 
за право бути активним та, головне, потрібним еле-
ментом у житті синів. Проте не розуміє, що від її 

Марина Ковальчук 

Наталя Сумська – Маруся Кайдашиха у виставі “Кайда-
шева сім’я” за І. Нечуєм-Левицьким. Режисер – Володимир 
Коляда, художник – Андрій Александрович-Дочевський, кос-
тюми – Людмила Нагорна. Київський національний театр 
ім. І. Франка, 2007 р.



96

ворожнечі з невістками сини страждають і тому ще 
більше віддаляються. По-третє, така поведінка – це 
своєрідна захисна реакція Марусі. Вона намагається 
не допустити самої можливості виникнення “загро-
зи” з боку невісток: щоб вони, не дай Боже, не сіли 
на голову та часом не надумали крутити свекрухою 
на свій лад. Кайдашиха-Сумська боїться, що Мотря 
й Мелашка стануть повноправними господинями, а 
вона втратить своє беззаперечне лідерство в родині. 
Маруся заздалегідь відмовляється програти їм, бо 
не вміє достойно приймати поразку. Навіть більше: 
Кайдашиха-Сумська постійно наголошує на своїй 
хазяйновитості, адже у цьому вона реалізується. Але 
тепер у хаті з’явилися конкурентки і, судячи з реакції 
Марусі на Мотрин борщ, мають шанс зрівнятися з 
нею в кулінарних успіхах. 

Загалом, у найближчому родинному колі – вона 
простішає, максимально наближаючись до себе 
справжньої. А от для зовнішнього світу, який пред-
ставляють свати, Маруся – статечна дама, шанована 
панами й попами. З ними й проявляються манірність 
та пиха Кайдашихи, вона – у панській масці. 

Яскраво виражена українськість Кайдашихи-Сум-
ської, починаючи від костюму і закінчуючи рисами 
характеру. Маруся одягнена в традиційний україн
ський одяг, який відповідає ситуації та місцю дії. Удо-
ма вона носить довгу вишивану сорочку та коричне-
вий очіпок. По хаті часто ходить босоніж: саме тут, 

у рідній домівці, вона особлива наближена до свого 
єства, тобто поводиться максимально просто (на чому 
наголошувалося трохи вище). Інколи до скромного 
домашнього вбрання додається корсетка, що вигідно 
підкреслює витончені форми, довга спідниця, біла 
хустка та червоні або чорні чоботи. В особливих, уро-
чистих випадках (наприклад, сватання) вона пишаєть-
ся квіткою, вбираючись у червону корсетку, червоний 
очіпок та квітчасту спідницю, а на її шиї красують-
ся разки калинового намиста. Але знову ж таки тут 
присутнє прагнення здаватися гарнішою, аніж на-
справді, похизуватися заможністю. Костюм, окрім 
усього, відображає внутрішній стан Кайдашихи: на 
пошуки загубленої Мелашки вона йде в одязі чорного 
кольору, що є свідченням її пригніченості й зажури. 

По суті, Маруся – типова українська жінка, з 
характерною багатющою палітрою рис, контраст-
них та непередбачуваних. Холодність поєднується 
з запальністю, сварливість – із ніжністю, а мудрість 
– із хитрістю. Н. Сумська скрупульозно вимальовує 
штрихи української вдачі. Найголовніше, вона знахо-
дить зерно національної ментальності – щирість. Так, 
саме її. Адже, Маруся завжди відверта. І в стосунках 
із найближчими, і з невістками, і зі сватами. Хоч би 
якими були б ті взаємини, але беззаперечним є факт, 
що Кайдашиха залишається чесною з оточуючими, 
не приховує свого істинного ставлення. Якщо любить 
усім серцем синів, то не втрачає нагоди зізнатися, 

Сцена з вистави “Кайдашева сім’я” за І. Нечуєм-Левицьким. Режисер – Володимир Коляда, 
художник – Андрій Александрович-Дочевський, костюми – Людмила Нагорна. 

Київський національний театр ім. І. Франка, 2007 р.



97

виявити це почуття; якщо ненавидить і не сприй-
має невісток, то вони це обов’язково відчують; якщо 
вважає сватів нижчими за себе, то всім своїм видом 
зобразить зверхність, ледь не огиду. 

Для своєї героїні Наталя Сумська знайшла низ
ку функціональних прийомів, які допомагають 
зрозуміти, хто ж така Кайдашиха. Вербальне “а-га-
га” – улюблена Марусина примовка; хоча хтозна, що 
вона означає. Це скидається на іронічний вигук, яким 
можна поставити співрозмовника в незручне станови-
ще. Найпоширеніший за вживаністю жест Кайдаши-
хи – схрещування рук, що стає невербальним проявом 
агресивної налаштованості щодо співрозмовників та 
закритості у спілкуванні з ними. Тому найчастіше цей 
жест цілком виправдано використовується в спільних 
зі сватами та невістками сценах. Свої сльози Кайда-
шиха-Сумська приховує, що можна розцінювати як 
її страх здатися слабкою. 

Образ, створений Наталею Сумською, не поверх
невий, а, навпаки, глибоко пропрацьований, завдяки 
тому виникає його широкий внутрішній простір. На-
таля Сумська показує морально сильну жінку, якій 
притаманні пиха, безкомпромісність, зверхність, 
сварливість – з одного боку, та материнська ніжність, 
хазяйновитість, самоповага й мудрість – з іншого. 
Проте виконавиця залишає моменти в ролі, які ви-
магають самостійної глядацької інтерпретації. На 
розсуд кожного: плач Марусі театральний чи щирий; 
чи справді вона у відчаї, коли зникла Мелашка, чи 
радіє, коли невістку знайдено… 

Комічність Кайдашихи-Сумської – насправді 
оманлива, це – тоненька зовнішня оболонка, за якою 
проглядається цілком драматичний за психологіч-
ною природою образ. Загалом, складається враження, 
ніби актриса не повністю виправдовує свою героїню, 
а залишає шпарину, аби висміяти її поведінку. Але 
не йдеться про те, щоб здійняти шквал безглуздо-
го й пустого сміху, а щоб викликати співчуття. Ма-
буть, потрібно пояснити, чому саме так. Комічний 
тон змалювання образу Кайдашихи слугує прояв-
ником трагедії цієї жінки. Скільки горя заподіяла її 
поведінка: оті безкінечні хатні сварки з ініціятиви 
Марусі, спричинені її безкомпромісністю та само-
любством, призвели до ворожнечі між братами; до 
того, що Омелько втратив себе як особистість; що вся 
родина всохла, мов та груша у садку. Скільки разів 
поплатилася Кайдашиха-Сумська за свою недолугу 
поведінку: впала зі стільця, тішачись своєю поважніс-
тю, ледь не втратила око через задерикуватість (годі 
перелічувати далі). Н. Сумська так по-особливому 
подає оці, на перший погляд, комічні моменти, що 
мимоволі змушує співчувати своїй героїні. 

Кайдашиха Сумської – артистична жінка. Ось 
вона серйозна й зібрана, а наступної миті зривається 

на плач. За рахунок частої зміни міміки та жестів ге-
роїня постійно перебуває в емоційній динаміці. Образ 
має широкий діяпазон у різних аспектах. Насампе-
ред в інтонаційному. Н. Сумська легко й – миттєво 
переходить з розмірено-притишеної тональности на 
оглушливий крик чи стогін і плач. Маневреність її 
голосу дозволяє ніби бавитися з різними інтонаціями. 
Виконуючи роль Кайдашихи, актриса дещо змінює 
свій природний голос, намагаючись якнайдостовір-
ніше передати мовно-інтонаційні особливості Ма-
русі – сільської жінки. У вимові з’являється м’який 
звук “л”, наголошений склад подовжується, від того 
й самі слова стають довшими, але звучать не моно-
тонно.

Багатий внутрішній ресурс, початково закладе-
ний актрисою, надає можливість розвивати образ у 
процесі його сценічного існування. Він настільки 
пластичний, що кожна наступна вистава демонструє 
оновлені акторські знахідки, які органічно доповню-
ють характер героїні. За вже семирічне життя ролі, 
вона помітно еволюціонувала. Із роками психологія 
образу глибшає, на ній позначається життєвий досвід 
актриси, яка може вдосконалювати малюнок ролі но-
вими штрихами або, навпаки, стирати старі. Образ 
Кайдашихи як та снігова куля, що безперервно ко-
титься протягом тривалого часу, а відтак збільшуєть-
ся й розростається. 

“Кайдашева сім’я” для мене – нагода повернути-
ся в той рай, який я мала щастя пізнати і який нині 
так далеко від людей. Хоч як це кумедно, вороття 
до раю відбувається на тлі суперечок між Кайда-
шами, проте сварки героїв – лише тло (вони були 
й будуть: суперництво амбіцій – незборима річ). 
Зрештою, позацивілізаційна медитація в сільській 
українській хаті, коли можна одягти сорочку, взяти в 
руки рушники, помацати цебер, чавун, глечик, рогачі, 
вилошники, качалки, коли й мова стає іншою (і слово 
“борщ” звучить смачніше), – це повернення кожного 
до того автентичного начала, про яке ми згадуємо 
в музеях. Власне, намагалася й намагаюся донести 
до глядача цей український космос”, – каже Наталя 
Сумська [3].

1. Сумська Н. “Кайдашева сім’я” – ключовий 
момент Наталії Сумської / інтерв’ю з н.а. України 
Наталією Сумською записала Тетяна Кратко // “Кай-
дашева сім’я” – ключовий момент Наталії Сумської / 
http://teatr.kolomyya.org/news/item/40190, 18. 11. 15

2, 3. Сумська Н. “Донести український космос…” / 
інтерв’ю з н. а. України Наталею Сумською записала 
Лілія Бондарчук // Наталя Сумська: “Донести українсь-
кий космос…” /http://www.ktm.ukma.edu.ua/show_content.
php?id=808,18. 11. 15

Марина Ковальчук 



98

Наукова конференція – звична практика для 
академічних вищих навчальних закладів, і, звіс-
но, для Львівського національного університету 
імени Івана Франка зокрема. Від 7 до 9 квітня 
2016 р. тут на факультеті культури і мистецтв 
відбулася вже Шоста всеукраїнська студентська 
театрознавча конференція “Національний театр 
в европейському мистецькому просторі: станов-
лення, розвиток, самобутність, взаємовпливи”. 
Організаторами конференції були викладачі та 
студенти кафедри театрознавства та акторської 
майстерности. 

У день відкриття, 7 квітня, до нас завіта-
ли декан факультету культури і мистецтв, доц. 
Роман Крохмальний і завідувач кафедри теат-
рознавства та акторської майстерности, проф. 
Богдан Козак, які побажали учасникам плідної 
роботи, цікавих дискусій та нових знайомств. 

Дванадцятеро студентів I-V курсів, серед 
яких – студенти ЛНУ ім. Івана Франка, Хар-
ківського національного університету мистецтв 
ім. І. Котляревського та Київського національ-

Андрій Матюнка

Шоста наукова зустріч майбутніх 
театрознавців

Доповідає Дарія Дроботова.

Учасників конференції приві-
тав декан факультету культу-
ри і мистецтв ЛНУ імени Івана 
Франка Роман Крохмальний.

Учасники та гості конференції.



99

Шоста наукова зустріч майбутніх 
театрознавців

Андрій Матюнка

ного університету театру, кіно і телебачення імени 
Карпенка-Карого провадили мову про джерелознавчі 
студії, історію і сучасні проблеми театру. 

Приїзд до Львова харків’ян став уже непорушною 
традицією обміну досвідом. Особливо приємно було 
бачити у Львові студентів із Києва, які кілька років 
не відвідували нашу конференцію. У першій частині 
конференції доповіді тематично було об’єднано дов-
кола історії українського театру (архівні збірки та му-
зеї). Результати своїх архівних напрацювань озвучили 
четвертокурсники-львів’яни (науковий керівник – 
доц. М. Гарбузюк) у повідомленнях “Текстові дже-
рела до історії Першого академічного українського 
театру для дітей та юнацтва: з досвіду опрацювання 
архіву театру” (Андрій Матюнка), “Візуальні джерела 
до історії Першого академічного театру для дітей 
та юнацтва: з досвіду опрацювання архіву театру” 
(Ірина Ліпська), “Нові документальні знахідки до 
життєвої та творчої біографії Антоніни Мацкевич. 
З архіву Львівського академічного обласного театру 
ляльок” (Тетяна Стерняк), “Квартира-музей Анатолія 
Горчинського у Тернополі як місце пам’яти” (Вікторія 
Солов’юк). Усі виступи супроводжували цікаві пре-
зентації, що дозволило слухачам зануритись у світ 
документів найдавнішого в Україні театру для дітей, 
Львівського театру ляльок, здійснити віртуальну екс-
курсію квартирою, в котрій мешкав автор “Червоної 
троянди”. “Цвіте черешня” та багатьох інших відомих 
пісень – тернополянин Анатолій Горчинський. Також 
ми почули доповідь студента 2-го курсу Дениса Гуг-
нина за темою “Жанна Тугай – формування та початок 
акторського становлення” (науковий керівник – доц. 
С. Максименко). Розлогий виступ студент проілюс-
трував світлинами та улюбленою музикою актри-
си – колишнього театру ПрикВО (нині – Львівський 
драматичний театр ім. Лесі Українки). 

Три доповіді студентів із Харкова та Києва були 
сфокусовані на розвитку актуальних форм театру у 
цих містах. Анастасія Головненко (студентка III кур-
су КНУТКіТ ім. І. К. Карпенка-Карого) розповідала 
про “Актуальні форми соціяльного театру” (науковий 
керівник – ст. викл. Марина Котеленець), Дарія Дро-
ботова (магістрантка ХНУМ ім. І. Котляревського) до-
повіла про “Розвиток недержавних театрів Харкова у 
контексті театрального процесу України кін. 1980-х –
1990-і рр.” (науковий керівник – ст. викл. Інга Лоба-
нова); Іоанна Коломієць (студентка I курсу ХНУМ 
ім. І. Котляревського) проаналізувала “Дві сценічні 
версії п’єси І. Жаміака “Месьє Амількар” у Харків
ському театрі “P. S.”” (науковий керівник – ст. викл. 
Інга Лобанова). 

У кількох інших виступах студенти предста-
вили широке коло тем, зосередившись на вагомих 
театральних подіях та явищах як українського, так 

Доповідають студентки (зліва направо) Іоанна Коломієць, Анастасія Головненко, Марія Цигилик.

Богдан Козак, завідувач кафедри театрознавства та 
акторської майстерности ЛНУ імени Івана Франка 
бажає учасникам конференції доброї роботи.



100

і зарубіжного театрів. Студентка III курсу Тетяна 
Кондратюк (науковий керівник – асист. Марія Рома-
нюк, ЛНУ ім. Івана Франка) проаналізувала “Творчий 
тандем режисера Євгена Худзика та художника Ольги 
Баклан у виставі “Мама Маріца” за повістю Марії 
Матіос (2013 р.)”, Олена Мигашко (студентка III 
курсу КНУТКіТ ім. І. К. Карпенка-Карого, науковий 
керівник ст. викл. Марина Котеленець) на прикладі 
знакових світових постав “Гамлета” В. Шекспіра зап-
ропонувала власне бачення проблеми трагічного у су-
часному театрі (“Гамлет: в пошуках трагедійного на 
сучасній сцені”), Марія Цигилик (студентка магістра-
тури, науковий керівник доц. Майя Гарбузюк, Львів) 
запропонувала розвідку “Опера “Мазепа” П. Чай-
ковського у світлі постколоніяльних студій (спроба 
аналізу)”. І врешті, заключна доповідь поєднала про-
блеми театральної критики та історії: Ольга Оліщук 
(студентка IV курсу ЛНУ ім. Івана Франка, науковий 
керівник доц. Майя Гарбузюк) представила цікаве 
дослідження за темою “Оскар Вайлд – рецензент 
шекспірівських вистав”. 

Уже традиційно окремий день конференції при-
свячуємо обговоренню актуальних проблем українсь-
кого театру. Змістовну дискусію на тему “Театр як 
біль суспільства” модерувала магістрантка Марія Ци-
гилик (Львів). Активний діялог учасників круглого 
столу – і студентів. і викладачів – свідчив про велику 
зацікавленість цією темою. Йшлося про нові виста-
ви, нові сценічні форми та нові підходи до діялогу із 

глядачем, відповідальність театру у розкритті найбо-
лючіших травм – колективних та індивідуальних. 

“Не лякайтеся!...” – саме під таким гаслом відбу-
лася друга частина круглого столу. Йшлося про те, 
наскільки “приємним”, “заспокійливим” та зручним 
для глядача є сьогодні здебільшого український театр, 
як боїться він вийти сам і вивести глядача із зони ком-
форту. Учасники конференції обговорювали пробле-
ми необхідности та якости такого гострого діялогу: як 
говорити сьогодні зі сцени про війну, втрати, біль. 

Так само традиційно наші гості мали можливість 
подивитися кілька львівських вистав: “Голий король” 
Є. Шварца (Національний академічний український 
драматичний театр ім. Марії Заньковецької), “Зер-
носховище” Н. Ворожбит (Перший український ака-
демічний театр для дітей та юнацтва), “Амнезія, або 
Маленькі подружні злочини” Е.-Е. Шмітта (Львів
ський академічний театр ім. Леся Курбаса), “Перетво-
рення” за Ф. Кафкою (Львівський драматичний театр 
ім. Лесі Українки) та “Крила ангела” О. Крилової 
за Я. Кавабатою (Перший український академічний 
театр для дітей та юнацтва). Виставка “Велика війна 
1914 – 1918. Індивідуальний та глобальний досвід”, 
яку учасники конференції оглянули у Центрі міської 
історії Центрально-Східної Европи, стала прекрас-
ним прикладом сучасного підходу до представлення 
минулого як у глобальному, так і суто “людському” 
вимірах.

Харків’яни та кияни прощалися зі Львовом, 
маючи твердий намір зустрітись за рік, на Сьомій 
конференції в авдиторіях ЛНУ імени Івана Франка. 
Сподіваємось, що наше спілкування додало снаги та 
бажання усім далі досліджувати історію, аналізувати 
сьогодення, любити і розуміти театр, якому хочемо 
присвятити своє майбутнє. 

Доповідають студентки 
Вікторія Солов’юк (вгорі) 

 та Ольга Оліщук.



101

Одного літнього дня я зустрів знайомого – Ми-
хайла Cтібунова, який затягнув мене туди, куди він 
сам йшов, нікого не попереджуючи. Була це стара 
синагога “Хадашим” або “Янкеле Ґланцер Шул”, що 
наче віки-вічні містилася та міститься у Львові, на 
вулиці Вугільній, 3. Їй нещодавно вже виповнило-
ся  – аж 175 років!

Заходжу: атмосфера творча. Люди про щось там 
розмовляють: відбувається... репетиція. Перед гля-
дачем на стіні прикріплене величезне полотно, куди 
б, певно, міркую, мали проєктуватися зображення. 
Процесом керує режисер-постановник Михал Влад, 
з яким мене й познайомив мій супутник. Режисер 
відомий у Львові ще по Театру “Гаудеамус”, а зараз 
вже своєю новою театральною майстернею “Ательє 
18” (18 – бо там ледь є місця тільки для 20 глядачів, 
та й ще тих, що сприймають авангард). Михал, згодом 
ще також запрошував мене до їхньої поетичної групи 
“Парасолька на п’ятьох”. 

– Так це Синагога – чи Театр? – запитався. – На-
скільки я зрозумів, це полотно розміщене тут не 
просто так, воно виконуватиме якусь функцію під 
час вистави?

– У цьому приміщенні ми існуємо вже майже 
третій рік. Шляхи Господні несповидимі, тож ми 
тут і опинилися! Зараз будинок у занедбаному 

Театр у синагозі на Вугільній
стані, узимку немає тепла, ритуальні служби тут не 
відбуваються, а працюють тільки декілька творчих 
студій. Фактично за цей час ми тут  поставили деякі, 
на сьогодні завершені спектаклі. На цій репетиції 
ми зараз  вводимо у спектакль “Станція” за п’єсою 
українського драматурга Олександра Вітера нову 
акторку Оленку Дуванову на роль жінки Ірини (отже, 
відбувалась власне звичайна для театру подія – вве-
дення нового актора у давнішу роль). Робота нам, 
нібито, вдається, і я сподіваюсь, що незабаром ми 

Остап Лещук

Рахель – Людмила Котова, Лейзер – Едуард Єленевський у 
виставі “Важкі люди” Йозефа Бар-Йозефа.

Наталія Петровська – Ольга у виставі “Станція” за О. Ві-
тером.

відновимо цю пречудову виставу-перформенс, яка для 
нас є дуже складною: ми використовуємо відеоряд, 
тобто крім акторської гри, відтворюватимуться ще й 
події на екрані. В наших умовах так званого “бідного 
театру” надто затратно було б створювати усі декора-
ції вручну, тому ми беремо в Інтернеті “картинку” і 
виводимо її на екран. Такий варіянт подачі матеріялу 
набагато краще сприймає сучасна людина. Вико-
ристовуємо десь – до 30 кадрів. Наша сценографія 
підкреслює, коментує події на сцені. Актори і слайд 
взаємозалежні, доповнюють одне одного. 

–  Про що йдеться у спектаклі?
–  Олександр  Вітер написав надзвичайно сучасну, 

філософську казку “Станція, або розклад бажань на 
завтра”, у якій він дуже критично відтворює головні 
думки сьогодення. Тобто мова про те, що ми існуємо 



102

у вигаданому ілюзорному світі та проживаємо життя, 
не намагаючись осягнути, навіщо ми його проживає-
мо. Багато людей використовує схему життя для того, 
щоб мати тільки насолоду. У спектаклі “Станція” 
можна розпізнати алюзію на твір братів Стругацьких 
“Пікнік на узбіччі” про кришталеву кулю, яка викону-
вала бажання і давала не те, що людина декларує, а її 
дійсне підсвідоме бажання. Коли Сталкер приводить в 
зону персонажа який начебто хотів, щоб одужала його 
дочка, а натомість отримує гроші, стає зрозуміло, чого 
він хотів насправді. “Станція”  –  розповідає нам про 
станцію здійсненних бажань, але здійсненних лише 
на ту краплю солодкої меляси, куди потрапляють 
мухи. Одна на довше  –  наглядачем, і двоє дівчат, що 
дивним чином опиняються тут. Вони у трьох вікових 
категоріях: Жінка Старша (Людмила Котова), Жінка 
Зріла (Наталія Петровська), і Молода Дівчина (це 
якраз і є – Олена Дуванова-Зінченко). Ми дивимося 
на дію крізь призму світосприйняття цих трьох жінок.  
Як у  “Воротах  Расьомон”: одна подія розглядається 
з різних позицій. Одній з цих жінок  здається, ніби 
вона прилетіла до місця подій на літаку, іншій – ніби 
прибула на пароплаві, а третій ввижається, ніби виб-
ратись можна тільки на поїзді. Розігрується сцена зі 
збігом думок, або так званого паралелізму  мислен-
ня.  Така  ідея дуже вдало розвинута, наприклад, у 
“Солярисі” Станіслава Лема.  Цю виставу ми вже 
показували тут у Львові минулого року на фестивалі 
“Ніч у Львові”. Це відбувалося у Львівському Арсе-
налі, і ми серед тих лат та мечів теж, наче прибули 
на якусь дивну “Станцію” з таким антуражем, що 
там і справді могли б відбуватись такі незвичні події, 
ніби в машині часу. Незважаючи на те, що людей тоді 

прийшло так багато, що деяким довелось стояти, вони 
таки вистояли півтори години. Думаю, що люди пере
йнялись змістом твору, їх зачепила та “станція”, вони 
побували там і приміряли це на себе. У всіх є своя 
певна “Станція” і ми всі запитуємо колись себе: “А 
чи був я на тій Станції? Потрібнен я чи не потрібен? 
Збулося бажане? Знайшов я, як утекти з тої Станції, 
де можливість здійснити примітивні бажання – такі, 
як, наприклад, “я хочу мати мільйон доларів” – та для 
чого вони мені? Кому я потрібен з цими грішми? 

Наступний спектакль  –  корифея ізраїльської дра-
ми Йозефа Бар-Йозефа, цей автор відомий у світі, але 
в Україні ще не надто.  Його п’єса “Важкі люди” – ми 
якраз закінчили працювати над нею – написана 1973 
року. Йдеться про таку серйозну проблему – недовіра, 
нерозуміння. Неможливість комунікації. Ми можемо 
про щось говорити, махнути рукою і піти, а спілкуван-
ня не відбулося. Чому? Тому що немає довіри. Є живе 
спілкування – таке, як от у нас зараз, а є спілкування 
хитрувате, хтось щось вигадує, хтось щось недогово-
рює. На цьому не можна нічого побудувати! 

 Ідея вистави – дефіцит спілкування, яке почи-
нається тільки тоді, коли є довіра. Скажімо, один із 
персонажів Саймон (його виконує сам Михал Влад), 
каже, що існують різні іпостасі правди. Він акцентує 
на Біблії, де є безліч історій, пов’язаних з брехнею 
на благо роду та задля того, щоб продовжувалось 
життя.  Там розглядається також і етнічна проблема  
–  так звані “ішув”  та “галут”. Є автохтонні євреї в 
Єрусалимі, там, де вони жили віки-вічні, зі своїми 
традиціями – це “ішув”, але є євреї – так званий 
“галут”  –  які не живуть там, тобто діаспора, які 
навчають інших, якими їм слід там бути. Саме таким 
непримиренним персонажем є Бені (Віктор Юркаєв). 
Наша історія – про дві правди життя, і на тлі цього 
відбувається складний процес можливості спілку-
вання. Через особистий досвід ми намагалися дійти 
до втілення п’єси.

Щодо подальшої роботи, то нещодавно взялися 
до п’єси чудового польського драматурга Славоміра  
Мрожека, до його драми “У відкритому морі”. Як вия-
вилося, вона є надсучасною, хоча написана 1960 року. 
Троє потерпілих в караблетрощі опиняються на плоті, 
і замість того, щоб думати, як діяти далі, куди плисти, 
двоє дужчих вирішують, вмовити третього, що він 
повинен бути... з’їденим. З’являються на плоту інші 
персонажі: менеджер рухів – спортсмен, всіх навчає, 
як дозволяється зарядку робити, і ще також поліцей-
ський, який знає тільки одне – як “Неможна!”. Цей 
пліт  –  наше життя, а  ми тут вирішуємо “проблеми” 
– якби то кого “з’їсти” або вмовити його, аби він сам 
прокричав: “Та їжте вже мене!”.  Чи не нагадує вам 
це чимось сьогоднішню ситуацію в Україні?..

(Друкується за матералами практики...

За режисерським пультом. Михал Влад (правіше) з актором 
Юрієм Сколоздрою.



103

IN memoria

103

Осіннім сонячним ранком в суботу 17 вересня 
2016 р. блискавкою облетіла Львів звістка – помер 
письменник Роман Іваничук. 

У понеділок 19 вересня до церкви Святої Трійці, 
що на вулиці Тершаківців, з різних сторін сходились 
скорботні львів’яни, щоб попрощатися з видатним 
письменником сучасности, чия творчість підтриму-
вала в українських душах вогонь людської гідности, 
патріотизму, не давала згаснути любові до національ-
ної історії та вірі в незалежність України.

Опів на 12 у переповненій церкві розпочав чин 
Архієрейської Заупокійної Служби Божої владика 
Венедикт. А люди все йшли і йшли…, тісно запов-
нивши площу перед церквою. По закінченню служби 
велелюдна процесія пішою ходою провела домовину 
на Личаківський цвинтар.

Траєкторія життєвого шляху Романа Іваничука 
розпочалася 27 травня 1929 р. в сім’ї учителя, яка 
мешкала в селі Трач на Станіславівщині (тепер Івано-
Франківська область). По закінченню школи вступив 
до Львівського державного університету імени Івана 
Франка спочатку на геологічний, а відтак на філоло-
гічний факультет. У 1949 р. виключений з університе-

ту з формулюванням за “антирадянські настрої”. Від-
служив у Азербайджані майже чотири роки в армії; 
1953 р. був поновлений як студент університету. Свій 
перший прозовий твір “Скиба землі” опублікував 
1954 р. Перша збірка новел Романа Іваничука “Прут 
несе кригу” (1958) одразу засвідчила його небуден-
ний талант. Метр галицького письменства Михайло 
Яцків, який нікому доти не давав рекомендацій до 
вступу в Спілку письменників УРСР, прочитавши 
його першу книжку, здивував усіх, бо таки дав не-
офітові рекомендацію до Спілки.

Від 1961 р. Роман Іваничук постійно мешкає у 
Львові; працює в редакції журналу “Жовтень” (тепер 
“Дзвін”). Спільно з актором театру імени Марії Зань-
ковецької Богданом Антковим інсценізує свій роман-
трилогію “Край битого шляху” (1964). Вистава йшла 
на сцені під назвою “На зламі ночі”. До речі, прем’єра 
одразу заохотила до інсценізації власного роману 
“Сестри Річинські” письменницю Ірину Вільде. Над 
створенням п’єси також працював Богдан Антків. Те-
атр став необхідною частиною творчого життя Р. Іва-
ничука. Він відвідував кожну нову прем’єру, прихо-
див за куліси, знав заньківчан особисто, з багатьма із 

По кому подзвін?

Ми просто йшли; у нас нема
Зерна неправди за собою.
Ходімо ж, доленько моя!
Мій друже вбогий, нелукавий!
Ходімо дальше, дальше слава,
А слава — заповідь моя.
		          Т. Шевченко

Роман Іваничук у редакції журналу “Просценіум”, 
2009 р. Світлина Інни Шкльоди

(Роман Іваничук. 1929 – 2016)



104104

них приятелював. Богдан Антків, Юрій 
Брилинський, Володимир Глухий, Бог-
дан Кох, Борис Мірус, Федір Стригун, 
Богдан Ступка, Віталій Розстальний і 
автор цих рядків – творили коло його 
близьких приятелів, з якими знаходив 
спільну мову, громадянську, пози-
цію, іноді пив каву і до кави… Театр 
манив його. Тож завдяки співпраці з 
композитором Богданом Янівським та 
своїм другом поетом Романом Кудли-
ком 1986 р. з’явилася опера “Олеська 
балада” за романом “Черлене вино” 
(прем’єра відбулася у Львівській опе-
рі). А ще через три роки (1989) Богдан 
Антків інсценізує роман “Шрами на 
скалі” для сцени Івано-франківського 
музично-драматичного театру ім. Івана 
Франка.

Проте всеукраїнську славу письменнику приніс не 
театр, а історичний роман “Мальви” (1968), що став 
бестселером не тільки в Україні, але й у діяспорі. Цей 
твір, як і роман “Собор” (1967) Олеся Гончара, одразу 
потрапив під жорстку компартійну критику, що гро-
зило звільненням з роботи та подальшими переслі-
дуваннями. Не зламався, вистояв, допоміг родинний 
характер: його дядько Михайло Іваничук, вчений-гео-
морфолог, розстріляний 37-го року, був у молодості 
воїном УГА, а брат Євген відбув десятирічну каторгу 
у Воркуті за участь в УПА. Чесність і принциповість 
примножила його славу як Людини і Письменника. 
Відтоді його історична тема стає провідною у твор-
чості Романа Іваничука. Його романи “Черлене вино” 
(1977), “Манускрипт з вулиці Руської” (1979), “Вода 
з каменю” (1982), “Четвертий вимір” (1984) набули 
широкого розголосу серед читачів. За два останні 
письменник удостоєний 1985 р. Національної премії 
України імени Тараса Шевченка. 

Часи Перебудови для Романа Іваничука – це 
Львівська “Просвіта”, яку він творить і очолює; ак-
тивна участь в організації Народного Руху України. 
1990 р. його обирають народним депутатом Верховної 
Ради України Першого демократичного скликання. 
Вершиною своєї праці як депутата вважав Акт про-
голошення незалежности України 24 серпня 1991 р. 
Однак, надалі вирішив для себе, що його життєве 
завдання і справжнє покликання – працювати для 
України у письменстві і більше не балотувався у де-
путати. У світ один за одним виходять тепер його 
нові твори “Орда”, “Ренегат”, “Євангеліє від Томи”, 
“Смерть Юди”. Автобіографічні записи “Благосло-
ви, душе моя, Господа...” друкує 1993 р.; книгу спо-
гадів “Дороги вольні і невольні” – 1999 р. А відтак 
до читача приходять романи “Злодії та Апостоли” 

In memoria

Богдан Ступка “бере інтерв’ю” у Романа Іваничука., Львів, 
поч. 2000 рр.

Богдан Антків, Ніна Бічуя, невідома, Роман Іваничук вітають 
з днем народження Ірину Вільде. 



105105

(2003–2004), “Вогненні стовпи” (2006); “Країна 
Ірредента” (Львів, 2007), “Через перевал” (2008) 
та ін. 

У 90-их рр. письменника запрошують до alma 
mater – Львівського національного університету 
імени Івана Франка – читати лекції на філоло-
гічному факультеті. Задля цього він розробляє 
спеціальний авторський курс “Література та 
держава”. Крім того, на запрошення факультету 
культури і мистецтв зустрічається з театрознавця-
ми-першокурсниками на лекціях-бесідах, відкри-
ваючи їм таємниці літературного Львова. 

Здавалося, що робота в Університеті дарує 
йому ще більше письменницького натхнення. 
Досить назвати нові романи “Хресна проща”, 
“Торговиця”…

За видатні заслуги перед Україною 16 січня 
2009 р. Романові Івановичу Іваничукові присвоє-
но високе звання Герой України з врученням ор-
дена Держави.

Львівський національний університет імени 
Івана Франка 2013 р. присвоює Романові Іваничу-
кові звання Doctor honoris causa. А він невтомно 
і далі працює, публікує книги есе та оповідань 
“Словом і вогнем” (2015), “Серед повені книг” 
(2016). У день свого 87-ліття бере до рук прине-
сену із видавництва свою останню опубліковану 
книгу – “Голоси з-над вод Генісарета”.

Траєкторія творчого і людського життя Романа 
Іваничука завершувалась тут, на Личаківському 
цвинтарі – Львівському Пер-Лашез. Біля його тру-
ни стояла родина, друзі, державні мужі та почесна 
військова варта, а всю площу центрального входу 
на цвинтар заповнили львів’яни – шанувальники 
його таланту. Звучали прощальні слова керівників 
области й міста, спогади друзів (Михайла Косіва 
від Національної спілки письменників України, 
поета Ігоря Калинця, голови товариства “Просві-
та” Ярослава Пітка). Владика Венедикт продов-
жив Заупокійне Богослужіння та запечатав гріб. 
Журливим прощальним “кру-кру…” відлунювала 
в небі пісня “Чуєш, брате мій”. Співав Галицький 
камерний хор, співали люди…

Так відійшов у вічність Великий Українець, 
письменник, патріот, який усе своє життя пок-
лав на вівтар національної культури. Ім’я Романа 
Іваничука навічно вписане на скрижалях слави 
поруч з іменами видатних діячів українського 
письменства.

Богдан Козак
30 жовтня 2016 р.

Роман Іваничук з братом Євгеном та сином Яремою. 
Львів, початок 1990-х рр.

Скульптор Еммануїл Мисько та Роман Іваничук. 
Кінець 1990-х рр.



106

Тринадцятого жовтня 2016 року відійшла у віч-
ність Валентина Ігорівна Заболотна, професор, заслу-
жений діяч мистецтв України, кандидат мистецтво
знавства. Народжена у театральній родині (дід – ви-
датний актор Амвросій Бучма, батько – режисер, мати 
– актриса), Валентина Ігорівна обрала театрознавство 
– за її ж словами – як більш властиву жінці професію. 
Однак саме театральна критика, котрій присвятила 
усе своє життя, вимагала від неї нежіночої стійкости, 
мужности, витривалости, сили. Їх вона – разом із усім 
арсеналом професійної аналітики – демонструвала до 
останніх днів свого земного шляху. Ще 7 жовтня на 
виступ В. Заболотної чекали організатори, учасники 
та гості Міжнародного фестивалю “Марія” у Києві. 
Наступного дня В. І. Заболотна мала головувати у 
журі на Першому фестивалі патріотичного театру 
“Миротворці” в Дніпрі. І, закривши лікарняний лис-
ток, професор Заболотна вже готувалась йти на за-
сідання рідної кафедри театрознавства Київського 
національного університету театру, кіно і телебачення 
імени І. К. Карпенка-Карого, як робила це від 1962 
року, коли успішною випускницею прийшла працю-
вати у стіни alma mater.  

У цих стінах, де, здається, завжди лунатимуть 
її кроки, В. І. Заболотна піднялася сходинками педа
гогічної кар’єри від молодого викладача до посади 
декана театрального факультету. Десятки, сотні сту-
дентів довкола неї… Нас, майбутніх театрознавців, 
учила азів самодисципліни (не переходити дорогу на 
червоне світло, навіть найгіршу виставу додивлятись 
до кінця і т. д.) і фахових премудростей (критикувати 

твір, а не особу митця, уміти говорити так, аби бути 
почутим, і т. ін.). Вимогливий педагог, Валентина 
Ігорівна завжди тримала дистанцію, але водночас 
могла бути чутливою та близькою до молодих душ. 
Не втомлювалась водити нас на перегляди, прем’єри, 
обговорення, семінари, конференції, фестивалі, під-
тримувала і плекала таланти – і несподівано “кидала” 
на амбразуру публічного виступу навіть дуже несмі-
ливих учениць, формуючи в них стійкість до стре-
сових ситуацій. Вона не залишала своїм вихованцям 
ілюзій щодо комфорту чи якихось особливих переваг 
непростого фаху театрального критика. Просто влас-
ним прикладом уміла переконати в необхідності для 
світу такої, здавалося б, необов’язкової, дивної праці. 

Валентина Заболотна, 2015 р. 
Світлина Вікторії Ільків

Пам ’яти Учителя

In memoria

(Валентина Заболотна. 1940 – 2016)



107

Професійний забіг на довгу дистанцію три-
валістю в усе життя був для неї і п’янким, 
як повітря, і виснажливим, мов публічна 
сповідь, але її бійцівських якостей завж-
ди вистачало, аби долати кризи, хвороби, 
конфлікти, дивитись нові й нові вистави, 
навчати покоління за поколінням студентів 
і – писати, писати...     

Заболотна – це ціла книга в українсь-
кій критиці, складена з сотень її публікова-
них критичних текстів (книгу, безумовно, 
зберуть, упорядкують та видадуть колеги 
по цеху та учні). Заболотна – це невпин-
не картографування українського театру 
останніх шістдесяти років. Заболотна – це 
авторитетна думка з рішучою двокрапкою, 
за якою – розкладені по поличкам тези  або 
ж неозора пряма мова діялогів, дискусій.   

У певний момент професор почала за-
мінювати слово “критик” на “аналітик”. 
Сучасніше, звісно, але й відповідально
сти – більше. Вона її – відповідальности – 
ніколи не боялася.  Радше, навпаки, шука-
ла можливостей бути корисною там, де ця 
відповідальність була вкрай потрібною: на 
кафедрі, в інституті, на “Золотій Пекторалі” 
чи “Січеславні”. І до запрошення на ново-
створену тоді кафедру театрознавства та 
акторської майстерности ЛНУ імени Івана 

Валентина Заболотна з першокурсниками-театрознавцями (зліва напра-
во): Наталя Сімків, Роман Лаврентій, Тарас Федорчак, Марія Кошелін
ська, Микола Перун, Олександра Калініченко. Львів, 2000 р.

Валентина Заболотна з викладачами та студентами кафедри театро
знавства та акторської майстерності ЛНУ імені Івана Франка після 
державного іспиту. Львів, 2005 р.



108

Франка поставилась дуже відповідально. Конспекти 
лекцій з “Теорії драми”,  “Професійної етики теат-
рознавця” були ретельно та акуратно написані влас-
норуч спеціально для львів’ян – комп’ютером тоді 
ще професор Заболотна не оволоділа. І лекції – не 
сумнівайтесь – були прочитані так, що назавжди за-
карбувались у пам’яті і наймолодшому львівському 
поколінню театрознавців. 

Голова ДЕКу, лектор, автор статей до журналу 
“Просценіум”, запрошений рецензент вистав Львівсь-
кого національного театру ім. М. Заньковецької – до 
Львова Валентина Ігорівна приїздила завше охоче 
і з радістю. Відчувала родинне – дідове – коріння, 
хочеться вірити, відчувала й радість від зустрічей 
із своїми вихованками, кожна з яких на своєму міс-
ці продовжує сьогодні “школу Заболотної”: Миро-
слава Оверчук – багатолітній завідувач літературної 
частини Національного театру ім. М. Заньковецької, 
Світлана Максименко – редактор літературно-драма-
тичних програм Львівської обласної телерадіоком-
панії і викладач кафедри театрознавства та акторської 
майстерности, Майя Гарбузюк – викладач кафедри 
театрознавства та акторської майстерности ЛНУ іме-
ни Івана Франка і головний редактор журналу “Про-
сценіум”. 

Коли підступає відчай і здається, що неможливо 
навчити театрознавства сучасне покоління студентів, 

Валентина Заболотна із заньківчанами на відкритті пам’ятного знака Амвросієві Бучмі. Львів, 19 червня 2003 р.

In memoria

котрі й до книжки заглядають неохоче, пригадується 
Валентина Ігорівна. Для неї, здається, не існувало 
часових поколіннєвих прірв – так легко вона знахо-
дила спільну мову із нами і молодшими за нас. І стає 
соромно. Як і тридцять років тому, коли зовсім не-
знайомі викладачі Київського театрального – Ірина 
Посудовська та Валентина Заболотна – написали дів-
чиськові, котре під впливом перших вступних невдач 
забрало документи з приймальної комісії, листа. В 
ньому йшлося про ганебність “втечі”, про мужність 
йти до кінця, хоча насправді, поза тим усім – це був 
лист про людську небайдужість… Саме завдяки їй 
авторка цих рядків прийшла в професію – бо ж дів-
чисько повірило і вступило на театрознавство наступ-
ного року, ставши студенткою тієї ж таки Валентини 
Ігорівни Заболотної. Доля – не менше…  

З чого складається пам’ять про Учителів? З по-
жовклих студентських конспектів лекцій, дорослих 
розмов “на рівних”, золотого пера з нагоди твого за-
хисту кандидатської дисертації. З вимовної і невимов-
ної вдячности. З радісних – а можливо, для когось й 
не завжди – спогадів. У кожного – своя колекція. Але 
ця пам’ять – то і є ми. Тож хай вона буде світлою… 

Майя Гарбузюк
1 листопада 2016 р. 



109109

У 2016 році 27 серпня минуло 75 років від Дня 
народження видатного українського актора те-
атру і кіно Богдана Сильвестровича Ступки. 

Ніщо так не розкриває людську особистість 
великого митця, як його чесна відповідь на постав-
лені запитання про його життя і творчість. 

З дозволу Володимира Мельниченка – автора 
книжки “Богдан Ступка. Біографія” (вийшла 
2012 р. в Москві українською мовою у видавництві 
“Домашня бібліотека”) – публікуємо фрагмент з 
третього розділу книги “1200 відповідей Б. Ступ-
ки” у перекладі з російської Богдана Козака.

– Хто дав Вам ім’я – мама чи батько?
– Не знаю. 
– Богдан – це Богом даний. 
– Усі ми Богом дані. У Гомеровій “Одіс-

сеї” сказано, що вже в момент народження 
кожний своє ім’я в солодкий дар одержує. 

– З якого віку Ви пам’ятаєте себе і що 
саме?

З трьох років. 1944 рік. Війна. Вибухи. 
Вогонь. Убиті люди. Так народився страх 
перед життям. У вірші “Дев’яте травня 1945 
року” Борис Олійник писав, що всім очевид-
цям – дітям війни “дихає в спину тривога”.

– Це було, коли радянські війська визво-
ляли рідний Куликів від німців? Розкажіть 
докладніше. 

– Містечко бомбардували, і ми – я, бать-
ко, дядько Павло (матері десь не було вдома) 
вискочили зі своєї хати  за кілька хвилин пе-
ред тим, як у  неї влучило. Ми доповзли до 
сусіднього двору і сховалися в якійсь неви-
сокій господарській прибудові з солом’яною 
стріхою, і я бачив, як горить наша хата…. Все 
пам’ятаю, наче це сталося сьогодні: лежи-
мо ми принишклі, коли раптом стріху нашої 
схованки прориває німецький чобіт і стає… 
батькові на спину! Я ж у цей страшний мо-
мент шепочу йому, ледь ворушачи губами: 
“Тату, тихо, тату, тихо…” Той жах тривав 
якусь секунду. Німець, очевидно, не встиг 
зрозуміти, що стояв на живому тілі, бо інак-
ше полоснув би нас автоматною чергою. Не 
встиг, бо був убитий, тіло вивалилося назовні, 
чобіт зник… 

“Головне – дожити до сімдесяти…”

Володимир Мельниченко

1200 відповідей Б. Ступки
(Фрагмент книги“Богдан Ступка. Біографія”)

109



110

–	 Який материнський наказ Ви шануєте впро-
довж усього життя?

–	 Дурних і п’яниць – обходь! А ще мама до 
самої своєї смерті нагадувала: “Синок, поважай лю-
дей”.

–	 Бабусю свою пам’ятаєте?
–	 Пам’ятаю. Коли взимку приходив до неї зі 

змерзлими руками, вона їх відразу занурювала у відро 
з холодною водою. І дійсно зігрівався.

–	 Пам’ятаєте своїх хрещених?
–	 Павло Крупник, брат матері. Добрий і тала-

новитий.
–	 Чи маєте якусь вищу освіту крім театрознав-

чої?
–	 Філологічну. Незавершену.
–	 Як театрознавець писали критичні статті, 

рецензії?
–	 Написав дипломну роботу про історію поста-

новок п’єси Івана Франка “Украдене щастя”. Її навіть 
надрукували в журналі “Вітчизна” і хвалили.

–	 Справді прекрасна стаття була!
–	 Але після тієї публікації – ніц!
–	 Диплом народного артиста України Ви отри-

мали раніше, ніж диплом про вищу освіту?
–	 Так. А потім – диплом народного артиста 

СРСР.
–	 Кого з режисерів вважаєте “театральним 

батьком”?
–	 Бориса Хомича Тягна.
–	 Кого з колег по сцені Львівського театру ім. 

М. К. Заньковецької згадуєте з особливим теплом?
–	 Бориса Міруса, Олександра Гринька, Богдана 

Коха, Богдана Антківа, Богдана Козака, Олександ-
ра Гая, Володимира Аркушенка, Любов Каганову, 
Галину Шайду, Катерину Хом’як, Юліана Турчина, 
Володимира Бероєва, Юрія Брилинського, Левка 
Регу, Надію Доценко, Варвару Любарт, Доміана Ко-
зачковського, Бориса Романицького, Георгія та Асю 
Полінських, Володимира Данченка та багатьох ін-
ших.

–	 Яка з ролей, зіграних у Львівському театрі, 
Вам найдорожча?

–	 Микола Задорожний в “Украденому щасті” 
Івана Франка.

–	 Як Ви сприйняли пропозицію переїхати до 
Києва?

–	 Із задоволенням.
–	 Чому?
–	 Покликав Сергій Данченко. З ним хотілося 

працювати й долати нові вершини.
–	 Що найбільше вразило в столиці?
–	 Мало зустрілося тоді людей, які дбали б не 

тільки про себе в театрі, але й про театр у цілому.
–	 Львів і Київ. Як Ви їх сприймаєте?

–	 Львів – це життєвий трамплін. Київ – сам 
політ. Львів – це коріння. Київ – це крона. 

–	 А чому в середині 80-х років Ви відмовились 
переїхати до Москви?

–	 Боявся стати імпотентом під час пересаджен-
ня на інший творчий ґрунт – на чужу сцену. Так, був 
страх, що на новому місці не зможу відбутися як ар-
тист… Інша справа – причина цього страху. Я дійсно 
боявся виривати своє коріння з рідного українського 
ґрунту, на якому виріс, боявся втратити підживлення 
своєї творчості. Тим більше, що драматичний артист 
пов’язаний зі словом, яке дуже чутливе до пересад-
ження. Іншими словами, анітрохи не жалкую про те, 
що відмовився переїхати до Москви.

–	 Яка з численних поїздок до Москви Вам 
запам’яталась найбільше?

–	 1980 рік. Ми показували тоді виставу “Дикий 
ангел” Олексія Коломійця, “Дядю Ваню” Антона Че-
хова та “Украдене щастя” Івана Франка. Тоді вперше 
заговорили про український театр як про справді ви-
сокохудожнє явище. Франківці повернулись до Києва 
на білому коні.

–	 Коли збираються Ваші друзі, що вас 
об’єднує?

–	 Спільна точка зору на життя і театр, а ще… 
добре пиво.

–	 Бувало, що друзі змінювали Ваше життя на 
краще?

–	 Так!
–	 Поняття дружби відходить з нашого життя?
–	 З мого – ні! У суспільстві воно, мабуть, знеці-

нюється…
–	 Хто прикрашає Ваше життя?
–	 Найперше – родина. Щасливий той, хто щас-

ливий удома…
–	 Але ж не тільки сім’я?
–	 Звичайно. Приятелі, друзі – люди різних 

професій: історики, медики, інженери. У мене, як у 
булгаковської Маргарити, пристрасть до людей, які 
роблять свою справу першокласно. Люблю людей 
розумніших за себе.

–	 Кого з Ваших друзів, які вже відійшли, хотіли 
б згадати?

–	 Леся Сердюка! Царство йому небесне! В 
ньому я знайшов друга на все життя. Ми повністю 
розуміли один одного. Він уже тяжко хворим знімався 
в “Тарасі Бульбі”, але мужньо все переносив. Його 
смерть була для мене величезною втратою. Він був 
дуже талановитим, щирим і простим. Дуже!

–	 Який стан найхарактерніший Вашій душі?
–	 Оптимістичний.
–	 Що скажете, якщо назву Вашу душу добро-

зичливою?
–	 Подякую.

In memoria



111

–	 А який вираз обличчя характерний?
–	 От якраз доброзичливий.
–	 Ніколи не бачив Вас із розгубленим виразом.
–	 Думаю, негарно демонструвати людям свою 

розгубленість.
–	 Яка риса Вашого характеру з віком стає ви-

разнішою?
–	 Сподіваюсь, що доброта.
–	 У Вас сильний характер?
–	 Чим довше живу, тим більше розумію, що 

таки сильний.
–	 Ви звикли досягати поставлених цілей?
–	 Так.
–	 Я бачу ціль – не бачу перешкод?
–	 Ні. Дорога до мети має бути совісною.
–	 А яку рису власного характеру намагаєтесь 

приховати від оточуючих?
–	 Приховую, що часто не слухаю те, що людина 

мені говорить, а дивлюсь, що вона робить.
–	 Ви самолюбна людина?
–	 Є така сентенція: наше самолюбство про-

тиснеться в будь-яку щілину. В цьому розумінні я не 
самолюбний.

–	 Що краще – поспішати чи навпаки?
–	 Поспішати… поступово.
–	 Як це?
–	 Як у тому анекдоті. У ребе питають: “Ваша 

Сара вийшла заміж?” – “Ой, поступово виходить!”
–	 Що краще – кохати чи бути коханим?
–	 Краще кохати й бути коханим.
–	 Ви добрий керівник?
–	 Актори дуже ранимі, з ними не можна по-

військовому: як генерал сказав, так і буде. Я завж-
ди намагаюсь бути… ліберальним чи що. Але це не 
значить, що я такий добрий: керівник повинен бути 
мудрим, а не м’яким. Я навіть, знаєте, інколи в теат-
рі, як страхопуд на городі: приходжу за лаштунки і 
прогулююся там з діловим виглядом – народ відразу 
починає метушитися, активно працювати…

–	 Яке рішення керівника вважаєте поганим?
–	 Можливо, те, яке не можна змінити.
–	 Ви фанатична людина?
–	 Фанатизм як несамовитість у вірі чи нетер-

пимість до інших поглядів – це не для мене. Фанатизм 
як пристрасна відданість театру–так.

–	 Ви вразлива людина?
–	 Так.
–	 Коли ображаєтесь, це помітно відразу?
–	 Намагаюся не виказувати.
–	 Ви хитра людина?
–	 Як усі. Інакше не виживеш, тут обпікся, там 

обпікся, треба ж робити якісь висновки. Але я навчив-
ся абстрагуватися від суєти, аби не розплескати те, 
що на дні душі, а раптом воно мені ще знадобиться 

в якійсь ролі? Тому до себе у душу нікого не пускаю. 
А навіщо?!

–	 Ви злопам’ятні?
–	 Інколи буваю. А взагалі – ні.
–	 Ви холоднокровна людина?
–	 Ні, але пам’ятаю чиюсь мудру думку: збері-

гайте спокій, бо дана ситуація через сто років все 
одно не матиме жодного значення.

–	 Свій справедливий гнів треба приховувати?
–	 У Книзі Приповістей Соломонових: “Неро-

зумного гнів пізнається відразу, розумний же мовчки 
ховає зневагу”.

–	 Ви статечна людина?
–	 У розумінні віку – так. А чи розважливий я у 

своїх вчинках? Навряд… Чи поважний? До п’ятдесяти 
років намагався виглядати поважніше, а навіщо, пи-
тається? З часом лузга обсипається…

–	 Ви мораліст?
–	 Боже сохрани!
–	 Коли хвилюєтесь, чим себе заспокоюєте?
–	 За порадою батька рахую: 1,2,3,4,5,6,7,8,9,10.
–	 Допомагає?
–	 На жаль, не завжди.
–	 Коли вважаєте за потрібне вживати матірні 

слова?
–	 У принципі, ніколи, але, визнаю, все ж іноді 

“вискакують”…
–	 А що краще: щиро вилаятись чи силувано 

посміхнутись?
–	 Краще – щиро посміхнутись.
–	 Виходить?
–	 Не завжди.
–	 Ви жартівник?
–	 Це закладено в моїх генах.
–	 А коли на серці гірко – жартуєте?
–	 Як і мій герой Тев’є-Тевель, я людина, здатна 

жартувати в складних ситуаціях. Як і він, можу ска-
зати: “Чорта пухлого в мене дізнається хто-небудь, 
що діється в моєму серці”.

–	 Чи любите розігрувати знайомих?
–	 Не без того. Скажімо, іноді можу змінити 

голос, коли мені телефонують, і потішаюся з того, 
як реагують на тому кінці дроту.

–	 Що Вас особливо розчаровує в житті?
–	 Гірко розчаровуватися в людях, особливо в 

тих, кому зробив добро.
–	 Вдячність – ознака благородства душі?
–	 Саме так!
–	 У відомій пісні співається: “Віват, король! Ти 

був самим собою!” Ви завжди таким залишаєтеся?
–	 Королем?Я ще не став ним. А самим собою? 

Так!
–	 Як співвідносяться оптимізм і песимізм у 

Вашій натурі?



112

–	 Більше оптимізму.
–	 Коли Ви плакали востаннє?
–	 Коли боявся втратити Ларису.
–	 За її життя боїтеся більше, ніж за власне?
–	 Так!
–	 Неочікувана радість.
–	 Спів солов’я в центрі Києва.
–	 А найбільша радість у житті?
–	 Творчість. Сцена. Дружина. Син. Онуки. 

Онучка…
–	 Десь прочитав, що у Вас ущипливий ро-

зум…
–	 Головне, щоб він був, а це не найгірший 

варіант.
–	 Що для Вас найголовніше в жінці?
–	 Незлопам’ятність.
–	 А що нестерпно?
–	 Глупота.
–	 Що здатні простити жінкам?
–	 Любов до чоловіків.
–	 Що найголовніше в чоловікові?
–	 Розум.
–	 Що нестерпне в чоловікові?
–	 Свинство.
–	 Що здатні простити чоловікам?
–	 Любов до жінок.
–	 Який людський недолік вважаєте найбіль-

шим?
–	 Тільки би не гординя. Гординя – найбільший 

гріх. Вона до добра не призводить, може зламати долі 
людей, особливо молодих.

–	 Що Ви не прощаєте людям?
–	 Підлість.
–	 Чого найбільше не любите?
–	 Фальшу.
–	 Що заважає інколи відразу правильно розібра-

тись у людях?
–	 Можливо, надмірна довірливість?
–	 Що, на Вашу думку, сильно псує людей?
–	 Воланд говорив, що квартирне питання.
–	 Любите, коли Вас хвалять, прославляють?
–	 Приємно почути похвалу від людини, яку 

поважаєш і сам похвалив би. Але я завжди пам’ятаю 
мудрі слова Плутарха, що жадібний на похвалу той, 
хто насправді бідний достоїнствами та заслугами.

–	 Як правильно жити: сьогоденням чи турбу-
ючись про день завтрашній?

–	 Треба жити сьогоденням, турбуючись про 
день завтрашній.

–	 Що турбує Вашу совість?
–	 Що я не забрав до себе в Київ батька, а він 

цього дуже хотів.
–	 Чи були вчинки, за які Вам соромно?
–	 Так.

–	 Хотіли б у собі щось змінити?
–	 Раніше сказавби: “Усе”. Тепер скажу: “Нічого”.
–	 Краще не дати обітниці, ніж дати і не вико-

нати?
–	 У Книзі Еклезіястовій ці слова наводяться зі 

знаком оклику!
–	 Кому-небудь заздрили в житті чи на сцені?
–	 Заздрив Талановитому Артисту на сцені: 

чому я це не вмію робити, а він уміє! А ще тим, хто 
вміє співати.

–	 Що таке людська заздрість?
–	 Це біда, від якої все життя треба звільнятися.
–	 Яке місце в театральному колективі посідає 

заздрість?
–	 Панівне.
–	 Заздрість коли-небудь щезне?
–	 Здається, Мольєр говорив, що заздрісники 

помруть, але заздрість – ніколи.
–	 Як звучить з Ваших вуст найвища похвала?
–	 Супер!
–	 А для Вас яке слово буде найвищою похва-

лою?
–	 У Чехова найвищою похвалою було слово 

“добре”. А сучасні режисери сьогодні на зйомках 
кричать: “геніально”, “фантастично”, “ти – кращий 
за всіх!”. Це все буза. Я надаю перевагу чеховському 
“добре”. Або Сергій Данченко легенько бив по плечу 
і казав: “Ну нічого”. Це у нього було найвищою по
хвалою.

–	 Чого Вам не вистачає?
–	 Повного та вільного виходу на Світову сцену.
–	 Чому це для Вас так важливо?
–	 Тому що багато наших артистів і театрів у 

цілому абсолютно світового рівня.
–	 Тоді в чому справа?
–	 Вочевидь, у відсутності активної державної 

політики в цьому напрямку. Хотілося б, щоб і ме-
ценати доклались, розуміючи, що вихід у світовий 
культурний простір – це величезні гроші.

–	 Що попросили б за умови здійснення тільки 
одного бажання?

–	 Раніше відповідав так: дати мені можливість 
відкрити власний театр. Зараз – прославити Націо-
нальний театр імені Франка в усьому світі.

–	 Що обов’язково взяли б із собою в космос?
–	 “Кобзар” Шевченка.
–	 І все?
–	 У космос багато не візьмеш. Ще – фотографії 

всієї сім’ї.
–	 А про що найперше розказали б інопланетя-

нам?
–	 Про Україну.
–	 Не хочете бути багатим?
–	 Хочу бути забезпеченим виключно працею 

In memoria



113

праведною. Бо згоден з Чеховим: “Немає і не може 
бути багатства праведного”.

–	 Чи є у Вас талісман?
–	 Як предмет, що приносить удачу? Ні, не-

має.
–	 Ви забобонні?
–	 Бути забобонним – погана прикмета. Так 

усе життя вважав. Але, коли виповнилося шістдесят 
дев’ять років, усе частіше став згадувати й цитува-
ти батькові слова, що в житті головне дотягнути до 
сімдесяти, а там живи, скільки хочеш… Знайомий 
художник у відповідь якось ляпнув: “Та ти здоровий, 
як бичок!” Я відразу подумав: “Не наврочив би…” І 
справді, невдовзі торохнуло так, що хоч би та пере-
глядай деякі розхожі життєві правила.

–	 Ваш улюблений афоризм.
–	 Життя – коротке, мистецтво – вічне. Твор-

чість виміряти неможливо.
–	 Коли Мікеланджело питали, як він досяг та-

ких вершин, він відповідав: “Якщо будете працювати, 
як я, також досягнете…” Мікеланджело геній?

–	 Безумовно! Геніїв ріднить те, що вони всі 
тяжко працювали.

–	 Що таке геніальність?
–	 Це поняття невичерпне. Воно містить у собі 

не лише працю і Богом дану здатність розкрити свій 
час та моральний потенціял епохи, але й здатність 
переступити свій час, зазирнути у майбутнє…

–	 Як ставитесь до талановитих людей?
–	 Я їх поважаю і завжди намагаюся підтрима-

ти. І як актор, і як художній керівник театру. Завжди 
знаходжу можливість за щось похвалити, пам’ятаючи 
добрий урок, отриманий від корифея українського 
театру Бориса Романицького. Коли я працював над 
образом Річарда ІІІ у Львові, він завжди був присут-
нім на репетиціях, а потім кликав мене в кабінет і 
починав свою тираду так: “На мою скромну думку, 
ви створені для цієї ролі. Але у вас поки що немає 
емоцій, темпераменту, логіки…” Тобто нічого немає. 
Однак перша фраза, що я створений для цієї ролі, 
надавала надію і бажання щось робити. Ось так і не-
обхідно підтримувати. Треба вміти робити добро і не 
чекати, що тобі хтось за це подякує.

–	 Ви прагнули до того, щоб бути знаним?
–	 Ще й як! Пригадую, у 1974 році ми йшли 

Миргородом разом із Костянтином Степанковим. 
Його майже всі пізнавали, а мене – ні. Це було так 
прикро! Я тоді йому страшенно заздрив.

–	 З часом все сталося?
–	 Так!
–	 Ким би не змогли працювати?
–	 Директором магазину.
–	 Ви трудоголік?
–	 І в театрі, і в кіно.

–	 Ви незалежна людина?
–	 Тільки в ролі на сцені.
–	 Де Ви сміливіші – в житті чи у творчості?
–	 У творчості! Іноді в житті…
–	 Який займенник Вам ближчий – “я” чи 

“ми”?
–	 Я. Іноді – ми.
–	 Ви би нагороджували людей за мужність у 

поразці?
–	 Саме у поразці!

Богдан Ступка – Річард в однойменній виставі  В. Шекспіра. 
Режисер – С. Данченко. Львівський академічний драматичний 
театр ім. М. Заньковецької, 1974 р.



114

–	 Який стимул у творчості для Вас найсильні-
ший?

–	 Кохання. Мистецтво народжується лише там, 
де є кохання. Любов. Без любові навіть машина твоя 
буде брудною.

–	 За ким сумуєте?
– Довгі роки сумував за батьком, бо мама, хвалити 

Бога, була жива. Тепер тужу за обома.
–	 Боїтесь старости?
–	 Боюсь. Але вона не така вже й страшна, якщо 

врахувати альтернативу.

–	 Боїтесь смерти?
–	 Хтось мудро сказав: померти сьогодні страш-

но, а коли-небудь – нічого.
–	 За що найбільше вдячні долі?
–	 За те, що подарувала улюблену роботу.
–	 Яка людська риса, на Ваш погляд, особливо 

важлива в соціумі?
–	 Вміння почути, що тобі говорять люди.
–	 Ви вмієте це робити?
–	 Усе життя вчуся…
–	 На мій погляд, сам Господь дарував Вам ди-

вовижне вміння слухати й чути людей.
–	 Вдячний Богові за це.
–	 Людина повинна планувати своє майбутнє?
–	 Безумовно, людина повинна думати про 

те, що буде з нею та з її дітьми, як вони будуть далі 
жити. Вона повинна забезпечити майбутнє своїх ді-
тей. Це закладено Господом в її серце. Тільки треба 
обов’язково пам’ятати, що сказано мудрим Соломо-
ном: “У серці людини багато думок, але виповниться 
тільки задум Господній”.

–	 З якими словами треба йти по життю?
–	 Ліни Костенко:

Не допускай такої мислі,
Що Бог покаже нам  неласку.
Життя людського строки стислі.
Немає часу на поразку. 

–	 Іван Дзюба сказав про два останні рядки: “Ці 
слова годні стати девізом і людини, і народу…”

–	 Мені дуже приємно бути суголосним з Іваном 
Дзюбою. Ти знаєш, як я його поважаю!

–	 Кому довіряти, перед ким схилятися, на кого 
молитися?

Молітесь Богові одному,
Молітесь правді на землі,
А більше на землі нікому
Не поклонітесь…

–	 Що порадите тому, кого збили з ніг на жит-
тєвому шляху?

–	 Обов’язково треба підніматися! Намагатися 
не впасти знову. Правда, як казав Наполеон, того, хто 
піднімається, дуже рідко підтримують, але значно 
гірше, коли того, хто падає, ще й підштовхують.

Утім, надія завжди є, навіть на перший погляд у 
безвихідних ситуаціях. Читайте у того ж Соломона: 
“Бо праведний сім раз впаде та зведеться…”

–	 Ви щаслива людина?
–	 Так!

Переклад з російської Богдана Козака

Богдан Ступка – Едмунд у виставі “Король Лір” В. Шекспі-
ра. Режисер – М. Гіляровський. Театр ім. М. Заньковецької, 
1969 р.

In memoria



115115

Наталія Юзюк

Подвижник 
українського 
оперного мистецтва
Володимир Ігнатенко

Прекрасне вічно матиме своїх
творців і шанувальників… 

Володимир Ігнатенко 

Володимир Ігнатенко, 2009 р.

“Володимир Ігнатенко – тенор, який міг би врази-
ти публіку всієї Европи…”, – так зазначав у варшавсь-
кій газеті “Політика” 1990 р. один з її рецензентів, 
почувши спів народного артиста України, соліста 
Львівської опери під час гастролей Львівської опери 
у Польщі [1, 2]. 

Народний артист України, соліст Львівського на-
ціонального оперного театру ім. С. Крушельницької 
Володимир Ігнатенко служив високому мистецтву по-

над  півстоліття свого життя. Приголомшує символіч-
ний дебют його театральної кар’єри в опері “Борис 
Годунов” М. Мусоргського, – за задумом режисера, а 
може, – за велінням долі, герой Ігнатенка не вийшов, а 
переможно в’їхав на сцену на білому коні! Ймовірно, 
це було першою прикметою того, що згодом молодий 
співак посяде визначне місце в історії Львівського 
оперного театру зокрема – та українського музичного 
мистецтва загалом [2, 37].

Володимир Ігнатенко – Айзенштайн в опері “Летюча миша”, 
Й. Штрауса. Львівський академічний театр опери та балету 
ім. Івана Франка, 1970-ті роки. 



116116

In memoria

Володимир Ігнатенко – Самозванець в опері “Борис Годунов” 
М. Мусоргського. Львівський академічний театр опери та 
балету ім. Івана Франка, 1962 р. 

Тамара Дідик – Ганна Главарі, Володимир Ігнатенко – Граф 
Данило в опері “Весела вдова” Ф. Легара. Львівський академіч-
ний театр опери та балету ім. Івана Франка, 1970-ті рр. 

Факти, подані станом на 1996 р. у Біографічному 
довіднику “Мистецтво України” (“Ігнатенко Володи-
мир Дмитрович (31.1.1940, с. Подлясек, тепер Поль-
ща) – укр. співак (тенор), н. а. УРСР з 1989. Закін. 
1965 Львів. консерваторію (клас М. Шелюжка), з 1983 
– її викладач (тепер Вищий муз. ін.-т ім. М. Лисенка). 
Партії: Максим (“Золотий обруч” Лятошинського), 
Микола Задорожний (“Украдене щастя” Мейтуса), 
Тангейзер (одноймен. опера Вагнера), Каварадос-
сі (“Тоска” Пуччіні), Манріко (“Трубадур” Верді)” 
[3, 273]) – тепер потребують коректив. До вокально-
го доробку співака входили провідні партії з понад 
70 класичних опер, серед яких, крім вищезгаданих, 
“Пікова дама”, “Мазепа” П. Чайковського, “Борис 
Годунов”, “Хованщина” М. Мусоргського, “Русалка” 
О. Даргомижського, “Мадам Баттерфляй” Дж. Пуч-
чіні, “Паяци” Р. Леонкавалло, “Сільська честь” 
П. Масканьї, “Ернані”, “Аїда”, “Отелло” Дж. Верді, 
“Вільний стрілець” К.– М. Вебера, “Казки Гофмана” 
Ж. Оффенбаха, “Мойсей” М. Скорика, з українських 
класичних опер (“Наталка Полтавка” М. Лисенка, 
“Запорожець за Дунаєм” С. Гулака-Артемовського, 
“Довбуш” С. Людкевича та ін.), також тенорові соло в 
кантатах, ораторіях і месах (“Реквієм”  В.‑А. Моцар-
та, “Реквієм” Дж. Верді, “Урочиста меса” Й. Гайдна, 
кантата № 21 Й. С. Баха, “Лічу в неволі” Д. Січин
ського), сотні творів малих вокальних форм.

З величезним успіхом маестро гастролював у 
Польщі, Угорщині, Італії, Росії. 



117117

Наталія Юзюк

Т. Поліщук – Княгиня, Володимир Ігнатенко – Князь в опері 
“Русалка” О. Даргомижського. Львівський академічний театр 
опери та балету ім. Івана Франка, 1966 р.

Від 1992 р. Володимир Ігнатенко очолював ка-
федру академічного співу Львівської державної му-
зичної академії ім. М. Лисенка, 1998 р. став професо-
ром, того ж року видав словник-довідник “На сцені 
Львівської опери”; 2010 р. був нагороджений орденом 
“За заслуги” ІІІ ступеня [1, 2]. 

Відійшов митець у вічність 27 листопада 2010 р. 
несподівано, у розквіті творчої зрілости.

Народного артиста України, професора Володи-
мира Дмитровича Ігнатенка пам’ятають не тільки 
друзі і колеги з Львівського національного театру 
опери і балету ім. Соломії Крушельницької, де він 
понад півстоліття віддано служив високому мистец-
тву, виконуючи провідні ролі у багатьох репертуарних 
виставах; не тільки педагоги і студенти Львівської 
музичної академії ім. М. В. Лисенка, де він був заві-
дувачем кафедри сольного співу, – блискучий талант 
співака назавжди залишив незабутні яскраві вражен-
ня у серцях численних шанувальників академічного 
оперного мистецтва. Свідченням того була тріум-
фальна вистава-бенефіс з нагоди 70‑річчя від дня 
народження митця, яка відбулася у січні 2010 р. в 
переповненій залі Львівської опери. Під час виступу 
у фіналах чотирьох опер: “Паяци” Р. Леонкавалло, 
“Кармен” Ж. Бізе, “Отелло” Д. Верді та “Украдене 
щастя” Ю. Мейтуса, що складали програму того не-

забутнього святкового вечора, зворушений ювіляр ще 
раз підтвердив свою високу сценічну майстерність, 
бездоганність вокальної техніки і феноменальну ак-
торську харизму. 

І тепер, на відстані часу, коли все ще нелегко збаг-
нути несподівану гірку втрату, необхідно ретельно 
збирати, уважно досліджувати його мистецький до-
робок, щоби якнайправдивіше розкрити значення 
того внеску, який зробив талановитий актор і педагог 
до коштовної скарбниці української духовної куль-
тури. 

Коли пригадуєш бенефіс артиста, на думку при-
ходить його яскравий крилатий вислів: “Скільки б 
ти не співав – чи ти співаєш п’ять, чи ти співаєш 45, 
чи 50 років – треба завжди думати, що це твій єди-
ний і останній виступ, який залишить слід для всіх 
тих, хто тебе слухає. Тільки з цього виступу зможуть 
оцінити, хто ти є, що ти є і чого ти вартий. З таким 
відношенням до голосу можна говорити, що людина 
відбулася як митець, як творець, як співак” [1, 25]. На 

117



118118

In memoria

Володимир Ігнатенко – Князь Голіцин в опері “Хованщина” 
М. Мусоргського.  Львівський академічний театр опери та 
балету ім. Івана Франка, 1985 р.

Ніна Тичинська – Мадам Баттерфляй, Володимир Ігнатенко 
– Пінкертон в опері “Мадам Баттерфляй” Дж. Пуччіні. 
Львівський академічний театр опери та балету ім. Івана 
Франка, 1973 р.

превеликий жаль, святковий вечір 2010 р. став одним 
з останніх у житті Маестро…

Не один десяток літ Володимир Дмитрович від-
дав викладацькій діяльності у Львівській національ-
ній музичній академії ім. М. Лисенка. З його класу 
вийшла ціла когорта професійних співаків високого 
ґатунку, і серед них – низка лавреатів і дипломантів 
престижних міжнародних та державних конкурсів. 

Останні десять років, з 1999 по 2000-й, профе-
сор В. Ігнатенко давав уроки вокалу для майбутніх 
артистів драматичного театру у Львівському націо-
нальному університеті ім. І. Франка, отримавши за-
прошення від народного артиста України, професора 
Богдана Миколайовича Козака, – засновника та нез-
мінного завідувача новоствореної кафедри театроз-
навства та акторської майстерности. У своїй статті 
“Тенор Львівської опери Володимир Ігнатенко” Бог-
дан Миколайович згадує: “І ще одна риса обдаруван-
ня Володимира Ігнатенка – його педагогічна і наукова 
діяльність. Не кожен соліст опери може бути пре-
красним педагогом. Володимира ж Господь наділив і 
цим даром. [ …] Радію з того, що свій талант і вміння 
він щедро дарує і студентам акторського відділення 
філологічного факультету Львівського національного 
університету ім. І. Франка, де ми разом викладаємо 
театральну науку: він – вокальну, а я – драматичну” 
[2, 121]. 

Деякий час В. Ігнатенко також викладав й на ка-
федрі музичного мистецтва факультету культури і 
мистецтв. Автору статті пощастило увесь цей період 
бути концертмейстером у його вокальному класі і 
спостерігати за захопливим процесом прищеплення 
молоді головних засад класичного співу; адже кожний 
урок педагога – фахівця з багатющим мистецьким 
досвідом – можна охарактеризувати як високий май-
стер-клас. 

Безумовно, вимоги до підготовки фахових опер-
них співаків академічних театрів та розвиток голосо-
вих даних драматичних акторів дещо відрізняються, 
коли йдеться про кінцеву навчально-виховну мету. 
Іноді траплялися й такі випадки, коли хтось із молоді, 
маючи беззаперечне мистецьке обдарування, не був 
знайомий з нотною грамотою або не мав добре роз-
виненого музичного слуху. Володимир Дмитрович до 
своєї діяльности на кафедрі Університету ставився 
з притаманною йому винятковою відповідальністю, 
ентузіязмом і творчим піднесенням, а до студентів 
– з вимогливістю, але й з унікальною терплячістю, 
добросердям і розумінням усіх обставин. Особис-
тий багаторічний досвід і педагогічна майстерність 
допомагали професорові розкрити у вихованців 
природний музичний хист, укріпити і розвинути го-
лосовий діяпазон, знайти індивідуальне темброве 
забарвлення. 



119

Наталія Юзюк

Володимир Ігнатенко – Каніо в опері 
“Паяци” Р. Леонкавалло. Львівський 
академічний театр опери та балету 
ім. Івана Франка,  2000 р.

Володимир Ігнатенко – Отелло в  одно
йменній опері “Отелло” Дж. Верді.  
Львівський академічний театр опери 
та балету ім. Івана Франка, 1991 р.

Кожний урок обов’язково розпочинався трива-
лими розспівками. До навчального плану професора 
входили вокалізи, обробки народних пісень, а також 
класика – нескладні барокові арії, романси вітчизня-
них та західноевропейських композиторів, фрагменти 
з опер, оперет і мюзиклів, популярні ліричні твори. 
Виконувалися українські народні пісні та дуети в 
обробках А. Єдлічки, М. Лисенка, С. Людкевича, 
В. Войта, Д. Січинського, І. Воробкевича, А. Коци-
пінського; італійські пісні в обробці Е. Куртиса та 
ін., романси В. Матюка, О. та Н. Нижанківських, 
Я. Лопатинського, авторські пісні О. Білаша, І. Шамо, 
П. Майбороди, М. Костецького, багатьох львівських 
композиторів; неодмінно звучали фрагменти з опер 
“Наталка Полтавка” М. Лисенка і “Запорожець за Ду-
наєм” С. Гулака-Артемовського, а також найдоступ-
ніші для аматорського виконання зразки російської 
та західноевропейської класики (А. Даргомижсько-
го, М. Глінки, Й. С. Баха, Ф. Генделя, Л. Перголезі, 
М. Моцарта, ін.) – тобто, був представлений увесь 
спектр обов’язкового педагогічного репертуару. 

Володимир Дмитрович вимагав від своїх учнів 
дбайливого опрацьовування матеріялу, а також ро-

зуміння стилю виконуваного твору, вказував напрями 
роботи над вимовою, артикуляцією, прищеплював 
риси артистизму та належної сценічної поведінки. 
Працюючи зі студентами над нескладною народною 
піснею або класичним романсом, професор домагався 
від свого вихованця проникнення в образний зміст 
твору, наголошуючи, що “в вокальній мініатюрі мож-
на сказати не менше, ніж у великій опері. Вокаліст 
у камерному шедеврі ніби зупиняє прекрасну мить. 

119



120

Володимир Ігнатенко – Ярема, В. Дудар – Гонта в опері “Зга-
дайте, братія моя” В. Губаренка. Львівський академічний 
театр опери та балету ім. Івана Франка, 1994 р.

Тут немає права на помилку, має бути усвідомлювана 
духовна дисципліна. Вона потрібна і при виконан-
ні народних пісень. Ці пісні – невичерпна криниця 
краси. В них історична пам’ять народу…” [2, 108]. 
Виконання кожного твору мало бути не буденним, 
а з виразною емоційністю динамічним, студент мав 
розуміти, “переживати” стан і настрій героя, вчи-
тися передавати це через спів. Майбутніх артистів 
професор наставляв, що вони, як і оперні співаки, 
повинні “готувати себе до цілковитої самопожертви. 
Як ступив на цю стежку, то приймаєш усі обмеження, 
застороги, сувору творчу дисципліну”, адже “вокал 
– це фізика, математика, філософія” [1, 3]. Особис-

тий приклад професора був яскравою ілюстрацією 
його настанов, а можливість почути його в оперно-
му театрі надзвичайно імпонувала студентам, відтак 
спілкування з такою авторитетною особистістю було 
животворним джерелом їхнього фахового зростан-
ня, стимулом загального виховання і формування 
свідомости, розширювало обрії їхньої мистецької 
уяви, сприяло збагаченню інтелекту і виробленню 
особистих мистецьких пріоритетів, а також ставало 
ґрунтовним мотивуванням самодисципліни та ефек-
тивним заохоченням до нелегкої творчої праці. 

 Вихованці ставилися до свого видатного педа-
гога з великим пієтетом, вони шанували його, дбай-
ливо і совісно готувалися до кожного уроку. Воло-
димир Дмитрович вказував, що “співак, незалежно 
від того, ким він є і як він співає, повинен впродовж 
свого творчого життя долати висоти. Хай це будуть 

In memoria



121

Наталія Юзюк

Любов Качала – Анна, Володимир Ігнатенко – Микола За-
дорожний в опері “Украдене щастя” Ю. Мейтуса. Львів
ський академічний театр опери та балету ім. Соломії
Крушельницької, 2009 р.

мікронні, міліметрові кроки, але вперед і вверх, а 
не застій” [1, 5]. Під впливом його яскравої творчої 
індивідуальности вони усі, без винятку, починали 
захоплюватися вокалом і на випускних іспитах де-
монстрували гідний навчальний рівень виконання 
творів з програми. 

З кожним учнем Володимир Дмитрович щедро ді-
лився своїм акторським талантом і мистецьким досві-
дом, дарував частинку своєї благородної душі. Він  із 
зацікавленням спостерігав за фаховим становленням 
вихованців не тільки зі свого предмету, – відвідуючи 
їхні семестрові курсові вистави-іспити, він слідкував 
за формуванням кожної мистецької індивідуальности 
і тішився з нових здобутків. Обговорюючи згодом 
їхні виступи, професор наставляв студентів: “Гаряче 
серце і холодний розум має бути на сцені. Контроль 
на сцені необхідний абсолютний, повсякденний, по
всякчасний” [1, 17], підказував завжди пам’ятати, 
що “психофізика повинна бути присутня і в рухах, 
і в міміці, і в тому ж голосі” [1, 21] та формулював 
першорядну сценічну засаду, як постулат: “треба бути 
персонажем, а не зображати його” [1, 23]. 

Педагогічна діяльність народного артиста Украї-
ни, професора Володимира Дмитровича Ігнатенка 

на факультеті культури і мистецтв ЛНУ імени Івана 
Франка окреслила подальший високий професійний 
навчальний рівень підготовки майбутніх молодих 
спеціялістів з дисципліни постановки голосу (вокал) 
на обох кафедрах. 

За час роботи в ЛНУ професор В. Ігнатенко під-
готував дипломанта І-го Всеукраїнського конкурсу 
молодих вокалістів Т. Терен-Юськіва – Максима 
Вишкварка (тоді – студента 2 курсу кафедри теат-
рознавства та акторської майстерности, 2006 рік, 
м. Львів); також, вже після закінчення навчання, 
випускниця класу, магістр Іванна Штурмак (тепер 
– асистент кафедри музичного мистецтва) стала лау-
реатом ІІ премії Міжнародного конкурсу “Мистецтво 
ХХІ століття” (2014 рік, м. Ворзель).

У лютому 2015 року в залі Львівського націо-
нального оперного театру ім. С. Крушельницької 
відбувся концерт-спогад “Людської пам’яти ріка”, 

121



122

присвячений 75-річчю народного артиста України, 
професора Володимира Ігнатенка. У програмі кон-
церту брали участь випускники та вихованці його 
класу з Львівської національної музичної академії 
ім. М. Лисенка. 

Зворушливим було завершення концерту, коли на 
екрані демонстрували фрагмент інтерв’ю з професо-
ром: він сказав, що сьогодні задоволений виступом 
своїх студентів, адже “...відчувалося, що вони від-
давали частинку свого серця слухачам”. Зрештою, 
не могло бути інакше, – саме так їх вчив професор 
В. Ігнатенко, і саме Вчитель допоміг їм назавжди 
запам’ятати високе творче кредо: “Талантом тре-
ба ділитися з людьми. Ділитися щиро, віддано, не 
жаліючи себе…” [1, 7].

Закінчуючи свій спогад про Володимира Ігна-
тенка, хочу зацитувати ще один його вислів, який 
надзвичайно виразно характеризує самого Маест-
ро: “Чим геніальніша і видатніша людина, тим вона 
простіша. Нічого не треба видумувати, щоб зробити 
собі імідж. Імідж полягає у простоті. А все просте – 
геніальне” [1, 19].

Пристрасною творчою піднесеністю, досконалим 
професіоналізмом, масштабним правдивим талантом 

і невтомною натхненною працею, а також інтелігент-
ністю і доброзичливістю, шляхетністю і унікальним 
особистим магнетизмом незабутній Маестро залишив 
по собі добру пам’ять. 

Без сумніву, поетичні рядки Ліни Костенко сто-
суються і Володимира Дмитровича Ігнатенка, – под-
вижника українського оперного мистецтва, народного 
артиста України, професора: 

При майстрах якось легше. Вони – як Атланти,
держать небо на плечах. Тому і є висота.

1. Календар 2011 р. Володимир Ігнатенко. Упоряд. 
О. Кирик. – Львів, Музично-меморіальний музей С. Кру-
шельницької у Львові, 2011. – 28 с. 

2. Логойда М. О. Володимир Ігнатенко: Життє-
вий та творчий шлях. – Львів, Українські технології, 
2003. – 152 ст., іл. 

3. Мистецтво України: Біогр. довід. Упоряд.: 
А. В. Кудрицький, М. Г. Лабінський; За ред. А. В. Куд-
рицького. – К.: Укр. Енцикл., 1997. – 700 ст.

Перед іспитом. Наталія Юзюк (концертмейстер) та професор Володимир Ігнатенко зі студентами кафедри театрознавства 
та акторської майстерности. Зліва направо: Оксана Гринько, Станіслав Дудник, Галина Стричак. 2003 р. 

In memoria



123

Інформація

Університетський День театру–2016

Професійне свято – Міжнародний день теат-
ру – на факультеті культури і мистецтв щорічно від-
значається у зворушливій атмосфері взаємоповаги, 
весело, тепло й сердечно. Традиція ця започаткована 
у 2000 р. Її натхненником і організатором незмінно 
виступає завідувач кафедри театрознавства та ак-
торської майстерности, професіонал високого класу 
Богдан Козак.

Підводяться підсумки діяльности кафедри у нав-
чальній, науковій і творчій роботі, відзначаються до-
сягнення викладачів і студентів.

Учасників свята привітав декан факультету куль-
тури і мистецтв доц. Роман Олексійович Крохмаль-
ний, побажав творчих успіхів і нових звершень. Він 
також вручив грамоти факультету культури і мистецтв 
й пам’ятні сувеніри, зокрема книги, видані на кафедрі 
театрознавства та акторської майстерности, студен-
там груп КМА-31 і КМА-41 за участь у концертах, 
присвячених Шевченківським дням в Університеті 
за популяризацію творчости українських поетів ХХ 
століття.

У цьому році, незважаючи на дуже напружену 
атмосферу в країні, кафедра театрознавства та ак-
торської майстерности має вагомі здобутки і в нав-
чанні, і в творчості, і в науці.

Особливо слід відзначити видавничу діяльність 
кафедри. Вийшли в світ друковані видання, які дуже 
потрібні й на часі. Зокрема, напередодні свята вийшов 
Бібліографічний покажчик наукових праць доцента 
Майї Гарбузюк, монографія “Український театр у 
Львові в період німецької окупації (1941–1944)” до-
цента Світлани Максименко, “Театральна етика” 
К. Станіславського (переклад українською мовою 
Євдокії Стародинової, методиста деканату) та ін. 
Літературна редакція названих праць, дизайн та верс-
тка – провідних редакторів театрознавчого журналу 
“Просценіум” відповідно Ніни Бічуї та Інни Шкльо­

Євдокія Стародинова

ди. За активну участь у видавничій діяльності поі-
меновані працівники були нагороджені пам’ятними 
сувенірами.

Студентам кафедри театрознавства та акторської 
майстерности за відмінні успіхи в навчанні, оволодін-
ні акторським мистецтвом, активну науково-пошуко-
ву роботу вручені іменні стипендії:

–	 Стипендію імени доктора Григора Лужниць-
кого (засновник – родина Лужницького в США):

Оліщук Ользі, студентці четвертого курсу на-
пряму підготовки Театральне мистецтво (театро
знавство);

Кондратюк Тетяні, студентці третього курсу 
напряму підготовки Театральне мистецтво (театро
знавство);

Богдан Козак, завідувач кафедри театрознавства та ак-
торської майстерности ЛНУ імени Івана Франка та Юрій 
Хвостенко вручають іменну “Стипендію Юрія Хвостенка 
та Андрія Сніцарчука, акторів Національного академічного 
українського драматичного театру імени Марії Заньковець-
кої”.



124

Гугнину Денису, студенту другого курсу напряму 
підготовки Театральне мистецтво (театрознавство).

–	 Стипендію імени заслуженої артистки Ук-
раїни Віри Левицької (засновник – Юрій Левицький, 
США):

Панцерно Олександрі, студентці другого курсу 
напряму підготовки Театральне мистецтво (акторське 
мистецтво),

Кузіній Вікторії, студентці другого курсу на-
пряму підготовки Театральне мистецтво (акторське 
мистецтво),

Алейніковій Яні, студентці другого курсу на-
пряму підготовки Театральне мистецтво (акторське 
мистецтво).

–	 Стипендію Юрія Хвостенка та Андрія Сні-
царчука, акторів Національного академічного ук-
раїнського драматичного театру імени Марії Занько-
вецької:

Магденко Катерині, студентці третього курсу 
напряму підготовки Театральне мистецтво (акторське 
мистецтво),

Деркачу Олегу, студенту третього курсу напряму 
підготовки Театральне мистецтво (акторське мистец-
тво).

–	 Стипендію Богдана Козака, народного артис-
та України, лавреата Національної премії України 
імени Тараса Шевченка, академіка НАМ України

Грицюку Богдану, студенту четвертого курсу 
напряму підготовки Театральне мистецтво (акторське 
мистецтво).

На завершення урочистостей майбутні актори, 
студенти першого, другого та двох третіх курсів, про-
демонстрували свій професійний талант, підготували 
капусники, зіграли в комедійному плані сценки зі 
студентського життя, прочитали шаржі й епіграми 
на окремих викладачів, студентів. 

“Театральний капусник” у виконанні студентів-акторів
 ІІІ курсу. Міжнародний день театру, факультет культури і 
мистецтв, зала ім. А. Кос-Анатольського, 2016 р.

124



125

 
16 лютого 2016 року у Львові,  в   книгарні  “Книж

ковий дворик”,  відбулася презентація  монографії 
“Український театр у Львові в період німецької оку-
пації (1941–1944)” (Львів, 2015. – 328 с. + ілюст.), 
автором якої є театрознавець, кандидат мистецт-
вознавства, доцент кафедри театрознавства та ак-
торської майстерності факультету культури і мистецтв  
Львівського національного університету імені Івана 
Франка,  тележурналіст  Світлана Максименко.

Модерувала презентацією заслужений діяч 
мистецтв України,  кандидат мистецтвознавства,  
режисер  та художній керівник “Театру у кошику” 
Ірина  Волицька.  У своєму ґрунтовному виступі-
аналізі вона, зокрема, зазначила: вихід  у світ цієї 
книги став, без перебільшення,   подією  не  лише  для 
істориків театру Львова, а й України. Адже у названій 
монографії  вперше в українському театрознавстві:  
оприлюднено  масив  документів з багатьох архів-
них джерел України та Польщі (окупований німець-
кими фашистами Львів належав до  Генерального 
Губернаторства);  на матеріалах львівської преси 
1941–1944 рр. реконструйовано щоденний реперту-
ар  “Українського театру  міста Львова” (саме такою 
була перша історична назва колективу)  – Львівського 
оперного театру (ЛОТ) 1941–1944 рр.  С. Максименко 
подає рецензії, свідчення очевидців, акторів театру з 
України, США, Канади (які змушені були емігрувати 
за океан після завершення Другої Світової війни); 
оприлюднює матеріяли  кримінальних  справ  ук-
раїнських  акторів  ЛОТу  з  архівів УСБУ; розглядає 
діяльність цього унікального (єдиний найбільший  
професіональний драматичний театр у окупованій 
німцями Європі) українського колективу  в  суспіль-
но-політичному, культурологічному, ідеологічному 
контекстах.  

У  переповненій  залі  книгарні  “Книжковий дво-
рик”,  зокрема,  були присутні: художній керівник 
Національного академічного українського драматич-
ного театру імени Марії Заньковецької Федір Стригун 
та   театрознавець, завідувач літературною части-
ною цього ж театру Мирослава Оверчук;  Михайло 
Хвойницький – генеральний директор Львівського 
телебачення; Богдан Козак – народний артист Украї-
ни, завідувач кафедри  театрознавства та акторської 
майстерности ЛНУ ім. І. Франка, студенти та викла-

Денис Кіндрат

Презентація монографії “Український театр у 
Львові в період німецької окупації (1941–1944)”

дачі цього ВИШу  та ін. У свої виступах згадані вище 
митці  сцени наголосили  на  важливості наукового 
видання, в якому досліджено і викладено багато ар-
хівного та фактологічного  матеріялу, що досі  був 
недоступний. 

Авторка  у фіналі вечора  зазначила, що працюва-
ла над цією книгою 15 років, назвала тих, без кого це 
видання не побачило  б  світу, зокрема,  Ростислава 
Пилипчука  (1936–2014), академіка Академії мистецтв 
України, заслуженого діяча мистецтв України, який 
був науковим редактором видання та керівником  ди-
сертаційної роботи  авторки. 

“Український театр у Львові в період німецької 
окупації (1941–1944)” є неоціненним джерелом для 
вивчення саме цього непростого періоду у культурі 
та театральному житті України та Львова.  Присутні 
щиро привітали Світлану Максименко за вагому на-
укову працю й побажали подальших успіхів у нових  
театрознавчих пошуках!

Ірина Волицька та автор монографії Світлана Максименко 
під час презентації. Львів, книгарня “Книжковий дворик”,
16 лютого 2016 р. Світлина Інни Шкльоди.



126

До кожного щастя приходить по-різному. Нап-
риклад, нашій групі  театрознавців (другокурсників: 
Дарині Гордієнко, Тетяні Губрій, Уляні Поцілуйко та 
Ользі Смульській і четвертокурсників: Андрія Ма-
тюнки,   Вікторії Солов’юк, Ірини Ліпської та  Ольги 
Андросюк)  воно прилетіло, наче з неба, у вигляді 
листа. Це було запрошення на стажування львівських 
студентів у Вроцлавському університеті від 1 до 
9 листопада 2015 р. Тільки добру звістку в конверті 
нам передав не посильний голуб, як зазвичай буває у 
казках, а наш науковий керівник Світлана Михайлівна 
Максименко, котра і супроводжувала нас протягом 
усієї поїздки. Ми з колегами надзвичайно зраділи з 
цієї новини, оскільки ніхто з нашої групи КМТ-21 
раніше до того не бував за кордоном. І раптом – така 
можливість. Та ще й одразу – у одному з найкрасиві-
ших міст Польщі  –  Вроцлаві, місті сотні мостів… 
Словом, радості не було меж!

Другого листопада 2015 року о шостій годині ран-
ку пригадую, коли Світлана Михайлівна розбудила 
нас в автобусі словами: “Дівчата, вже Вроцлав!”.

Коли світало, ми вже були в “Кредці”,  нашому 
новому домі. І хоч залишалося ще декілька годин 
для сну, емоції просто не давали всидіти на місці, 
не те, що заснути. В Університеті, нас дуже тепло 
прийняли, подарували сумки і футболки з емблема-
ми навчального закладу та ще й стипендію дали. На 
радощах ми вибігли з бухгалтерії і – потрапили на 
експрес-екскурсію до актової зали Вроцлавського 
університету. 

Пам’ятаю свої відчуття в цей момент: наче зу-
пинився час…А там він дійсно зупинився: розкішна 
барокова архітектура ХVІІ ст., масштабна, граціозна 
кожна скульптура – це окремий світ, і ти придумуєш 
для всього якесь ім’я та життєву історію. У свою ек-
скурсію ми включили й підйом на оглядовий май-
данчик головного корпусу. Краєвид, який відкрився, 
заворожував! З одного боку – сучасне місто: скляне, 
блискуче, люди поспішають, автомобілі долають від-
стані… А з іншого – в сонячному промінні по-осіннь-
ому дрімають старенькі різнокольорові будиночки, а 
з’єднує їх річка Одра: спокійна, тиха, хоч за словами 
тутешніх мешканців, іноді вередлива, невгамовний  
(весною особливо): розливається містом. Ми ще де-
кілька годин блукали Вроцлавом, намагались відчути 
його атмосферу, дух, і лише надвечір добрались до 
своєї “Кредки”.

Третього листопада, сповнені натхнення та ен-
тузіазму, ми вирушили до Інституту польської філо-
логії на лекцію Пйотра Рудзького: “Мова сучасного 
театру”. В часі лекції нам показали виставу Тадеу-
ша Кантора “Мертвий клас”. У виставі персонажі 
існують у двох вимірах, що виявляється у різниці 
темпоритмів: головний персонаж – у сповільненому, 
а другорядні – у пришвидшеному. Людей у виставі 
раз по раз замінювали ляльки, що асоціювалося з 
“маленькими гвинтиками”, створеними для того, щоб 
утримати великий механізм. Це і багато інших дета-
лей, вражень та думок ми змогли обговорити разом 
з нашими новими знайомими – викладачами та сту-
дентами Вроцлавського університету.

Вечір виявився не менш вдалим. У Польському 
театрі ми переглянули виставу “Дзяди. Частина 3” за 
А. Міцкевичем відомого польського режисера Міхала 
Задари. Нас попередили, що вистава триватиме п’ять 
годин… Але вже після її закінчення ми одностайно 
підтвердили: вистава варта свого часу!

У прозовому вступі Поет розповідає про страж-
дання Польщі під владою царської Росії , де на той 

Вроцлавські нотатки  львівських студентів

Львів’яни біля студентського гуртожитку “Кредка”. 
Вроцлав (Польща). Листопад, 2015 р.

Тетяна Губрій, Дарина Гордієнко, Уляна Поцілуйко, Ольга Смульська



127

час імператором був Олександр І, і про безжальні пе-
реслідування польської молоді в 1823 році. Дія відбу-
вається у Вільненській тюрмі, у ніч перед Різдвом, де 
ув’язнено польських патріотів. В одній камері в’язень 
пише на стіні: “Густав помер 1823 року 1 листопада”, 
і ще один напис: “Тут народився Конрад 1823 року 
1 листопада”. Не зазнавши щастя на землі, душа Гус-
тава звільняється від земного кохання і йде назустріч 
відчайдушному служінню Батьківщині…

Високий рівень акторської майстерності підко-
рив нашу увагу, адже не надто часто трапляється 
можливість побачити на сцені таку численну трупу 
з яскравими особистостями. Сценографія, що постій-
но змінювалася, інтригувала  своєю багатоплановістю 
і асоціяціями. Надзвичайно цікаво було спостерігати 
за всім дійством. 

Екватором нашої тижневої поїздки став четвер, 
п’яте листопада. І коли емоції трішки стихли, а перші 
враження вже не так “били ключем”, організатори 
програми підготували для нас спокійніший, але не 
менш насичений день, що розпочався із приємної 
зустрічі на камерній сцені з завідувачем літератур-
ної частини Польського Театру – П. Рудзьким. Він 
поділився з нами деякими секретами свого “храму 
мистецтва” і подарував підшивку відомого польсько-
го часопису “Театральний нотатник” кафедрі Львів
ського університету.

Згодом ми вирушили на філологічний факультет, 
де проводив семінарське заняття про музику у театрі 
та музикальність театру викладач  Рафал Аугустин. 
Лекція відбувалася польською, проте незнання мови 
нам не завадило, оскільки головні тези виникали на 
моніторі, записувались на дошці.

А далі на нас вже чекала Малгожата Ружевич, 
усміхнена щира пані з пишним волоссям, немов 
у доброї феї. Вона запропонувала нам екскурсію 
Вроцлавом і показала визначні пам`ятки архітектури 
міста: костели та діючу синагогу. Ми мали змогу 
дізнатися про сакральну культуру Польщі, зробити 
багато фото напам`ять, щоб потім показати цю красу 
вдома.

У Центрі сучасного мистецтва нас вразила уні-
кальна виставка модерних технологій – і змусила 
подивитися на буденні речі по-іншому. Але день на 
цьому не закінчився. Нас очікував ще один сюрп-
риз… Вроцлав – місто, де культура відіграє особливу 
роль: тут діють опера, оперета, філармонія і численні 
театри. Тут також колись працював зі своїм експери-
ментальним театром “Лабораторія” Єжи Ґротовський, 
куди ми і вирушили, щоб переглянути відеозапис 
вистави Лєха Раджака, реалізованої в театрі Хелени 
Моджеєвської. Стільки вражень та нових відчуттів 
ми не мали давно… І це лише один день з нашої тиж-
невої мандрівки! 

Шостого листопада погода була трішки похму-
рою, але це ніяк не впливало на наш настрій, ми на-
віть жартували, що Вроцлав вже сумує, передчуваючи 
наш від’їзд. Поспішали на лекцію про кіно і театр, яка 
відбувалася на філологічному факультеті. Проводив її 
пан Тобіаш Папучис. Найбільше запам’яталася з цієї 
лекції розповідь про монтаж кіно. Мабуть, тому, що 
цього ми не вивчаємо у нас на курсі. 

Після обідньої перерви  ми прийшли у Центр 
імени Єжи Ґротовського, де нас зустрів знову пан 
Тобіаш, але вже не як викладач, а як друг. У затиш-
ному залі, з кавою, печивом та яблуками. Всівшись у 
затишному залі, ми переглядали відеозапис вистави 
Єжи Ґротовського “Акрополіс”. Особливо захопила 
пластика виконавців, їхня взаємодія, відчуття одне 
одного, ритм вистави, незвичні мізансцени, зовсім 
непередбачуване режисерське вирішення. Тепер ми 
ще більше зацікавилася творчістю Ґротовського. Ця 
вистава була тугим енергетичним згустком, який не 
залишає тебе поза своїми межами. 

Попрощавшись з паном Тобіашем Папучисом,  
ми прогулясь містом, випили вже улюблену каву з 
автомату на філологічному факультеті, і разом руши-
ли трамваєм до Вроцлавської філармонії (Narodowe 
Forum Muzyki), приміщення якої в експлуатації лише 
два місяці. Велетенське, незвичне, сучасне, наполо-
вину зі скла, воно вразило кількістю світла: у фойє, 
на балконах, навіть номери рядів у партері світилися! 
Концерт  був присвячений 150 – річчю від дня народ-
ження  композитора Юліуша Сібеліуса. 

У такій атмосфері свята гармонії якось автома-
тично налаштовуєшся на прекрасне, і коли зазвучав 

Зустріч з Богуславом Літвіньцем у кав’ярні “Каламбур”.
Вроцлав (Польща). Листопад, 2015 р.



128

оркестр, тому наче потрапили в інший вимір. Звучала 
скрипка, – і я наче була на небі; коли віолончель, то  
здавалося, наче  гуляла ранковим лісом; коли саксо-
фон – тоді вже вечірнім містом; а коли все разом – я 
просто “полетіла” у космос. Ще довго звучала музика, 
і навіть коли я засинала, то ще чула голос  віолончелі.

Ранок сьомого листопада розпочався дуже вда-
ло, адже на сьогодні був запланований похід у  кіно. 
Дивились фільм Є. Скольмовського “11хвилин”,  наз-
ва якого ніяк не стосувалася тривалості. Цей фільм 
Польща обрала  кандидатом на премію “Оскар” у 
номінації “Найкращий фільм іноземною мовою”. 
“11 хвилин” – універсальна стрічка, що показує хаос 
і порожнечу сучасного світу. 11 хвилин з життя різ-
них людей, представлених в паралельних сюжетах. 
Режисера не цікавлять персонажі як особистості – 
швидше як типи.  Ми здогадуємося про їхні професії, 
а більшого й не потрібно. Не потрібно знати моти-
вації їхніх учинків: ми застаємо їх зненацька і самі 
не готові до зустрічі з ними. У фіналі історії героїв 
переплітаються завдяки події, яка вплинула на долю 
кожного з них. 

А ранок усе ще триває. Краса Вроцлавських вули-
ць вабить – робимо фото на згадку. Місто неможливо 
описати словами. Ми хотіли побачити кожен куточок, 
місточок та будівлю, здавалось, що все тут додає тобі 
життєвої енергії та творчого натхнення. У Вроцлаві 
гідами для нас були й маленькі гноми-“краснолюдки”. 
Нам відразу вдалося налаштуватися на атмосферу 
казковості.  Часом губились: чи розглядати прегарні 
кам’яниці та споруди, що оточують Старий Ринок, 
чи видивлятися у пошуках ще одного  гнома, який 
ховається за ліхтарем або біля сходів кав’ярні…

Вечір виявився не менш цікавим. Дивилися виста-
ву “Містерія-буфф” режисера Лєха Рачака (з майстер-
ні “Світ – місце правди” від інституту Ґротовського). 
Це одна із тих вистав, яка проходить на одному дихан-
ні, яка залишає після себе багато вражень і після якої 
із уст звучить: “Це все???” Мені було замало...

На початку вистави на сцену вийшов персонаж, 
який звертався до глядачів із вступним словом, ко-
ротко розповідаючи про події, які відбуватимуться на 
сцені. Ефект “четвертої стіни” відсутній. У виставі 
йшлося про зустріч людей зі смертю,  все діялося в 
комічній, ігровій стихії. Декорацій майже не було, 
але вони і не були потрібні. Вистачало енергії са-
мих акторів. Здавалося, що під час вистави відбувся 
взаємообмін позитивною енергією між актором та 
глядачем. 

Надзвичайно нас зачарував і острів Тумський з 
історичними костельними будівлями, які оглядалися 
з широко відкритими очима. Усі екскурсії входили в 
програму нашої навчальної практики, досить цікаві 
та різноманітні. Ми ж були слухняними стажерами 
і не пропускали жодної лекції, семінару чи зустрічі. 
Також радо користувалися новими знайомствами, 
щоб в спроцесі бесід “підтягнути” свою не надто 
досконалу, польську вимову. А тим часом мандрівка 
добігла кінця. З нами квитки та валізи, повні вра-
жень, позитивних емоцій, приємних зустрічей, ці-
кавих знайомств та натхнення. І все ж, ми сподіває-
мось ще повернутись до цього цікавого, привітного 
та загадкового міста. Крапки в останньому реченні 
ставити не будемо...

Вроцлав-Львів.

Вроцлавська філармонія
(Narodowe Forum Muzyki).
Світлина Дарини Гордієнко.


