
ÇÌ²ÑÒ

3
19

22
30

38

44
53

58
66
73

79

84
88

94

99

106

112

118

122
126
134
138

141

147
157

Ніна Бічуя
Ада Сапьолкіна 

Ірина Чужинова
Юліана Полякова

Галина Павленко

Марія Прево
Надія Терещук

Юлія Коваленко
Майя Гарбузюк

Марія Прево

Тетяна Кіктєва

Ольга Дорофєєва
Віктор Гуменюк

Ярослав Грушецький

Дмитро Богомазов

Галина Бень

Ольга Довгань-Левицька

Анастасія Коржова
Мар’яна Янкевич

Олесь Коваль
Олена Жатько

Олексій Паляничка, 
Сашко Брама
Леся Мазепа,  

Мар’яна Янкевич,
Тетяна Жолтанецька 

Вікторія Солов’юк

Коротке житіє мандрованого актора (В. К. Плошевський. 1853–1892)
Петро Рулін, перший директор Українського 
театрального музею. Місія і доля
Кость Буревій і політичне рев’ю “Чотири Чемберлени”
Від задуму драматурга до режисерського втілення 
(Вистава “Розплата” за п’єсою О. Корнійчука на сцені Харківського 
академічного драматичного театру ім. Т. Г. Шевченка)

“Український вертеп”

Природний дар художника Наталі Денисової
Акорди XІІ Міжнародного фестивалю оперного мистецтва 
імени С. Крушельницької. 
“Мина Мазайло”: вистава, яку було заборонено понад півстоліття
П’ять тернопільських вечорів: наодинці з молодою режисурою
Ляльки над Німаном. Перший політ – успішний (І Міжнародний 
фестиваль театрів ляльок “Ляльки над Німаном”. Гродно, Білорусь)
Молоде мистецтво Сургута (Гастролі Сургутського музично-
драматичного театру в Луганську)
Фестиваль малих форм та великих ідей (“Театронік”– 2013)
Про тиранію, любов і смерть (Вистава “Дім Бернарди Альби” Ґ. Лорки 
Російського державного академічного театру драми ім. Ф. Волкова)

Фольклор у виставах театрів ляльок України 
останньої чверти ХХ ст. (Закінчення)
“Людина  у  вертикальних  вимірах…” 
(Інтерв’ю. Розмовляла С. Максименко)
Театрознавець... –  у Львові?!

Майстер-клас  Річарда Берклі, або Рецепти науки 
співу від британського професора
“Комедія дель пАРТа”. Літературна освіта і театр. 
Проба співпраці та інтеракції

Школа театрознавства Володимира Перетца
Музика Б.-Ю. Янівського до “Лиса Микити”: спроба мюзиклу
“Катерина” Т. Шевченка: новий погляд на класику у заньківчан
“32 травня” на сцені Миколаївського театру 

Фестиваль, що може стати біржею абітурієнтів (“Мрій-дім”– 2013)

“Мельпомена Таврії–2013” очима студентів
Усі ми діти війни (Моновистава “Кравець з Інвернесу”
 М. Заяца. Театр “DogstarTheatre”, Шотландія)

 Практика

історія

педагогіка

Критика

архів

Перші студії



Засновник: Львівський національний університет імені Івана Франка. 
Видається з 2001 року. Реєстраційний номер КВ № 6029. УДК 7.072.2(051)

© Львівський національний 
університет імені Івана Франка, 2013

Головний редактор 
Богдан Козак 

Концепція видання,
відповідальний редактор

Майя Гарбузюк 

Літературний редактор  
Ніна Бічуя

Дизайн та верстка 
Інна Шкльода

Набір і коректура
Ольга Козлова 

Редакційна колегія:
Ігор Безгін (Київ), Юрій Богдашевський (Київ), 
Ірина Волицька (Львів), Валерій Гайдабура (Київ), 
Вольфґанґ Ґрайзенеґґер (Відень), 
Валентина Заболотна (Київ),  Неллі Корнієнко (Київ),
Любов Кияновська (Львів), Ганна Веселовська (Київ),
Анна Липківська (Київ), Наталія Єрмакова (Київ),
Світлана Максименко (Львів), 
Людмила Міляєва (Київ), Володимир Овсійчук (Львів), 
Ростислав Пилипчук (Київ), 
Доброхна Ратайчакова (Познань), 
Тарас Салига (Львів), Галина Тихобаєва (Львів), 

160

167
182
189
192

196

199

202

203
207
208
211

215
224

Мюнхенський ювілей Ріхарда Ваґнера: 
колективна розповідь про “Золото Рейну”

Режисер Мирон  Лукавецький. Сторінки біографії 
Екзистенційний герой нашого часу (Пам’яти Євгенія Русаброва)
Юрій Богдашевський
Незабутній Гринько: нотатки з пам’яти

В обороні тендітно-ніжного мистецтва (Перший відкритий  обласний  
театральний  фестиваль ім. Павла Луспекаєва “Госпожа удача”, 
Міжнародний театральний фестиваль жіночих монодрам “Марія”)
Роздуми про “Вечір” – та й не тільки (Прем’єра вистави “Вечір”  
О. Дударєва у Дніпропетровському академічному 
музично-драматичному театрі ім. Т. Г. Шевченка)
“Розколяда” в Італії (Гастрольне турне Коломийського академічного 
драматичного театру ім. І. Озаркевича)
“Коломийські представлення”, рік 2013
До Міжнародного дня театру
Подорож до Вроцлава (Щоденник викладача)
Абетка мандрів (Студентські нотатки з Вроцлава)

Драма “Тарас Шевченко” З. Тарнавського та її повернення
Тарас Шевченко

Аделіна Єфімéнко

Олена Баша
Юлія Коваленко

Олександр Клековкін
Мирослава Оверчук

Світлана Максименко

Тетяна Шпаковська

Ольга Руданець

Ніна Бічуя

Людмила Колосович
Вікторія Солов’юк

Роман Лаврентій
Зенон Тарнаський

¹ 1-3 (35-37)/2013ÇÌ²ÑÒ

некрополь

ДРАМАТУРГІЯ

світ

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß



�

історія

І поки ви старанно з’ясовуєте, де знайти найвід-
повіднішу, найпотрібнішу цитату, раптом виявляєть-
ся, що у справі, яку ви будь-що повинні розпочати й 
завершити, а може й виграти, нічого, опріч цитат, і 
не існує. Очевидно, так відбувається з тієї причини, 
що справа ця виникла достатньо давно, настільки 
давно, що свідки вже відійшли, заникалися десь до-
кументи й зітліли старі газети. Навіть ста літ іноді 
цілком достатньо для зникнення не тільки призвідців 
та учасників справи, але й для затемнення найваж-
ливіших фактів. Ви ж узялися за розгляд справи, за 
повернення й відновлення фактів не тільки з якогось 
дивного обов’язку, але ще також з цікавости й надії, 
що обов’язок сповните, цікавість вдовільните, а спра-
ву таки напевно завершите – й залишите в часі щось 
такого, що потім хтось інший також зможе використа-
ти як цитату, котра не викликатиме сумнівів.

Отже, ближче до справи.
Тринадцятого січня 1782 року на сцені Мангейм

ського театру (Вюртембурзьке герцогство) відбула-
ся прапрем’єра вистави “Розбійники”. Драматична 
трупа виступала під керівництвом барона Герберта 
Дальберга.

“… коли після четвертого акту опус-
тилася завіса, … охоплена ентузіазмом 
публіка підвелася зі своїх місць, кричала, 
тупотіла ногами; … за розповідями очевид-
ця навіть незнайомі люди цілувались, обій-
мались, плакали, жінки ледь не мліли…

… А в директорській ложі, ховаючись 
за перші ряди крісел, сидів блідий юнак з 
яскраво-рудим волоссям і гарячково пала-

Ніна Бічуя

Цитата – це майже покази свідків. 
Дбайте, щоб у вас були свідки захисту, 
щоб ви знали, де їх знайти, і щоб вони не 
викликали сумнівів.

Умберто Еко

Володислав Казимир Плошевський.
Світлина з фондів Львівської
національної наукової 
бібліотеки України імени 
Василя Стефаника.

Коротке житіє мандрованого актора 

(В. К. Плошевський. 1853–1892)



�

ючими очима, в яких відбивалося надзвичайне нервове збудження. 
Це був двадцятидвохлітній автор “Розбійників” – Фрідріх Шиллер, 
нікому не відомий полковий лікар…” [1].

“Розбійники” враз зруйнували лікарську кар’єру юного полко-
вого медика; але йдеться у нашій справі не так про Фрідріха Шил-
лера, як про молодого галичанина, українського актора польського 
походження. (Факт про походження згадують, але документальних 
доказів поки що не виявлено. Зате відомо: на українській сцені в Га-
личині працювали знані польські актори – Лясоцький, Карпінський, 
П’ясецький, Клішевський, Ольшанський та інші). Для молодого 
галичанина шиллерівські “Розбійники” теж означали дуже багато, 
може, й не менше, ніж для автора п’єси, тож порадимо вам для де-
тальнішого вивчення життя Шиллера вдатися до інших джерел, а 
самі спробуємо перекинути місток на століття вперед від найпершої 
в часі прем’єри “Розбійників” на батьківщині автора, щоб зазирнути 
в історію життя актора мандрівного театру, що існував у Галичині 
під берлом Товариства “Руська Бесіда”.

Його ім’я й прізвище писали й вимовляли по-різному. Володислав Казимир 
Плошевський. Владислав Плашевський. Казімір Владислав Плошовський… Були 
ще й інші варіянти, але для себе все ж виберемо той, що в цитатах зустрічається 
найчастіше: Володислав Казимир Плошевський.

Спробуйте, будь ласка, допильнувати разом з нами збігів і розбіжностей у 
зафіксованих фактах.

“Плошевський Володислав (1853–1892), актор і театральний 
декоратор (нова інформація, котру далі уточнимо – Н. Б.), родом з 
Нижанковичів (Галичина). Дебютував на польській сцені у Львові, з 
1874 р. в театрі “Руської Бесіди”. Кращі ролі: Франц Моор (“Роз-
бійники” Й.  Ф. Шиллера), кн. Вальянов (“Данишеви” О. Дюма-сина 
і П. Невського), Лука Лукич (“Ревізор” М. Гоголя). Виступав також 
у комедіях М. Балуцького (Дурницький “Гуси й гусоньки” і Фуярке-
вич “Відкритий дім”) та в опереті (Ґаспар “Корневільські дзвони” 
Р. Планкетта”) [2].

“Плошевський, Плашевський, Владислав Казимір (1853, Нижанко-
вичі – 29.І.1892, Львів), актор. Дебютував, ймовірно, бл. 1873 у Львів
ському театрі. 1874–80 належав до трупи українського Товарист-
ва “Руська бесіда” під керівництвом Теофілії Романович. 4.VII.1880 
виступив у Краківському театрі в ролі Айртона (“Діти капітана 
Ґранта”), потім грав у Львівському театрі. 1882 належав до трупи 
“Руської Бесіди” під керівництвом І. Біберовича та І. Гриневецького. 
1884–85 виступав у польській трупі Г. Лясоцького  у Тарнові і Жешові, 
від 1886 знову в українській трупі під керівництвом І. Біберовича та 
І. Гриневецького. З великим успіхом грав ролі трагедійного плану, як, 
наприклад, Франца Моора (“Розбійники”), однак виступав і в комедіях, 
в таких ролях як: Фуяркевич (“Відкритий дім”), Хлопов (“Ревізор”), 
а також в оперетках, зокрема, в партії Ґаспара (“Корневільські дзво-
ни”) [3].

Не все в інформаціях збігається, але кардинальних розбіжностей тут поки 
що не бачимо.

У подальшому викладі факти, дати, назви будуть дещо змінюватися, розши-
рюватися, іноді навіть заперечуватимуть одне одного, але чи не найприкріше, 
що майже всі вони виявляються оприлюднені тоді, коли Володислав Казимир 
Плошевський уже ніяк не зможе їх ані підтвердити, ані заперечити.

Фрідріх Шиллер.



�

Ніна БІЧУЯ

Життєпис В. Плошевського, немов усупереч реальності, різні свідки укладали 
по його смерті, й по його смерті ж переконували український загал, зацікавлений 
національним театром, у тому, що був Плошевський чи не найталановитішим 
актором-трагіком української галицької сцени, що його не пошанували за життя 
й не віддали йому належної дяки – ані як достойному митцеві, ані як звичай-
ному трудівникові, що за працю свою вартував звичайної винагороди – хліба 
насущного.

(Покази свідків).

“Отсе бувало по представленню остаю сам в куті сцени, і коли всьо 
винесеся і світла погаснуть, а крізь далекі вікна загляне місяць – ви-
ринають всі ті постаті в своїх ролях і грають переді мною так, як 
колись давно, перед літами…

Сідоголовий граф, Максиміліян Моор (Гриневецький) дрімає по-
хилений в фотелі лівобіч сцени. Довга павза, врешті з-поза кровавих 
завіс головного входу вихилюється голова опира з мефістофельськими 
кутами чола. На салю лягає грізна, важка тишина. Се Плошевський. 
Публіка знає його. Саля повна, ученики як шпаки усадовилися на гзим-
сах, вікнах. Він входить як дух, в оксамитнім одязі, чорні панчохи, 
лакерові мешти, сніжний коронковий ковнір, такі ж маншети, срібна 
пряжка на чорнім поясі і дві менші на мештах. Одно око підчеркнене, 
одна брова вища – класичний оказ аристократа-вирода. Обходить 

Володислав Казимир 
Плошевський – Франц Моор 
у виставі “Розбійники” 
Ф. Шиллера. 
Фотоательє Д. Леопольда 
у Стрию. 
Світлина з архіву Львівського
національного літературно-
меморіяльного музею Івана 
Франка.



�

батька, клякає, цілує в руку, той прокидається, Франц здрігнув, встає, 
глядить хвилю в його лице, відступає на крок, нахилюється до него і 
зачинає дріжучим, гробовим голосом:

– Чи ти здоров, мій батьку? Виглядаєш так блідо.
Зломаний голос з глибини відповідає йому:
– Здоров, здоров, мій сину, що ж мав ти мені сказати?
І зачинається гра, якої не видав я на ніякій чужій сцені, розвивається 

серед напруженої уваги видців перша, молодеча драма Шиллера з револю-
ційним моттом Гіппократа: Quae medicamenta non sanant, ferrum sanat, 
quae ferrum non sanat, ignis sanat.

Шиллер мав тоді 22 літа.

Простодушна публіка входить в непохитну, пекельну льоґіку молодця, 
понехаяного від сім’ї – перед обома падуть спроквола чорні, тесані камені 
з глухим відгомоном будучої катастрофи й підіймаються чим раз вищою, 
грізною будівлею. Ту будівлю рух за рухом, слово за словом побільшує й 
держить на собі чуйно, вміло і сильно Плошевський. Найменша хвиля пере-
жита до подробиць, віддана для самого себе, без огляду на публіку, так, що 
вона забуває Плошевського, а видить перед собою тілько Франца Моора.

Інтелігентний видець входить в глибину молодого духа, який неминучим 
розмахом кидає рукавицю старим пересудам і виповідає війну на смерть і 
життя всім звичаєвим кайданам неволі” [4].

Зацитований текст почав свою мандрівку зі сторінок часопису “Шляхи” ще 
1916 року. Слово до слова повторений, з’являвся пізніше в різних контекстах і в 
різний час, і – це не одразу впадає в око, але насправді так воно є – одна й та ж 
цитата, потрапивши в інший контекст, має різне звучання, набуває нового значен-
ня, ви самі можете одну й ту саму цитату використати двічі і навіть тричі в різних 
випадках – і щоразу вона змінює свій настрій, свій характер, а що вже казати про 
відмінності тону, настрою й сенсу, коли нею користувалися різні особи – в різний 
час, з різними задумами; цитата може подивувати, викликати невдоволення, на неї 
можна спертися як на цілком надійний аргумент – і вона ж відкине вас на безмежну 
віддаль від думки, яку ви мали намір довести, вона підступна, це правда, слід бути 
неймовірно обережним, цитата-свідчення здатна, як сам свідок, підвести, одурити, 
зрадити, змінити всю суть справи.

Поданий вище уривок зі статті “Володислав Казимир Плошевський. 1853–
29.І.1891”, опублікованої в часописі “Шляхи” у травні 1916 року, належить перу 
видатного українського письменника-модерніста Михайла Яцкова. Текст перетво-
рювався на цитату, щоразу набуваючи іншого відтінку. Текстом як цитатою ско-
ристався багато років тому молодий ще натоді, а нині знаний історик українського 
театру, академік і професор Ростислав Пилипчук (“Владислав-Казімір Плошев
ський”, Наша культура, ч. 10, 1962)*; пізніше – театрознавець на еміграції, історик 
театру, автор театрознавчих монографій професор Валеріян Ревуцький (“Перший 
український Франц Моор. До 100-річчя народження Владислава Казіміра Плошев
ського”, Сучасність, ч. 12 (216), 1979). З текстом Михайла Яцкова про актора театру 
“Руської Бесіди” ознайомив свого читача й відомий літературознавець, літератур-
ний критик, член-кореспондент НАН України Микола Ільницький, досліджуючи 
життя і творчість уже самого Михайла Яцкова. Над цією темою дослідник почав 
працювати 1967 року, захистив кандидатську дисертацію про М. Яцкова 1973 року, 

* Р. Я. Пилипчук виступив також як автор розділу з історії українського театру 
в Галичині у виданні “Український драматичний театр. Нариси історії в 2-х томах” 
(Т. 1. Дожовтневий період. – К.: Наукова думка, 1967), де ім’я В. К. Плошевського і 
згадки про нього бачимо на с. 289, 290, 293 та ін. – Н. Б.



�

широка розвідка про письменника опублікована у виданні: Микола Ільницький 
“На перехрестях віку”. У трьох томах. Книга ІІІ. К., Видавничий дім “Києво-
Могилянська Академія”, 2009. С. 112–256…

У чому зваба юнацьких театральних вражень Михайла Яцкова? У ймовірній 
достовірності цих вражень? Прецінь М. Яцків не просто цікавився театром, знав 
його суть і сутність – він сам був актором – нехай короткий час, але таки був, він 
грав 1907 р. роль Миколи Задорожного в “Украденому щасті” І. Франка, і сам 
автор п’єси бачив виставу з участю Яцкова. То, отже, достовірність вражень? 
Брак текстів, що стосуються теми Володислава Плошевського? Не зовсім – брак. 
Парадоксально, та після смерти актора з’явилося враз декілька публікацій – усе це 
були, на жаль, некрологи, і саме з них неначе віднова починалося життя актора, 
життя, яке само в собі теж було трагедією. А може, зваба полягала у вербаль-
ному відтворенні вражень, у чорно-червоному забарвленні тексту, у поєднанні 
професійного погляду актора-Яцкова й новелістичної напруги опису сцени з 
вистави, що його подав письменник-Яцків?

Володислав Казимир 
Плошевський – Франц Моор 
у виставі “Розбійники” 
Ф. Шиллера. 
Світлина з фондів Львівської 
національної наукової 
бібліотеки України імени 
Василя Стефаника.

Ніна БІЧУЯ



�

Він  не писав про жодного іншого актора з театру “Руської Бесіди” або й з 
якого іншого. Принаймні досі ніхто не вказував на такий факт. Ані захоплений 
його творчістю критик Микола Євшан, ані той же професор Микола Ільницький, 
ані Агнєшка Матусяк, польська дослідниця, авторка книги “Химерний Яцків. 
Модерністський дискурс у прозі Михайла Яцкова” (ЛА “Піраміда”. Вроцлав – 
Львів, 2010).

Авжеж, модерністський дискурс! Модерністський текст. Модерністський 
театр. Якщо з усіх акторів театру “Руської Бесіди” прозаїка-модерніста привабив 
тільки Володислав Плошевський, то, може, саме в його творчості письменник 
запримітив початки модерного українського театру, припустімо, на мить – пе-
редбачив театр Леся Курбаса?

(Покази свідків).

Восьмого січня 1888 р. Олександр Курбас охрещений у Перемишлі. 
Хрещені батьки – Казимір-Володислав Плошевський, актор, і Іоанна 
Гриневецька, донька Миколая (Николая) Гриневецького, акторка, сест-
ра Івана Гриневецького. Хрестили у катедральній церкві Різдва Святого 
Івана Хрестителя. Згідно з Є. Плесьняровичем (I. Pleśniarowicz. Kartki 
z dziejów Rzeszоwskiego teatru. Rzeszów, 1985. – s. 242-249), Львівський 
руський народний театр під дирекцією Ів. Біберовича та Ів. Грине-
вецького у лютому 1888 р. гастролював у Жешові. Серед акторів, які 
грали на кону цього театру, був і Володислав Плошевський. Грали ак-
тори українською мовою. У репертуарі було оголошено: “Циганський 
барон” Й. Штрауса (4.02.) та “Запорожець за Дунаєм” С. Гулака-
Артемовського (ІІ.02) [5].

Отже, як з’ясував завдяки не так давно знайденому документу проф. Б. Козак, 
актори театру “Руської Бесіди” Ванда і Степан Яновичі (Курбаси) просили свого 
колегу Володислава Плошевського стати хрещеним батьком їхнього сина Олек-
сандра-Зенона. Між іншим, серед ролей, які були в репертуарі Степана Яновича, 
знаходимо й Карла Моора з “Розбійників” Шиллера… Супротивники – брати 
Моори. Друзі – виконавці ролей Карла і Франца?

Не обминув цитування й сам Михайло Яцків. Творячи образ свого Пло-
шевського, він при  тому використовує статтю-некролог (в інтерпретації Яцко-
ва – фейлетон), опубліковану в газеті “Галицкая Русь” 4 (16) лютого 1892 року, і 
підписану криптонімом π. Використовує не окремі уривки, а подає повний текст 
у власному перекладі з “характеристичного”, як він каже, мовного оригіналу. 
Ми ж скористаємося перекладом власним, бо й текст Яцкова дещо відрізняється 
від нинішнього написання українською. Щодо авторства, то криптонім π Яцків 
розшифровує як Іван Н. Пелех – редактор газети “Галицька Русь”.

“Володислав Плошевський уроджений в Нижанковичах 1853 р. 
Батько його, свояк єпископа Снігурського, був управителем дібр того 
ж таки владики. Батько мав на початках чималі статки, але коли 
вони вичерпались, синові довелося подбати про майбутнє, і він вирі-
шив податись до театрального Товариства. Отримавши поради від 
режисера Кароля Круліковського, він завдяки старанням того ж Крулі-
ковського потрапив на пробний виступ у Львівський Скарбківський 
театр. На перший виступ йому довелося вийти з кількома словами у 
“Мільйоновому хлопі” [6].

Хвилюючись і знервувавшись через насмішки недоброзичливих колег – учас-
ників вистави, як нині кажуть, “актор з роллю не впорався”. До трупи Плошев
ського не прийняли. Але від сценічної кар’єри він не відмовився й продовжив 
пошуки свого місця в театрі. Грав у п’єсі “Лобзов’яни” в Перемишлі, намагався 
співпрацювати зі Спілкою акторів польських сцен, упродовж місяця перебував 

Михайло Яцків.



�

у Краківському театрі, де виступав, як уже згадано, у спектаклі “Діти капітана 
Ґранта”.

“Галицька Русь” доволі скрупульозно перераховує ролі Плошевського та го-
ворить про його “мандри” українськими й польськими сценами. Зокрема згадує, 
що 1880 р. актора запрошує на Краківську сцену Мілашевський, але Плошев
ський залишається в театрі “Руської Бесіди”, яким на той час керувала Теофілія 
Романович. Зазначає “Галицька Русь” і той факт, що між 1880 і 1882 роками 
Плошевський перебував у польській трупі Лясковського. Однак найцікавішим 
у статті І. Пелеха є, мабуть, те, що він виконує досить неординарний аналіз 
сценічної творчости Плошевського. Стаття, написана з приводу кончини актора, 
радше нагадує своєрідний творчий портрет, не дуже характерний для тодішніх 
критичних театральних публікацій про український театр в українській пресі.

(Покази свідків).

“Останнім часом нам не раз доводилося чути від глядачів, що 
вони прийшли на виставу передовсім задля того, щоб побачити гру 
Плошевського. І справді, гра його має значення мистецьке, це явище, 
яке не часто трапляється нашим театральним Товариствам.

… Хто бачив Плошевського в ролі Франца Моора (Шиллера “Роз-
бійники”), повинен визнати, що Плошевський міг би виступати на 
будь-якій великій сцені, під добрим керівництвом позбуваючись своїх 
сценічних вад, які в нього все ж виявлялись, незважаючи на його ста-
ранність.

… Великі, глибоко трагічні ролі – ось що було покликанням Пло-
шевського. Він мав для того всі можливості: статура, хода, мімі-
ка, жести – все це вже творило частину трагедійного характеру. 
В порівнянні з іншими українськими акторами бачимо незаперечне: у 
Плошевського тут суперників не було, оскільки в чорних, інтриганських 
ролях ніхто не міг з ним зрівнятися. Можна було в нього запримітити 
лише два недоліки: вимова не завше була повна, гладка, а крім того, 
він перебільшував при гримуванні обличчя й при вимові слів, однак це 
останнє лише в комічних ролях.

… Дивовижно ще й те, що його патос завжди був природний, а 
саме це і є однією з найперших сценічних вимог. … Завдяки його грі, 
можна сказати, ілюзія завше була цілковита. Він не вдавався до пе-
ребільшення в патетичних місцях і лише переймався глибоко своєю 
роллю, тож зображуваний персонаж завше виглядав викінчено й ти-
пово”[7].

Можна б і далі цитувати Івана Пелеха – недарма-таки М. Яцків подав у своїй 
статті повний текст з “Галицької Руси”, однак, повернімось знову до самого 
Яцкова:

“Ту ролю (Франца Моора. – Н. Б.) він головно любив, вистудіював 
її, пережив і грав без суфлера”[8]*.

Отож – чи не був Плошевський у своєму творчому житті актором однієї ролі? 
Ні, цього мабуть, не було.

“Новинки
Руський театр народний виставить в Заліщиках дня 8 н. ст. вере-

сня оперу Плянкетта в 4 актах “Дзвони з Корневіль” на дохід артис-
та п. В. Плошевського. Симпатія, якою п. Плошевський тішиться у 

Ніна БІЧУЯ

* До речі, грати без суфлера на той час мало хто зважувався; В. Плошевський 
так само без сторонньої допомоги добирав собі театральні костюми і гриму
вався. – Н. Б.



10

Володислав Казимир 
Плошевський  в опереті 

“Корневільські 
дзвони” Р. Планкетта. 

Фотоательє С. Пйотрковського 
у Тарнові. Світлина з архіву 

Львівського національного 
літературно-меморіяльного 

музею Івана Франка.

загалу руської публіки, рівнож знаменита гра сего артиста в згаданій 
опері повинні причинитись до виповнення салі театральної по самі 
береги”[9].

(Покази свідків).

“В ролі Ґаспара в опері “Дзвони з Корневіль” також характери-
зував руки й поражав видців у нічній сцені духів, коли старий скупар 
дрожучими пальцями горне мішки своїх скарбів до груди і не знає, куди 
втікати з ними.

В ролі Петра Великого в трагедії “Павло Полуботок” держав перед 
собою під час характеризування портрет царя і в хвилі, коли стоїть він в 
горностаєвім плащі, мірить п’ядею темний гльоб та глибоким мужесь-
ким монологом снує смілі пляни – по театрі віяла гроза деспота.

Сей артист стане, бувало, одною ногою на сцену, і кожний забував 
Плошевського, а видів тільки ту живу постать, яку він представляв” [10].

Маємо запевнення різних свідків. В Івана Пелеха – “видець” цікавиться ак-
тором. У Михайла Яцкова – персонажами. Чи здатні ми пізнати істину? Чи треба 
її шукати? Може, краще дозволити існувати театральному мітові?

(Покази свідків)

“Старша пані в чорній шовковій сукні, повновида, мило всміхнена, 
гарна; молодша в бронзовій суконці, з косою на голові в вінок. Вона ще 
краща від тамтої, лиш худощава, майже марна.



11

В обох на шиях оксамитки, обі мають коронкові коміри й манжети, 
в обох золоті ланцюжки та великі штудерно повикручувані брошки. 
Молодий пан, білявий, синьоокий, старанно виголений. Він якийсь ін-
ший від усіх тих молодих типів, що їх я знаю. Високе чоло, рівний ніс, 
долішня щока трохи вперед.

ст. 575.
... тепер вже знаю, що це сестри, ті дві незнайомі пані. Стар-

ша – Теофіля, а молодшу […] називають панною Марійкою. Старша є 
директоркою театру, а молодша грає в ньому. А того пана, що прий-
шов з ними, називають паном Плошевським. Він, мабуть, також грає 
у театрі... Виголений, як священик, а вбраний, як світський. Актор”.

Спокуса продовжити цитування. Хто краще розповість про події давнього 
часу, аніж їхній очевидець? Поборюєте спокусу. Вирішуєте писати конкретно 
й тільки – про те, що стосується Володислава Плошевського. І саме так, щоб у 
писаному слові матеріялізувалось його ім’я. Не вдається: свідчення сучасників 
актора звучать доречніше.

ст. 578.
“Трагічним артистом, і то великої міри, був Володислав Плошев

ський. Поляк, що міг у своїм театрі дійти до куди більшого розголосу 
слави*, так щиро прив’язався до української сцени, що посвятив їй свої 
нерви, здоровля, життя. Ролями своїми, як приміром Франца Моора в 
Шиллерових “Розбійниках” або Ґаспара в “Корневільських дзвонах”, 
так переймався, що пані на салі мліли, а його треба було в гардеробі 
чутити”.

ст. 583.
... То знов Осипа Барвінського “Гетьман Полуботок” […] Полу

ботка грав Біберович, царя Петра – Плошевський. Зелений, червоним 
сукном підшитий каптан, лосеві панталони, тригранний капелюх. А яка 
маска! Які страшні очі! І як вони грали. Це був концерт. Усі костюми 
нові, декорації свіжі, незапорошені. Не знаю, чи ще коли-небудь наш 
мандрівний галицький театр вивінував так блискучо яку другу штуку.

І не забуду “Корневільських дзвонів” з Клішевською, молодшою 
Радкевичівною, з Яновичем (батьком славного Курбаса) і з Плошевсь-
ким. Самі молоді артисти, голоси свіжі, чисті. Скільки краси в їх співі, 
скільки душі в їх грі! Чи міг хто забути Плошевського як божевільного 
Ґаспара, на деревлянім конику і з безумною піснею на устах? Або Яно-
вича, як він ховається в залізний лицарський лаштунок і співає, або 
це чудове: “дігі, дігі, дігі, дігі, дігі, ді”[11].

… Рік 1891-ий був останнім у житті українського актора Володислава Кази-

Богдан Лепкий.

Ніна БІЧУЯ

* Скидається на те, що Богдан Лепкий, якому належать ці свідчення, дещо поми-
ляється. В. Плошевський не раз опинявся на сценах польських театрів (Про це вище 
зрештою було сказано), однак зі славою на тих сценах розминувся. Повторюємо: як 
стверджують польські джерела, він дебютував, ймовірно, близько 1873 р. у Львів
ському театрі. 4 липня 1880 р. виступив у Краківському театрі в ролі Айртона – “Діти 
капітана Гранта” за Жюль Верном; у 1884 – 85 рр. працював у польській трупі Ля-
соцького в Тарнові й Жешові. Доскіпливий Станіслав [Шнюр-]Пепловський у праці 
“Польський театр у Львові. 1780–1881; 1881–1890” (перша і друга частини вийшли 
відповідно 1889 та 1891 р.) про актора В. Плошевського не згадує взагалі. От хіба що 
принагідно ім’я це майнуло в статті С. [Шнюр-]Пепловського про театр “Руської 
Бесіди” (“Teatr ruski w Galicji. 1887”). Аналізуючи склад трупи українського театру 
“Руської Бесіди” за часів директорування Теофілії Романович, польський дослідник 
зазначає: “Комічні ролі ділять між собою Плошевський і Стефурак”. Тільки й того.



12

мира Плошевського. Актор переступив на мить у січень 1892-го, і та 
мить зненацька спалахнула незаперечним виявом визнання.

Газета “Діло” упродовж того року, як і в попередні часи, скрупу
льозно звідомляла своїх читачів про розмаїті події, амплітуда яких ко-
ливалася між політикою, виборами до сойму, економікою, культурою – і 
забавними чи трагічними пригодами світового та локального масшта-
бів. Знаходилися на шпальтах цього популярного серед українців Гали-
чини видання рядочки (часом навіть розлогі) й для театральних справ.

Руський (український) театр Товариства “Руська Бесіда”, натоді 
(1891) під директорською орудою Івана Біберовича (Іван Гриневецький 
помер 1889 року), згідно зі своїм статусом мандрівного, не маючи пос-
тійного осідку, як завше, не тримався одного місця, а тим паче – майже 
столичного Львова, й переміщався з місця на місце, від містечка до 
міста, від міста до села. Серед багатьох “опорних пунктів”, що їх того 
року навідувала трупа зі своїми виставами, були зокрема Городенка, 
Коломия, Заліщики, Тернопіль, Станіславів. Грали, як зазвичай, драми, 
комедії, оперети й опери, могло це виглядати парадоксально, але саме 
так і було: драми, трагедії, оперети й опери, тексти питомо українські 

й перекладні – хоча іноді, як звісно, на афішах не вказано було авторів перекладів, 
а переклади ті не були публіковані, зостаючись переписаними лише в архівах 
театру, а часом зникаючи назавше й безслідно.

…“Мартин Боруля”, “Пилип-музика”, “Не судилось”, “Севільський цируль-
ник”, “Дай серцю волю...”, “Мікадо”, “Запорожець за Дунаєм”, “Різдвяна ніч”, 
“Павло Полуботок”, “Корневільські дзвони”, “Розбійники”, “Циганський ба-
рон” – був це не надто лихий репертуар для театру, актори якого не мали своєї 
держави, університетів, фахових театральних шкіл. Чи можна було дорікати бодай 
за щось галичанам – цим, здавалось, довічним мандрівникам?

Фахову школу заміняла конкретна практика. До праці запрошували відверто, 
але трохи наївно:

“Як відомо нашим читателям, дирекція оповістила відозву до 
молодого жіноцтва руского, щоби маючи условія (приятну зверхність 
і добрий голос), зголошувалися на кандидаток на артисток нашого 
театру. Можна сподіватися, що знайдуться такі русинки, бо бува-
ють у нас дівчата сироти або убогі, що замість бути тягарем родині, 
мали би чесно заробити собі на удержання і якийсь гріш зложити. А 
справедливо замітив вчера наш Вп[високоповажаний] дописуватель 
з Городенки, що вже раз повинен уступити пересуд, мовбито звання 
“актора” чи “акторки” було якесь не поважне, – противно, воно дуже 
поважне” [12].

Ясна річ, не раз траплялися розчарування. Досить з цього приводу перечитати 
оповідання Яцкова “Ой, не ходи, Грицю...” або його ж повість “Огні горять”: 
Михайло Яцків писав про театр і художні твори.

Що ж до актора Володислава Казимира Плошевського, то і його колись сту-
пити на театральну стезю частково подвигла необхідність “чесно заробити собі 
на удержання і якийсь гріш зложити”...

(Покази свідків)
“Казимир В. Плошевський, талановитий, много заслужений і 

вельми симпатичний артист руско-народного театру, упокоївся дня 
28-го січня в тридцять дев’ятім році життя у Львові в заведенню в 
Кульпаркові.

Покійний служив через 18 літ рускій сцені щиро і належав до найліпших її 
сил. Він був справдішній артист, що любувався своєю штукою, віддавався їй з 

Степан Янович.



13

замилуванням, багато працював над собою і завжди споглядав на ню з чисто 
ідеального становиська. Вість про його смерть і ще до того в заведенню в 
Кульпаркові цілком нас переразила; лиш деякі пояснення дає нам лист, писаний 
з Станіславова дня 4-го грудня 1891-го р. до д-ра Смаля-Стоцького*, котрий 
подаємо майже в цілости, бо видається, що він сю загальну загадку трохи 
пояснить.

“ – Дід мій (тут і далі – підкреслення наші. – Н. Б.) бл. п. владика Снігурський 
давав тисячі на руські ціли, кохаючи свій нарід; я більше не міг понад те, що-м 
міг, т. є свій талант. І яка ж вдячність? – Я до живого тронутий поступком 
хвальної “Бесіди” (Товариство “Руська Бесіда”, що завідує і опікується руским 
народним театром. – Ред.). Подався я о допомогу, за вісімнадцять літ праці 
дістав я 15 зл. враз з хористами нашого театру, для того, що співаю в хорі і 
граю малі рольки для добра сцени. Маю жаль для Н. (ім’я пропускаємо), котрий 
два рази в “Ділі” упоминав, щоб мені відобрати ролю... Опускаю руску сцену, де 
тілько нужда була; по стайнях і клоаках граємо, жиди до нас кличуть “кік, кік, 
кімедіянт” – а вдячности жодної. Зрештою кажуть, що ніхто в своїм краю 
не був пророком, найліпший приклад мій приятель Флориянський**, котрого 
буду просити о протекцію і в руській мові буду виступати (в Празі. – Ред.) яко 
щирий Руси син. Для мене переложено “Розбійників”, з Шекспіра пожалься 
Боже нічого, а шкода, побачив-бись “Ліра”, “Купця Венецького”, “Рихарда 
ІІІ”! Опускаю з слезами в очах, бо стільки літ був з ними, але пришлости жадної, 
нема власного театру. А як буде, то приїду, щоб виступити! 

Мала бути емеритура***, але в русинів все буде лиш на устах, до діла дале-
ко! Не писав я довго, бо дуже зайнятий, мушу вперед випочити, бо, через 18 літ 
працюючи без відпуску, чоловік денервується. Добре, що маю стілько, щоб в 
остатнім разі жити спокійно і не волочитися по нужденних містечках.

Н. зробив се напевно з поручення блаженної пам’яти Гриневецького, котрий 
видячи в мене незвичайний талант, боявся о свою загрожену славу, збештав**** 
мене враз з Біберовичем, котрий незрівнянно ліпше від Г. грав Полуботка. Л. я не 
боюся, Н. міг написати, що зле, скоро говорю, але ж славний актор англійський 
Іррвіг (так в оригіналі – Н. Б.) зовсім не має вимови, а лише мімікою і рухами 
доповняє. Отже кажу, як Мо[д]жеєвська, славна польська артистка: шануйте 
руску штуку, не давайте їй упасти, маєте такі таланти, як Біберовичі, Сте-
чинський, Ольшанський, Клішевські, Осиповичова, Янович в ролях людових, бо 
як то все розлізеться, то все загине. Складайте на емеритуру для тих бідаків, 
що все жертвують. Твій Влад.

Будь ласкав, напиши відозву до п. Савчака щодо емеритури. Лист можеш 
послати до “Діла”. Я сам перший жертвую на се”.

Отсей лист показує нам, як щиро покійний відносився до руської штуки, а 
старання на її піднесення, на які він вказує в листі, се найліпший пам’ятник для 
сего щирого сина Руси.

Пером Єму земля та вічная пам’ять! Дай Боже, щоб його гадки якнайскорше 
здійснилися!” [13]  

[Без підпису]

Лист В. Плошевського – це вже не цитата. Свідчення захисту уривають-
ся. Вступає голос головної дійової особи. Розбіжності у фактах виявляються 

Ніна БІЧУЯ

* Степан Смаль-Стоцький (1859 – 1938) – український мовознавець і педагог; 
громадсько-політичний, культурний, економічний діяч; редагував газ. “Буковина” 
і “Руська Рада” .

** Очевидно, Владислав Флориянський (1854–1911) польський співак (тенор) 
та оперний режисер.

*** емеритура  (полонізм) – пенсія.
**** збештав (полонізм) – висварив.



14

серйознішими, ніж виглядало досі. Відмінності у свідченнях захисту поки що 
не руйнували загальної картини, так собі, невеличкі неточності: забули, скажімо, 
згадати про роль у мелодрамі “Капрал Тимко, або Що нас губить” (з музикою 
В. Матюка, лібрето С. Мидловського, прем’єра 1876 року):

“Ця народна мелодрама зі співами й танцями у виконанні провідних ар-
тистів мала успіх у глядачів. Головні ролі виконували: Танас – М. Душинський, 
Гафія – Т. Романович, Оля, їхня донька – М. Романович, Тимко – І. Гриневець-
кий, Василь – К. Лясковський, Михайло Штудерний – І. Біберович, Бальта-
зар – В. Плошевський”. [8] До речі, з Ксаверієм Лясковським напевно виходили 
разом на сцену не тільки в цій мелодрамі: адже в репертуарі Лясковського був 
Карл Моор.

Справді, свідки захисту в справі В. Плошевського не одне обминули, надто 
мало сказали про те, що він був здібним художником-декоратором. Далі – лише 
кілька свідчень на доказ цього:

В 1889 р. святкував театр у Львові ювілей 25-літнього існування.
 Було це 27 березня . Саля “Фрозін” (Frohsinn) у старому будинку 

готелю Жоржа годину перед святом була щільно виповнена.  Повна 
орхестра 55 полку під управою капельника Бахо відіграла “Cимфонію” 
C-moll М. Вербицького... [14, с. 99]

Була ще жива картина укладу В. К. Плошевського: всередині був 
малюнок, що зображав Юліяна Лаврівського й коло нього алегоричні 
постаті “Просвіти” та “Слави”, трагедії, комедії, опери й оперети. 
[14, с. 103].

Декораторами для театру “Бесіди” були по черзі: крім згаданого 
Польмана, Кирило Устиянович, А. Яблоновський (автор мельодрами 
“Ольга”), Влодарський, Іван Діль (декоратор Львівського міського те-
атру), Владислав Казимир Плошевський (драм. артист), Степан То-
масевич, Лев Горбачевський, Жигмонт Бальк (декоратор польського 
театру), Іван Майхер (також актор театру “Руської Бесіди” – Н. Б.), 
Петро Дяків і нарешті Боровик [14. с. 151].

Утім з браком інформації можна дати раду, заповнити прогалини. Згадати. 
Суть, зрештою, не надто зміниться, коли назовемо ще якусь роль, наприклад 
Брігідіка у “Зеленому острові”, в якій виступав В. Плошевський. Зазначимо, що 
комічні ролі актора не вважали цікавими – він завше перегравав у них, це не було 
його амплуа. І тут нарешті згадаємо суворий присуд критика особливо автори-
тетного. Іван Франко, не сприймаючи самої літературної основи Федьковичевої 
п’єси “Довбуш”, писав і про її поставу в театрі з таким самим неприйняттям. 
В його рецензії натрапляємо на ім’я Плошевського: 

“Гра артистів мала бути пристосованою до тексту, тобто по-
винна була бути наскрізь неприродною. Звичайні рухи тут підмінялися 
метушнею, крик підміняв мову. Натомість роль секретаря (колишнього 
єзуїта) була виконана паном Плошевським справді бридко. Людина зов
сім зникла в цій ролі. Замість інтригана, чемного і пристойного, який 
приховує в серці брудні заміри, викликані злочинною любов’ю, ми бачимо 
якусь гутаперчеву карикатуру, якогось повзучого гада, вічно згорблено-
го і слинявого, у якого з першого вимовленого на сцені слова видно на 
чолі напис: я – злодій. Якщо шановна дирекція і режисура українського 
театру вважали, що таким трактуванням цієї ролі вони заімпонують 
львівській публіці, то дуже помилилися”[15].

Але повернімося до листа Плошевського, адресованого професорові Смаль-
Стоцькому. Читаємо ще раз від початку: “Дід мій бл.п. владика Снігурський давав 
тисячі на рускі ціли, кохаючи свій нарід”. Отже – дід? Попередні свідки стверджу-
вали: свояк. Свояк і дід – не одне й те саме, хіба не так? В одній із цитат сказано: 

Єпископ Іван Снігурський.



15

“Батько його (Плошевського – Н. Б.) був управителем маєтку римокатолицького 
єпіскопата (? – очевидно, друкарська помилка – Н. Б.) Снігурського”. Таку ін-
формацію маємо в уже згадуваній статті Р. Пилипчука та в статті В. Ревуцького 
[16] – без вказівки на родинну чи яку іншу близькість. Снігурський вочевидь був 
не римо-, а греко-католицьким священиком, і на те нині є докази: не торкаючись 
усіх фактів непересічної біографії єпископа І. Снігурського, мецената, органі-
затора української видавничої справи, ініціятора створення музичної школи в 
Перемишлі та ін., – подамо тільки таке:

“Будучи питомцем четвертого курсу богослов’я, в церкві святої Вар-
вари був рукоположений в священничий сан і [. . . ]  назначений сотруд-
ником при столичній (Віденській) греко-католицькій парохії”.[17]

Отже – дід? Чи свояк? Поки що запитання залишається без відповіді. У то-
талітарні часи годі було щось з’ясовувати про греко-католицького священика.

А як щодо взаємин зі Смаль-Стоцьким? Такого відвертого, тривожного, 
схвильованого, точніше – знервованого, листа навряд чи міг Володислав Пло-
шевський написати комусь, хто не був йому принаймні близьким знайомим. 
В архіві Смаль-Стоцького серед адресантів імени актора Плошевського дотепер 
не знайдено.

Ви помічаєте, як глибока ураза, біль і смуток у цьому короткому посланні 
не тільки до Смаль-Стоцького, але й ніби до всіх своїх колег і друзів, ба навіть 
до нас – через сотню літ – як усе те поєднується з іронією, легким артистичним 
усміхом і – з тривогою? Лист, написаний за якийсь місяць до останнього виходу 
на сцену.

Хто такий Н., справжнє ім’я якого редакція газети пропустила? Щодо чистоти 
мови, досконалого знання української: до Плошевського справді висловлювали 
певні претензії. Однак, за останній, 1891 рік, у “Ділі” таких завваг не було. Що 
ж, є ще інші річники “Діла” – шпальт неміряно. І не тільки “Діло”– поле для 
пошуків і відкритів.

Ще – приятель Флориянський і невідомий Л., і якась прикра інтрига з І. Гри-
невецьким (нагадаємо: він відійшов у засвіти ще 1889 року) та І.  Біберовичем, і 
ця надія працювати в Празі, пристрасне бажання виступати там, але  “в руській” 
мові, тобто, українською, і цитата з Моджеєвської, і – спрага високої творчости: 
“Для мене переложено “Розбійників”, а Шекспіра пожалься Боже нічого, бо і 
сил нема, а шкода, побачив-бись “Ліра”, “Купця Венецького”, “Рихарда III”!”.

Отже, переклад “Розбійників” українською зроблений саме для Володислава 
Казимира Плошевського? За свідченням Степана Чарнецького, першого літо-
писця історії мандрівного театру “Руської Бесіди”, перекладачем “Розбійників” 
був Я. Цурковський*.

А хто міг би взятися за переклади з англійської? “Лір”, “Венеційський купе-
ць”, “Ричард III” – які ролі бачив у цих п’єсах для себе Володислав Плошевський? 
Без сумніву, лист писаний втомленою, тремтячою рукою (це не про графіку – про 
інтонацію); лист писала без сумніву хвора й ображена людина – але автор листа 
знав, чого прагне від долі, й не міг втямити, чому доля виявилася такою неласка-
вою для нього. Зрештою, не була вона ласкавою й до багатьох інших талановитих 
його колег, до самого театру, хоча всі вони намагались подолати оту неласку. 

… демонічне начало зустрічається більше чи менше у всіх великих 
людей слова або чину. Кін аж ніяк не був багатогранним актором; прав-
да, він міг грати багато ролей, однак в цих ролях він грав завше себе 
самого. Але завдяки цьому він досягав завжди несамовитої правди ...

Ніна БІЧУЯ

Степан Смаль-Стоцький.

* Ймовірно, йдеться про Євстахія Цурковського (1847–1925) – політичного 
і громадського  діяча, співробітника газет “Діло” і “Нива”.  Див.: Енциклопедія 
Українознавства. – Т. 10. – Львів. – 2000. – С. 3688.



16

... Венеціянський єврей – це була перша героїчна роль, в якій я бачив 
його. Кажу: героїчна роль, бо він зобразив його не розбитим старцем…, 
а героєм. Таким я й зараз ще бачу його, вбраного в чорний шовковий 
напівплащ, напівсурдут, без рукавів, усього лише до колін задовгий, 
так що червоне, як кров, нижнє убрання, що спускалося до самісінь-
ких стіп, виділялося ще різкіше, Чорний з широкими крисами капелюх 
[...] обв’язаний криваво-червоною стрічкою, покривав голову, а чорне 
волосся, так са м о  я к  чорна борода, звисає довге, чорне, як смола, 
ніби слугуючи понурою рамою цьому рум’яному здоровому обличчю, з 
якого дивляться, наповнюючи страхом і тремтінням, два білих очних 
яблука. Правою рукою він тримає палицю, котра для нього не так 
опора, як зброя. Він спирається на неї тільки ліктем лівої руки, і лівою 
ж рукою підпирає підступно-задумливу чорну голову, сповнену думок 
ще чорніших […] упродовж довгої павзи він ніби обмірковує те, що 
має намір сказати; бачиш, як розповідь поступово округлюється в 
його голові […] здається, що слухаєш не роль, завчену напам’ять, а 
промову, придуману ним самим. 

… Й голос його стає приниженим, ледь тільки чутно в ньому стри-
маний гнів, на привітних устах звиваються рухливі змійки, тільки очі 
не здатні вдавати, вони невпинно пускають свої отруйні стріли, і цей 
розлад між зовнішнім смиренням і внутрішньою люттю завершується 
при останньому слові “гроші” жаским сміхом, який обривається рап-
тово, різко, і тим часом обличчя, судомно спотворене виразом покори, 
якусь мить зберігає нерухомість маски, і тільки око, лихе око, зблискує 
на ньому, загрозливе й смертоносне...”[18].

Так писав Г. Гайне про знаменитого актора Едмунда Кіна. Пригадайте для 
порівняння М. Яцкова: “Він входить як дух, в оксамитнім одязі…”. У І. Пелеха: 
“Плошевський був представником демонічного душевного болю, темних харак-
терів”. Може, він міг би справді зіграти роль Шейлока. А може, і Ричарда ІІІ?

(Покази зацікавленого)
Історія всесвітнього театру залишила імена великих акторів: Ед-

мунд Кін в Англії. Антуан Фредерік-Леметр у Франції, Людвіґ Деврієнт 
у Німеччині, Ґуставо Модена в Італії, Павло Мочалов у Росії, Едвін 
Форрест у США, – що були творцями світового романтичного реперту-
ару. Плошевський з’явився після них, у 80-их роках 19 ст., коли світовий 
театр верстав уже шлях від натуралізму до неоромантизму, але його 
місце – великого актора в романтичному репертуарі світу [19].

“Вчора, як було заповіджено, відбувся похорон бл. п. К. В. Пло-
шевського, артиста русько-народного театру. Похід похоронний 
провадили оо. Панасинський, капелан при заведенню на Кульпаркові 
А. Темницький і Д. Лопатинський. Товариші покійного виделегували 
артистів пп. Керницького і Ольшанського, і ті перед домовиною не-
сли гарний вінець від товаришів. “Руська Бесіда”, під котрої зарядом 
стоїть русько-народний театр, зложила лавровий вінець з написію: 
“Заслуженому артистові руської сцени Товариство Руська Бесіда”. 
Кромі того, “Руську Бесіду” репрезентували на похороні голова това-
риства д-р. Д. Савчак і референт справ театральних д-р Ярослав Ку-
лачковський. Були також два вінці від родини. За домовиною ступала, 
а зглядно їхала родина покійного і деякі артисти театру польського 
у Львові. В часі похорону чули ми з різних сторін жаль на о. ректора 
Бачинського, котрий не позволив питомцям-співакам піти на похорон, 
як собі того усильно бажав покійник і єго родина” [20].



17

[Без підпису]

“Щоб мати ясну картину гіркої долі українського актора та тої безсердеч-
ности, з якою в нас затирають сліди по найбільших театральних мистцях, я 
дозволю собі навести деякі дрібнички... Після смерти Плошевського, мати його 
Теофіля, за другим чоловіком Скирлінська, віднеслася 13. лютого до Товариства 
“Руська Бесіда” з таким письмом: “Казимир Володислав Плошевський, кол. ак-
тор руської сцени 18 років, що мав за свою працю 35 ґульденів місячної платні, 
а щойно в останньому році 40 ґульд., занедужав 6. січня 1892. р. і помер 29. 
того самого місяця. [Покійник] хорий мусів виступати на сцені в “Розбійниках” 
Шиллєра, й це довело його до недуги, яка покінчилася смертю.

Пан директор руського театру Біберович мав обов’язок заплатити покій-
ному за перший місяць недуги ціломісячну ґажу, а за два дальших половину, та 
він цього не зробив і досі, прислав усього 15 гульденів. А я мусіла покрити кошти 
похорону, які, крім лікарів і ліків, виносили 165 ґульд.

Тимто підписана просить: Світлий виділ зволить у цю справу ласкаво вгля-
нути й уділити їй відповідну запомогу, щоб поставити покійному – як довголіт-
ньому й заслуженому акторові руської сцени – пам’ятник”.

Дня 16. березня т. с. м. писала Скирлінська вдруге – безуспішно.
Дня 12. квітня т. с. р. знов;
“Нав’язуючи до мого листа з 16. березня, маю честь предложити нарис 

пам’ятника, який має станути на гробі актора руської сцени К. В. Плошевсь-
кого.

Пам’ятник має виготовити різьбар Генрик Перієр, а кошти його переви-
щають 200 ґульденів після закуплення місця на цвинтарі, вириття напису й т. 
п. коштів.

Тимто прошу причинитися бодай сумою 100 ґульд. та подати напис, який 
має бути руською мовою виритий на памятнику.

Вкінці прошу, щоб вільно мені було помістити нижче напис польською мо-
вою”.

Вислід тих прохань був такий, що виділ “Руської Бесіди” постановив (лист 
із 5. травня) виплатити матері... 30 ґульденів на пам’ятник, на якому мав бути 
поміщений напис: “Володиславови Плошевському, артистови руського народного 
театру – Руська Бесіда у Львові”.

Мати поставила на Стрийському кладовищі кам’яну плиту з написом, та 
воєнні роки не залишили по ній сліду...” [21].

“В його життю були траґедії. Батько посесор п’яти фільварків, налоговий 
чоловік, згинув в лозах в Уйску над Вяром. Знайшли його трупа по кільканацяти 
днях, як лежав з рушницею. Чи згинув з власної руки, чи з чужої – невідомо.

Опісля мати Володислава вийшла вдруге заміж за вдівця, Людвіка Скірлїнсь-
кого, надінспектора уряду мір і ваг у Львові. Був се гідний чоловік, обоє жили 
25  літ, він помер в 95. роцї життя. Старший брат Плошевського, Северин, 
купець у Львові, скінчив самовбійством в 36-ім роцї життя 1886 в наслідок 
нервового розстрою, сестра була нервово хора[...]

Найвища платня, яку здобув в останнїм роцї життя, за двайцять лїт працї 
для нашої сцени, виносила сорок ринських. Жив скромно, видавав на себе мало 
і зложив ще з того около сто ринських. Дійсно, жив він лише драматичною 
штукою і віддавав ся їй цїлою душею, як каже тодїшня, посмертна згадка. 
Се й зломило його.

Писав спомини, вони помандрувати по знайомих і приятелях і я не міг від-
питати їх.

В 1904 р. розбивався я за матеріялами про него. По довгих трудах віднайшов 
його стареньку матїр і відшукав на стрийськім цвинтарі гріб, спільний з бра-

Ніна БІЧУЯ



18

том Северином. Була там бетонова плита і новий пам’ятник з 
теребовельського каменя в видї стятого обеліска.

Той пам’ятник і плита вже давно щезли, гріб загладився, 
певно перекопаний – сліду не остало ніякого*.

Так перейшов через нашу сцену оден з найбільших, драма-
тичних артистів”. [22] 

Однак справу, яку було розпочато вище, ви досі ані не за-
кінчили, ані не виграли. Спробуйте пошукати інших шляхів та 
інших цитат.

1. Шіллер Ф. Вибрані драматичні твори. Передм. О. Дейча. 
Переклад з нім. / Фрідріх Шіллер. – К.: Мистецтво, 1955. – С. 5.

2. Енциклопедія Українознвства. Перевидання в Україні. – Львів, 
Наукове товариство імені Т. Шевченка, 1996. – Т. 6. – С. 2110.

3. Słownik biograficzny teatru polskiego. 1765–1965. –  Warszawa: 
PAN, 1973. – S. 552. 

4. Яцків М. Володислав Казимир Плошевський. 1853–
29. 1. 1892 / Михайло Яцків // Шляхи. – Львів, 1916. – трав. – С. 371-
372.

5. Див.: Козак Б. Церковний запис про охрещення Леся Кур-
баса / Богдан Козак /Театральні відлуння. – Львів: Ліга-Прес,  
2010. – С. 312-316.

6. Див.: Яцків М. Володислав Казимир .... – С. 369.
7. Там само. – С. 372.
8. Там само. 

9. Новинки // Діло. – Львів, 1891. – 26 серп. – Ч. 191. – С. 3.
10. Див.: Яцків М. Володислав Казимир .... – С. 372.
11. Лепкий Б. Казка мойого життя / Богдан Лепкий. – Тв. у дв. т. – Т. 2. Повість. Спогади. 

Виступи. – К.: Дніпро, 1991. – С. 573-583.
12. Новинки // Діло. – Львів, 1891. – жовт. –  Ч. – С. 
13. Казимир В. Плошовский // Буковина. – Чернівці, 1892. – 24 січн. – Річник VIII. – 

Ч. 4. – С. 1.
14. Чарнецький С. Історія українського театру в Галичині / Степан Чарнець-

кий. – Івано-Франківськ: Місто НВ, 2012. – С. 99-151.
15. Франко І.  “Довбуш” Ю. Федьковича / Іван Франко // Kurjer Lwowski. – 1888. 

№ 293. – 11 жовтн. (Переклад з польської – Уляна Рой).
16. Ревуцький В. [“Перший український Франц Моор (До 125-річчя народження 

Володислава Казіміра Плошевського)”] / Валеріян Ревуцький // Сучасність. – 1978. – 
Ч. 12 (216). – С. 103–106.

17. Сліпецький С. Єпископ Іван Снігурський/С. Сліпецький// Слово. – 2007. – 
№ 3 (33). – С. 29-30. 

18. Гейне Г. Собр. соч. в 6-ти т. / Генрих Гейне. – Т. 5. – М.: Художественная 
литература, 1983. – 153-154 (Переклад з російської – Ніна Бічуя).

19. Ревуцький В. [“Перший український...] – С. 106.
20. Новинки // Діло. – Львів, – 1892. – 1 лют. – Ч. 15. – С. 3.
21. Чарнецький С. Історія українського театру... – С. 165-166.
22. Яцків М. Володислав Казимир Плошевський... –  С. 372-373.

* Стрийський цвинтар скасований 1893 р., збереглося з нього кілька нагробків 
у стилі ампір, решта зруйновані й далі руйнуються. Див.: Ilustrowany przewodnik 
po Lwowiè z wykazem ulic i planme orientacyjnym miasta. – 1934. – Nakladem gazety 
Mieszkaniowej. – Lwów. – с. 30

Будинок № 125 (1891 – № 79) 
на вулиці Городоцькій у Львові 
де мешкала мати В. К. Плошев
ського. Світлина з архіву 
автора статті.



19

Історичні звершення здійснюють непересічні 
особи та особистості. Ця об’єктивна закономірність 
проявлялася протягом століть і в музейній справі. 
Визначну і вирішальну роль особистостей в реаліза-
ції великої музейної ідеї демонструє зокрема історія 
Музею театрального, музичного та кіномистецтва 
України, що 2013 р. відзначає своє 90-річчя. Імена 
його засновників викарбувано в анналах історії на-
ціональної культури – це геніяльний режисер-новатор 
Лесь Курбас, його сподвижник, непересічний у му-
зейній справі діяч – актор і режисер Василь Василько 
і перший директор музею, видатний театрознавець і 
унікальна особистість Петро Рулін.    

Знаменною віхою в історії музею став 1926 р., коли 
“Березіль”, що переїхав до Харкова, передав колекцію 
Всеукраїнській академії наук. В академічному лоні  
процес музеєфікації зазнав кардинальних змін, серед 
яких вирішальним актом було призначення на посаду 
директора музею Петра Руліна. Саме діяльності цього 
непересічного ученого судилося стати визначальним 
чинником і рушійною силою у розбудові Українського 
театрального музею.

Представник фундаментальної науки з притаман-
ним йому глобальним мисленням і системним бачен-
ням, першопроходець в царині наукового історичного 
театрознавства і музеєзнавства, автор хронологічної 
періодизації історії театру в Україні і відповідної про-
грами дослідження, він поставив музейну роботу, на-
самперед збиральницьку, на наукову колію. Конкретно 

і ґрунтовно було сформульовано надзавдання і мету 
музею: “Театральний музей мусить стати не тільки міс-
цем, де переховуватимуться театральні експонати, він 
мусить стати досвідною лабораторією, де б режисер, 
актор, художник, хореограф, композитор, театральний 
машиніст, електротехнік, реквізитор, критик, історик і 
нарешті аматор міг би на конкретних зразках ознайоми-
тися з історією, розвитком і останніми досягненнями 
тої галузі театру, яка його цікавить” [1].

П. Рулін вибудував цілісну стратегічну наукову кон
цепцію комплектування музейного фонду, істотною і 
вагомою характеристикою якої є найповніше охоплен-
ня не тільки всіх суто театральних мистецьких, але й 
інших компонентів, що є складовою життєдіяльности 
системи театру. До цієї категорії належали і так звані 
“допоміжні моменти театральної фактури”: музика й 
кіно.

Окремим напрямком роботи мало стати дослід-
ження глядацької авдиторії як могутнього впливового 
чинника театральної еволюції, хоча  відповідного 
матеріялу на той час бракувало.

До органічної складової театрального комплексу 
входило і театральне приміщення – історично-архі-
тектурний аналіз еволюції театральних будівель. Як 
наслідок – низка моделей (макетів), що відтворювали 
б цей аспект історії театру.

Була створена ідеальна програма музейної роз-
будови, зокрема фундаментальна  науково-практична 
система роботи з музейними колекціями.

Ада Сапьолкіна

Присвячується 
120-річчю від народження  Петра Руліна 
і  90-річчю від заснування  Музею театрального, 
музичного та кіномистецтва України

Петро Рулін, 
перший директор Українського 
театрального музею. Місія і доля

Петро Рулін



20

Відповідно були накреслені джерела надходжень 
і напрямки діяльности.  З самого початку існування 
академічного музею організатори звернулися до театрів 
з листами, де виклали завдання і прохання надсилати 
всі матеріяли, які так чи інакше висвітлюють усе теат-
ральне життя в Україні чи тільки українське за її кор-
донами. При цьому зазначалася класифікація предметів 
для збирання: а) речові  пам’ятки – костюми, макети, 
ескізи декорацій, бутафорія тощо; б) іконографічний 
матеріял – фотографії, портрети, діяпозитиви і т. ін . ; 
в) архівні документи – листування, спогади, стату-
ти, розрахункові книжки, інші статистичні матеріяли; 
г) різноманітний друкований матеріял – афіші, п’єси, 
газети, книги.

Важливим чинником успіху музею П. Рулін вважав 
широку інформацію і звіти про роботу в загальній і спе-
ціяльній театральній пресі, а також у власних музейних 
виданнях, без яких не мислив доцільного існування 
музею і узгодження роботи з громадською думкою.

Інформаційним джерелом слугувала перша збірка 
“Український театральний музей: завдання і перспек-
тиви”, автором якої був П. Рулін і яка  вийшла друком 
1927 р. Цією невеличкою брошурою автор привернув 
увагу громадськости до музею, що вже на той час був 
розміщений у Києво-Печерській лаврі – передмісті 
Києва. Науковець наголошував зокрема на глобаль-
ному завданні музею –  не обмежуватися вивченням 
лише українського театру, а студіювати театральну 
культуру всіх етнічних груп населення України. За-

слугою Руліна є й видання першого 
музейно-театрознавчого друковано-
го органу – “Річника театрального 
музею”.

Чітка програма, наукова обґрунто-
ваність і ділова активність П. Руліна 
вже в перший рік роботи дали відчут-
ний результат: звітні дані засвідчува-
ли, що до колекції 1927 р. надійшло 
4156 нових експонатів, серед яких 
Ґалаґанівський (Сокиринський)  вер-
теп 1770 р., що досі є одним з цінних 
раритетів музейної колекції; збірка ре-
чей М. Заньковецької та ін. [2].

Надходження експонатів за 
1928 р. становило 13 169 од. (з них 
друковані 10 928, зокрема афіші – 
8063, програми – 1144). Майже всі 
матеріяли музей дістав безкоштовно: 
“Обмеженість коштів дозволила вит-
ратити за ввесь час дуже невеличку 

суму на придбання цінних пам’яток...” [3].
У звіті за 1929 р . П . Рулін зазначає: “Найцінніші... 

матеріяли надходили цього року не самопливом, як 
раніше, а внаслідок іноді досить довгої підготовчої 
праці”[4]. Систематично провадились й розшуки пот-
рібних матеріялів для заповнення виявлених прогалин. 
Зокрема, бракувало не раз оригінального ілюстратив-
ного й меморіяльного матеріялу. Тоді в пригоді ста-
вали спеціяльно зроблені світлини. Так, саме завдяки 
світлинам можна було дати хоча б деяке уявлення про 
шкільний театр в Україні.

Хоча ще з перших років піонерам театрального 
музею доводилося долати значні, серйозні проблеми 
(байдужість і нерозуміння з боку театрів, брак коштів 
і матеріяльних засобів тощо), завдяки їх наполегли-
вості, завзяттю, відданості справі у 1923–1934 рр. му-
зейні колекції поповнилися історично неоціненними 
предметами, зокрема вертепами, рідкісними афішами 
першої половини ХІХ ст., документами корифеїв, 
“Березоля”, ранніми ескізами й макетами В. Меллера, 
А. Петрицького, навіть збіркою фотографій та афіш 
аматорських  вистав української колонії в Канаді, 
отриманою від товариства “Український робітничий 
дім” у Вінніпегу, та багатьма іншими.

Феномен Петра Руліна – інтелектуала та фахівця, 
який досконало  й однаково продуктивно реалізувався 
у всіх напрямках науково-театрознавчої діяльности 
– безпрецедентний у вітчизняному театрознавстві та 
музейній справі. Довгий час він сам плідно виконував 
увесь комплекс музейних робіт, займаючись водно-
час педагогічною діяльністю на посаді професора в 
театральному інституті, лекторською роботою в різ-
них закладах, науково-теоретичними театрознавчими 

Фрагмент музейної експозиції. Поч. 1930-х рр.



21

Ада Сапьолкіна

дослідженнями і театральною критикою. Лише за два 
десятиріччя науково-творчої діяльности (1916–1936) 
учений  опублікував понад 150 праць, перелік яких 
поданий в його книзі “На шляхах революційного те-
атру”. Окрім друкованих видань музею, Петро Рулін 
активно й плідно працював у галузі історії театраль-
ного мистецтва та біографій діячів, опублікував на-
укові статті про М. Садовського, М. Старицького, 
П. Куліша, М. Заньковецьку, О. Островського, І. Кот-
ляревського та інших провідних майстрів сценічного 
мистецтва, а також як рецензент висвітлював поточне 
театральне життя України статтями в газетах, жур-
налах та інших виданнях. “Прискіпливий учений і 
запальний глядач-горячун, закоханий в театр”, як 
назвав його Юрій Смолич.

Відображенню досягнень театральних сезонів 
1920-х рр. були присвячені й перші виставки, які 
П. Рулін створив у музеї, хоча на те й бракувало 
приміщень. На початку  1930-х рр., діставши більше 
приміщення, керівник музею на основі зібраної ко-
лекції (від 1926 р. вона збільшилася в десятки разів) 
створив першу експозицію з історії театру в Україні 
від шкільної драми до сезонів 1930–1932 рр.

Однак його подальшим науковим і творчим 
планам не судилося здійснитися. Попри колосальні 
звершення в галузі театрознавчої науки та музейної 
справи і П. Руліна не обійшла доля багатьох представ-
ників української інтелігенції, які потрапили в жорна 
тоталітарної репресивної машини. Все відбувалося за 
універсальним сценарієм. Спочатку згадана музейна 
експозиція була піддана критиці як така, що не від-
повідає рівню марксистської науки. Далі почалося 
відверте публічне цькування з абсурдними звинува-
ченнями в шкідництві і, звичайно, націоналізмі. В од-
ній з газетних статей читаємо: “Експозиція Театраль-
ного музею являє виразно ворожу націоналістичну 
(театр дореволюційний) і формалістичну (“Березіль”) 
контрабанду через яскраво “об’єктивістський” показ 
експонатів, переважно меморіальних, без будь-якого 
етикетажу. …..Керівник Театрального музею ВУАН 
проф. Рулін визнає ворожу функцію такої експози-
ції, але мотивуючи відсутність перебудови її “браком 
коштів і людей”, він приховує шкідництво” [5]. 

Згідно постанови президії ВУАН 1934 р. Театраль-
ний музей серед інших музейних закладів Академії 
було передано у підпорядкування Народного комі-
саріяту освіти УРСР. У серпні того ж року  П. Руліна 
було звільнено з Театрального інституту як винного 
у пропаганді концепцій українського націоналізму, а 
потому заарештовано та засуджено до 6 років таборів 
за звинуваченням у контрреволюційній націоналіс-
тичній діяльності. 

Та навіть перебуваючи на засланні в таборі, уче-
ний не втрачав оптимізму, плекав надію на майбутнє 

повернення до нормального життя й праці, що яскра-
во виражено в його листах до дружини.  В одному з 
листів ще з попереднього ув’язнення в Лук’янівській 
тюрмі він писав: “Надто велика у  мене  воля до 
життя повного і плідного”. Однак доля розпорядила-
ся інакше. П. Рулін помер 1940 р. у Магаданському 
таборі.

І все ж його духовна настанова на плідне життя 
здійснилася, хоч було воно коротким. Рулінський план 
розбудови музею і початок реалізації цього плану ста-
ли потужним стартовим імпульсом, який протягом пів 
століття наснажував наступні покоління музейників, 
залишаючись у своїй царині науково-концептуальним 
і методичним орієнтиром. І сьогодні ім’я видатного 
ученого на вустах українських науковців, які зверта-
ються до його праць у своїх дослідженнях. На основі 
періодизації історії українського театру, укладеної 
П. Руліним, і зібраної ним колекції побудована уні-
кальна експозиція Музею театрального, музичного і 
кіномистецтва України. Науково-практична стратегія 
розбудови музею, випрацювана його першим дирек-
тором, залишається   актуальною до сьогодні і буде 
такою й надалі, оскільки спрямована  на ідеальний 
музей  ідеального суспільства майбутнього. 

___________________    
1.  Рулін П. Український театральний музей. Завдан-

ня і перспективи. – К.: ВУАН, 1927. – С. 5.
2. Фонди МТМК України. Ф. “Р”, Архів музею, інв. 

№ 10335, 1927 р.– С. 2.  
3. Там само. – С. 4.
4.  Там само. – С. 2.
5. Кравченко К. Очистити роботу музеїв від бур-

жуазно-націоналістичних концепцій // Радянська ака-
демія. – 1933–1934 рр. (за припущенням).

Довідка Верховного суду УРСР про реабілітацію П. Руліна, 
видана його дружині 1958 р.



22

2. Ревю “Чотири Чемберлени”: 
пошуки тривають 

У жанровому розмаїтті репертуарної афіші “Бе-
резоля” театральні ревю посідають особливе місце. 
Передовсім тому, що цей жанр для українського кону 
(і до сьогодні) є екзотичним імпортним “продуктом”, 
виробництво якого намагалися поставити на конвеєр 
у 1920-х рр. “Алло, на хвилі 477!” – перше українське 
ревю західного зразка залишило на сторінках історії 
українського театру ХХ століття помітний слід [1]. 
Друге – і останнє – березільське ревю “Чотири Чем-
берлени” й досі лишається практично незнаним спек-
таклем. Відчутний брак емпіричних матеріялів про 
нього, передовсім свідчень очевидців, якнайкраще 
характеризує історичний час його народження – пох-
мурий початок 1930-х років. Поступово сатира, ба 
навіть іронія і сарказм, підпадають у комедіях під 
суворе табу, їх сурогатним замінником стає квазі-
гумор ліричної комедії (1933 р. з’явилося останнє 
театральне ревю у “Березолі” і перша лірична ко-
медія “Дівчата нашої країни” І. Микитенка). Ревю 
невідворотно зазнає ідеологічних та естетичних змін. 

Відмовляючись від тих елементів, що зближували 
його з европейськими та американськими зразками, 
українське радянське ревю впритул наближається до 
політизованого агітаційного мистецтва початку 1920-х 
років. За рекордно короткий історичний проміжок 
жанр ревю народжується, зазнає формальних транс-
формацій і, зрештою, зникає з репертуарних афіш. 

Особливо помітний контраст в існуванні жанру на 
початку 1930-х, якщо згадати, з чого усе починалося. 
В другій половині 1920-х років ревю стрімко набирає 
популярности, проникаючи на кін одразу у кількох 
своїх різновидах. Становлення і культивування цього 
жанру на українському кону відбувалося поступово, 
у кілька етапів, і головно було пов’язане із творчою 
практикою “Березоля” та його режисерською генера-
цією. У середині 1920-х років широко дискутуються 
проблеми створення українського театру малих форм, 
театру сатири, української оперети (музичної комедії) 
та естради. Ревю все частіше згадується як страте-
гічний напрямок, який, існуючи на перетині різних 
видів мистецтва, а передовсім, естради, цирку, опере-
ти, драматичного театру, має випрацювати необхідні 

сценічні форми для цих мистецтв. Окрім 
того, саме ревю мусило б дати матеріял 
для виховання універсального актора, що 
володіє арсеналом прийомів і циркового 
акробата, і вокаліста оперети, і естрадного 
ексцентрика.

Наголосимо, що розмаїття завдань 
збігалося і з різноманіттям форм ревю, 
які культивував український театр. Харків
ський театр малих форм “Веселий Про-
летар” (1927–1930) продовжував традиції 
дореволюційних кабаре, пропонуючи про-
граму скетчів, реприз, етюдів, об’єднаних 
у межах однієї вистави спільною темою. 
Практиці театру “Веселий Пролетар” при-

Ірина Чужинова

Кость Буревій і політичне рев’ю 
					     “Чотири Чемберлени”

Сцена з вистави “Чотири Чемберлени”.
Режисери – Борис Балабан, Володимир Скляренко. 
Театр “Березіль”. Харків, 1931 (?), 1933(?)

(Закінчення: поч. див.: “Просценіум”. – Ч. 1–3 (32-34) / 2012)

22



23

свячені кілька ґрунтовних розвідок Г. Ботунової, 
Г. Веселовської, О. Галонської [2]. 

У театрі “Березіль” у двох ревю “Алло, на хвилі 
477!” (1929) та “Чотири Чемберлени” (1931; 1933) 
спробували відтворити ревю як щорічні гранд-шоу, 
традицію яких розвивав, для прикладу, Берлінський 
театр “Метрополь”. У цьому випадку можемо говори-
ти про наслідування канонів, що передбачали естетич-
ні та композиційні правила. Зокрема, такі популярні 
у Берліні ревю випускали на початку календарного 
року. Спектакль базувався на новинах та подіях попе-
реднього року. За формою – це своєрідний “триптих”, 
де перша частина обов’язково була присвячена огля-
ду життя Берліна, друга частина описувала норови і 
звички зарубіжних (як правило, “екзотичних”) країн, 
третя частина незмінно була мистецькою пародією 
на знакові художні явища і постаті. Якщо “Алло, на 
хвилі 477!” повністю відповідало цій берлінській 
традиції, то у “Чотирьох Чемберленах” була здійс-
нена спроба адаптувати таку форму ревю до запитів і 
смаків радянських глядачів. Адже основна претензія 
до “Алло, на хвилі 477!” (навіть від найпрогресивні-
ших критиків П. Руліна та Й. Шевченка) стосувалася 
саме його “безсюжетности”, себто відкритої форми 
композиційної будови.    

Ще один важливий напрямок – ревю-оперета. 
До цього жанру були наближені такі вистави як ко-
медія-переробка “Вій” (1925) на сцені Театру імени 
І. Франка, оперети-переробки “Мікадо” (1927) на 
сцені “Березоля” та “Орфей у пеклі” (1929) на сцені 
новоствореної Державної української музичної ко-
медії (ДУМК). 

Окрім множення видових форм театру, від ревю 
очікували і розширення діяпазону комедії, як на-
голошує критик В. Хмурий: “Найкраща форма для 
політичної й суспільної сатири, шаржу, для картання 
буржуазного <…> порядку й наших власних боля-
чок” [3]. Сатиру і пародію як два нагальних для ук-
раїнської комедії напрямки, що цілком можуть бути 
реалізовані у ревю, виокремлює й дописувач “Нового 
мистецтва” С. Ліберман: “В прийдешнє revue мусять 
увійти елементи сатири й пародії, що їх зовсім нема в 
сучаснім, і европейськім і американськім. Формальна 
ідея revue сама з себе цілком здорова й може виправ-
довує себе яко реакцію на де-які явища сучасного 
“серйозного” театру. Можливо, що старий досвід 
revue послужить на користь майбутньому…” [4].

Потрібно також врахувати, що на українській 
сцені ревю було плоттю від плоті театру, який існу-
вав в активному пошуку нових форм, тем, героїв, 
який намагався витримати карколомний інформацій-
ний темп доби; театру, який, якщо йдеться про ревю, 
прагнув бути, насамперед, актуальним, навіть за умо-
ви, що репетиційний процес невідворотно анулював 

своєчасність новин, а кількарічний прокат вистав 
знецінював актуальність тем.

У естетично демократичній, еклектичній формі 
ревю вбачали дієвий метод оновлення театральної 
мови – одна із принципових настанов авангардного 
мистецтва як такого. Адже “рев’ю пориває зі всіма 
театральними традиціями, кожне з них дає десятки 
найдотепніших і нових постановочних прийомів. 
Рев’ю не боїться впустити в свої двері сучасність, 
навіть злободенність, і в своїй примітивності часто 
знаходить могутні засоби впливу на глядача…” [5]. 
Цей жанр в самій своїй природі реалізовував засад-
ничі принципи нового мистецтва – колаж, монтаж 
атракціонів, циркізацію. Квінтесенцією цих настанов 
стала вистава “Алло, на хвилі 477!”, успіх якої нама-
галися повторити кілька років потому у “Чотирьох 
Чемберленах”.

Прем’єра ревю “Чотири Чемберлени” на сцені 
“Березолю” відбувалася двічі – 19 квітня 1931 р. [6] 
та зі зміненим сценарієм 11 квітня 1933 р. [7]. Режи-
серами обох версій були Борис Балабан та Володимир 
Скляренко. Оскільки ревю – жанр, ініційований теат-
ром, в його основі був закладений передовсім режи-
серський сценарій. Літератор від початку працював у 
окресленому режисером просторі сюжету. Цей метод 
був використаний у створенні і “Алло, на хвилі 477!” 
і “Чотири Чемберлени”. На превеликий жаль, текс-
ти цих ревю збереглися лише фрагментарно. Однак, 
чудову нагоду зазирнути у лабораторію ревю дають 
архівні джерела Харківського державного обласно-
го архіву (ХДОА). У його фондах зберігається єдине 
вціліле ревю (без назви), створене Б. Балабаном та 
групою авторів для ДУМК [8]. Цінність цих докумен-
тів передовсім у тому, що вони відображають різні 
етапи створення літературної основи ревю: коротка 
пояснювальна записка режисера, потім його сценар-
ний план і, зрештою, сама п’єса-ревю. При цьому над 
остаточним варіянтом п’єси мала б працювати гру-
па авторів. Із службової записки директора ДУМК 
Л. Предславича дізнаємося таке: “Працювати над 
підготовкою сценарію <…> дали згоду автори Ю. Ку-
лик, Ю. Смолич, Л. Чернов та ведуться переговори з 
М. Кулішем та “Новою генерацією”. Днями справу 
здачі роботи авторам буде закінчено” [9]. Однак, на 
фінальному примірнику готового тексту зазначене 
лише прізвище Б. Балабана, жоден із літераторів не 
згаданий.

Оскільки алгоритм створення ревю “Чотири Чем-
берлени” був ідентичним описаному вище, у всіх 
джерелах авторами вистави називають її режисерів 
Б. Балабана та В. Скляренка. Ані в рецензії (заува-
жмо, єдиній) 1931 р. [10], ані в короткому відгуку 
1933 р. [11] – жодної згадки про письменників – авторів 
тексту вистави. Щоправда, у рецензії С. Геца вельми 

Ірина Чужинова



24

показово протиставляється задум режисерського сце-
нарію і результат роботи автора – готове ревю. М. Ро-
мановський показово пише “автори ревю” у лапках, 
звертаючись саме до режисерів. У журналі “Мистецька 
трибуна” коротко інформували: “Провадиться робота 
над політичним рев’ю “Чотири Ч” – автори сценарію 
режисери Скляренко, Балабан” [12]. 

Сьогодні відновити повністю сценарій спектак-
лю “Чотири Чемберлени”, а також встановити імена 
його авторів-письменників не видається можливим 
за браком відповідних матеріялів. З найбільшою 
вірогідністю можемо говорити про участь двох лі-
тераторів, які працювали над різними редакціями 
вистави. Йдеться про Л. Петрова-Соколовського та 
про К. Буревія. Ім’я першого міститься на недатова-
них машинописних чернетках і робочих варіянтах 
сцен до ревю, що зберігаються у музеї Харківського 
академічного театру імени Т. Шевченка. Коротка реп-
риза із включеним акробатично-цирковим номером за 
участю трьох “Чемберленів” підписана – Л. Петров-
Соколовський. Можемо припустити, що ця сценка (за 
формою – клоунське антре) була написана для другої 
редакції вистави 1933 р. Адже на початку цього року 
режисер В. Скляренко саме працював над музичним 
водевілем Л. Петрова-Соколовського “Три чверті лю-

дини” (прем’єра відбулася на сцені ДУМК у березні 
1933 р.), себто за місяць до прем’єри оновлених “Чо-
тирьох Чемберленів”. До того ж, у згаданому уривку з 
ревю з’являються лише троє з обіцяних у назві спек-
таклю чотирьох Чемберленів. Пошуки загубленого 
“чемберлена” (себто ворожого елемента, шкідника, 
опортуніста) і стають лейтмотивом вистави. Анало-
гічний сюжетний хід спектаклю описує рецензент 
вистави 1933 р. [11].

Наразі єдиним свідченням про роботу К. Буревія 
над цим березільським ревю є спогади його донь-
ки О. Буревій [13], які разом із окремими сценами з 
“Чотирьох Чемберленів” та коментарем автора були 
опубліковані у двох різних виданнях. Однак, одразу 
впадає в око дивна невідповідність: ці тексти мають 
різні назви: “Спогади про виставу “Опортунія”” [14] 
і “Спогади про виставу “Чотири Чемберлени”” [15]. 
Другий варіянт заголовка у передрукованому варіянті 
статті, очевидно, зазнав редакторської коректури, на-
голосимо, відповідно до змісту самого тексту. Адже у 
перших кількох рядках О. Буревій згадує про поставу 
у 1930 р. ревю “Опортунія” за текстом К. Буревія  у 
харківському театрі “Веселий Пролетар” (реж. Я. Бор-
тник). А далі без будь-яких додаткових уточнень йде 
опис спектаклю “Чотири Чемберлени”: “Домовилися 

Сцена з вистави “Алло, на хвилі 477!”. Режисери – Володимир Скляренко та ін. Театр “Березіль”. Харків, 1929 р.

24



25

про загальну структуру вистави: Лящ і Свинка, герої 
“Алло, на хвилі” повертаються до Харкова і привозять 
нове рев’ю. Доки публіка <…> вітає їх, <…> валізи, 
в яких рев’ю заховане, крадуть Чемберлени. Наші 
герої починають розшукувати злодіїв… Таким чином 
вони потрапляють в різні місця, зустрічають багатьох 
людей, натрапляють на шкідників: летунів, прогуль-
ників, бюрократів. За спинами цих злочинців завжди 
ховається один з Чемберленів. Ці зустрічі є вставні 
сценки, які виповнюють виставу” [16]. Далі О. Бу-
ревій згадує авторську групу спектаклю: режисерів 
В. Скляренка і Б. Балабана, композитора Ю. Мейтуса, 
художника В. Меллера, окремо зауважує, що “Коло-
мийки” ставив Г. Хоткевич [17]. Дослідниця історії 
театру “Веселий Пролетар” Г. Ботунова зазначає, що 
в тогочасній пресі нема жодних згадок про “Опор-
тунію” [18].

Таким очевидним абераціям у спогадах О. Бу-
ревій щодо “Опортунії” і “Чотирьох Чемберленів”, 
як на нас, можна відшукати логічне пояснення, ви-
сунувши версію художньої правонаступности другої 
вистави на сцені “Березолю” щодо першої – “Весело-
го Пролетаря”. На підтримку цієї версії кілька умо-
виводів та (непрямих) фактів. Почати з того, що в 

архіві Харківського театру імени Т. Шевченка у папці 
“Алло, на хвилі 477!” зберігається машинопис, який 
за численними характеристиками (дійові особи, тема) 
аж ніяк не стосується цієї вистави. В об’ємному і 
завершеному за формою фрагменті серед дійових 
осіб є Опортуніст, Куркуль, Шкідник, критик Сви-
нина [19]. Останній герой виникає й на сторінках 
спогадів О. Буревій. Вона зауважує що цей персо-
наж – ніхто інший як пародійований критик Д. Груди-
на, який у 1930–1934 рр. був одним із найактивніших 
нападників на театр Л. Курбаса [20]. Згадуючи про 
цю заборонену сценку за участю Д. Грудини, О. Бу-
ревій відносить її ще до  “попередньої ревії”, себто 
до “Опортунії”. У цих же машинописних уривках 
згадується театр “Веселий Пролетар” – традиційна 
практика прив’язки дії ревю до конкретного театру. 
На окрему увагу заслуговує і конферанс цього непов-
ного, можливо, навіть чернеткового сценарію. Замість 
Ляща і Свинки (студентів, що вперше з’явилися в 
“Алло, на хвилі 477!”, а потім повернулися у “Чо-
тирьох Чемберленах”), з’являються незаможник Ко-
пистка, герой п’єси М. Куліша “97”, і Неписаний, 
збірний образ героя-робітника із ненаписаної (звідси 
ім’я) української п’єси на виробничу тему.

Саме завдяки уривкам текстів конферансьє, які 
оголошували наступні номери, можемо зробити ви-
сновок, що пародія на сучасний балет “Ференджі” 
(інша назва “Вогні над Гангом”, муз. Б. Яновсько-
го, лібрето М. Борисова, реж. М. Фореггер, 1930 р.), 
яка у виставі “Чотири Чемберлени” отримала назву 
“Чемберлени над Гангом”, могла бути і в “Опортунії”. 
Тоді легко пояснити плутанину в роках, якої припус-
кається К. Буревій, датуючи власну пародію на балет 
“Ференджі” і схвальний відгук неї 1930 р. Насправді 
рецензія із описом цього мистецького жарту в “Чо-
тирьох Чемберленах” з’явилася лише 1931 р. [10]. 
Однак сама сценка цілком могла бути частиною ревю 
“Опортунія” [21].

Ймовірно, саме цей машинопис із папки “Алло, 
на хвилі 477!” [19] і є фрагментом з ревю “Опор-
тунія”, яке поставив Я. Бортник за тиждень до 
від’їзду на літні гастролі Донбасом (зауважимо, що 
подібна практика у театрі “Веселий Пролетар” була 
й раніше – нашвидкуруч готувати нові злободенні 
ревю спеціяльно для гастрольного туру). Пізніше 
ревю “Опортунія” шляхом змін та доповнень було 
перероблено у ревю “Чотири Чемберлени”, тим паче 
що тема у них була спільна. 

Як це могло відбутися? Цьому також є пояснен-
ня. “На початку сезону (у листопаді 1930 р. – І.Ч.) 
під керівництво “Березоля” став театр “Веселий 
Пролетар”, що його мистецький керівник є тепер 
Лесь Курбас. Поставивши собі за завдання протягом 
2-3 років створити в Харкові зразковий театр малого 

Сцена з вистави “Алло, на хвилі 477!”. Режисери – Володимир 
Скляренко та ін. Театр “Березіль”. Харків, 1929 р.

Ірина Чужинова



26

кону, режлябораторія “Березоля” провела в театрі 
“В. П.” підготовчу учбову роботу. Силами режлябу 
виготовлено дві прем’єри: “Комуна в степах” М. Кулі-
ша (ставлення Болобана) та “Колюча таратура” (став-
лення кількох режисерів)… Тепер театр готує нові 
дві постави “Кадри” й “Політичне рев’ю”…” [22]. 
Реорганізація, яка передусім мала на меті підвищити 
професійний рівень акторів “Веселого Пролетаря”,  
відтепер зобов’язаних до участи у лабораторіях, 
зокрема естрадній та “художнього проголошування 
слова” [23], була наслідком тої критики, яку театр 
отримав на Мистецькій олімпіяді у Москві: відзна-
чаючи чесноти театру малих форм, журі нарікало 
здебільшого на фахову підготовку акторів [24]. Тож 
після анонсування репертуару “Веселого Пролетаря” 
у цій же статті на сторінках “Радянського театру” 
йшлося про майбутню прем’єру “Чотирьох Чембер-
ленів” на сцені “Березолю” [22].    

І “Опортунія”, і “Чотири Чемберлени” були 
мистецькою відповіддю на один вельми злободенний 
лозунг про боротьбу зі шкідниками, опортуністами і 

дворушниками. Вперше цей курс був проголошений 
Й. Сталіним у квітні 1929 р. у його промові на пле-
нумі ЦК і ЦКК ВПБ(б), в якій йшлося передусім про 
жорстку критику діяльности М. Бухаріна, О. Рикова 
і М. Томського. Пізніше, у статті з афористичною на-
звою “Запаморочення від успіхів: до питання колго-
спного руху” (“Правда”, 1930 р., 2 березня) Й. Сталін 
ще раз наголосив на небезпеці опортунізму – зради ко-
муністичної ідеї заради одноденної вигоди, швидкого 
прибутку. Слівце “опортунізм” миттєво стало одним із 
найпопулярніших і найнебезпечніших ярликів почат-
ку 1930-х років – власне, саме над цим і знущається 
К. Буревій у назві “Опортунія”. Зрозуміло, що така 
назва не могла зберегтися на афіші театру “Березіль”, 
який у 1931 р. бере курс на ідеологічно виважені “до-
кументальні” вистави  (“Товариш женщина”, “Народ-
ження велетня”). О. Буревій з цього приводу, йдучи за 
спогадами батька, зазначає: “Вирішили писати най-
більш примітивно, на “ура радвладі”…” [25]. 

Шляхом зіставлення різних джерел можемо гово-
рити про такі епізоди вистави “Чотири Чемберлени”: 
“Заколисаний завком”, “Пуанкаре”, “Ванька Рутютю” 
(“Петрушка”), “Дирижабль”, “Динамо” [26], “Вело” 
(“Велогонки”), “Чемберлени над Гангом”, “Лист до 
Чемберлена”, балет “Вишівці”, епізод “Гвинтик”. 
В редакції 1933 р. з’явилися такі епізоди як “показ 
інтернаціональної групи червоноармійців на відпо-
чинку” (“Червоноармійці в таборі”), “гостро подана 
карикатура на парк культури та відпочинку” (“Сад”) 
[27] та сценка “Гілка Миру” [11]. Порівнюючи зміст 
“Чотирьох Чемберленів” із “Алло, на хвилі 477!”, 
можемо зауважити, що центральне місце мають теми 
суспільні, політичні, мистецькі. Критика окремих 
дрібних недоліків життя (хоча б у споживацькому 
сегменті), себто увага до потреб кожного громадя-
нина, зведена нанівець. Так ревю фіксує остаточну 
перемогу колективного над індивідуальним. 

Вельми показові ідейний пафос та масштаб зма-
лювання проблеми цього ревю, що їх автор рецензії 
відчитує так: “Завдання режисерів створити широ-
ку соціяльно-політичну панораму, а в ній показати 
безпосередній зв’язок поміж міжнародною “чембер-
ленівщиною” та її агентурою в радянській країні, що 
пролізла до різноманітних ділянок нашого апарату 
і пробує шкідницькими діями зірвати його зсере-
дини” [10]. Однак, попри політичну кон’юнктуру, 
і для цього ревю залишаються напрочуд важливою 
художня якість і технологічна вигадливість його 

В. Чистякова, Н. Пилипенко (сидить), Ю.Фоміна в образах з 
ревю “Чотири Чемберлени”, режисери – Б. Балабан, В. Скля-
ренко. Театр “Березіль”. Харків, 1931(?), 1933(?).

26



27

фактури: “Плюс спектаклю в тім, що в ньому про-
демонстровано багато свіжих прийомів естрадного 
й циркового видовища. Блискуча політична кловна-
да Пуанкаре (арт. Радчук) – прекрасний взірець для 
нашого цирку… За такий же нумер для цирку прав-
лять і вельогонки. <…> Нові коломийки, полтавські 
коротенькі пісні <…> і, нарешті, гуцульські танці 
– все це естрадні нумери великої якости, особливо 
цінні в тому розумінні, що до деякої міри розв’язують 
проблему національної форми для “малоформатних” 
жанрів. Великий плюс спектаклю – це його технічна 
винахідливість” [10]. Додамо, що цирковий родовід 
мали і самі “чемберлени”, одягнуті у яскраво-сині 
смокінги та жовто-гарячі перуки [28], вони демон
стрували акробатичний, пантомімічний та танцю-
вальний хист [29].   

В умовах фінансової скрути радянському театру 
було неможливо сягнути розкоші (ба навіть марнот-
ратства) західного ревю, але саме видаткові обмежен-
ня кидали виклик фантазії сценографів та режисерів, 
змушуючи їх виявляти неабияку винахідливість (як 
це вже продемонстрував В. Меллер в “Алло, на хвилі 
477!”). В українському радянському ревю майстер-
ність авторів спектаклю була більшою цінністю, ніж 
витратні матеріяли. 

Ідеологія і технологія у “Чотирьох Чемберле-
нах”, були обопільно підпорядкованими. Так ревю 
(мабуть, вперше в історії жанру!) відмовилося від 
джазу – чарльстон і фокстрот звучали лише в епізоді 
“Чемберлени над Гангом”, але виключно як пародія. 
Саме у цьому епізоді з’являвся і балет “гьорлз” – не-
змінний атрибут західного ревю, кордебалет звабли-
вих дівчат, у цьому спектаклі “в корсетах, покритих 
блискітками, в чорних панчохах, у золотих черевиках 
на високих каблуках, і страусові пера на го-
лові” [30]. 

У тих кількох епізодах, які описує О. Бу-
ревій (ніхто із рецензентів не залишив для 
нас жодних деталей візуального ряду цього 
ревю), домінує агітаційна стилістика масо-
вих вуличних дійств часів перших порево-
люційних років. Одним із яскравих номерів 
спектаклю авторства К. Буревія був “Ванька 
Рутютю” [31] (“Петрушка”): “Висока роз-
мальована ширма. Над нею з’являються 
ляльки: Прогульник, Перекупка, Шептуха 
й Бюрократ (Мазєнін [32]). Всі вони стоять 
в черзі за продуктами й обмінюються дум-

ками про театр, малярство <…>, про українізацію. 
Ляльки дуже обурені, мріють про повернення добрих 
старих часів, співають з надією на інтервенцію, яка 
поверне їм рідну російську мову. Тут вбігають Лящ 
і Свинка, обертають ширму і глядач бачить Чембер-
ленів, які оперують ляльками, Пуанкаре, що накру-
чує шарманку, а ляльки нерухомо висять на паравані, 
лише ноги видно”. Зауважмо, що літературознавець 
А. Біла запропонувала пояснення появи цього епізоду 
у спектаклі. Вона помітила схожість в образах Пет-
рушки та Едварда Стріхи через їх здатність створю-
вати навколо себе “атмосферу драматичного дійства, 
в якому невід’ємно співіснують усі рівні комічного: 
гумор, іронія, самоіронія, сатира, літературна пародія, 
пасквіль тощо”, а особливості театру К. Буревія, у 
свою чергу, підпорядковуються саме поетиці образу 
Стріхи [33]. Як на нас, ця логіка вельми переконли-
ва, проте можемо припустити й інше джерело поя-
ви “Петрушки” на кону “Березоля”. Адже традиція 
російського балагану, як явища з більшим потягом 
до фарсу та гіньолю, ніж український театр вертепу, 
вже була у певний момент використана “Березолем”. 
Йдеться про виставу МОБ 1922 р. “Жовтень”, пока-
зану спеціяльно для 45-ої Волинської дивізії з наго-
ди жовтневих свят, після “Жовтня” показували саме 
“Петрушку”, вочевидь, розробленого спеціяльно для 
дивізійного перегляду. На жаль, Гр. Косинка, який 
згадує у своєму газетному дописі про цей факт, обме-
жився лиш зауваженням, що “Петрушка”, хоча й був 
веселим, але видався йому занадто примітивним [34]. 
Проте необхідно зауважити, що сам різновид цього 
балаганного мистецтва вимагає примітивности, з якої 
народжується поетика цього театру, тож закид рецен-
зента навряд чи є правомірним. До того ж, у поперед-

Сцена з вистави “Дівчата нашої країни” І. Ми-
китенка. Режисер – Гнат Юра. Київський театр 
ім. І. Франка, 1932 р.

Ірина Чужинова

27



28

ньому ревю “Алло, на хвилі 477!” також з’являлися 
елементи лялькового театру (“Романс коня”, літера-
турне кабаре у “Пекельному дійстві” [35]). Власне, 
“Петрушка” у “Чотирьох Чемберленах”, як на нас, є 
продовженням цієї традиції використання ляльково-
го театру для урізноманітнення ревю передусім як 
захопливого видовища, що передбачає поєднання 
різних видів театру.             

Передусім на театрально-технічний ефект був 
розрахований і епізод “Дирижабль” (автор К. Бу-
ревій), що за змістом був подвійною пропагандою: 
тверезого способу життя та підтримки радянського 
авіябудування. “Свідома жінка-активістка свариться 
зі своїм чоловіком, п’яницею й прогульником (актори 
Доценко й Мілютенко). Вона вимагає, щоб він поки-
нув пити, а гроші, що пропиває, віддав би державі на 
будівництво авіяції”. Зауважимо, що ця сварка п’яного 
чоловіка і його жінки Одарки, поза сумнівом, списані 
зі сцени сварки Карася з Одаркою із “Запорожця за 
Дунаєм” С. Гулака-Артемовського. Після сварки в 
ревю починався танок і спів пляшок, які супроводжу-
ють п’яницю. “Пляшки були в зелено-блакитних три-
ко, співали вони дуже нетверезо: то басом, то дискан-
том, танцювали так само п’яно”, – згадує О. Буревій. 
Впоратися із п’яним чоловіком Одарці допомагають 
жінки-пілоти у металево-срібних костюмах, на їх 
виклик з’являється дирижабль. “На початку вистави 
дирижабль висів під самою стелею, на гальорці, і 
глядач не звертав на нього уваги. Коли ж настав мо-
мент продемонструвати силу радянської авіяції, … 
дирижабль поволі спустився вниз, поволі проплив 
через усю залю до авансцени. Музика, прожектори 
поглибили ефект. Дирижабль був срібно-блакитний, 
з червоними вогниками, а величиною дещо перева-
жав двоповерховий автобус” [36]. Очевидно, що цей 
епізод не міг бути втіленим на сцені театру “Веселий 
Пролетар” – виключно у “Березолі”. До того ж О. Бу-
ревій стверджує, що “Дирижабль” був надрукований 
в одному з чисел журналу “Декада”, однак ані 1930, 
ні 1931, ні 1932 р. цей текст на сторінках журналу не 
з’являвся [37].

Симптоматично, але й ревю “Чотири Чемберле-
ни” на сцені “Березолю” зіштовхнулося з проблемою 
нерозуміння критикою особливости жанру, від яко-
го продовжували очікувати цілісности, незважаючи 
на те, що саме ця вимога суперечить його засадни-
чим художнім принципам. Придуманий наскрізний 
сюжетний хід із пошуком вкраденого тексту ревю, 
видався рецензентові недостатнім: ““Найдецентралі-
зованіше” ревю все ж повинно мати свій центр, якусь 
єдину “нитку”, що зв’язує його части в одне ціле. Цієї 
нитки в “Чотирьох Чемберленах немає. <…> “Чотири 
Чемберлени” – не ревю. “Чотири Чемберлени” – ряд 
мініятюр, мюзик-хольний [38] спектакль, на який 

можна дивитися з середини чи з кінця – від цього 
нічого не зміниться” [11]. 

Якщо припустити, що “Алло, на хвилі 477!” та 
два варіянти “Чотирьох Чемберленів” на сцені “Бе-
резолю” мали за взірець щорічні берлінські ревю, 
традицію яких започаткував і протягом трьох десяти-
річ провадив театр “Метрополь” (керівник Р. Шульц) 
[39], то українські вистави цілком відповідали за-
хідному канону. Для ревю, яким воно сформувалося 
у Німеччині, була характерна форма триптиху, тож 
обидва ревю “Березолю” цілком вписуються у цю 
стандартну для жанру композиційну схему. І хоча 
свідчень залишається обмаль, можемо говорити, що 
“Чотири Чемберлени” стали вдалою спробою звер-
нення до жанру політичного ревю, тією мірою, якою 
це можливо було у радянській Україні на початку 
1930-х рр. 

Але попри те, що українське радянське ревю пе-
редовсім займалося пошуком національної форми 
цього жанру, з кожним роком все гучніше лунали 
закиди на адресу його західного “двійника”. Вельми 
репрезентативною є репліка М. Хвильового, який, як 
і більшість його сучасників, як, зрештою і самі автори 
вистав, досить скептично ставився до західного ревю: 
“Сьогоднішнє західне, так зване, “ревю” <…> з його 
справжніми, не пародійними джазбандами і фокстро-
тами, будучи новим жанром в театральному мистец-
тві, не тільки не здібне вивести західний театр з ту-
пика, але й, як заявляє та ж західна критика, потроху 
перетворюється в затишні закутки для паталоґічних 
героїв Гроса. Ідейний маразм не здібний з цієї нової 
форми зробити епоху в театральному мистецтві… ” 
[40]. На початку 1930-х рр. особливо ревні прибіч-
ники “марксо-ленінської критики у мистецтві” по-
чали вельми огульно і схоластично переконувати: 
разом із формою радянське ревю імпортує й “ідей-
ний маразм” ворожого політичного устрою; жодні 
ідеологічні, естетичні, національні зміни не зможуть 
виправити вади самої форми. Занадто розкутої, за-
надто свавільної. Зрештою, звинувачення у “згуб-
ному наслідуванні” західного мистецтва і стануть 
головною причиною для повного вилучення ревю із 
жанрової системи українського театру. Станеться це 
вже у середині 1930-х рр.     

     

1. Зокрема див. : Черкашин Р. Ми – березільці: 
Театральні спогади-роздуми / Роман Черкашин, Юлія 
Фоміна. – [Х.]: “Акта”, 2008. – С. – 55-58; Єрмакова Н. 
“Алло, на хвилі 477!” – перше українське ревю / Наталія 
Єрмакова // Просценіум. – Л., 2007. – № 1(17). – С. 7-13. 

2. Ботунова Г. Харківський театр “Веселий Проле-
тар” (192 –1931 рр.): Уроки історії / Галина Ботунова // 
Науковий вісник Київського національного університету 



29

театру, кіно і телебачення імені І. К. Карпенка – Карого : 
збірник наукових праць. – К., 2010. – Вип. 6. – С. 65–90.; 
Веселовська Г. Український театральний авангард / 
Ганна Веселовська. – К. : “Фенікс”, 2010. – С. 161–189.; 
Галонська О. Театри малих форм у культурному контек-
сті Харкова першої третини ХХ століття / Галонська 
Оксана Ігорівна – Харків, ХДАК, 2010. – С. 95–141. 

3. Хмурий В. [В. Бутенко] Про українську оперетту / 
В. Хмурий // Нове мистецтво. – Х., 1926. – № 7. – С. 3.

4. Ліберман С. “Обличчя” сучасного Revue [Текст] / 
С. Ліберман // Нове мистецтво. – Х., 1926. – № 11. – 
С. 5.

5. Бесехес А. Рев’ю / А. Бесехес // Нове мистец-
тво. – Х., 1926. – № 5. – С. 5.

6. У “Матеріалах до хронології життя і творчості 
Леся Курбаса”, вміщених у збірнику “Лесь Курбас. Спо-
гади сучасників” (К., 1969) дата прем’єри подається 
14 квітня (с. 346), можливо, йшлося про закритий 
громадський перегляд чи здачу вистави. Проте за пові-
домленнями газет – глядацька прем’єра відбулася саме 
19 квітня 1931 р.

7. Там само вказана дата 16 квітня – за газетни-
ми повідомленнями прем’єра відбулася 11 і 12 квітня 
1933 р.

8. Мюзик-гол [Машинопис] – Зберігається у фондах 
ХДОА, Ф. Р-2755, од. зб. 52. – Арк. 104 – 137. – [Без 
підпису]. 

9. Предславич [Л.] Службова записка дирек-
тора ДУМК – до ХОУВК [Машинопис] / Предсла-
вич. – Зберігається у фондах ХДОА, Ф. Р-2755, од. 
зб. 52 – Арк. 92.

10. Гец С. “Чотири Чемберлени” в “Березолі” / 
С. Гец // Харківський пролетар. – Х., 1931. – 23 квітня.

11. М. Р. [М. Романовський] Чому чотири? Чому 
Чемберлени? / М. Р. // Харківський пролетар – Х., 
1933. – 12 травня.

12. М. Ж. Мистецько-творче життя “Березолю” / 
М. Ж. // Мистецька трибуна. – Х., 1931. – № 4. – С. 22.

13. В еміграцію О. Буревій і її матері вдалося май-
же неймовірне: вивезти архів К. Буревія. Тож спогади 
О. Буревій базуються не стільки на її враженнях (вона 
народилася 1920 р.), скільки на документах з архіву 
батька.

14. Буревій-Яценко О. Спогади про виставу “Опор-
тунія” / Оксана Буревій-Яценко // Слово і час. – К., 
1992. – № 8. –  С. 8-12.

15. Буревій О. Про виставу “Чотири Чемберлени”: 
(спогад) / Оксана Буревій // Український засів. – Х., 
1993 – № 2 (6). – С. 61-65.

16. Там само. – С. 61-62.
17. Там само. – С. 61. 
18. Ботунова Г. Харківський театр “Веселий Про-

летар” (1927–1931 рр.)… – С. 82. 
19. [Опортунія? Уривки] [Машинопис] – Збері-

гається в архіві Харківського державного академічного 
драматичного театру ім. Т. Шевченка. – Тека № 29 
(“Алло, на хвилі 477!”). 

20. Буревій О. Про виставу “Чотири Чемберлени”: 
(спогад)… – С. 65. 

21. Буревій К. Як було поставлено “Чемберлени 
над Гангом” / К. Буревій // Український засів. – Х., 
1993. – № 2 (6). – С. 72-73. 

22. В. Т. “Березіль” сьогодні / В. Т. // Радянський 
театр. – Х., 1931. – № 1/2. – С. 93. 

23. Тож цілком можливо, О. Буревій не помиляєть-
ся, згадуючи Д. Мілютенка і Н. Ужвій серед виконавців 
“Опортунії” у “Веселому Пролетарі”.

24. “Журі констатує відставання в умінні конс-
труювати образи і володіти словом”. Цит. за: Гец С. 
Українські театри на Всесоюзній олімпіаді мистецтв // 
Радянський театр. – Х., 1930. – № 3/5. – С. 97.

25. Буревій О. Про виставу “Чотири Чемберлени”: 
(спогад)… – С. 62.

26. Динамо [Машинопис] – Зберігається в архіві 
Харківського державного академічного драматичного 
театру ім. Т. Шевченка. – Тека № 29 (“Алло, на хвилі 
477!”). – Арк. 1-2. – [Без підпису].  

27. Токарь Х. Десять лет “Березіля” / Х. Токарь // 
Театр и драматургия. – М., 1933 – № 4. – С. 59-61.

28. Свідомо чи ні у такій кольоровій гамі закодова-
ний колір українського прапору – можливо, це наслідок 
настійливих пошуків театром форми національної 
клоунської маски.

29. Буревій О. Про виставу “Чотири Чемберлени”: 
(спогад)… – С. 63.

30. Там само. – С. 72. 
31. Зауважимо, що ця назва специфічна українська – 

спотворена з російської назви “Ванька Рататуй”.
32. Герой п’єси “Мина Мазайло” М. Куліша після 

зміни прізвища. 
33. Біла А. Український літературний авангард: 

Пошуки, стильові напрямки / Анна Біла. – К.: “Смоло
скип”, 2006. – С. 208. 

34. Гр. Кос-ка. [Г. Косинка] Боротьба і перемога: 
(Свято 45 Волинської дивізії 7 жовтня) / Гр. Кос-ка // 
Більшовик – К., 1922. – 9 листопада.

35. Фото з вистави “Алло, на хвилі 477!” – Збері-
гається в архіві Харківського державного академічного 
драматичного театру ім. Т. Шевченка. – Тека № 29 
(“Алло, на хвилі 477!”).

36. Буревій О. Про виставу “Чотири Чемберлени”: 
(спогад)… – С. 65.

37. Можемо припустити, що він був надрукований 
в одному із трьох чисел 1933 р., які поки що не вдалося 
розшукати.

38. У 1920-х рр. мюзик-холами називали програми 
цирку, ревю вживали як суто театральний термін.

39. Про це детальніше див.: Jelavich P. Berlin 
cabaret / Peter Jelavich – Cambridge – London: Harvard 
University Press, 1996. – 322 p.

40. Хвильовий М. “Золоте черево”, як вихід із ре-
пертуарного тупика: (стенограма однієї розмови) / 
Микола Хвильовий // Нове мистецтво. – Х., 1926. – 
№ 28. – С. 4.

Ірина Чужинова



30

Як відомо, чимало драматичних шедеврів досі не 
знайшли адекватного втілення (наприклад, “Борис 
Годунов” О. С. Пушкіна), – але можна згадати видатні 
вистави, здійснені за творами, що аж ніяк не входять 
до скарбниці світової літератури. Одним з прикладів 
вирішального особистісного внеску режисера у твір 
драматурга стала вистава Володимира Оглобліна за 
п’єсою Олександра Корнійчука “Розплата”, здійснена 
на кону Харківського академічного державного дра-
матичного театру імени Т. Г. Шевченка наприкінці 
1966 р. Вистави Володимира Оглобліна (1914–2005) – 
яскрава сторінка театрального мистецтва України 
другої половини ХХ сторіччя. Оскільки цілісного 
аналізу творчого методу режисера дотепер не маємо, 
детальний розгляд однієї з вистав В. Оглобліна може 
стати важливим кроком до вивчення його творчого 
доробку. Ми зробили спробу, здійснивши текстоло-
гічний аналіз різних редакцій п’єси О. Корнійчука, 
виявити трансформацію задуму драматурга, а далі 
на основі рецензій, спогадів та архівних матеріялів, 
що стосуються вистави “Розплата”, дослідити процес 
зміщення змістових акцентів твору у процесі пере-
творення п’єси на її сценічну інтерпретацію.

Юліана Полякова 

Від задуму драматурга 
					     до режисерського втілення 
(Вистава “Розплата” за п’єсою О. Корнійчука на сцені Харківського академічного державного 
							       драматичного театру  ім. Т. Г. Шевченка)

Драматургія Олександра Корнійчука привертає 
увагу сучасних літературознавців лише як об’єкт 
протиставлення її творам інших, здебільшого ре
пресованих драматургів 20–30-х рр. (М. Куліша, 
І. Дніпровського, І. Микитенка). Так, наприклад, у 
працях Л. Скорини драматург позиціонується як один 
з найвидатніших “кітчмейкерів” сталінської доби, а 
його твори – як взірці гарно виконаного політично-
го замовлення [1]. Подібної думки дотримується й 
Т. Свербілова, яка у своїй статті “П’єси Олександ-
ра Корнійчука 30-х рр. з погляду масової культури 
(“Загибель ескадри”, “Платон Кречет” та “В степах 
України”)” пише: “Актуальність звернення до одіоз-
ної постаті радянського драматурга-висуванця пояс-
нюється ще й тим, що саме українському авторові з 
його бездоганним відчуттям театру вдалося створити 
еталонний тип драматургії соцреалізму. Не треба за-
бувати, що п’єси О. Корнійчука йшли не тільки на 
головних сценах колишнього Радянського Союзу, а 
й майже в усіх театрах країни. Кожен його опус ста-
вав загальнорадянським “хітом”” [2]. Зауважимо, що 
негативне ставлення сучасної критики до творчого 
доробку Олександра Корнійчука не може викреслити 

Людмила Попова – Марія у виставі “Розплата” 
О. Корнійчука. Режисер –  Володимир Оглоблін. 
Харківський академічний державний драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка, 1966 р.



31

Юліана Полякова 

з історії українського та російського театру вельми 
вдалих вистав за його п’єсами – таких, як “Платон 
Кречет” у поставі А. Ефроса (1968) або згадана вище 
“Розплата” у поставі В. Оглобліна (1966). Але оскіль-
ки сучасні дослідники зосереджуються на доробку 
Корнійчука 30–40-х рр. ХХ ст., у пошуках матеріялів 
щодо цієї драми доведеться звернутися до монографій 
Ю. Кобилецького [3] та Д. Вакуленко [4], написаних 
ще за радянських часів.

Драма О. Корнійчука “Розплата” має не надто 
довгу (й не надто визначну) сценічну історію. В лі-
тературі, присвяченій творчості драматурга, взагалі 
прийнято відносити цю п’єсу до “прохідних”. Так 
Д. Вакуленко в своїй монографії пише, характеризу-
ючи твори письменника 40-70-х років: “Не всі вони 
рівнозначні за змістом, художнім рівнем та суспіль-
ною вагою. Є серед них і прохідні, короткочасні твори 
(“Розплата”, “Мої друзі”), які не затрималися довго 
в репертуарі театрів” [5]. Дійсно, характеристика 
п’єси не дозволяла віднести її до таких “соціяльно 
значимих” творів, як “Калиновий Гай” або “Чому 
посміхалися зорі”. Перша редакція драми, написаної 
1946 р., одразу після закінчення війни, мала назву 
“Мрія”. Хоча її взяли до постави театри Ворошилов-
града, Києва, Львова, Ужгорода, Черкас, Чернівців, 
вона практично не побачила світла рампи, бо невдовзі 
після написання зазнала нищівної критики з боку 
партійного керівництва. Про це пише Д. Вакуленко, 
посилаючись на лист Є. Д. Суркова до  О. Корнійчу-
ка (від 1967 р.), в якому Сурков згадує розгромний 
виступ А. Жданова 1946 р. з приводу “Мрії” [6].

П’єса так і не вийшла друком. Відомо тільки, що 
влітку 1946 р. відбулася прем’єра “Мрії” на сцені Тер-
нопільського обласного музично-драматичного теат-
ру імени Т. Шевченка у режисурі М. Яновського [7].

Дозволимо собі нагадати сюжет цієї не дуже відо-
мої п’єси Корнійчука, жанр якої може бути означений 
радше як мелодрама [8]. Дія відбувається одразу після 
війни. Подружнє життя Марії та Миколи Майових – у 
стані кризи: Микола весь свій час і всі гроші витра-
чає на якісь наукові дослідження, а його дружина, в 
минулому піяністка, прагне іншого, цікавішого та 
заможного життя. Тому вона не відхиляє залицянь 
молодого пройдисвіта Григорія Бекаса. Конфлікт по
глиблюється, коли стає відомо, яку велику цінність 
має трофейна картина невідомого европейського ху-
дожника, що її подарував Марії брат. Аполлон Бекас, 
дядько Григорія, вмовляє Марію еміґрувати разом 
з ним із Союзу, прихопивши картину. Але Марія, 
“як справжня радянська людина”, відмовляється від 
пропозиції. В розпалі бійки за картину вона вбиває 
старого Бекаса та відносить полотно до музею. Піс-
ля тривалої психічної кризи вона повертається до 
чоловіка (вбивство бере на себе його колишня ко-

ханка). Драма виглядає досить сентиментальною 
та штучною, але слід зауважити, що мрії головної 
героїні про інше життя, її втома, її небажання змири-
тися з важким повоєнним побутом та неможливість 
подолати обставини мимоволі викликали співчуття, 
а сентенції її чоловіка про вірність науці здавалися 
абстрактними та занадто патосними (так, як у відомій 
п’єсі Г. Ібсена “Гедда Габлер” глядацькі симпатії – на 
боці неврівноваженої Гедди, а не її безбарвного чо-
ловіка-вченого Тесмана).

Через двадцять років, у другій половині 60-х, 
О. Корнійчук знову повернувся до “Мрії”, докорінно 
переробивши її. Аналізуючи творчість драматурга, 
літературознавці не торкалися тих змін у світогляді 
О. Корнійчука, які мали б відбутися у зв’язку з так 
званою “відлигою”. У ті часи письменники-шістде-
сятники (Василь Симоненко, Ліна Костенко, Євген 
Сверстюк, Іван Дзюба, Іван Драч, Микола Вінгранов-
ський, Дмитро Павличко) не тільки виступали проти 
втручання партії в справи літератури й мистецтва, за 

Г. Козаченко – Яким, Л. Тарабаринов – Михайло 
у виставі “Розплата” О. Корнійчука. 
Режисер –  Володимир Оглоблін. 
Харківський академічний державний 
драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 1966 р.



32

право письменника на експеримент у галузі форми, за 
центральну роль української мови в освіті й культурі 
республіки, але й відверто викривали лицемірність, 
опортунізм і надмірну обережність своїх старших 
колег, до яких належав і “придворний драмороб” 
О. Корнійчук. Хоча й він, безперечно, надіявся, що 
після подолання жорстоких випробувань минулих 
десятиліть настане час утвердження людської гід-
ности, творчої самореалізації особистости, розквіту 
індивідуальности. 

Двадцять років, що минули від часу перемоги 
над фашистами, мабуть, дали змогу письменникові 
по-новому подивитись на наслідки війни, глибше 
осмислити їх. Це істотно відбилося на змісті п’єси, 
яка у новій редакції дістала назву “Розплата” [9]. Змі-
ни торкалися, насамперед, образу головної героїні 
Марії Майової. Автор робить її молодшою (в першій 
редакції їй 38 років, у другій – 30). Цим Корнійчук 
одразу знімає неприємний акцент у стосунках між 
Марією та Григорієм Бекасом: тепер це не залицяння 
молодого пройдисвіта до старшої за віком жінки, яка 
користується чи не останніми митями своєї краси, а 

роман двох молодих людей. Хижий цинізм старого 
Бекаса досить вдало маскується зовнішньою інтелі-
гентністю: саме це приваблює Марію, яка прагне до 
іншого життя й іншої манери спілкування. Михайло 
з науковця-біолога перетворюється на звичайного 
шкільного вчителя, який весь час приділяє учням і не 
бачить, що дружина, в минулому – обдарована піяніс-
тка, поступово втрачає сенс буття, займаючись просто 
зароблянням на хліб. Замість безбарвної помічниці 
вченого Надії (дуже схожої на Теа з ібсенівської “Гед-
ди Габлер”) з’являється юна Фрося, задерикувате дів-
чисько, яке боляче переживає своє перше кохання до 
Михайла. З’являються й інші другорядні персонажі 
– три сусідки-вдови (Кваша, Тиха й Довга) та Фросин 
дядько Яким Майовий, які надають драмі теплого 
трагікомічного колориту. Виразнішою стає й постать 
Варвари, колишньої коханки, а зараз хатньої робіт-
ниці старшого Бекаса. Саме розмова, в якій Варвара 
передрікає Марії таку само долю, спонукає Марію 
зробити свій остаточний вибір – передати картину до 
музею й піти від Бекаса. При цьому Марія переживає 
велике нервове потрясіння, й фінал п’єси залишається 
відкритим: невідомо, чи вбила Марія старшого Бека-
са, чи повернеться вона до Михайла, чи стане іншою 
людиною… Розплата за помилку виявилася надмірно 
важкою. Тим більше, що в “Розплаті” вилучено остан-
ню картину “Мрії”, коли Марія поступово одужує. 

Деякі критики стримано поставилися й до оновле-
ного варіянту п’єси. Літературознавець Й. Кисельов 
згадує, як у розмові з ним на зауваження, що “окремі 
мотиви п’єси втратили свою актуальність, злободен-
ність і з громадського погляду, і з психологічного”, 
Корнійчук відповів: “Люди, яких ви там бачите, і за-
раз живуть серед нас, і проблеми, зачеплені в драмі, 
теж злободенні. <…> Ви вважаєте, що “Розплата” 
запізнилася своєю появою, що це вже анахронізм? 
<…> Та якби це й так, то ви ж знаєте – автор тут не ви-
нен. Кожному драматургу хочеться, щоб створені ним 
образи зажили на сцені, навіть якщо з тих чи інших 
міркувань вони були штучно “законсервовані” [10]. 
Але, з іншого боку, у вищезгаданому листі Є. Сурков 
пише О. Корнійчукові, що “захопився вражаючою 
драматургічною ліпкою, потужністю зіткнень, в яких 
даються характери, їх навдивовиж гострою театраль-
ністю і глибиною” [11]. Ю. Кобилецький у своїй мо-
нографії також віддає належне другій редакції твору: 
“П’єса стала сюжетно сконденсованішою. Її персона-
жі – психологічно поглибленими і викінченими. Ця 
психологічна, сказати б, чеховського стилю, драма, 
в якій письменник ставить глибокі проблеми склад-
ності людської психіки і поведінки в перші повоєнні 
роки…” [12].

Вперше “Розплату” було поставлено на сцені 
Київського академічного українського драматичного 

В. Івченко – Григорій, Є. Бондаренко – Бекас  у виставі “Роз-
плата” О. Корнійчука. Режисер –  Володимир Оглоблін. 
Харківський академічний державний драматичний театр 
ім. Т. Г. Шевченка, 1966 р.



33

Юліана Полякова

театру ім. І. Я. Франка (прем’єра – 30 грудня 1966 р., 
режисер В. Лизогуб, художник Д. Лідер). Днем піз-
ніше, 31 грудня 1966 р., відбулася прем’єра драми на 
сцені Харківського академічного українського дра-
матичного театру ім. Т. Г. Шевченка (режисер В. Ог-
лоблін, художники Є. Коваленко, В. Кривошеїна). У 
примітках до 4-го тому зібрання творів автора п’єси 
В. Коломієць зазначає: “Вона виявилася найбільш 
вдалою. В. Оглоблін у співпраці з О. Корнійчуком 
зумів поглибити ідейно-образний зміст п’єси, нада-
ти більшої психологічної переконливості почуттям 
і вчинкам героїв. Вистава приваблювала злагодже-
ним акторським ансамблем, публіцистичним пафо-
сом” [13]. Згадуючи харківську виставу, автор примі-
ток посилається на книгу театрознавця А. Горбенка, 
присвячену історії Харківського театру ім. Т. Г. Шев-
ченка, в якій колишній завліт театру писав: “У дра-
мі “Розплата” драматург повертає нас до першого 
повоєнного року, коли у важких побутових умовах 
точилася боротьба двох поглядів на життя. Вираз-
ником першого був учитель математики Михайло, 
фронтовик, який жив для майбутнього, байдужий до 
матеріального благополуччя. Інший погляд на життя 
у його дружини Марії, також вчительки, яка втоми-
лася від випробувань у роки війни та від нестатків 
повоєнного часу. Виконавці головних ролей Л. Та-
рабаринов та Людмила Попова намагалися виявити 
в цьому конфлікті не тільки два різних характери, а 
й дві різні життєві позиції, два різні погляди на те, 
що є метою життя, до чого мусить прагнути людина. 
Суворе алегоричне оформлення художників Є. Кова-
ленка та В. Кривошеїної сприймалося не тільки як 
виявлення ознак часу, а і як певний конкретний сим-
вол” [14]. В цьому дещо схематичному зображенні 
конфлікту драми, здається, не випадково відсутній 
творчий компонент – прагнення Марії до музики, її 
нездійснені мрії стати піяністкою.

В. Оглоблін, навпаки, у виставі зумисне підкрес-
лив, що Марія – талановита людина з невикористаним 
потенціялом. На початку другої дії звучала музика 
Ф. Шопена – етюд “Краплі дощу”. Тільки пізніше, 
коли були опубліковані спогади В. Оглобліна, стало 
відомо, що це – своєрідна згадка режисера про кохану 
жінку, яка була заарештована та трагічно загинула у 
тюрмі в 30-ті роки [15]. Режисер подарував головній 
героїні власне інтимне переживання, що зробило 
цей епізод глибшим, навіть вражаючим. Залишилося 
фото, на якому Марія припадає до розкритого слі-
пучо-чорного роялю, ніби шукаючи порятунку. Як 
згадувала у розмові з автором статті виконавиця ролі 
Марії заслужена артистки України Людмила Попова 
(1931–2008): “Ні, я там сама не грала, але цей нок-
тюрн Шопена знала напам’ять. Грала дама з консер-
ваторії. Оглоблін мені кричав: “Шукай неврастенію в 

ногах!” І я шукала. В мені цього не було, але я змогла 
якось це з себе видобути”[16]*.�Актриса підкреслю-
вала, що режисер вимагав від неї фізичного та емо-
ційного обґрунтування збудженого, нервового стану, 
притаманного її героїні від самого початку вистави. 
Роль Марії грали дві актриси – Людмила Попова та 
Рея Колосова. Й постать героїні в їхньому виконанні 
була зовсім різною. Народна артистка України Аг-
неса Дзвонарчук, яка в тій виставі грала роль Фросі, 
згадує: “Пам’ятаю, Оглоблін кричав Колосовій, коли 
репетирували “Розплату” Корнійчука: “Рея, хто тобі 
сказав,  що ти “героїня”? Ти – характерна актриса”. 
Вони з Людмилою Поповою грали одну й ту ж роль. 
Але Марія Колосової була душевно абсолютно здо-
ровою, а в героїні Люсі Попової відчувався якийсь 
хворобливий надлом”[17]. Те, що малюнок ролі на-
роджувався у суперечках актриси й режисера щодо 
бачення образу, Оглоблін пізніше виразно підкреслив 
під час обговорення вистави на засіданні художньої 

* Тут і далі переклад з російської автора статті.

Т. Булава – Тиха, О. Шабельник – Кваша у виставі “Роз-
плата” О. Корнійчука. Режисер –  Володимир Оглоблін. 
Харківський академічний державний драматичний театр 
ім. Т. Г. Шевченка, 1966 р.



34

ради театру: “Я хочу, щоб спектакль був сучасним, 
щоб актори мислили на сцені, застерігав від лобових 
вирішень. Театрові Шевченка потрібна велика пси-
хологічна праця – Горький, Чехов, Ібсен. Цю спробу 
ми здійснили… Я вдячний акторам і особливо т. По-
повій. У цій ролі вона посперечалася із собою” [18]. 
Нам здається, що ім’я Ібсена виникає у Оглобліна 
поруч з “Розплатою” зовсім невипадково. Але про 
це – пізніше.

Виходячи із зафіксованих у протоколі інших 
виступів (завліта театру А. Г. Горбенка, директора 
театру В. П. Педченка, драматургів А. С. Школьника 
та І. І. Барабаша, акторів І. П. Костюченка, В. М. Мізі-
ненка, заступника начальника обласного управління 
культури В. А. Нагорного), можна зробити висновок, 
що виставу сприйняли загалом схвально. Тому годі 
пояснити, чому нам не вдалося знайти відгуків на 
прем’єру у провідних харківських газетах. Зате вже 
в січні 1967 р. у київській газеті “Культура і життя” 
з’явилася стаття М. Соломонова, який порівнює 
дві вистави за п’єсою Корнійчука [19]. Одмінність 
режисерських рішень критик підкреслює через 
зіставлення сценічного оформлення вистав. У киян 
(В. Лизогуб) розмова Марії з хатньою робітницею 
на початку спектаклю на тлі скаліченого війною 
Хрещатика йде неквапливо й звично, а “схильний 
до чарівної усмішки, до світлого, оптимістичного, 
талант О. Кусенко (Марія), як і П. Куманченко (Тетяна 
Пилипівна), ще більше підкреслює безхмарність 
сцени”[20]. У виставі В. Оглобліна з самого початку 
панує атмосфера нервового напруження: обгорілі 

стіни багатоповерхового будинку з покрученою 
арматурою, відлуння вибуху, вдови-сусідки, що 
визирають з під’їздів. І Марія, яка після вибуху 
кричить у нестямі: “І коли це скінчиться!”. На 
думку критика, суворе оформлення художників 
Є. Коваленка та В. Кривошеїної глядач сприймає “не 
тільки як визначення часу подій, а й як певний символ 
труднощів”, що переслідують головну героїню, якій 
набридло викручуватись, заробляючи копійку, яка хоче 
просто жити. Критик одразу відзначає, що “Л. Попова 
відчула Марію людиною, велика пристрасть якої і 
невдоволення буденним життям позбавлені, так би 
мовити, позитивної програми”[21]. Критик відзна-
чає, що поруч із нею навіть старий Бекас, який мріє 
збагатіти та втекти до Парижа, виглядає цілеспрямо-
ваним. І тим більше здається таким Михайло з його 
скромною мрією удосконалити викладання арифме-
тики в школі. Далі, вибудовуючи свою власну схему, 
свідомо уникаючи мотивів творчої нереалізованос-
ти Марії, критик бачить у ній істеричну обмежену 
міщанку, але оскільки вона все ж пройшла “школу 
радянського життя”, великі гроші не приваблюють її 
так, як Бекаса. В образі Михайла, на думку критика, 
Л. Тарабаринов показує людину, захоплену роман-
тикою здолання труднощів: повернувшись з фронту, 
зголоднілий за працею, Михайло поринає в шкільні 
справи. Київський виконавець цієї ролі (В. Дашен-
ко) виглядає спокійнішим, сухішим, глядачеві навіть 
здається, що герой втрачає взаєморозуміння з дру-
жиною через вади власного характеру. Щодо епізо-
дичних характерів (три сусідки-вдови), то М. Соло-
монов зазначає: “режисерська думка винахідливіша 
і гостріша в харківській виставі”[22]. Отже, критик, 
підкреслюючи право кожного з режисерів на власне 
тлумачення п’єси, вважає, що київська вистава подає 
нам зрозуміліший та вартий співчуття образ героїні, 
яка помилилась, але ще зможе виправити свою по-
милку, так би мовити, посісти гідне місце в лавах 
радянських трудівників. 

Про це ж ідеться і в рецензії доцента Харківського 
університету Марії Кенігсберг: “На відміну від бага-
тьох інших п’єс О. Корнійчука в “Розплаті” основна 
сценічна дія зосереджена на двох центральних пер-
сонажах – подружжі Майових; між Михайлом і його 
дружиною Марією розгортається основний конфлікт 
п’єси. В цьому конфлікті виявляються не тільки два 
різних характери, а й дві різні життєві позиції, два 
погляди на життя. Марія-Попова весь час тримає гля-
дача в напруженні. Її героїня стомлена труднощами, 
матеріальними нестатками. Талановитий музикант, 
вона змушена “грати” на друкарській машинці, аби 
заробити гроші. Все це зламало Марію морально, 
вона втратила життєвий орієнтир, зневірилася у ко-
лись коханому чоловікові, не може зрозуміти його 

С. Чибісова – Варвара, Л. Попова – Марія у виставі “Роз-
плата” О. Корнійчука. Режисер – Володимир Оглоблін. 
Харківський академічний державний драматичний театр 
ім. Т. Г. Шевченка, 1966 р.



35

Юліана Полякова

фанатичного захоплення працею вчителя. Розгублена, 
самотня, Марія легко потрапила під вплив чужих їй 
людей, сприйнявши видиме благополуччя, мішуру 
за справжню порядність, демонстрацію почуттів – за 
справжні почуття. Дві дії п’єси – це історія падін-
ня і прозріння Марії. І весь цей процес Л. Попова 
провадить з внутрішнім напруженням, непідробною 
правдою. Гідним партнером Л. Попової є Л. Тараба-
ринов. Фанатично захоплений Михайло, для якого 
матеріальні блага, здається, не існують, а найвище 
щастя – його праця, не зразу помічає відчуженість 
дружини. Часом ми навіть співчуваємо Марії: з таким 
чоловіком нелегко. Але і драматург, і артист виправдо-
вують свого героя, і з ними врешті-решт погоджуєш-
ся”[23]. Авторка рецензії відзначає декларативність і 
непереконливість деяких висловів Михайла (про те, 
наприклад, що прийдешні покоління складатимуть 
про нього пісні!), пише про деяку прямолінійність 
героя, його нездатність зрозуміти слабкість іншо-
го. Окремо М. Кенігсберг пише про виконання ролі 
негідника Григорія Бекаса (В. Івченко), вважаючи, 
що це – нелегке завдання [24] (хоча, як відомо, на-
справді складніше грати ролі позитивних героїв). 
Критик детально описує мімікрію Аполлона Бекаса: 
“Талановитий актор Є. Бондаренко не зразу показує 
хижацькі пазурі Бекаса. Перед глядачем стара, по-ста-
ромодному зодягнена людина, закохана в мистецтво, 
далека від життєвої метушні, уважна і чуйна. Немов 
павутинням обплутує він Марію, співчуває, підтакує, 
насправді простягає руки до картини, до грошей, щоб 
потім втекти за кордон”[25]. На думку М. Кенігсберг, 
основна хиба самої п’єси – відсутність масштабних 
проблем: “І все ж у “Розплаті” двигуном сценічної 
дії є особиста невлаштованість героїв. Тим часом, ми 
звикли бачити у творах Корнійчука важливі громад-
ські проблеми, поставлені, так би мовити, крупним 
планом, масштабно. <…> Ми хочемо бачити у нових 
п’єсах Олександра Корнійчука Платона Кречета на-
ших днів. Не повторення старого, а нашого сучасни-
ка, який би став зразком, гідним наслідування”[26]. 

Втім, критики взагалі бачили у виставі те, що 
хотіли бачити. У газетній публікації, що з’явилася під 
час гастролей театру у Краснодарі (липень 1969 р.), 
рецензент С. Пегасова відзначає: “Актриса Попова 
надає характеру Марії нервозности, властивої тон-
ким і ламким натурам, що зазнали глибокої психіч-
ної травми…”[27]. С. Пегасова вірить, що Марія 
повернеться додому, життя її набуде нової мрії та 
мети (мабуть, із задоволенням вчитиме дітей грати 
на фортепіяно?). Про це ж пише 1968 р. викладач Чер-
нівецького університету А. Добрянський, який вва-
жає, що “історія блукань і сумнівів Марії переростає 
у хвилюючу повість про воскресіння і утвердження 
тих найсвітліших ідеалів, які породив у її характері 

наш лад”, але при цьому вважає: “Л. Поповій-Марії 
шкодить надмірна нервозність у рисунку образу. При 
першій же появі на сцені вона така збуджена і зло-
бна, що слова Тетяни Пилипівни про тепло у серці, 
про оченята, які нагадали їй Марію-дівчинку, звучать 
зовсім непереконливо”[28].

Але були й дослідники, які глибоко відчували 
неоднозначність оглоблінської вистави. Театрозна-
вець Ірина Давидова поверталася до “Розплати” в де-
кількох своїх статтях [29]. В роботі “Шукання митця. 
Нотатки про театр Корнійчука” вона пише: “Манерою 
психологічного письма “Розплата” відрізняється і від 
“Сторінок щоденника”. <…> Реалізм у змалюванні 
внутрішнього світу людини, осягання її психології 
межує то з прямою, відверто проголошеною, як у 
“Сторінці щоденника”, публіцистичною настроєніс-
тю, то з прихованою, як у “Розплаті”. Саме в останній 
п’єсі зони мовчання стають мислячими”[30]. Тобто 
особливого значення набуває те, що відбувається, 
коли герої мовчать (як кажуть актори – “між літера-
ми”). І. Давидова вважає, що в “Розплаті” “характери, 

А. Дзвонарчук – Фрося, Р. Колосова – Марія у виставі “Роз-
плата” О. Корнійчука. Режисер –  Володимир Оглоблін. 
Харківський академічний державний драматичний театр 
ім. Т. Г. Шевченка, 1966 р.



36

як і в попередніх п’єсах Корнійчука, позначені жанро-
вою соковитістю, дія в них розвивається через драма-
тичні зіткнення, але вона замінена при зовнішній ста-
тичності внутрішнім драматизмом, який приводить 
у стрімкий рух сюжет п’єси”[31]. Цілісному аналізу 
вистави шевченківців присвячена інша стаття І. Да-
видової, опублікована в російському журналі “Те-
атр”: “В. Оглоблін висуває на перший план питання 
далеко не особистого характеру – про мир та війну, 
про життя і смерть, він захищає людське в людині. 
Насправді відбувається  розмова  не про минуле (події 
відбуваються в перші повоєнні роки), а про сьогоден-
ня. “Розплата” у шевченківців – не історія сумного 
падіння людини і відплати за втрачені мрії та ідеали 
(хоча і таке трактування можливе). Навпаки, це іс-
торія поступового прозріння і відродження людської 
особистости... Особливість харківської вистави в ор-
ганічному поєднанні метафоричного узагальненого 
образу з побутовою натуралістичною деталлю”[32]. 
Критик реконструює виставу, зупиняючись на її клю-
чових моментах: “марнотратники життя, спритники, 
пристосуванці – “чубчики” (так їх пізніше охрестить 
автор) веселяться. Їх не хвилює Шопен, ні тим більше 
доля піяністки за роялем. Режисер нагнітає в цій сцені 
всю міщанську беззмістовність існування, виявляючи 
її у маленьких миттєвих п’яних веселощах. Цим він 
наче звертається до Марії із запитанням: ти цього 
прагнула? Ми відчуваємо, що режисера не полишає 
почуття нестерпного сорому і болю за неї. Ця картина 
нестримних веселощів виявляється чи не найдра-
матичнішою у виставі”[33]. Детально розглядаючи 
образ головної героїні, І. Давидова стверджує: “Дра-
матург дає можливість актрисі не лише досліджува-
ти причини морального падіння Марії, але й шляхи 
порятунку. Цим скористалась актриса. Марія–Попова 
шукає виходу. Тому актриса виявляє в Марії силу, 
а не безсилля, протест, а не сумніви. <…> Нелегко 
Марії. І чим ласкавіший та наполегливіший Григорій, 
чим суворіший Михайло, чим більше осуду в Якима і 
Фросі, гіркоти і материнської ласки у Тетяни, тим важ
че Марії. Звідси і підвищена нервозність, котру деякі 
критики сприйняли як патологічність. <…> На сцені 
трагічно виразна фігура Марії–Попової – заламані 
руки, надірваний голос, цілковите  сум’яття. Чи вбила 
вона Бекаса? На це питання вистава не дає відповіді. 
Для театру важливо, що в крихкій, ламкій істоті на-
родилось відчуття власної провини за нездійснені 
мрії, нова міра вимогливости, готовність віддати себе 
на суд справжньої людяности. Попереду – шлях до 
самовизначення особистости”[34]. Критик згадує й 
про те, що фінальне запитання Марії “Хто я?”, якого 
не було у Корнійчука, виникло в процесі роботи над 
виставою: “В цьому питанні весь сенс вистави. Він 
примушує героїв п’єси, та й тих, хто сидить у залі, 

замислитись над прожитим життям, над своїм май-
бутнім. Добру і розумну думку про турботливу увагу 
до людини несе харківська вистава, поставлена за 
п’єсою О. Корнійчука “Розплата””[35]. Дійсно, Люд-
мила Попова згадувала: “Я сказала Корнійчуку, що в 
такой момент людину цікавить насамперед вона сама. 
Тому я запитувала в кінці п’єси: “Хто я?”. Корнійчуку 
сподобалось, і він це в п’єсі залишив”[36]. 

Що ж до “патологічности”, яку згадувала в своїй 
статті І. Давидова, то, мабуть, йшлося про цікаве 
зіставлення роботи двох актрис – виконавиць ролі 
Марії в Харківському театрі імени Т. Г. Шевченка, яке 
дав Анатолій Горбенко: “Роль Марії грають Р. Коло-
сова і Л. Попова. І це дві різні вистави. Виконавиці 
обрали шляхи вирішення образу, що майже взаємно 
виключають один одного. Те, що грає Колосова, зро-
зуміле й життєве. Її Марія розумна, чарівна, скромна, 
правдива. Недарма про неї в цьому дусі висловлюєть-
ся один з позитивних персонажів п’єси. Її втеча від 
чоловіка – не банальна зрада, а перехід в інший світ, 
сповнений чарівних звуків музики (вона музикант) 
і позбавлений побутових незгод. Не те в Попової. 
В її виконанні утверджується безвихідь цієї жінки, 
яка втратила ґрунт під ногами. Передбачити вчин-
ки такої людини не може ніхто. Вони народжуються 
несподівано навіть для неї самої, бо вони алогічні. 
<…> І якщо в Марії–Колосової бажання подарувати 
цю картину музею сприймається як вияв чесності і 
патріотичних почуттів, то у Марії –Попової цей же на-
мір випадковий, він міг з’явитися і не міг. <…> Поява 
на нашій сцені такого незвичайного прийому гри не 
повинна пройти повз увагу критики”[37]. Рецензент 
вважає, що у грі Л. Попової був той напнутий нерв, 
та “неврастенія”, яка не тільки робила постать Марії 
неоднозначною, а її божевілля – цілком можливим. 
Говорячи про манеру гри Л. Попової у цій виставі, 
можна згадати амплуа “неврастеніка”, хоча цей термін 
зазвичай застосовується щодо чоловічих ролей, щодо 
персонажів нервових, неврівноважених, безвільних, 
які легко піддаються чиїмось впливам та настроям, 
які потрапили у стан гострої душевної кризи, таких, 
як Освальд (“Привиди” Ібсена), Раскольников (“Зло-
чин і кара” за Ф. Достоєвським) та ін. А стосовно 
жіночих ролей це, насамперед – Настасья Філіповна 
(“Ідіот” за Ф. Достоєвським) та вже згадувана Гедда 
Габлер. І знов виникають алюзії: знову ібсенівська 
драматургія, яку згадував Оглоблін в часі обговорення 
вистави. Інтертекст драми “Гедда Габлер” чітко про-
читується в п’єсі О. Корнійчука, і на це, безумовно, 
не міг не звернути уваги режисер. Тому наважимо-
ся на припущення: Оглоблін свідомо поглибив твір 
О. Корнійчука, зіставляючи його з “Геддою Габлер” 
Г. Ібсена, надавши цілком “радянському” розвитку 
сюжету незвичного “нервово-патологічного” ухилу. 



37

Юліана Полякова

Бо ж Корнійчук, звичайно, створив п’єсу про те, що 
розплата за гріхи обов’язково настане, й що справжня 
радянська людина обов’язково подолає свою слаб-
кість і дійде правильного рішення – повернеться до 
виконання своїх обов’язків. А у виставі В. Оглобліна 
Марія змушена була розплачуватися напівбожевіллям 
та остаточним крахом мрій за власну слабкість, за 
прагнення до іншого життя, за кохання. Відкритість 
фіналу була не тільки в невідомості, вбила Марія 
Аполлона Бекаса чи ні, але й у тому, що запитання 
“хто я?” не мало відповіді. Крамольне припущення, 
що людині найчастіше доводиться боляче розплачува-
тись за втілення своїх мрій, стало провідною думкою 
вистави, в якій режисер докорінно переробив задум 
автора, надавши творові О. Корнійчука глибшого, 
гіркого сенсу.

1. Скорина Л. Олександр Корнійчук: кітчмейкер 
у добу сталінського тоталітаризму (інтерпретація 
драми “Богдан Хмельницький”) / Л. Скорина // Вісник 
Черкаського університету. – 2009. – Вип. 168. Сер.: 
Філологічні науки. – С. 98.

2. Свербілова Т. П’єси Олександра Корнійчука 
30-х рр. з погляду масової культури (“Загибель ескадри”, 
“Платон Кречет” та “В степах України”) / Тетяна 
Свербілова // Слово і час. – 2007. – № 12. – С. 35.

3. Кобилецький Ю. C. Крила Кречета : Життя і 
творчість Олександра Корнійчука / Юрій Кобилецький. – 
К. : Дніпро, 1975. – 328 с.

4. Вакуленко Д. Т. Олександр Корнійчук : Життя 
і творчість / Д. Т. Вакуленко. – Перевид., перероб. і 
доп. – К. : Дніпро, 1985. – 168 с.

5. Там само. – С.139.
6. Там само. – С. 150.
7. Заозерний І. “Мрія” [О. Корнійчука] / І. Заозер-

ний // Вільне життя. – Тернопіль, 1946. – 23 серп.
8. Корнійчук О. Мрія : п’єса на 3 дії, 5 картин / 

О. Корнійчук // Зібрання творів : у 5 т. / Олександр 
Корнійчук. – К., 1987. – Т. 4. – С. 330–378.

9. Корнійчук О. Розплата : драма на 2 дії, 4 карти-
ни / О. Корнійчук // Зібрання творів : у 5 т. / Олександр 
Корнійчук. – К., 1987. – Т. 4. – С. 114–153.

10. Кисельов Й. Драматург і його герої / Йосип 
Кисельов // Пам’ять серця : спогади про Олександра 
Корнійчука. – К., 1978. – С. 324–325.

11. Цит. за: Вакуленко Д. Т. Олександр Корнійчук : 
Життя і творчість / Д. Т. Вакуленко. – Перевид., пере-
роб. і доп. – К. : Дніпро, 1985. – С. 150.

12. Кобилецький Ю. C. Крила Кречета : Життя і 
творчість Олександра Корнійчука / Юрій Кобилець-
кий. – К. : Дніпро, 1975. – С. 268.

13. Коломієць В. Примітки / [В. Коломієць] // 
Зібрання творів : у 5 т. / О. Корнійчук. – К., 1987. – 
Т. 4. – С. 436.

14. Горбенко А. Г. Харківський театр імені 
Т. Г. Шевченка / А. Г. Горбенко. – К. : Мистецтво, 
1979. – С. 175.

15. Оглоблин В. Из рассказов о скверном мальчишке / 
Владимир Оглоблин. – К. : [б. в.], 2001. – С. 356.

16. Запис бесіди з Л. Поповою від 6 вересня 2001 р. –  
Архів Ю. Полякової.– Арк 2.

17. Запис бесіди з А. Дзвонарчук від 27 листопада 
2006 р. – Архів Ю. Полякової. – Арк. 3.

18. Протокол засідання художньої ради Харківсь-
кого укрдерждрамтеатру ім. Т. Г. Шевченка разом з 
громадськістю міста Харкова після перегляду виста-
ви “Розплата” О. Корнійчука, 29.12.1966 р. – Музей 
Харківського державного академічного драматичного 
театру ім. Т. Г. Шевченка. – Папка № 211: “Розпла-
та”. – Арк. 3.

19. Соломонов М. Плата за ілюзії : нотатки теат
рала / М. Соломонов // Культура і життя. – 1967. – 
26 січ.

20. Там само. 
21. Там само. 
22. Там само. 
23. Кенігсберг М. Нова зустріч з давнім другом : 

“Розплата” О. Корнійчука в театрі імені Т. Г. Шевчен-
ка / М. Кенігсберг // Соц. Харківщина. – 1967. – 14 бе-
рез.

24. Там само.
25. Там само.
26. Там само.
27. Пегасова С. Трудная судьба Марии Маевой : Пье-

са Корнейчука “Расплата” в постановке Харьковского 
государственного ордена Ленина академического укра-
инского драматического театра имени Т. Г. Шевченко 
// Советская Кубань. – 1969. – 15 июля.

28. Добрянський А. Обрії нашого сучасника / 
А. Добрянський // Радянська Буковина. – 1968. – 
24 лип.

29. Давыдова И. Поиск режиссера / И. Давыдова // 
Правда Украины. – 1967. – 8 сент.; Давыдова И. Судьба 
человека / И. Давыдова // Театр. – 1967. – № 9. – С. 29–
31; Давидова І. Шукання митця : Нотатки про театр 
Корнійчука / І. Давидова // Вітчизна. – 1968. – № 11. – 
С. 158–165.

30. Давидова І. Шукання митця : Нотатки про 
театр Корнійчука / І. Давидова // Вітчизна. – 1968. – 
№ 11. – С. 162–163.

31. Там само. – С. 163.
32. Давыдова И. Судьба человека / И. Давыдова // 

Театр. – 1967. – № 9. – С. 30.
33. Там само.
34. Там само. –С. 30–31.
35. Там само. – С. 29.
36. Архів Ю. Полякової. – Запис бесіди з Л. Поповою 

від 6 вересня 2001 р. – Арк 2.
37. Горбенко А. Заінтересованість прихильника / 

А. Горбенко // Робітнича газета. – 1967. – 15 лип.



архів

38

Мова йтиме про дві вистави, що мають однакову 
назву “Український вертеп”. Постави їхні здійснено в 
різні роки у Харківському державному академічному 
театрі ляльок ім. В. А. Афанасьєва (1974–1975) та 
Київському муніципальному академічному театрі 
ляльок (1992). Спектаклі стали видатними подіями 
в театральному житті, не лише України, але й Росії 
та країн Східної й Західної Европи. 

Обидві вистави, нині вже “легендарні”, дали пош-
товх для масштабного повернення вертепної традиції 
в Україну – і не тільки. Завдячуючи їм, цей тради-
ційний театр завоював професійну сцену і посів там 
почесне місце. Вони довели, що виплекана народом 
естетика та глибинна філософія вертепу продовжує 
наснажувати і наших сучасників. Що вертеп і сьогод-
ні є живим і непересічним явищем. І що наявність 
певних канонів не обмежує можливости для його 
подальшого розвитку і новаторського втілення, для 
повноцінної творчости.

Обидві вистави залишили по собі прекрасні спо-
мини. Та не лише. Музей театрального, музичного та 
кіномистецтва України має змогу продовжити їхнє 
життя, хоч і не на кону. 

 Музей пильнує та досліджує передані йому на 
довічне зберігання скрині, макети, ляльки та інстру-
менти двох однойменних вертепів. Постійно пред-
ставляє їх на виставках, доповнюючи розповіддю 
екскурсоводів і демонстрацією записів. 

Закономірно, що і ця розвідка теж подана під 
певним “музейним кутом”. Наш основний інтерес 
зосереджений на моментах, пов’язаних з появою та 
побутуванням скринь і ляльок, тієї матеріяльної ос-
нови, що нині зберігається у фондах чи експонується 
на виставках. 

Але для початку трохи історії.
Музей театрального, музичного та кіномистецтва 

України є власником виняткової колекції скринь, ля-

льок, інструментів, нот, записів текстів, макетів та жи-
вописних робіт, пов’язаних із самобутнім мистецьким 
явищем – ляльковим вертепним театром на Україні. 

Від часу заснування музею 1923 р., науковці 
невідступно піклувалися про примноження і збе-
реження усього, дотичного до вертепного дійства. 
Першим надбанням музею (1927) стали скриня та 
ляльки Сокиринського вертепу, найстарішого з усіх, 
що збереглися. У тому ж таки році скриня цього 
вертепу з’явилася на першій експозиції нещодавно 
утвореного музею. Поруч був виставлений комплект 
його ляльок, поданих у тій послідовності, в якій вони 
з’являлися під час вистави. 

Згодом збірку музею поповнили скрині та ляльки 
Куп’янського, Славутського вертепів та “Революцій-
ного вертепу” Межигірського керамічного технікуму. 
Є й унікальні рукописні матеріяли з приводу цих вер-
тепів. Історія їхнього виникнення та сценічного буття, 
тексти, ноти, ляльки та будова скрині досить повно 
висвітлені в наукових дослідженнях та книжкових 
виданнях. 

На Східній Україні від 1930-х років вертеп опи-
нився під негласною забороною. Влада не сприймала 
його духовної складової. Та й його патріотичне спря-
мування сприймали неоднозначно. Тож не дивуй-
мося, що ця традиція на Східній Україні поступово 
зникла. 

Зміна поглядів, “відлига” 1960-х сприяли повер-
ненню вертепу до повноцінного існування. У про-
фесійному лялькарському театрі, що бурхливо відре-
агував на нові можливості, розпочалися революційні 
процеси. На початку 1970-х він нестримно рухався 
в бік більшої свободи у виборі матеріялу і його ін-
терпретації. У час оновлення й збагачення мови те-
атру ляльок виникло і зацікавлення до традиційних 
форм. Закономірним стало звернення до вертепу у 
тодішньому центрі театрально-лялькарського жит-

“УКРАЇНСЬКИЙ ВЕРТЕП”

Галина Павленко

До 90-річчя Музею театрального, 
музичного та кіномистецтва України



3939

Галина павленко

тя – Харкові. І насамперед це стало можливим 
завдяки ініціятиві Олексія Щеглова, на той час 
головного художника театру. 

Олексій Михайлович Щеглов був унікаль-
но обдарованим. Сценограф, графік, монумен-
таліст, ілюстратор, карикатурист – йому скоряв-
ся будь-який матеріял – полотно і дерево, метал 
і пластика. Він був скульптором і різьбярем, 
карбувальником і живописцем. Його професій-
не навчання та початок творчого життя при-
пали на 20-ті роки – пору пошуків і проривів 
мистецтва до нових форм і барв. Та надалі, у 
часи ідеологічного тиску, він мусив знаходити 
шляхи виживання. Часом не зрозумілий для 
стороннього погляду (що було формою його 
схованки, відсторонення від усього, з чим не 
погоджувався), він зміг зберегти в собі себе.

Він звернувся до театру ляльок, бо той 
був не так жорстко унормованим. Від 1955 р. 
О. Щеглов – головний художник Харківського 
театру ляльок – до кінця (митець пішов з життя 
1980 р.) залишався ним. 

Звичайно, пильний нагляд чиновників від 
культури не обминав лялькових персонажів. 
І цей театр був узятий на озброєння радянською 
владою і мав чимало ознак дидактичности та 
ідеологічної зашорености. І все ж, невблаганне 
око цензора споглядало на нього часом поб-
лажливо і ніби не помічало вольностей. Тут 
можна було собі дозволити натяки та алюзії, 
вільну гру, буяння кольорів, формотворчість, 
легку іронію і навіть дозовану сатиру. 

Вертепна скринька та ляльки 
до вистави “Український 
вертеп”. Художник – Олексій
Щеглов. Харківський 
державний академічний театр
ляльок ім. В. А. Афанасьєва,
 1974–1975 рр.



40

Щеглова з юности не полишало зацікавлення ста-
ровинним ляльковим театром. Маємо цілу серію його 
художніх робіт, в яких він звертався до теми райка та 
ярмаркових лялькових вистав за участи Панча чи ж 
бо Петрушки. Він апелював до цього не як до суто ет-
нографічного матеріялу, а як до світу дуже яскравого, 
живого, святкового, дитинного, дивного і кодового, 
що протистояв офіціозу та спрощеності. Його цікави-
ла глибина цього театру, його філософська складова, 
духовна сутність та гармонійне поєднання вічного і 
злободенного. До того ж він був художником такого 
типу, у якого в крові присутній ген балагана. Не можу 
не згадати тут міркування відомого мистецтвознавця 
Ірини Уварової, висловлені в одному з інтерв’ю: “пе-
редвижник” малює балаганний майдан, а виходить 
просто картина “передвижника” – і все. А є художни-
ки, які цим балаганом починають відчувати. 

Таким був і Олексій Щеглов, який перетворював 
світ, балансував на грані, у дивний спосіб поєднував 

у своїх творах наївну дитинність, ніжний ліризм з 
викликом, ґротесковістю, фантасмагорією. 

Тож до вертепної дії прийшов майстер озброєний, 
талановитий, готовий творити. Саме тому вистава 
“Український вертеп” Харківського театру ляльок 
стала не тільки надбанням театру, але й поклала по-
чаток поверненню вертепу на Україні до повнокров-
ного життя. І не тільки (і навіть не стільки) як ама-
торського, а переважно у формі повноцінної вистави 
професійного театру. 

Мрію Щеглова про втілення вертепної вистави 
силами сучасного театру підтримали не одразу. Ху-
дожник вніс у свої ескізи та живописні роботи на 
тему вертепу, що стали основою для створення скри
ні, ляльок та інструментів, елементи українського 
бароко, парсунного живопису, фантазійного ґротеску, 
лірику українського фольклору і лінії конструктивіз-
му. Та в час, коли він звернувся до керівника театру 
Віктора Афанасьєва з пропозицією поставити вертеп-

Вертепна скринька до вистави “Український  вертеп”.  Художник – Ірина Уварова.
Київський муніципальний академічний театр ляльок, 1992 р.



4141

Галина павленко

ну дію у театрі, “відлига” шістдесятих уже відступала, а влада повер-
талася до ідеологічного тиску та цензури, знову ставлячи мистецтво 
під свій невсипущий контроль та диктат. Тож В. Афанасьєв завагався. 
Тоді Олексій Михайлович самостійно, власним коштом, зробив ляльок, 
макет вертепної скрині та інструменти – козобас, бугай і бубон. Особ-
ливу увагу О. Щеглов приділив лялькам. Стрижневі за традицією, вони 
були майстерно виточеними із дерева і дуже фантазійними. Лірична 
мадонна Рахіль, чорт зі струнами на череві, Смерть, що стоїть у труні, 
свиня з пипками по всьому тілу – поезія, іронія і ґротеск, що досконало 
уживалися поруч, вражали абсолютною свободою творця. Крім того, 
він розписав інструменти і скриню зображеннями легендарного Мамая, 
повернувши давню традицію народного лубочного розпису. З огляду на 
те, що вертеп мав бути виставлений на великій сцені, розміри скрині 
та ляльок збільшили.

Врешті-решт В. Афанасьєв таки знайшов вихід із становища. Вер-
теп реалізували студенти, але на базі театру – ніби навчальна робота, 
одночасно підкріплена ще другою частиною – виставою про Петрушку. 
Під керівництвом В. Афанасьєва молодий режисер О. Інюточкін на 
основі класичних текстових зразків уклав власний варіянт тексту. Всі 
ролі у виставі виконував один актор. Його помічники були одночасно 
й хором. 

На ХХІІ конгресі УНІМА і Міжнародному фестивалі ляльок у Мос-
кві (1976) виставу було відзначено Почесним дипломом.

Харківський вертеп отримав другу коротку назву – Щегловський, 
що ввело його в контекст старовинних вертепів (Сокиринсько-Гала-
ганівського, Куп’янського, Славутського, Хорольського). Цей вертеп 
не міг не вплинути на митців, зачарованих театром ляльок. 

Уже по відході Олексія Щеглова 1980 р., Музей отримав його надз-
вичайну, дорогу спадщину. І серед іншого були макет та ляльки вистави 
“Український вертеп”, авторські інструменти, цикл мистецьких робіт 
із серії “Ляльковий театр світу”.

Невдовзі потому частину із цього зібрання (макет скрині та ляльки 
Щегловського вертепу) було представлено численним гостям ІІ фести-
валю “Різдвяного вертепу” у Луцьку для ознайомлення з цим видатним 
явищем національного мистецтва. Вражені гості ходили біля макету 
та ляльок колами, як зачаровані. Особливо зацікавили ці мистецькі 
твори своєю самобутністю видатного московського мистецтвознавця і 
художника Ірину Уварову, одну із найшанованіших гостей, члена журі, 
доповідача за темою фестивалю на конференції. А ще до всього – захоп-
леного глядача показаних у Луцьку вертепних вистав з різних куточків 
християнського світу. 

Ірина Уварова, одна з майбутніх натхненниць і творців київського 
“Українського вертепу” – особистість, зустріч з якою може перевернути 
життя. Відомий російський діяч культури, мистецтвознавець, канди-
дат філософських наук, старший науковий співробітник Державного 
інституту мистецтвознавства (Росія), журналіст, видавець славетного 
журналу “Кукарт” (ляльки в культурі), художник, Ірина Павлівна не-
одноразово приходила до нашого музею. Найбільше цікавилася ста-
ровинним вертепом, роздивлялася, розпитувала, робила замальовки. 
Так починалося життя ще одного вертепу – знаменитого російського 
фольклорного ансамблю Покровського, який запросив до співробіт-
ництва І. Уварову. 

А слідом за ним і “Українського вертепу” Київського міського те-
атру ляльок. Постановником тоді став видатний режисер, народний 

“Смерть” та “Козак” – ляльки   до
вистави “Український  вертеп”. 
Художник – Ірина Уварова.
Київський муніципальний академічний 
театр ляльок, 1992 р.



42

артист України, багаторічний голова українського від-
ділення УНІМА, професор Київського національного 
університету театру, кіно і телебачення ім. І. К. Кар-
пенка-Карого Сергій Іванович Єфремов. Художни-
ком – І. Уварова. 

Про цей вертеп, його матеріяльну частину відомо 
менше, ніж про харківський, тож і розмова про нього 
буде детальнішою.

Вистава мала надзвичайний успіх, була неодно-
разово відзначена різноманітними нагородами. 

 Музей театрального, музичного та кіномистец-
тва України отримав скриньку і ляльок київської 
вистави на постійне зберігання влітку 2008 р., за що 
особливо вдячний С. Єфремову. Невзабарі по тому 
музей підготував і видав щедро ілюстрований пре-
красними фотографіями буклет “Український вер-
теп”, репрезентуючи колекцію вертепів та ляльок, 
що зберігаються у фондах Музею та представлені 
в залі “Джерела українського театру” на експозиції 
“Театральне мистецтво України”. І серед них наше 
найновіше надбання – щойно отриманий “Україн
ський вертеп” київського театру. 

З “Вертепом” ознайомилася і широка публіка в 
грудні 2010 р. під час виставки “Різдвяна лялька” в 
Державному музеї Тараса Григоровича Шевченка, 
до участи в якій був запрошений наш музей. В екс-
позиційній залі можна було побачити і повний запис 
вистави “Український вертеп”, який люб’язно надав 
нам її постановник Сергій Єфремов. 

Скриня цього вертепу – дерев’яний каркас, об-
шитий фанерою. Її розмір 136 × 79 × 358 см. Згідно 
з традицією вона має дві сцени, як і вистава – дві 
частини: біблійну та народну.

Сцени містяться за дверцятами. Якщо їх відкри-
ти – побачимо дві завіси помаранчевого та синього 
кольорів. На верхній сцені, на драпіруванні, закріп-
лено килимок; під нижньою розташоване “пекло”, де 
палає “пекельне полум’я”. 

Я звернулася до І. Уварової з проханням розповіс-
ти про роботу над виставою. Ірина Павлівна, як це 
звично для неї, розпочала розмову не з технічних 
питань, а зі структур філософських, творчих, мета-
форичних.

Найперше звернулася до “закритости” свого 
вертепу, у якого обидві сцени сховані за стулками: 
адже це скриня, що має глибину і висоту. З неї можна 
щось діставати, в неї можна покласти, сховати. Адже 
в цій скрині скарб, закладений ще пращурами. Адже 
для найменших глядачів відкрити дверцята – увійти 
в казку. Згадаймо золотий ключик тата Карло... Та 
найголовніше, мабуть, інше: довгі роки вертеп був у 
“схованці”, і стулки з’явилися як певний відповідник 
“закритости” вертепу, до якого змусили ті, хто не виз-
навав його послань ще з часу закриття агітаційного 

“Революційного вертепу” Межигірського кераміч-
ного технікуму (створений 1923 р.). Його учасники 
сподівалися продовжити роботу в рамках театру про-
фесійного, державного. Та ті, хто міг вирішити долю 
подальшого існування гурту, поставилися до вертепу 
прохолодно, як до надто примітивного явища. Він не 
здобув ані офіційного статусу, ані матеріяльної допо-
моги. І через деякий час припинив своє існування. 

Закриті віконні стулки вертепу Київського місь-
кого театру розчинялися. І до глядачів поверталося 
прадавнє явище, зі своїми мітами, знаками, метафо-
рами, яким хто знає скільки століть. 

Художницю надихали інтенсивні кольори картин 
Марії Приймаченко та деталізація живопису Катери-
ни Білокур. Звідси синій колір скрині, шафи з дверця-
тами, сільського мисничка. І мерхлий розпис кольору 
золотавого лушпиння цибулі. Живопис на двох його 
поверхах, ляльки і задники творять єдину народну 
картинку при філонівській дрібності мазка.

Коли Ірина Павлівна загорілася мрією про вертеп, 
київські лялькарі мали інші плани. Там працювали 
над іншою виставою. Здавалося, для цього вертепу 
час ще не настав. Та щось стукало ізсередини, зерно 
було вже у землі і мусило прорости. 

Доти Ірина Павлівна на Різдво традиційно ма-
лювала фігурки чудових невеличких ангелів, такі 
собі різдвяні листівки. Дарувала їх друзям. Щоро-
ку вона розігрувала свій, домашній вертеп. А оце її 
рука намалювала і скриньку і ляльок для київського 
вертепу. Художниця попросила цехи зробити їх поза 
планом. Першим з’явився малесенький будиночок із 
свічечкою посередині – оселя Різдвяної зірки. Вона 
стала на даху вертепу. Уварова каже: “Для мене вона 
сповнена ритуального, сакрального змісту”.

Вартівня пофарбована ззовні у глибокий синій 
колір – небо. Всипана-обклеєна срібними зірками-
витинанками, згідно з традицією – із фольги. Такою 
ж фольгою прикрашена вартівня зсередини, вона від-
дзеркалює світло і робить сам будиночок святково-
урочистим, а світло глибоким і мінливим. 

Потім інструментальник та різьбар у театрі поча-
ли чарувати з деревом, майструвати великий будинок 
із двома сценами, де мали діяти янголи та люди. 

У традиційних вертепах для ляльок у підлозі є 
стежки-прорізи, уздовж яких вони рухаються завдяки 
довгій дерев’яній ручці, за яку їх тримає і веде ляль-
кар крізь отвір з-попід сцени. Ті ходи – їхня доля, 
їхній шлях. Він вивірений, незмінний. Як і місце ви-
ходу з бічних чи задніх дверцят, зліва чи справа – для 
кожного свої. 

А в цьому вертепі інший принцип – чарунки, в які 
лялька має стати і залишатися там, поки актор пра-
цює з іншою. Тож ляльки не зовсім такі, як зазвичай. 
Вони на стержні і круглій дерев’яній підставці, часто 



43

Галина павленко

подвійній і пофарбованій наполовину у чорний колір. 
Ніби сама лялька – це два світи – денний і нічний. 
У дверцятах відчинялися віконечка з намальованими 
на них янголами, утворюючи підставки для сцен з 
ляльками.

Ляльки янголів невеличкі, світлі, просвітчасті. Їх 
плела вночі нічна сторожа театру із світлої бавовня-
ної нитки гачком. А потім вимочували у цукровому 
сиропі – для цупкости. Нічними, солодкими гостями 
прийшли вони до вертепу. І ще одну “солодку річ” 
сплела сторожа – білу скатертину на підставку під 
скриню. Так утверджувався білий світ вертепу. 

Для митців було принциповим, що верхній по-
верх у вертепі – не печера. Їхні герої в домі. Вдома. 
Тому висить там маленький і затишний килимок з 
крихітним виплетеним ягнятком – об’ємним, живим. 
Таке ж ягнятко і на одязі пастухів, виплетене руками 
майстринь цеху. Може, його під час вистави і не всім 
здалеку видно. Але воно було. І від того вертеп ставав 
ще теплішим і світлішим. 

У єфремовсько-уваровському вертепі основа ля-
льок м’яка, одяг багатошаровий, часто фантазійний. 
Голівки ляльок – пап’є-маше; очі, ніс та рот намальо-
вані фарбою. Волосся ж зроблено ретельно із різних 
матеріялів – натуральної вовни, повсті, ниток чорних, 
сірих та сизуватих, синтетичних ниток. Дуже гарне 
волосся і борода у третього волхва – ажурні, плетені 
гачком із білих бавовняних ниток. 

Ляльки різного розміру. Найнижчий – Дід. Найви-
щий, згідно з традицією, Козак. Але до нього дорів-
няли Смерть, яка такого самого “зросту”. Вона від-
мінна від звичної в старовинному вертепі, різьбленої 
з дерева в дусі народних уявлень – худий скелет з 
косою. Ця – естетська, трохи манірна, модернова, 
вабить погляд, заворожує. В ній є таємнича загад-
ковість. Дуже цікава і виразна її голова із пап’є-маше, 
біла, із заломами, без рис обличчя. Що в цій частині 
відповідає старовинним народним традиціям вико-
нання, – лялькові голівки без підмальовки. Шия цьо-
го персонажа довга і звивиста, наче змія. І вся вона 
худа та довга, як жердина. Убрана мудровано і дуже 
мальовничо. Плащ розкішний, з атласу вишневого ко-
льору, з гарним високим гофрованим коміром. Сукня 
довга, строката, оздоблена білими нитками, що імітує 
скелет. В руках – довга коса. 

Козак у Київському вертепі повністю відповідає 
традиційним уявленням. Голова – біла тканина, що 
обтягує поролон. Оселедець та чорні вуса. Сорочка 
біла, шаровари – атлас червоний. Пояси синій та бла-
китний. В правій руці булава. Чоботи червоні.

Ляльку чорта виконано дуже дотепно і з теплотою 
(в прямому сенсі) та іронією. Основа – поролон. Го-
лова – сатин чорний, на якому вишиті різнокольоро-
вими нитками рот, зуби, язик. Очі – штучні перлини. 

Ріжки – нитки чорні на металевих дротиках. Тулуб, 
поєднаний з цією головою, – чорна, ручного плетення 
рукавичка. Два пальці рукавички – то руки чорта, на 
два інші пальці нашито фігурні крила із сірої ткани-
ни. Хвіст – коричневий шнурок.

Відповідно до традицій голова Ірода рухається за 
допомогою стержня, знімається, тримається на нит-
ці. Обличчя виразне, довге, витягнуте, довгий ніс та 
чорні очі з пронизливим поглядом. На голові корона. 
Одяг багатий, багатошаровий. У правій руці берло. 
Він виглядає самовпевненим і гордовитим.

Є у цьому вертепі і новий персонаж, введений у 
другу частину, яка саме й розрахована на імпровіза-
цію та залучення нових тем і персонажів. Режисер 
Сергій Єфремов ввів у виставу ляльку депутата. В од-
ній руці він тримає національний прапор України, а 
в другій – червоний. І залежно від обставин піднімає 
вгору то один, то другий.

Ще перше, як скриню та ляльки київського вер-
тепу передали до музею, вони були представлені на 
персональній виставці І.П. Уварової в Києві в Музеї 
книги і книгодрукування (1996). Виставка мала назву 
“Це мої ляльки”, і одним із її організаторів був саме 
Музей театрального, музичного та кіномистецтва 
України. Виставка відбувалася в місті, де творчий 
тандем І. Уварова – С. Єфремов у Міському театрі 
ляльок створив прекрасні спектаклі “Російська сіль” 
Ю. Сидорова, “Мати Олениха” Л. Улицької за Ч. Айт
матовим, “Все буде гаразд” за щоденниками Я. Кор-
чака. Цю моновиставу було здійснено спеціяльно 
для талановитого актора Шарля Фоєрберга, вона 
стала переосмисленим, введеним у новий контекст 
принципом вертепу. З абсолютно новаторським його 
вирішенням, що у поєднанні з пронизливою темою 
загиблих у концтаборі дітей вражає неймовірно і за-
лишає незабутнє враження…

Не все, з незалежних від нас причин, вдалося на 
тій виставці, насправді дуже багатій за експонатурою. 
Та І. Уварова пишалася тим, що вона, московський 
художник і мистецтвознавець, уперше була представ-
лена виставкою в Україні, в Києві. І що її творчість 
нерозривно пов’язана з діяльністю українських мит-
ців у Києві, Хмельницькому, Луцьку.

Вертеп – прадавній вид театральної творчости. 
Спочатку він існував лише у формах самобутнього 
народного мистецтва. Починаючи з 70-х рр. минулого 
століття в Україні до нього долучилися і професійні 
митці. Інтерес до вертепу не згасає. І Музей театраль-
ного, музичного та кіномистецтва України гордий 
тим, що зберігає традицію в експонатах, поширює 
знання про них та залучає все нових прихильників 
до цього надзвичайного, цікавого і глибокого явища 
української національної культури. 



44

ÊÐÈÒÈÊÀ 

Наталя Миколаївна Денисова – самобутній сце-
нограф, майстер з костюму та виготовлення ляльок, 
головний художник Харківського академічного те-
атру ляльок імени В. Афанасьєва, авторка числен-
них колекцій для модельних агентств, оригінальний 
фотохудожник та художник авторських кінофільмів 
і музичних кліпів. Справді – не надто часто можна 
зустріти таку багатогранно обдаровану людину, та-
кого унікального митця.

Завдяки своєму універсальному дарові природно 
відчувати “подих сцени”, розуміти негласні її закони 
та вимоги, Н. Денисова готова творити тандем ре
жисер – художник, де б режисер мав особливе, вільне 
за думкою, прозоре бачення матеріялу, був мистецьки 
та культурно багатим. Відчувши ймовірність відвер-
того діялогу, маючи відповідний діяпазон творчости, 
простір для імпровізації, Наталя довіриться режисе-
рові. Тільки за цієї умови вона стане відданим худож-
ником співтворцем авторського театру.

Наталю Денисову як сценографа характеризує 
нестереотипне просторове мислення. Створений 
сценічний простір образно працює на концепту-
альне рішення вистави, а багата фантазія дозволяє 

створювати унікальні костюми, які візуально збага-
чують постави[1]. Досить згадати сміливо стилізо-
вані традиційно-народні костюми з вистави “Лівша” 
(реж. В. Вольховський), насичено-фантазійні вбрання 
з “Чарівної каблучки” (баби-птиці – народні обереги) 
та “Майської ночі” (використання етнічно-східних 
костюмів-масок). Режисер обох вистав – О. Дмитріє-
ва. Вишуканий смак і багата фантазія Наталі Дени-
сової присутні в усьому, що вона робить – чи то 
оформлення фоє театру, чи то тематичні експозиції 
(Різдвяна виставка листівок та старовинних іграшок 
у фоє театру 2011 р.), розробка афіш до вистав або 
створення галереї фотографій акторів. З-під її руки 
народжуються самобутні ляльки-мотанки, різдвяні 
іграшки з солоного тіста й штудерні янголи, що обері-
гатимуть і прикрашатимуть театр на Різдвяні свята. 
Але, володіючи своїм авторським стилем, Наталя 
Денисова вважає, що в театрі художник йде не від 
власного стилю, а від режисерської концепції.

Сучасний театр ляльок (в ширшому розумінні – за 
визначенням Є. Русаброва – театр анімації), зараз 
тяжіє до поєднання в собі багатьох візуально-худож-
ніх можливостей: “живого плану”, силуетно-тіньо-

44

Марія Прево

ПРИРОДНИЙ ДАР 
ХУДОЖНИКА НАТАЛІ ДЕНИСОВОЇ



45

вого, предметного театру та ін., але для Денисової 
лялька стає уособленням узагальненого філософ
ського образу. 

В одному з інтерв’ю відомий польський теоре-
тик театру Г. Юрковський пише, що в театрі ляльок 
його понад усе полонить можливість через матеріяль-
ні, пластичні форми і просторові образи висловити 
драму людського життя [2]. Ця думка близька На-
талі Денисовій. Її ляльки вирізняються відповідним 
до обраного матеріялу драматургічним стрижнем, 
особливою гострою формою. Лялька у виконанні 
художниці не мусить мати за класичним поняттям 
“незвичайну вроду”. Для Денисової вона – це уза-
гальнений символ, художній образ, що промовляє зі 
сцени, і необов’язково, щоб лялька містила у собі всі 
засоби художньої виразности, головною суттю ляльки 
стають її індивідуальні ознаки, і талановитий актор, 
працюючи з лялькою у заданому просторі вистави, 
може це ще наочніше продемонструвати зі сцени. 

Потрапивши до майстерні Наталі Денисової, 
опиняєшся у насиченому (як і простір її вистав) ін-
формаційно-візуальному просторі, де погляд тішать 
барви унікальних ілюстрованих книжок, її власних 
замальовок, макетів ляльок й безлічі красномовних 
предметів і дрібниць – як-от, приміром, засушеного 
гербарію, що розмістився у розмаїтих фарбованих 
скляночках, висушеному мініятюрному гарбузі, що 
виконує роль старовинного музичного інструмента, 
й безлічі різних за фактурою паперів і тканин…, і все 
це сповнене тьмяного запаху меленої кави, чи, як там, 
в улюбленій казці про “Їжачка з туману”: “…чаю з 
ялівцевими гілочками…”, яким Наталя обов’язково 
пригостить кожного, хто завітає до неї в майстерню.

Ще 1995 р. на посаду художника Харківського 
академічного театру ляльок ім. В. Афанасьєва Наталю 
Денисову було запрошено для роботи над складною 
виставою “Майстер та Маргарита” (реж. Євген Гі-
мельфарб). Як пише у своїй рецензії ““Нестроевой” 
художник” Ю. Коваленко: “…під впливом творчос-
ти нідерландського художника-графіка Ешера була 
закінчена копітка робота над сценографією до епо-
хальної вистави “Майстер та Маргарита”[3]. Розпо-
чавши свій шлях митця саме з цієї складної постави, 
Наталя, як сама згадує, ще не володіла професійними 
театральними навичками художника-лялькаря, але 
допомогли її винахідливість і фантазія. У вже існу-
ючий простір сцени художниця вписала надломлену 
колонаду: відбиваючись у дзеркалах, вона надавала 
сценічному простору фантасмагоричного виміру. 
“Завдяки цьому зв’язалися два світи: прадавнє місто 
часів прокуратора Юдеї та Москва часів сталінського 
ампіру”[4].

За своїм художнім уподобанням Наталя Денисова 
сповідує епоху Модерну. Захоплення естетикою Мо-

дерну та використання її “культурних цитат” помітне в 
кожній роботі Денисової. Виразним прикладом цього 
стають її вистави “Моя чарівна леді” (реж. Є. Гімель-
фарб) та “Портрет з літаючим годинником” (реж. Ок-
сана Дмитрієва) в Полтавському театрі ляльок. Ці 
вистави, часова віддаль між якими – майже десять 
років, мають усі ознаки улюбленої епохи. І якщо у 
художньому вирішенні “Моєї чарівної леді” відчу-
вається стилізація – існування тростинних ляльок в 
умовно-графічному просторі Лондона й вечірній бо-
монд у “живому плані”, що вражає глядача своїм шар-
мом й витонченими костюмами, то втілення вистави 
“Портрет з літаючим годинником” – це художній 
експеримент, авторський погляд на долю видатного 
художника-модерніста Марка Шагала, звернення до 
мистецьких можливостей театру художника.  

Їй поталанило працювати в одному колективі з 
трьома самобутніми режисерами театру ляльок – Єв-
геном Гімельфарбом, Валерієм Вольховським та Ок-
саною Дмитрієвою; творчість кожного з них є етапом 

Марія Прево



4646

майданного венеційського карнавалу. Художник разом 
з режисером звернулися до маски, ляльки та тканини. 
Простір цієї вистави художник умовно ділить на два 
світи: зображення ґротесково-фарсового балагану, що 
його розігрували актори у карнавальних костюмах та 
масках на авансцені, – й піднесено-поетичний вимір, 
відділений від першого напівпрозорою завісою, де за 
допомогою тростинних ляльок, які діяли на альтанці, 
розігрувалися романтично-піднесені почуття.

Творча співпраця з яскравим представником 
Уральської зони, режисером великого стилю В. Воль-
ховським, відбувалася в театрі при створенні вистави 
“Лівша”. Н. Денисова здобула із В. Вольховським 
досвід сценографа, що спочатку стає виконавцем пос-
тавленої режисером задачі, а потім, у запропонова-
ному сценічному просторі, має можливість художньо 
імпровізувати. У виставі “Лівша” була відтворена 
стихія російського фольклору. Архітектоніка кон
струкції вистави відбивала віками творений устрій 
світобудови. Посередині сцени стояв балаган, який 
за своєю формою нагадував пересувний будиночок 
мандрівних лялькарів. Він був зроблений з усілякого 
мотлоху: старі завіси, клаптики тканини та старої 
одежі, безліч ґудзиків. Усе це, як не дивно, зберігало 
в собі народну пам’ять та традиції, як і ті скоморо-
хи, що розігрували перед глядачем цікаві історії з 
народного життя. 

Мистецька співзвучність цієї постави буде відчут-
на у “Чарівній каблучці” Н. Денисової – О. Дмитріє-
вої, хоча цього разу більше уваги приділено фантазії 
та стилізації народного строю.

Від середини 2000-х Н. Денисова почала відчу-
вати кризу нереалізованости. Виникла гостра необ-
хідність оновлення художньої мови театру ляльок. 
Їй пощастило вийти зі складної ситуації завдяки по-
яві в театрі нового режисера, заслуженої артистки 
АР Крим – Оксани Дмитрієвої, запрошеної 2007 р. 
до Харківського академічного театру ляльок. 

У тандемі з Оксаною Дмитрієвою художниця 
відкрила для себе нові можливості й синтезувала всі 
знання, здобуті від попередніх режисерів. Неординар-
на особистість Оксани Дмитрієвої, її віддане служін-
ня театру, професійні іпостасі художниці, філософ
ське розуміння театру допомогли Денисовій відчути 
свій дар у новому ключі. Режисер і художник нібито 
зійшлися на одному мистецькому полюсі. Так буває, 
каже з посмішкою Оксана Дмитрієва: “Ми відчуваємо 
одна одну. Інколи навіть не потрібні слова”. 

Створені цим тандемом роботи не вкладаються в 
рамки традиційних уявлень про театр, це авторський 
театр – “тотальний театр”, “театр художника”. В своїх 
виставах вони намагаються не ілюструвати обраний 
твір, а прагнуть вибудувати свою вертикаль змісту. На 
сцені – ілюзія, магія театрального мистецтва. 

в історії Харківського театру ляльок. Художній почерк 
Денисової набував динаміки, вона ніби проходила 
власні “університети”, працюючи із цими режисерами. 

Є. Гімельфарб дарував можливість відкриття, за-
нурюючись разом з художницею в обраний матеріял. 
“Кохання Дона Перлімпліна” – пошукова вистава в 
естетиці іспанського ґротесково-ліричного майдан-
ного театру. У цій виставі кожна деталь оформлення 
створювала ігровий простір для ляльок. Червоний 
плащ Дона Перлімпліна ставав символічною озна-
кою смерти головних героїв і стилізованими кулісами 
для ляльок; біла шовкова накидка Беліси позначала 
загальний ігровий простір вистави. 

Подібною за тематикою та деякими елементами 
ігрового сценічного простору є вистава “Декамерон”. 
Цей спектакль художник вирішує у стилі народно-

Сцена з вистави “Король Лір” В. Шекспіра. Режисер – Оксана 
Дмитрієва, художник – Наталя Денисова. Харківський дер
жавний академічний театр ляльок імени В. А. Афанасьєва.



4747

Мені цікаво працювати з Оксаною, – свідчить 
Наталя, – бо вона як режисер приходить з чітко сфор-
мованою режисерською концепцією, і ми починаємо 
нарощувати м’язи.  

Так у театрі з’явилися зовсім нові за художньо-
естетичним рівнем постави: “Чарівна каблучка”, 
“Дюймовочка”, “Майська ніч”, “Про принців та прин
цес”, “Прості історії Антона Чехова”, “Король Лір”, 
“Чевенгур”. 

Саме Дмитрієва, яка відчула в художниці праг-
нення до професійного спілкування, ввела її в коло 
учасників лабораторії художників і режисерів теат-
рів ляльок, яка щорічно проводиться у Москві під 
керівництвом відомого російського мистецтвознавця, 
художника Ірини Уварової. Участь у лабораторії дала 
Наталі можливість опинитися у творчо-пульсуючому 
середовищі однодумців. Так відбулося знайомство 
з видатним режисером Уральської зони – Віктором 
Шрайманом, а Марк Бронштейн став добрим прияте-
лем, щедро “фонтануючим” своїми ідеями, думками 
та спогадами. Наталя Денисова органічно увійшла 
до кола однодумців, презентуючи разом з Оксаною 
Дмитрієвою свої авторські тематичні проєкти – фото-
роботи “Віддзеркалення”, художньо-графічну роботу 
з паперу “Прогулянки з Паулем Клєє”. Цей досвід, 
безперечно, став безцінним для художниці.

Ще з юних літ Наталю вражало те, що навіть 
малознайомі люди завжди розпізнавали в ній та-
лант художника. Вона з посмішкою говорить про це: 
“Ніби на лобі у мене написано”! Та, мабуть, талант 
“проглядає” через руки та погляд художниці. Наталя 
не цурається важкої роботи, творча працьовитість і 
вправність рук допомагають опановувати і природ-
ний матеріял, і складні конструкції з різних металів. 
Руки художниці завжди зайняті якимось матеріялом, 
що “нашіптує” Наталі відчуття форми. Тонкі лінії 
на її долонях, краса пальців без натяку на сучасний 
манікюр (не це головне для художника!) – ці руки 
відчувають матеріял, з якого буде створено майбутню 
ляльку. У театрі необхідною для Наталі стає твор-
ча команда однодумців. В майстернях театру вона 
працює з унікальним технологом у створенні ляль-
ки – Олегом Заблоцьким. Погляд Наталі загоряється, 
наче в дитини, коли йде копіткий процес створення 
ляльки, точаться розмови про її майбутні технічні 
можливості. (До речі, коли театр отримав запрошен-
ня на Міжнародний фестиваль театрів ляльок “Біл-
городська забава”, 2012, саме завдяки наполяганню 
Н. Денисової до творчої групи увійшов О. Заблоць-
кий. Харківські майстри з професійним задоволенням 
вивчали можливості планшетних ляльок визнаного 
художника Росії – Олександра Єчеїна).

Мистецька винахідливість, творче самовиражен-
ня проявилися у Наталі ще з дитинства, коли вона, 

переїхавши з матір’ю до Єсентуків, змушена була 
вчитися у школі-інтернаті, де для своїх однокласників 
створювала сповнені фантазії карнавальні костюми. 
Виховуючи в собі наполегливий характер, вона здо-
була вищу освіту, пройшовши різними стежками жит-
тя – від захоплення екзотичною професією гутського 
склодува у Володимирському училищі, де отримала 
спеціяльність художника-оформлювача, до навчання 
у Харківській академії дизайну і мистецтв за спе-
ціяльністю “Графічний дизайн”. Майбутня художни-
ця у мріях створила модель свого мікрокосмосу, яку 
відобразила у дипломному проєкті – біле театральне 
місто з картону. 

До своїх захоплень і уподобань Денисова відно-
сить кіномистецтво, особливо їй співзвучні постаті 
режисерів авторського кіно, насиченість кінопрос-
тору фільмів С. Параджанова, А. Тарковського, 

Марія Прево

Сцена з вистави “Король Лір” В. Шекспіра. 
Режисер – Оксана Дмитрієва, художник – Наталя 
Денисова. Харківський державний академічний 
театр ляльок імени В. А. Афанасьєва.



48

Сцени з вистави “Чевенгур” за А. Платоно-
вим. Режисер – Оксана Дмитрієва,
художник – Наталя Денисова. 
Харківський державний академічний театр 
ляльок імени В. А. Афанасьєва.  

Сцена з вистави “Прості історії Антона Чехова” 
за А. Чеховим. Режисер – Оксана Дмитрієва,
художник – Наталя Денисова. 
Харківський державний академічний театр 
ляльок імени В. А. Афанасьєва.
  

48



49

Сцени з вистави “Антігона” Софокла. 
Режисер – Оксана Дмитрієва,
художник – Наталя Денисова. 
Полтавський  академічний обласний 
театр ляльок.

49

Марія ПРЕВО



50

сценаріїв Т. Гуери, фантазійний світ кінострічок Ф. Фелліні. Вона з 
захопленням переглядає  мультфільми С. Норштейна, О. Петрова та 
компанії “Гора самоцвітів”, бо в них, на думку художниці, якщо уваж-
но дивитися, завжди можна відкрити щось нове, несподіване. Саме 
на таких прикладах Наталя виховує свою доньку. Вона вважає, що 
вистави для дітей (особливо в наш час мультимедійних можливостей 
і насиченої інформації) повинні бути ще кращими, ніж для дорослих. 
Створюючи виставу для дітей, треба бути щирим у своїх почуттях, бо 
дитина відразу відчуває фальш, не треба підкреслювати її вік, але й не 
треба працювати на догоду сучасному кліповому мисленню. Для дітей 
Наталя Денисова створила цілу низку вистав – “Хлопчик-мізинчик”, 
“Кицин дім”, “Казки Андерсена” (реж. Є. Гімельфарб); у тандемі з 
головним режисером театру Оксаною Дмитрієвою створено виста-
ви “Чарівна каблучка”, “Дюймовочка”, “Про принців та принцес”, 
“Їжачок у тумані”. В кожній виставі бачимо особливий дивосвіт: у 
“Казках Андерсена” (реж. Є. Гімельфарб) на сцені був відображений 
світ мандрівних лялькарів, які розігрували перед глядачем за допомо-
гою своєї чарівної скрині три казки (“Свинопас”, “Принцеса на горо-
шині” та “Стійкий олов’яний солдатик”). У першій виставі, виконаній з 
О. Дмитрієвою (“Чарівна каблучка”), на сцені спалахнув яскравий світ 
балаганної фантазії. Старовинний сказ Щергіна постав на сцені театру 
сонячною каруселлю як символом оновлення життя. Барвисті костюми 
ваблять глядача – півник-ярмарок, пташки-обереги (ростові ляльки). 
А багатофункціональні костюми й капелюхи-трансформери (улюблена 
модель одягу у художниці) героїв поєднують в собі полотняні сорочки, 
селянські штанці й капелюхи – “кораблі зі щоглами”. 

У виставі “Дюймовочка” (реж. О. Дмитрієва) художниця створила 
на сцені унікальний казковий світ в акварельних барвах. Казка про 
маленьку дівчинку (Дюймовочка-лялька нагадує перші примітивні 
дитячі малюнки) насичена найулюбленішими розвагами малечі – ве-
лика плюшева гусениця-сороканіжка, зелений батут – як озеро для 
Дюймовочки, багато повітряних бульбашок і літаюча риба, у повітрі 
снуватимуть карапузи-ельфи. 

Північна казка А. Шмідт “Про принців та принцес” – суцільне 
“біле королівство”. Відповідно до кольорової партитури у виставі 
ляльки переважно залишились білими. Дитина, яка прийшла до театру 
подивитися цю казку, вчиться осягати різноманітні найтонші відтінки 



51

білого. Як каже художниця, в уяві малят кольори повинні проявитися 
самостійно.

Створюючи виставу “Їжачок у тумані”, Денисова зверталася до 
власних спогадів з дитинства: “Сам чорний кабінет, де відбувається 
вся дія, з’явився з дитячих спогадів. У дитинстві ми бавилися у гру, 
що звалася “скарб” – трішки різнокольорових скелець, заіржавілих 
шпильок, ґудзиків, клаптиків тканини, пелюсток – увесь цей мотлох 
потрібно було сховати у землі під знайдене прозоре скло”. Дар диву-
ватися з кожного знайденого матеріялу як частки світу, досі зберігся 
у художниці. 

Вона з режисером постійно розвиває мистецьку природу символу 
на сцені,  відкриваючи нові можливості символічного театру.  

Поетично витриманою у дусі Срібної доби бачимо виставу “Прості 
історії Антона Чехова”, умовно-поетичний триптих – “Дама з собач-
кою”, “Чорний монах”, “Скрипка Ротшильда”. Фантазії художника 
і режисера дуже щільно переплетені; символом часу у виставі стає 
залізничний потяг, “культурна цитата” (улюблений символ у виставах 
Резо Габріадзе). Знаком родючости в історії про “Чорного монаха” 
стануть яблука, і як контраст – великі ляльки-манекени, жахлива при-
мара Ковріна. Мереживо і тюль, як прикраса саду Пєсоцьких й сукні 
Тані, вмить перетворюються на фату нареченої, а гості, запрошені до 
саду, злетять у повітря як птахи, нагадуючи кінокадри з фільмів Сергія 
Параджанова. Ляльки у кожній з новел різні, відповідають настрою 
та філософії символу у виставі. В “Дамі з собачкою” – це вишукані 
статуетки, які підкреслюють чуттєвість героїв Анни й Дмитра Гурова, 
а в “Скрипці Ротшильда” – позначені часом вивідні ляльки.

Художницю завжди захоплює робота з натуральним матеріялом – 
деревом, глиною, необробленою тканиною. Саме завдяки природному 
відчуттю – від гармонії до хаосу – з’являться вистави “Король Лір”, 
“Чевенгур”. Постава “Короля Ліра” вся пронизана виразними засо-
бами театру анімації: тут ляльки різних систем, рухомі скульптури, 
застосовано елементи тіньового і силуетного театрів. Лялька і образ-
но-предметне середовище у виставі символізують страхи й жах, що 
вкрадаються в свідомість Короля Ліра. Божевілля Ліра і його монолог 
зі словами: “Я поранений в мозок” – вирішує художниця дуже сміливо; 
на сцені з’являється трепанована лялька – голова Ліра, з якою актор 
веде безпосередній діялог. Вистава наповнена візуально-образними 
метафорами, наближеними до театру жорстокости. Проклинаючи 
Гонерілью, Лір згинається під тягарем свого прокляття, демонструю-
чи глядачеві на власній спині страхітливу ляльку – хрест. Сцена бурі 
вирішена за допомогою чорних “струменів” целофану, в яких гине 
вся держава Ліра. Стихія води, мов страхітлива безодня, стає однією 
з основних у виставі. Виставі властива еклектичність – як художній 
принцип (термін за В. Берьозкіним). Еклектика в цьому спектаклі 
покликана поєднати непоєднуване. Від цього народжується потужна 
образна енергія. Несподівана. Абсолютно нова. В її світлі все набуває 
особливих обрисів. 

У двох інших поставах художниця велику увагу приділяє природ-
ним стихіям (воді, дереву), а також використовує знаки фауни – риби 
як символ вічного відродження. Це вистави “Чевенгур” та “Білий па-
роплав. Після казки”. Обидві роботи об’єднує закладена в них релігійна 
філософія. Вистава “Чевенгур”, основні події якої пов’язані з револю-
цією (тут вона – узагальнене поняття будь-якої насильницької влади), 
метафорично обрамлена водою. На початку вистави юродивий гине у 

Марія Прево



52

воді, а наприкінці, пройшовши всі випробування долі, 
Олександр Дванов теж “піде” до свого юродивого 
батька. У “Білому пароплаві. Після казки”, хлопчик 
мріє стати рибою, а наприкінці вистави знову сим-
волічно поринає у воду. Насичена “культурними ци-
татами” вистава “Чевенгур” у своєму мистецькому 
вирішенні синтезує різні форми театру анімації. Так, 
у художньому та смисловому просторі використано 
вертепний прийом: селянський віз – неначе кит, на 
якому в уявленнях предків тримався Всесвіт. Малень-
кі будиночки слугують контрастом до революції, яка 
вривається у сюжет вистави, мовби катастрофа на 
“залізному паровозі” – це соціяльна нижня частина 
вертепу. Сакральна вертепна частина простежується 
в символі риби (християнський символ іпостасі Ісуса 
Христа), в хиткому храмі, куди приходить помолити-
ся матір за свою померлу дитину. Вертепна семанти-
ка простежується також і в використанні вивідних, 
штокових ляльок.

Свою педагогічну роботу зі студентами на кафедрі 
майстерности актора та режисури театру анімації у 
Харківському національному університеті мистецтв 
ім. І. П. Котляревського Н. Денисова розпочала 1995 р. 
Вона навчає студентів дисциплін “Робота режисера з 
художником” і “Технологія виготовлення театральної 
ляльки”. Педагогічній методі Денисової притаманні 
відкритий діялог зі студентами, яких вона терпляче 
посвячує в таїнство створення театральної ляльки, 
допомагає заглибитися у складні процеси побудови 
театрального простору. Денисова-педагог проводить 
свої заняття в театрі, на її переконання, саме наочний 
принцип особливо вагомий при навчанні.

Н. Денисова разом з О. Дмитрієвою випустила 
2013 року свій перший режисерський набір, поста-
вила зі студентами оригінальні за формою спектакль 
“Шаг-шаг-шагал” про життя відомого художника 

ХХ ст. Марка Шагала, “Білий сон про біле Різдво”, 
“Білий пароплав. Після казки”. 

За шість років спільної творчости режисер Оксана 
Дмитрієва та художниця Наталя Денисова здобули ви-
соке визнання: їхня робота “Про принців та принцес” 
отримала звання лавреата премії Кабінету Міністрів 
України ім. Лесі Українки (2012) за найкращу теат-
ральну виставу для дітей та юнацтва. На престижних 
форумах лялькарів харків’яни здобули ще чимало 
вагомих нагород: вистава “Дюймовочка” – лавреат 
V Міжнародного фестивалю театрів ляльок ім. С. Об-
разцова (2008 р., Москва); диплом І ступеня вручено 
за виставу “Прості історії Антона Чехова” на Між-
народному фестивалі “КукART IX” (2009 р., Санкт-
Петербург); Ґран-прі здобуто за виставу “Майська 
ніч” на VI Міжнародному фестивалі театрів ляльок 
“Білгородська забава” (2012); диплом (за оригінальне 
режисерське втілення вистави “Майська ніч”) І Між-
народного театрального фестивалю “Зоряний шлях” 
(Полтава, 2013 р.); вистава “Білий пароплав. Після 
казки” – лавреат Міжнародного фестивалю недержав-
них театрів “Курбалесія” у номінації “За найкраще 
режисерське вирішення й художнє втілення виста-
ви”. Вистави були також продемонстровані вибагли-
вим поціновувачам театрального мистецтва з усього 
світу на ХІІІ Міжнародному фестивалі “Рязанские 
смотрины” (2011), на ІІІ Міжнародному фестивалі 
ім. А. Платонова (2013 р., Воронеж). Сценографія 
з вистави “Король Лір” була представлена на Все-
українському огляді-конкурсі вистав театру ляльок 
України (засновник – Український центр UNIMA). 
Від березня 2012 р. Наталя Денисова є персональним 
членом Українського центру Міжнародної спілки те-
атрів ляльок (UNIMA).

Наталя Денисова безсумнівно сьогодні є одним 
з провідних художників-сценографів. Говорячи про 
художників-лялькарів України, найчастіше згадують 
імена Михайла Ніколаєва, Віктора Нікітіна, Людмили 
Рестенко, Світлани Сафронової. Безперечно, Ната-
ля Денисова – з цього ж кола творчих особистостей 
театру.   

1. Стогний А. Музей театральных кукол: путево-
дитель /А. Стогний. – Харьков: Золотые страницы, 
2009. – 104 с.

2. Зайцева Н., Кузовчикова Т. “Хенрик Юрковский: 
“Больше иллюзии, пожалуйста”” Империя драмы № 41-
42 – декабрь 2010 – январь 2011 года [Електронний 
ресурс]. Режим доступу: http://www.alexandrinsky.
ru/magazine/rubrics/rubrics_384.html

3. Коваленко Ю. “Нестроевой” художник Наталья 
Денисова [Електронный ресурс]. Режим доступу: http://
puppet.kharkov.ua/add_info.php?cat=people&item=8

4. Там само. 



5353

Відлунали останні акорди XІІ Міжнародного фес-
тивалю оперного мистецтва імени С. Крушельниць-
кої. У театрі, що носить ім’я видатної української спі-
вачки, у місті, яке формувало основи її вокальної та 
акторської майстерности, серед людей, що шанують 
і пишаються своєю землячкою, з 14 по 18 листопада 
2012 р. панував дух краси і мистецтва. Особливої 
урочистости атмосфері додавало те, що цього року в 
Україні святкували 140-у річницю від дня народжен-
ня С. Крушельницької. 

На відкритті фестивалю заслужений діяч мистецтв 
України, директор Львівського національного ака-
демічного театру опери та балету імени С. Крушель-
ницької Тадей Едер наголосив, що сьогодні пам’ять 
про видатну українку живе у серцях любителів опер-
ного мистецтва усього світу. Підтвердженням цього 
стало не лише урочисте встановлення скульптурного 
портрету С. Крушельницької в залі Музею театру “Ла 
Скала” (8 жовтня 2008 р.), а й сам факт, що у цьому 
музеї пам’ятних імен та подій, де шанобливо зберіга-
ють скульптурні портрети лише видатних італійських 
майстрів оперного мистецтва, 
стоїть скульптура нашої слав-
ної землячки – неперевершеної 
Соломії. Особлива роль у цій 
події директора Музею театру 
“Ла Скала” – Ренато Гаравал-
лі, який був почесним гостем, 
ХІІ міжнародного фестива-
лю оперного мистецтва іме-
ни С. Крушельницької. Саме 
лише ім’я української “оперної 
Дузе” на афішах прем’єрної 
вистави могло сотворити чудо 
у творчій кар’єрі не одного 
зарубіжного композитора кін-

Надія  Терещук

ця ХІХ – початку ХХ ст., як зазначила на відкритті 
фестивалю директор Музично-меморіяльного му-
зею С. Крушельницької у Львові Галина Тихобаєва. 
Назавжди залишиться в історії світового оперного 
мистецтва незаперечним доказом унікального талан-
ту, безстрашного характеру і артистичного шарму Со-
ломії той випадок, коли вона врятувала “барвистого 
метелика” Дж. Пуччіні, освистаного в “Ла Скала”. 
А її блискуче вокальне й акторське виконання трагіч-
ної ролі маленької японочки Чо-Чо-Сан не має собі 
рівних і до сьогодні. Недарма саме оперу “Мадам 
Баттерфляй” Дж. Пуччіні організатори свята обрали 
для першого дня фестивалю. 

14 листопада на сцені Львівської опери неначе 
злилися в одне ціле дві японки: і роль, і її викона-
виця – відома оперна діва Манамі Хама (Японія-
Італія) – одна з найкращих нинішніх виконавиць 
партії Чо-Чо-Сан. З виконання цієї ролі й розпочалась 
світова кар’єра артистки. Невисока, тендітна жінка 
зуміла перетворити оповідь про життя однієї із сотень 
їй подібних на особисту трагедію, перелиту у чистий 

Світлана Мамчур на сцені ХІІ Між-
народного фестивалю оперного 
мистецтва ім. С. Крушельницької.

Акорди XІІ Міжнародного фестивалю 
оперного мистецтва імени С. Крушельницької



5454

музичний спів. Кімоно прекрасної мадам Баттерфляй 
набуло раптом абсолютно живого автентичного об-
разу жінки з країни сонця, що сходить. 

Пластичні дані виконавиці відкривали глядачеві 
цілу палітру символічного світу жесту східного те-
атру, якого ми – европейці – такі спраглі. Усмішка 
людини Сходу, манера привітання, глибокий уклін і 
навіть поведінка в момент самогубства – нам усе це, 
як і сто років тому, складно зрозуміти досі. Однак, 
коли на сцені у ролі Чо-Чо-Сан панує японка – усі 
ці деталі формують одне: абсолютно правдивий світ 
філософії життя японців, які швидше помруть, аніж 
житимуть зганьблені. 

 “Хочу впіймати метелика я, хоч би зламав його 
і згубив” – це слова із арії Пінкертона, що найкраще 
виражають його натуру й ставлення до прекрасної 
Чо-Чо-Сан. Микола Шуляк чудово виконав вокальну 
частину свого завдання, однак акторське втілення 
ролі Пінкертона було невиразним, незважаючи на ви-
сокий драматизм сценічного матеріялу. Манамі Хама 
не знайшла спільної мови на сцені із виконавцем ролі 
Пінкертона. Активнішим, виразнішим був дует із ви-
конавицею ролі Сузукі (Яна Войтюк), котра виявляла 

свій внутрішній стан за допомогою голосу і глибокого 
емоційного переживання за долю господині. 

“Барвистий метелик Пуччіні” – це складний, час-
то не приступний для оперних виконавців сценічний 
твір. Але завдяки новому вокальному ансамблю, ство-
реному львівськими виконавцями спільно із запроше-
ними гостями, він набув нової форми, нового, такого 
природного змісту, що й давно знайома львів’янам 
сценографія Тадея Риндзака, і навіть атмосфера по
стави змінилися, залишаючи після перегляду змішані 
почуття подиву та радости від причетности до чогось 
нового.

Другий день фестивалю був присвячений возвели-
ченню таланту С. Крушельницької мовою танцюваль-
ного театру. Балет “Повернення мадам Баттерфляй” 
Д. Пуччіні – М. Скорика переніс глядача у бурхливі 
події особистих взаємин Соломії Крушельницької 
(Христина Трач) з сестрою Анною (Вікторія Трач) під 
час її перебування в Італії. У лібрето вплетено історію 
поразки та великого тріюмфу опери “Мадам Баттерф-
ляй” італійського композитора Д. Пуччіні (дипломант 
Міжнародного конкурсу Євгеній Свєтліца). Тріюмфу, 
який став можливим завдяки виконанню Соломією 
Крушельницькою головної партії у славнозвісній 
опері. Балет “Повернення мадам Баттерфляй” був 
представлений на фестивальній сцені лише силами 
балетної трупи Львівського національного академіч-
ного театру опери і балету ім. С. Крушельницької (ди-
ригент – Микола Дутчак): сьогодні цей твір мистецтва 

Співає Іванна Таратула-Філіпенко (Сан-Франциско, США).  
ХІІ Міжнародний фестиваль оперного мистецтва ім. С. Кру-
шельницької. 



5555

Надія ТЕРЕЩУК

є унікальним – побачити його можна лише завітавши 
до Львівської опери. 

Третього дня фестивалю, 16 листопада, глядачі 
львівської опери мали змогу помилуватися на сцені 
плеядою запрошених зірок оперного мистецтва. По-
каз однієї із найвідоміших опер із репертуару Соломії 
Крушельницької – “Аїди” Д. Верді – відзначався ви-
сокою культурою вокальної майстерности головних 
героїв. Роль етиопської полонянки Аїди виконува-
ла запрошена із Німеччини співачка Георгіна фон 
Бенза (м. Мюнхен), роль її коханого – египетського 
полководця Радамеса належала Едуарду Сребниць-
кому (Дніпропетровський академічний театр опери 
та балету), роль верховного жерця Рамфіса викону-
вав лавреат міжнародних конкурсів Андрій Валентій 
(Національний академічний Великий театр опери та 
балету Республіки Білорусь, м. Мінськ). Гідними кон-
курентами запрошеним гостям були і львівські вико-
навці. Особливо виконавиця партії Амнеріс – Наталія 
Дацко. Всі провідні виконавці опери творили чудовий 
вокальний тандем, однак, деякі сцени  більш нагаду-
вали концерт, ніж оперу. Часто бракувало вмотивова-
ного руху й зовнішньої дії, які стали радше наслідком 
не зовсім вдалого художнього задуму постави, аніж 
відсутністю сценічного таланту у виконавців. 

Ганебним для нашого міста явищем у перші три 
дні фестивалю стали цілі острови порожніх місць 
у залі. Насправді це є лише вершиною айсберга, в 
основі якого лежить чимало складних соціяльних 

та культурних хвороб нашого життя, в регіоні зок-
рема. Невже львів’яни, що здавна славилися своєю 
високою культурою і повагою до історичної спад-
щини, насправді не бажають збагачувати свій духов-
ний світ через посередництво оперного мистецтва? 
Адже навіть та публіка, яка виявила бажання прийти 
на фестиваль з середи по п’ятницю, була переважно 
чужоземною. Сьогодні багато хто може оправдову-
вати це тим, що опера вважається у Львові святом 
“вихідного дня”, або ж, можливо, мешканці міста не 
були достатньо поінформовані про фестиваль, однак, 
найкращим методом боротьби із порожніми місцями 
в залі, – вперто стояти на своєму – популяризувати 
оперне мистецтво та ім’я Соломії Крушельницької 
як на її батьківщині, так і у світі. 

Четвертого дня фестивалю, у суботу, 15 вересня, 
у Львівській опері звучав “Бал-маскарад” Д. Верді. 
Запрошеними гостями-учасниками для цієї вистави 
стали диригент Андрій Юркевич (Молдова-Швей-
царія) та виконавиця ролі Ульріки – Тетяна Бусуйок 
(Молдова). У головній ролі графа Ричарда виступив 
лавреат міжнародного конкурсу Роман Трохимук, 
який нещодавно здобув гран-прі на міжнародному 

Костянтин Ріттель-Кобилянський (Німеччина) і Василь Ва-
силенко ( Донбас-Опера) – учасники гала-концерту ХІІ Між-
народного фестивалю оперного мистецтва ім. С. Крушель-
ницької.



56

конкурсі оперних співаків ім. С. Крушель-
ницької. Романтична роль графа з при-
родною легкістю вдавалась виконавцеві. 
Кульмінацією вистави стала сцена другої 
картини третьої дії: обов’язок поборов 
почуття кохання. Із глибоким болем Ри-
чард підписує призначення Ренато, наві-
ки прощаючись зі своїм єдиним кохан-
ням – Амелією. Роман Трохимук зумів 
об’єднати у своїй нелегкій ролі потуж-
ного вокаліста і переконливого актора, що 
сьогодні вважаємо найціннішим у світі 
оперного театру. Яскравим та пристрас-
ним у своїй ролі був Орест Сидір (Рена-
то). Його біль від зради двох найближчих  
людей – дружини та друга – переливався 
у голос, а з голосом – поширювався у зал. 
І всі глядачі вірили йому. Виконавиця ролі 
Амелії – Людмила Савчук, володіючи 
незабутнім сопрано, презентувала своє 
прочитання ролі Амелії – дещо боязкої, 
невпевненої в собі жінки. Вона боїться 
осуду людей, боїться ранити Ренато, але зустрівшись 
із графом на цвинтарі, все ж зізнається йому у глибо-
ких почуттях. Артистичним та вокальним тріюмфом 
виконавиці стала сцена прощання Амелії із сином; 
вона щиро намагалась передати біль матері, що може 

більше ніколи не побачити рідного сина. Світлим 
і невинним характером у виставі стала роль Оска-
ра (Наталія Курильців) – помічника графа Ричарда. 
Співачка ні на мить не виходила зі свого чарівного 
образу пажа. Більшість виконавців опери активно 
взаємодіяли між собою, намагалися наповнювати 
свої ролі яскравими емоціями і захоплювали глядача 
чудовими вокальними тандемами під пильним оком 
диригента Андрія Юркевича. 

Закриття XII міжнародного фестивалю оперного 
мистецтва відбувалося за програмою гала-концерту, 
в якому брали участь провідні оперні артисти з Ук-
раїни, Польщі, Білорусі, Німеччини, Узбекистану та 
США. 

Магією свята наповнила атмосферу сама пат-
ронеса фестивалю, унікальний голос якої звучав на 
початку вечора. Арія “Un bel di, vedremo” (“У ясний 
день ми побачимо”) із опери “Мадам Баттерфляй” 
умить  перенесла глядачів на сто років назад – до 
“золотого віку” опери, окрасою якого стала Соломія 
Крушельницька. Мелодію із запису підхоплює живий 
оркестр і ми – глядачі, поринаємо у вир безсмерт-
ної музики і незабутніх голосів гостей фестивалю: 
Андрія Валентія (Мінськ, Білорусь), Георгіни фон 
Бенза (Мюнхен, Німеччина), Раміза Усманова (Таш-

Любов Качала на сцені ХІІ Міжнародного фестивалю оперного 
мистецтва ім. С. Крушельницької.

 Співають Наталія Романюк та Орест Сидір. ХІІ Міжнарод-
ний фестиваль оперного мистецтва ім. С. Крушельницької.



57

кент, Узбекистан), Костянтина Ріттеля-Кобилянського 
(Дюссельдорф, Німеччина), Іванни Таратули (Сан-
Франциско, США), Світлани Катернози (Торонто, 
Канада), Йованни Вося (Польща). Спільно з провід-
ними солістами, хором та оркестром Львівської опери 
вони презентували найвідоміші арії із золотого фонду 
світового оперного мистецтва. 

За диригентським пультом упродовж двох від-
ділень концертної програми стояли відомі львівські 
диригенти Микола Дутчак, Мирон Осипович, Іри-
на Стасишин і запрошені митці – Андрій Юркевич 
(Молдова-Швейцарія), Володимир Гаркуша (Дніпро-
петровськ) та Василь Василенко (Донецьк). 

Усіма жіночими серцями у залі заволодів харизма-
тичний баритон, вихованець Одеської консерваторії, 
Костянтин Ріттель-Кобилянський, відомий сьогодні 
у світі як найкращий виконавець ролі Ескамільйо з 
опери “Кармен” Ж. Бізе. Незважаючи на концертну 
форму свого виступу, артист показав надзвичайну 
глибину і могутність акторської майстерности, ще 
раз переконавши публіку в тому, наскільки живою та 
захоплюючою може стати давно знайома арія у вико-
нанні артиста, який, окрім сильного голосу, володіє 
ще й експресивним сценічним шармом. Хабанерою 
із опери “Кармен” Ж. Бізе публіку потішила також 
Іванна Таратула – випускниця Львівської консерва-
торії, яка сьогодні живе і працює у США. 

Глибоко театральними і правдивими були соліст 
Білоруського національного театру опери та балету 

Андрій Валентій в арії Базиліо (“Севільський цируль-
ник”) і в пісні Галицького (“Князь Ігор” О. Бородіна) 
і солістка Канадійської опери – Світлана Катерноза у 
каватині Норми з однойменної опери В. Белліні та в 
арії леді Макбет з однойменної опери Д. Верді.

Знайома вже фестивальній публіці Георгіна фон 
Бенза – виконавиця партії Аїди на закритті викону-
вала арії Тоски (“Флорія Тоска” Д. Пуччіні) та Лео-
нори (“Трубадур” Д. Верді), вкладаючи в них багато 
ніжности та ліричности.

На завершення концертної програми тріо те-
норів – Роман Вітошинський, Олег Лихач та лавреат 
Міжнародного конкурсу Василь Садовський – схви-
лювали публіку проникливим виконанням відомих 
неаполітанських пісень “О, моє сонце” (Ф. Капуа) 
та “Закоханий солдат” (Е. Канніо). Останньою нотою 
в акорді усієї концертної програми стала українська 
пісня на слова Івана Франка “Ой ти, дівчино, з горіха 
зерня” (музика А. Кос-Анатольського), виконанням 
якої тріо тенорів змусило зал і плакати, і радіти.

Кожен присутній у залі ще раз зумів переконатися, 
якими дивовижними талантами багата наша земля. 
Адже чимало серед запрошених на фестиваль гостей 
із різних куточків світу є випускниками українсь-
ких музичних шкіл і консерваторій. Як і патронеса 
львівського фестивалю, вони несуть своє унікальне 
мистецтво у світ – на найкращі сцени майбутнього, у 
легендарні театри і масштабні проєкти сучасности. 

Закриття ХІІ Міжнародного фестивалю оперного мистецтва 
ім. С. Крушельницької.

Світлини до статті  – 
Олена Храмова.

Надія ТЕРЕЩУК



58

В історії Харківського театру “Березіль” постави 
за шедевром М. Куліша-комедіографа “Мина Ма-
зайло” щоразу знаменували собою радикальні змі-
ни політичної, культурної і національної політики 
країни. П’єса, створена драматургом на “родимому” 
матеріялі і саме для театру Леся Курбаса, дала жит-
тя першій поставі, прем’єра якої відбулася 18 квіт-
ня 1929 р. Вистава Курбаса успадкувала генетику 
запеклої театральної дискусії того року. Крім того, 
у виставі опосередковано явлений був відгомін ще 
однієї конфронтації – лютневої зустрічі українських 
письменників з групою митців, що працювали над 
реалізацією п’єси “Дні Турбіних” за М. Булгаковим 
у МХАТі. Там виникла інша (санкціонована згори) 
полеміка. Дезорієнтовані, почасти не вільні від ком-
плексу меншовартости, діячі української культури – 
серед яких були і Л. Курбас, і М. Куліш – затаврували 
п’єсу як шовіністичну. Їхнє обурення стало одним 
з приводів до розв’язання нищівної кампанії про-
ти московського драматурга. Тож, з притаманною 
Л. Курбасу геніяльною передбачливістю, у виставі 
“Мина Мазайло” відбилася пересторога проти фа-
натизму прапорів будь-яких кольорів. 

Головна дилема п’єси – вибір службовця “Дон-
вугілля” Мини Мазайла – бути йому українізованим 
“другорядним службовцем” чи русифікованим служ-
бовцем першого ґатунку – мала під собою ґрунт полі-
тики “українізації”. Відомий дослідник спадщини 
Курбаса Н. Корнієнко так прокоментувала її мету: 
“Через системи культури йшла інтенсивна акумуляція 
нових державотворчих матриць” [1]. Буквальним кон-
текстом описаних у комедії подій виступило затвер-
дження п’ятирічного плану культурного будівництва 
на XI Всеукраїнському з’їзді Рад. 

Але Л. Курбас і М. Куліш, які усвідомлювали 
фальшивість гасла утворення “великої родини брат-
ніх народів”, з погляду тогочасної ідеології “бачили 
не той раднарком”, бо вивели на кін людину, яка сум-
нівається, цілковито заплутується і, зрештою, терпить 

Юлія Коваленко

“Мина Мазайло”: вистава, яку було 
заборонено понад півстоліття

До 120-річчя від дня народження М. Куліша 
і 90-річчя від заснування театру “Березіль”

життєве фіяско. Як наслідок, виставу під тиском зго-
ри було знято з репертуару. 

Силами акторського курсу головного режисе-
ра театру О. Біляцького, на сцені щойно відкритої 
ним малої сцени “Березіль” було здійснено другу 
поставу “Мини Мазайла”. І знову виставі акомпа-
нували помітні зсуви у суспільному житті: кінець 
“перебудови”, переддень Незалежности, суцільний 
бум українізації як прояв довгоочікуваної демокра-
тизації суспільства. “Комедія, яку було заборонено 
понад півсторіччя” – таким жанровим визначен-
ням задав публіцистичний тон прочитанню твору 
О. Біляцький. Використовуючи ту ж саму редак-
цію п’єси, яка була колись в роботі у Л. Курбаса, 
асистент режисера А. Стародуб взяв власне сюжет 
п’єси у “рямці” публіцистично поданої акторами 
преамбули і післямови. Документи – свідоцтва 
доби та їхню офіціозну оцінку було використано 
з монографії Н. Кузякіної “П’єси Миколи Куліша” 
та Української радянської енциклопедії. Зокрема, 
з книги Н. Кузякіної було зацитовано промовисте 
і дуже “театральне” гасло Власа Чубаря: “забути 
про Україну, де сало їдять, салом укриваються і на 
салі сплять” [2]. 

Історія театру “Березіль” зберігає такий курйоз. 
Роман Черкашин, який був серед персонажів-комсо-
мольців з курбасівської вистави 1929 р., на прем’єрі 
О. Біляцького чимало подивувався тим, що вона не 
є буквальною реконструкцією постави Л. Курбаса. 
Вистави і дійсно були разюче несхожі. Замість сце-
нографії В. Меллера, що абстрактно змальовувала 
простір диспуту і математичних формул – сцено
графічне рішення О. Біляцького запропонувало 
мінімалізм декількох станків і позначення предметів 
безпредметними етюдами. Саме так обігруються у 
нинішній виставі телеграма, газета, склянка, а замість 
кулемета в “бійниці” пандуса з’являється нахабна 
рука Дядька Тараса з вульгарною дулею! Крім того, 
геть щезла з вистави 1989 р. сцена сну Мини, де тра-



59

гічний герой, дід-запорожець полемізував з онуком 
під українську пісню. 

Звісно, емоційно можна зрозуміти прагнення 
корифея “Березолю” і його дружини Ю. Фоміної 
відновити стару виставу. Але від часу прапрем’єри 
спливло шістдесят років. У вистави на зорі нової 
для країни ери була інша місія! Не тільки прочитати 
п’єсу, але й зробити ходом, сюжетом її прочитання 
долю першої постави “Мини Мазайла”. Цим ходом 
саме і стали публіцистичні “береги” вистави 1989 р. 
та один з найдорожчих у ній моментів – миттєвість 
істини, епічне відчуження посеред вистави, коли всі 
її персонажі вишиковуються в шеренгу і відверто 
беземоційно висловлюють своє кредо щодо “україні-
зації”, а Дядько Тарас промовляє пророчу фразу: “ук-
раїнізація” – це спосіб виявити всіх нас, українців, а 
тоді знищити”. Так само наче “берегами” вистави є 
два танки на початку та у фіналі. В музиці І. Гайденка 

чуються як популярні танцювальні ритми 1980-х, так 
і глузлива нота якоїсь міщанської кадрилі. Сумна і 
водночас відчайдушна трагікомічна кадриль героїв 
радянського вертепу! Своєрідний режисерський реф-
рен вистави утворює ланцюжок комсомольців, які 
хоч і несуть інформацію одверто гаслового порядку 
(“розмовляйте тільки українською мовою!”), але й 
задають неприховано-цирковий стиль. Стилізовані 
під гімнастичні піраміди 20-х рр. мізансцени комсо-
мольців-буфонів споріднюють виставу з циркізацією 
вистав курбасівців. 

Виставу-маніфест знов відродженого “Березолю” 
в 1989 р. зрозуміли і відчули серцем по всій Україні. 
Спочатку був фестиваль театральних шкіл “Начало” 
у Києві, де харків’яни здобули усі можливі дипломи 
журі та захоплені відгуки. Потім вистава фактично 

Мар’ян Крушельницький – Дядько Тарас у виставі “Мина Ма-
зайло” М. Куліша. Режисер – Лесь Курбас, художник – Вадим 
Меллер. МОБ “Березіль”, 1929 р. 

Наталія Ужвій – Тьотя Мотя у виставі “Мина Мазайло” 
М. Куліша. Режисер – Лесь Курбас, художник – Вадим Меллер. 
МОБ “Березіль”, 1929 р. 

Юлія Коваленко



60

перекреслила всю репертуарну афішу харківського 
театру ім. Т. Шевченка на гастролях у Львові та Тер-
нополі. На замовлення глядачів саме цю виставу пов-
торювали щодня, зігравши її понад тридцять разів. 
Феномен повернення “Мини Мазайла” відбувався з 
гучним ажіотажем. За згадкою актора Олега Стефана, 
на гастролях у Західній Україні харківська вистава 
“Мина Мазайло” блискуче дорівняла настрою юри-
дично ще радянського, але фактично вже “незалеж-
ного” Львова під синьо-жовтими прапорами. Тому на 
виставу не можна було дістати квитка. Національно 
орієнтованого Дядька Тараса публіка носила на руках 
в буквальному сенсі слова[3]. Актриса Тетяна Грінік 
пригадує, що кожну його появу зустрічали в залі за-
хопленим ревом [4]. 

Вистава Курбаса була антиміщанською, спря-
мованою проти фанатизму, тому всі її герої були 
харáктерними і їх висміювали. У виставі О. Біля-
цького в недвозначні герої вийшов Дядько Тарас у 
жовто-блакитному строї. Він наче перейняв на себе 
додатково функцію відсутнього у новій редакції ле-
гендарного запорожця, діда Мазайло-Квача. Оскільки 
відмінність, розбіжність у трактуванні цього образу 
у двох виставах є наріжною, докладно порівняємо 
Дядька Тараса в поставах Л. Курбаса та О. Біляцько-
го. Мар’ян Крушельницький грав Тараса обмеженим 

своїм кредо “панукраїнізму” буржуа, міщанином, 
квасним патріотом у вишиванці. У О. Біляцького 
Тарас – козак-герой, на кшталт легендарного козака-
Мамая або Запорожця з Вертепу. Адже неодноразово 
наголошувалося на необарокових рисах творчости 
Л. Курбаса і М. Куліша, що природно привело їх до 
постмодерної актуалізації вертепу. Тепер, 1989 р., 
Тараса зіграв А. Любченко. Неприховано молодий, 
довговолосий, з писаним українським лицем, А. Люб-
ченко, разом з тим, зробив свого Тараса далеко не 
ідеальним, скоріше уїдливим штукарем (це він ви-
гадав трюки з кулеметом, дулею, білим прапором, 
піднятим після переконливих “доводів” Тьоті Моті). 
За влучним спостереженням І. Кобзар, його Тарасові 
були притаманні риси “хитрого хохла”[5]. Проте, саме 
тенденцію романтизації “вертепного” Запорожця пос-
лідовніше розвинув Валерій Брильов. Він вимріяв 
цю роль, побачивши її ще в студентському виконан-
ні; він одразу вирішив для себе, як має “повернути” 
образ Дядька Тараса. Ще А. Любченко спародіював 
у сцені появи перев’язаного бинтами, але неперемо-
женого Тараса стрічку “Рембо”, яка щойно вийшла 
на екрани. Проте, мабуть, на повний голос пролунала 
ця пародійна цитата саме у виконанні В. Брильова, з 
його ростом, статурою, героїчним голосом та одверто 
блюзнірським ставленням його Тараса до опозиціо-

 На першому плані (зліва направо): Тетяна Турка – Уля, Валерій Брильов – Дядько Тарас, Олена Приступ – Рина. Стоять: 
Тетяна Грінік – Баронова-Козіно, Світлана Соловйова – Тьотя Мотя, Ігор Арнаутов – Мина Мазайло, Олена Бабенко – 

Лина Мазайло. Олег Стефан – Мокій.  “Мина Мазайло” М. Куліша. Режисер – О. Біляцький, художник – Тетяна Медвідь. 
Харківський Державний академічний драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 1989 р.



6161

нерів. Коли поранений кулями, що рикошетом відско-
чили від його кулемета, Тарас рвучко з’являється у 
дверях і навмисне застигає на мить, щоб ефектніше 
спопелити презирливим поглядом своїх ворогів, він 
саме таким і викарбовується в уяві глядача і не може 
не викликати захоплення театральністю широкого 
іронічно-романтичного “жесту”. Тарасові-Брильову, 
при його даних Енея, властива дитяча відкритість. 
Йому дійсно болить ідея, реалізована в кольорі одягу. 
Коли святу козацьку свитку перетворюють на гамів-
ну сорочку, і Тараса, мов символ України, везуть в 
інвалідному візку, мимоволі замислюєшся над уже 
далеко не смішною, а страшною символікою цієї сце-
ни. У В. Брильова навіть анекдот про зміну дорево-
люційним чиновником свого “трагічного” прізвища 
Гівненко звучить гранично експресивно, так, що аж 
подих спирає – і не тільки від сміху… А від того 
самого катастрофізму, який є таким характерним для 
всієї творчости М. Куліша. “.. я вас питаю: я вам ще не 
потрібний?!” – не без надії, проте приховуючи її під 
машкарою сарказму, заглядає глядачам в очі Тарас у 
гамівній сорочці. – “То я ще після прийду!” – відпові-
дає він сам собі з ледь помітним гуркотом погрози в 
голосі. Створений 1989 р. як образ-провокація грома-
дянського почуття, Дядько Тарас і досі залишається 
таким. Траплялося, що після цієї фрази персонажа 

Юлія Коваленко

Євген Романенко – Губа,  
Вікторія Шарапова – Аренська, 
Степан Пасічник – Тертика, 
Олег Стефан – Мокій у виставі 
“Мина Мазайло” М. Куліша. 
Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь. 
Харківський державний академічний 
драматичний театр
ім. Т. Г. Шевченка, 1989 р.

Валерій Брильов – Дядько Тарас, 
Олег Стефан – Мокій 
у виставі “Мина Мазайло” М. Куліша. 
Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь. 
Харківський державний академічний драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка, 1989 р.



62

хтось вигукував з зали: “Потрібен!” або навіть вибігав 
на сцену, щоб символічно “присягнути” Тарасові на 
вірність! 

Л. Курбас обстоював позицію, що комедія М. Кулі-
ша зазнала в нього переакцентування на романтичну 
комедію. Завдання, яке висунув перед акторами ре-
жисер, полягало в тому, щоб, “дотримуючись цього 
наміру, перенести тонку літературно-драматургічну 
майстерність на мову сценічно-театральної символі-
ки”[6].  

У п’єсі Куліша є три вузлові моменти, позначені 
прийомом “театру в театрі”. Розпочинає інтригу 
Рина, дочка Мини Мазайло, якій страшенно кортить 
змінити мужицьке прізвище на “людське” (у Л. Кур-
баса її роль грала героїня Надія Титаренко). Рина, 
мов вправний режисер, організує всіх “виконавців” 
і “статистів”, видаючи їм “ролі”. У парі з нею поста-
вала Уля (у виконанні Ольги (Лесі) Даценко). Кри-
тик вбачав у грі обох синтетичних акторок “мольєрів
ський стиль” [7]. У поставі О. Біляцького це розта-
шування сил було збережено. Першою виконавицею 
Рини була Олена Приступ. За спогадом партнерки за 
виставою Т. Грінік, при створенні образів йшли від 
акторської природи. Дійсно, Рина – О. Приступ зі 
сталевим блиском очей з поволокою, фігуриста (“базу 
ж має відмінну”!), жінка-вамп у сценах-діялогах з 
Улею танцювала граційно і чуттєво і загалом легко 
брала гору над своєю недолугою подругою. Перша 
виконавиця Улі (1989) Тетяна Турка – великоока, з 
французькою гривкою, худорлява, мов дівчинка-під-
літок, разом з тим, розмовляла в низькому регістрі, 

 Валерій Брильов – Дядько Тарас,
Сергій Гусєв – Мокій у виставі 

“Мина Мазайло” М. Куліша. 
Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь. 

Харківський державний 
академічний драматичний 

театр ім. Т. Г. Шевченка, 2013 р.

Валерій Брильов – Дядько Тарас, Оксана Стеценко –
Тьотя Мотя у виставі “Мина Мазайло” М. Куліша. 
Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь. 
Харківський державний академічний драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка, 2013 р.

62



6363

Юлія Коваленко

що не могло не викликати сміху, та ще й навмисне 
кострубато повторювала танцювальні па Рини. Тож 
конфлікт сфер було виявлено наочно! Наївність, аж 
до тупости, Улі контрастувала з активністю Рини 
(етюдно народилася в актриси логіка азартного ви-
шукування, винюхування, мов у допитливого песика). 
З часом, коли у виставі відбулися вводи, на ролі Рини 
прийшли М. Струннікова, І. Волошина, О. Черка-
шина, а Улю зіграли І. Роженко й А. Колесник. При 
цьому традиційно зберігається провідна партія Рини 
як двигуна інтриги, що особливо помітно в інтелек-
туально-зверхньому відтінку потрактування образу 
Рини у М. Струннікової і в грубовато-саркастично-
му – О.Черкашиної. 

Через наголошено театральний хід реалізовано 
образ Мини Мазайла. Так було і у виставі Курба-
са, де Й. Гірняк демонстрував квінтесенцію методу 
Л. Курбаса в сцені роздвоєння Мини на “Мазайла” 
і “Мазєніна”. У поставі О. Біляцького першим ви-
конавцем Мини був схожий на велику дитину Ігор 
Арнаутов. Сьогодні цей образ втілюють Євген Рома-
ненко і Роман Жиров. І вже в першій сцені Мини ми 
можемо бачити одвертий театр у театрі – розповідь 
господаря оселі про відвідини РАГСу. Психологічний 
ґротеск особливо помітний у виконанні Є. Романенка, 
чий грим і ексцентрична скуйовджена а ля “Полунін” 
зачіска недвозначно відсилають до клоунади. У ство-
реному Є. Романенком образі сумноокого Мини бри-
нить чаплінська нота. Хоча він, як і Р. Жиров, зберіг 
у партитурі ролі канонічні червоні шкарпетки (“вся 
кров мені кинулася в ноги”!), етюд з “роздвоєнням” 

Мини на вчорашнього – в негліже – і завтрашньо-
го – в поважному державному мундирі, і навіть мізан-
сценічний парафраз на картину І. Репіна “Іван Гроз-
ний убиває свого сина” в апофеозі боротьби Мини з 
Мокою: “Ой, синку-синку, навіщо ж ти на мене свого 
дзьобика одкривав?”. В інтонації, з якою грає Мину 
Є. Романенко, найорганічніше поєднуються гумор, 
парадокс і катастрофізм. 

Третьою персоною, яка уособлює “театр у теат-
рі”, виявилася в сюжеті “Мини Мазайла” Тьотя Мотя. 
Саме в її розповіді-показі комсомольцям переглянутої 
у МХАТі вистави “Дні Турбіних” відчутний відгомін 
лютневої “командировки” М. Куліша і Л. Курбаса. 
Л. Курбас акцентував в образі Тьоті Моті з Курін-
ного ринку плотське, зоологічне начало. Саме з цим 
підтекстом звучала у Наталії Ужвій фраза: “А по мне 
приличнее быть изнасилованной, нежели украинизи-
рованной”. Разом з тим відомо, що у цьому вельми 
екстравагантному образі спробували себе ще А. Буч-
ма та Л. Сердюк.  Додатковим “сюжетом у сюжеті” 
постави О. Біляцького стало повторення шістдеся-
тилітньої давности призначення актора-чоловіка на 
цю жіночу роль. В Оксани Стеценко, яка грає роль 
Тьоті Моті від прем’єри, так само, як і в Н. Ужвій, 
героїня – гіпертрофовано плотська, чуттєва, що наго-
лошено пікантною “мушкою” над губою та кокетли-
вим капелюшком. Разом з тим, в її Моті відчувається 
неабияка владність. Цікавою додатковою обставиною 
народження образу Тьоті Моті 1980-х стало те, що 
суржик (такий характерний для харківської области!) 
україномовна актриса академічної сцени винаходила 

Сергій Гусєв – Мокій, 
Валерій Брильов – Дядько Тарас 
у виставі  “Мина Мазайло” 
М. Куліша. 
Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь.
Харківський державний 
академічний драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка, 
2013 р.



64

і застосовувала в процесі репетицій з надзвичайним 
опором. Аж раптом – після багатьох показів, актриса 
захворіла, і шанс повторити зухвалий подвиг А. Буч-
ми й О. Сердюка з’явився в актора Олега Стефана. 
Його виконання надало образу ефект “відчуження”: 
чоловіча статура, грубуватий голос при жіночий маш-
карі одразу очуднили Тьотю Мотю, укрупнивши в ній 
риси шовіністичного перевертня. О. Стефан зробив 
виправданою, мотивованою просто-таки войовничу, 
“танкову” атаку Тьоті Моті, проти якої зрештою вияв-
ляється безсилим навіть кулемет. Так, в цій жінці було 
забагато чоловічих гормонів – недаремно мріяла вона 
взяти собі революційне прізвище – Металово-Темб-
рова! Сьогодні Тьотю Мотю з успіхом грає також Іри-
на Кобзар, актриса, чия національна та громадянська 
позиція є одверто протилежною до позиції її пер-
сонажа. Може тому в навмисно мелодраматичному 
пафосному воланні її Тьоті Моті: “Альошу, бідного, 
прекрасного Альошу вбили…” так зло звучить нота 
“фальшивого” театру, того ремісницького театру “пе-
реживання”, який зневажали в театрі Л. Курбаса? 
І. Кобзар грає в традиціях курбасівського театру – 
висловлюючи ставлення до свого персонажа, визи-
раючи з-за маски із своїм, сьогоднішньої актриси, 
обличчям. Цим і цікава Тьотя Мотя. Адже цитування 
актрисою промови М. Куліша на диспуті, навпаки, 
обпікає болем за становище української культури в 
одвічних лещатах цензури.       

Образ національно свідомого Моки, сина-опози-
ціонера батька-“п’ятої колони” у виставі Л. Курбаса 

було розв’язано неоднозначно. Дуже можливо, що 
цієї концепції просто не прочитала радянська кри-
тика відповідно до задуму в умовах цькування “Бе-
резоля”. Лесь Сердюк виступав як обвинувач свого 
персонажа з позиції ставлення до нього тогочасного 
радянського актора. Л. Хвиля грав його романтиком, 
неврастеніком, який “збожеволів укрмовою”. В пос-
таві О. Біляцького образ Моки, навпаки, прочитував-
ся ідеально просто, відштовхуючись навіть тільки 
від психофізичної подібности актора Олега Стефана 
до “розумного арлекіна” Йосипа Гірняка. Та й суто 
“курбасівські” профіль і зачіска О. Стефана-Моки до-
мальовували образ іронічного і водночас зворушливо 
ідеалістичного романтика пореволюційної України. 
Мрійливість Моки Стефан наголошував у пластич-
ному малюнку ролі. Це актор вигадав, щоб у хвилину 
розпачу Мока “грав” на власному трикольоровому 
шалику, мов на бандурі: “Ой спусти, місяць, роги… 
засвіти по діброві…”, що радо підхопили його на-
ступники Е. Безродний і С. Гусєв.  

У постановці Л. Курбаса Лину Мазайло зігра-
ла Н. Пилипенко. У виставі О. Біляцького кумедні 
акценти цього образу знайшли Людмила Захарчук 
(вона грає “годовану”, вічно усміхнену, самовдоволе-
ну пересічну міщанку) і Олена Бабенко. Її Лина після 
заяви Мокія, що нема нічого гіршого за коротконо-
гу жінку, самозаглиблено вимірює нишком довжину 
власних ніг! 

Першою виконавицею ролі “вчительки правиль-
них проізношеній” уїдливої та колючої Баронової-
Козіно була Ганна Бабіївна. У виставі О. Біляцького 

Сцени з вистави “Мина Мазайло” М. Куліша. 
Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь. 

Харківський державний академічний драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка, 2013 р.

64



6565

Юлія Коваленко

від дня прем’єри грає цю роль Т. Грінік. Режисер ви-
гадав для Баронової-Козіно строгу сукню: така тен-
дітна і незаймана, що аж запнута вся до підборіддя, 
але ззаду – декольте на всю спину, і на ньому – хрест! 
Підвівшись на пуантах та отримавши в реквізит лор-
нет, актриса створює образ прискіпливої, манірної та 
“рафінадної” “клясної вчительки”, яка одним “ґ” те-
пер тільки і живе! У іншої виконавиці цієї ролі Олени 
Приступ особливо кумедним є пристрасне іспанське 
сапатеадо у стосунках з Миною.   

Сягнувши поза своє двадцятип’ятиріччя, вистава 
вберегла трьох прем’єрних виконавиць: О. Стеценко, 
Т. Грінік і О. Приступ. Варто дослухатися до думки 
О. Стефана про те, що зараз, граючи в “Мині Ма-
зайлі”, вже друге (і навіть третє!) покоління акторів 
привласнює створених раніше персонажів. Тим ча-
сом метод створення ролей у О. Біляцького полягав у 
тому, щоб герої “проростали” з акторів, з їх власних 
крайнощів [8]. 

Першій поставі “Мини Мазайла” фатально не 
пощастило. Йшла вона зовсім недовго, і, крім Й. Гір-
няка, нікому з виконавців за дороговказ не стала. Ме-
тодом, напрацьованим у курбасівській виставі, в добу 
розвиненого соцреалізму довелося знехтувати. А ось 
вистава О. Біляцького, навпаки, згуртувала, виховала 
ансамбль однодумців, актори винесли з неї на все 
життя інтелектуально-ігровий стиль, театральний 
запал та громадянський патос. Аж ніяк не будучи, за 
спостереженням І. Кобзар [9], адептом України, О. Бі-
ляцький здійснив гáряче-публіцистичне, громадсько-
патріотичне прочитання “Мини Мазайло”. Виставу, 

глибоко національну за змістом, але інтернаціональну 
за прийомами – споріднену зі стилем Є. Вахтангова 
та Ю. Любимова.

На думку Н. Кузякіної, у виставі “Мина Мазайло” 
Лесеві Курбасу було дуже важливо обернути гляда-
чів у власну громадянську віру. Попри трагічну долю 
курбасівського шедевру, загибель або переслідування 
самих його авторів і багатьох учасників тієї першої по
стави “Мини Мазайла”, втішає, що однойменна виста-
ва О. Біляцького в колишньому театрі Леся Курбаса 
невтомно виконує цю місію вже понад чверть сторіччя.

1. Корниенко Н. Режиссерское искусство Леся Кур-
баса. Реконструкция (1887–1937) / Н. Корнієнко. – К.: 
Государственный центр театрального искусства им. 
Леся Курбаса. – 2005. – 408 с. 

2. Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша. – К.: Радянсь-
кий письменник. – 1970. – С. 252.

3. Стефан О. Інтерв’ю. – 14 травня 2012, Львів. – 
Авдіозапис. – Власність автора статті. 

4. Грінік Т. Інтерв’ю. – 06 листопада 2012, Хар-
ків. – Авдіозапис. – Власність автора статті. 

5. Кобзар І. Інтерв’ю. – 15 вересня 2012, Харків. – 
Авдіозапис. – Власність автора статті. 

6. Кузякіна Н. П’єси Миколи Куліша. – К.: Радянсь-
кий письменник. – 1970. – С. 272.

7. Там само. – С. 282.
8. Стефан О. Інтерв’ю. – 14 травня 2012, Львів. – 

Авдіозапис. – Власність автора статті. 
9. Кобзар І. Інтерв’ю. – 15 вересня 2012, Харків. – 

Авдіозапис. – Власність автора статті. 

Сцена з вистави 
“Мина Мазайло” М. Куліша. 

Режисер – Олексій Біляцький, 
художник – Тетяна Медвідь.

Харківський державний 
академічний драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка, 

2013 р.



66

Тернопільський академічний український му-
зично-драматичний ім. Т. Шевченка (за допомогою 
Міністерства культури України, управління культури 
обласної держадміністрації, мерії міста та спонсорів) 
у ювілейний рік Леся Курбаса організував та про-
вів десятий Всеукраїнський театральний фестиваль 
“Тернопільські театральні вечори. Дебют”. Від 4 до 
8 грудня вдячний тернопільський глядач та вимогли-
ве журі на чолі із головою –  н. а. України, членом-
кореспондентом НАМ України, лавреатом Національ-
ної премії України ім. Т. Шевченка Ф. Стригуном 
переглянули дев’ять вистав театрів з Рівного, Іва-
но-Франківська, Вінниці, Хмельницького, Львова, 
Коломиї, Києва. Драматургія фестивальної програми 
виявилась напрочуд промовистою: кожний день мав 
своє обличчя, свою тему. 

      
День пам’яти

Першою фестивальною подією стало відкриття 
меморіяльної дошки у с. Новосілки Підволочисько-
го району на Тернопільщині. На стіні місцевої шко-
ли було освячено пам’ятний знак на честь їхнього 
земляка, театрознавця, талановитого організатора 
театральної справи, художнього керівника Тернопіль-
ського академічного театру ім. Т. Шевченка у 1994–
2007 рр. Михайла Якубовича Форгеля, якому цього 
року виповнилося б шістдесят. У церемонії посвя-
чення взяли участь представники районної влади, 
директор та школярі Новосілківської школи, колеги, 
земляки. Емоційною кульмінацією урочистости ста-

ла пісня у виконанні молодих акторів-шевченківців, 
котрі своєю вдатною мистецькою долею завдячують 
педагогічному й людському талантові М. Форгеля. 
На завершення господарі провели усіх присутніх у 
сусідній корпус школи, у просторий і світлий клас, 
де навчався Михайло Якубович і де в майбутньому 
планують зробити музей його імени. 

За  півтора кілометри від Новосілок – наступна 
вагома театральна точка на мапі Тернопільщини: село 
Старий Скалат, Обласний музей-садиба Леся Кур-
баса. Саме сюди попрямували усі учасники та гості 
свята, щоб разом відбути зустріч-спогад “Негаснуча 
пам’ять…” з нагоди 75-ої річниці трагічної загибелі 
Митця. В програмі заходу – виступи юних аматорів-
вокалістів, фрагменти документальної кінострічки 
про останні дні життя Л. Курбаса, читання поезій, 
вручення студентських квитків першокурсникам Тер-
нопільського педагогічного університету – майбутнім 
акторам, виступ директора Музею О. Василишин. 
Спільна трапеза у музейних кімнатах якось по-особ-
ливому об’єднала усіх дивовижною атмосферою 
причетности до суто людського, буденного виміру 
життя давніх мешканців цього будинку: дідуся Пи-
липа Курбаса, батьків Степана та Ванди Яновичів, 
малого гімназиста Леся… 

П’ять тернопільських вечорів: 
наодинці з молодою режисурою

Майя Гарбузюк

Сцена з вистави “Отак загинув Гуска” М. Куліша. Коломий
ський академічний обласний український драматичний театр 
ім. І. Озаркевича, 2013 р.

66



67

Фестиваль розпочали виставою Коломийсько-
го академічного українського драматичного театру 
ім. І. Озаркевича “Отак загинув Гуска” М. Куліша. 
Смілива спроба режисера Володимира Мартищука 
(диплом фестивалю ІІІ ступеня) підкреслила ваго-
мість кулішевої драматургії у становленні творчої 
індивідуальности сучасного молодого митця. Части-
ну “викликів” складного кулішевого твору В. Мар-
тищуку вдалося успішно розв’язати. Зокрема, заграв 
яскравими індивідуалізованими барвами дівочий ан-
самбль дочок Гуски (Устонька – Надія Комарова, Пис-
тонька – Катерина Юрковська, Христонька – Олена 
Сердюк, Хростонька – Марія Катеринчук, Настонь-
ка – Мар’яна Іванович, Онисонька – Олена Сердюк, 
Охтисонька – Мальвіна Галунка). Свіжо й доречно 
у музичне оформлення вистави (Іван Николайчук) 
уведено акапельний спів у дзвінкоголосому й злагод-
женому дівочому виконанні. Гуска у виконанні моло-
дого актора Богдана Базилевича (диплом фестивалю 
“За найкращу головну чоловічу роль”) був справді 
рушійною та дієвою силою вистави, виповнюючи 
собою усю сцену та підтримуючи комедійний пер-
вень драматургічного твору. Однак  режисерському 
вирішенню бракувало точного відчуття історичного 
матеріялу, мистецької цілісности задуму. Хотілося б 
побажати молодому митцеві глибшого занурення у 
реалії доби, тоншого відчуття парадоксальної жан-
рової природи кулішевої драматургії.

День любови

Моновиставою “Момент кохання” (за оповідан-
ням В. Винниченка “Момент”) режисер Тарас Жирко,  
автор та виконавець Євген Нищук (обидва – актори 

Київського національного театру ім. І. Франка), праг-
нуть розповісти про таку нетривку й трагічну по суті 
пристрасть молодих чоловіка й жінки, що опинились 
на граничній межі поміж життям і смертю. Перед 
нами – розгорнутий спогад смертника напередодні 
страти. Розгорнутий – у дослівному сенсі, бо несподі-
вано сіра стіна камери, перед якою розпочинається 
сповідь героя, розкривається вусібіч велетенськими 
екранами-вікнами: вгору, ліворуч, праворуч (автор 
сценографічної ідеї – Тарас Жирко)… До тексту-спо-
гаду долучається відеоряд, множинно трансльова-
ний на екрани: красиве молоде обличчя (Інна Цим-
балюк)… безкрає квітнуче поле… краєчок лісу, до 
якого конче треба добігти утікачам… далекі крони 
дерев … знову дівоче обличчя… трава… До цього 
епічно-документального відеоряду контрапунктом 
допасовано пісні сучасних авторів: Святослава Ва-

Майя Гарбузюк

67

В Обласному музеї-садибі 
Леся Курбаса,
с. Старий Скалат 
Тернопільської обл.



68

карчука, Андрія Середи, Тараса Чубая, що на свій 
спосіб “очуднюють” віддалену від нас у часі історію. 
А коли вже доста слів, музики і “кіна” – актор пе-
реповідає глядачеві почуття свого персонажа …у 
танці (пластичне вирішення – Ольга Семьошкіна). 
Кульмінаційна сцена завдяки цьому прийому набу-
ває особливої експресивности, виразности. Коли ж 
історія добігає кінця, у глядача стискається від болю 
серце в очікуванні  “згортання” екранів пам’яти ге-
роя за мить перед його стратою. Проте постановники 
обирають несподіваний хід: Є. Тищук прориває всім 
тілом прозорий екран в глибині сцени, простуючи 
уперед – у небуття…

По завершенні вистави не полишає відчуття не-
повноти пережитого. Ймовірно, причина у кількох 
простих, але нез’ясованих у ході вистави питаннях: 
чому саме починає герой свою сповідь перед нами?  
чому заявлений жанр “слідчого експерименту” на-
справді – за мистецькою мовою – більше нагадує 
“love story”? що завадило постановникам точніше, 
ретельніше підійти до індивідуальних історій пер-
сонажів? 

Зовсім іншу історію кохань розповів Львівський 
драматичний театр ім. Лесі Українки. Наголосимо, 
що на десятих “ТТВ” дебютувала не лише режисер 
Людмила Колосович, а й театр як такий: після дов-
готривалої організаційно-творчої кризи колектив 
колишнього Театру Радянської Армії – Театру При-
карпатського військового округу – Театру Західного 
оперативного командування нарешті повертається до 
творчої та конструктивної праці, складовою якої є і 
активне фестивальне життя. Тож тернополяни упер-
ше за останні щонайменше чверть віку мали змогу 
побачити цей (колись один із провідних) львівський 
колектив – в оновленому творчому складі. У пошуках 

драматургії про свою патронесу (ім’я Лесі Українки 
театр самостійно обрав 2009 р.) художній керівник 
театру і його режисер Л. Колосович вирішила реані-
мувати одну з перших п’єс відомого українського дра-
матурга Неди Нежданої. “І все-таки я тебе зраджу”. 
Історія чоловіків у житті Лесі Українки, розказана 
по-сучасному “нелінійно”, із великою мірою умов-
ности (художник-постановник – Оксана Радкевич) та 
дивовижною ансамблевістю й щирою вірою зовсім 
юних  акторів у те, що вони роблять на сцені (Леся 
Українка – Валерія Новак, Душа – Марія Дзвонік, 
Драматург  – він же Нестор Ґамбарашвілі, Сергій 
Мержинський та Климентій Квітка – Василь Баліць-
кий, Білий Дух – Наталя Липко, Чорний Дух – Інна 
Лиховид). Роботу, де всі – початківці (і режисер, і сце-
нограф, і актори, і в час написання п’єси – драматург, 
і, врешті, театр), звичайно, важко оцінювати поруч 
із виставами досвідченіших митців та стабільніших 
колективів. Тож найперше, чого хочеться побажати – і 
не лише учасникам цієї вистави! – набувати високої 
сценічної культури та принципово глибокого зану-
рення у матеріял: до найтонших деталей “біографії 
персонажа”, до історичної правди часу, до сутнос-
ти людських стосунків – навіть за найумовнішого 
просторового вирішення та постмодерних драматур-
гічних конструкцій. Тільки це порятує акторів від 
штампів, і Нестор Ґамбарашвілі не буде впізнаваним 
комедійним “грузином”, і Сергій Мержинський не 
триматиме руки в кишенях під час розмови з коханою, 
і “Кльоня” не виглядатиме таким собі “ботаніком”… 
Рівно ж як і молода Леся не наступатиме грудьми 
(навіть жартівливо) на юнака, не лягатиме перед ним 
на стіл тощо… 

Попри певні “недоречності”, очевидними є як-
найамбітніші плани творчого колективу, його сміливі 

Богдан Базилевич – Гуска у виставі 
“Отак загинув Гуска” М. Куліша. 
Режисер – Володимир Мартищук. 
Коломийський академічний обласний 
український драматичний театр 
ім. І. Озаркевича, 2013 р.



69

пошуки власного творчого обличчя, прагнення бути в 
руслі сучасної театральної мови, експериментувати і 
з темами, і з авторами, і з виконавцями. 

            
День міщанських буднів

І от прийшов день особливих героїв. Здається, 
їх уже списали і забули, а вони нагадали про себе 
несподівано виразно й  переконливо.  “Моральність 
пані Дульської” як міщанський трагіфарс запропо-
нували глядачам магістранти кафедри театрального 
мистецтва Інституту мистецтв Тернопільського націо-
нального педагогічного університету ім. В. Гнатюка. 
Молодий режисер і керівник курсу Ігор Кусяк разом 
із ще молодшими виконавцями створили цілісну, за-
вершену виставу в рамках навчальної програми. Мо-
тивації вчинків, контакт із партнером, пластична та 
інтонаційна індивідуальна характеристика образу – ці 
та інші завдання гідно виконували Оксана Верхо-
ла (Дульська), Тарас Чуловський (Збишко), Сергій 
Дем’яненко (Феліціян), Ірина Ветлянська (Хеся), Те-
тяна Яремусь (Меля), Леся Наконечна (Ганка), Оль-
га Атаманчук (Тадрахова), Соломія Крушельницька 
(Юліясевичова), Надія Іванина (Квартирантка). Та 
заявленої особливої жанрової барви у сценічній ро-
боті не було досягнуто: перед нами постала  драма, 
без жодних трагіфарсових ключів чи модуляцій.   

Натомість надзвичайно симпатичне міщанство 
як безмежне тотальне середовище з’явилось у ро-
боті шевченківців з Івано-Франківська. Молодий 
режисер Орест Пастух, чий яскравий дебют на ми-
нулорічному фестивалі  запам’ятався глядачам, нині 

у статусі чергового режисера Івано-Франківського 
академічного українського музично-драматичного 
театру ім. І. Франка представив на суд тернопільсь-
ких глядачів і журі нещодавню прем’єру: фантазії 
міщанських буднів на 2 дії “Фатальні жінки Бальза-
мінова” за О. Островським. Уже сама участь у роботі 
акторів кількох поколінь театру – прикмета конструк-
тивно-об’єднуючої, консолідуючої колектив праці 
цього молодого режисера. Але ж якими діямантами 
виблискують у виставі ролі і досвідчених митців 
(Оксана Іваницька – Бальзамінова, Ганна Бабинсь-
ка – Ничкіна, Валентина Шиманська-Мартинова 
– Красавіна, Олександр Шиманський – Неуєдьнов, 
Галина Талалай – Матрьона, Любов Ніколаєнко – Бі-
лотілова), і молодих виконавців (Євгеній Холодняк 
– Бальзамінов, Валентина Лопушанська – Капочка, 
Мирослава Гусак – Устинька, Світлана Дутка – Ан-
фіса, Вікторія Юрців – Раїса і т.д.). Акторський ан-
самбль у виставі нагадував ідеально налаштований 
годинниковий механізм, стрілки якого – головні пер-
сонажі – разом із усією годинниковою братією обер-
таються у щонайменше двічі пришвидшеному темпі. 
У цьому майже водевільному “стакато” міщанські 
будні (у автора – “картини московського життя”) пе-
ретворились на барвистий калейдоскоп характерів 
та ситуацій, що пролетіли перед нами “на одному 
подиху”, залишивши більше відчуття театрального 
свята, ніж рутини “буднів”. Власне, своєрідні “пу-
анти”, на які підняв режисер побутово-комедійних 
за своєю природою персонажів, створили особливу 
атмосферу авантюризму і відчайдушности, що нею 
пронизана вся вистава. А вдало стилізовані костюми 
(художник Олена Андрійчук) підкреслили особливу 

Євген Нищук у моновиставі “Момент кохання” 
Т. Жирка за В. Винниченком.  
Режисер – Тарас Жирко.
Киівський національний академічний 
драматичний театр ім. Івана Франка.

Майя ГАРБУЗЮК



70

міру умовности, заявлену і в просторі, і в діялогах, і 
в темпоритмі в цілому. 

Оповідь про звичайнісіньку, “маленьку” людину з 
її пристрасним бажанням “просто розбагатіти” набли-
зилась до нас завдяки наївності, доброті й щирості 
інтонації, з якими явлено зі сцени усіх цих далеко 
не симпатичних свах, інфантильних наречених та 
безвольних женихів, їхніх “маменьок”, попечителів 
і т. д. Режисер О. Пастух без сумніву володіє даром 
“запалювати” акторів до співтворчости. 

Але…  У стрімкому леті сценічної дії так браку-
вало зупинок. Так хотілось уважніше придивитись 
до того чи іншого персонажа, точніше почути кинуту 
притьмом фразу, насолодитися яскраво виліпленим 
характером! Бракувало тиші. Бракувало цікавого 
ритму: зміни акцентів, вибудуваної послідовности 
довших та коротших тривалостей. Темп переміг ритм 
– зовнішня моторика заступила до певної міри внут-
рішні, складніші процеси психічного життя персо-
нажів, а їх-бо ніхто не відмінював навіть у такому 
“полегшеному жанрі”. Ритмічно одноманітна бадьо
рість призвела до певної втомлюваности у сприйнятті 
спектаклю.

День  експериментів
Несподіване вирішення “Безталанної” запропо-

нував Вінницький академічний український драма-
тичний театр ім. М. Садовського. Молодий режисер 
Оксана Бандура (диплом фестивалю ІІІ ступеня) 
витворила власну скорочену версію класичного твору 
і на камерній сцені вирішила розповісти історію фа-
тальних кохань мовою вербально-хореографічною.  

Основний подієвий ряд п’єси збережено, але сама 
зміна назви – “Я б тобі небо прихилив” – свідчить про 
концентрацію постановчого вирішення  на любовній 
лінії. Структура дії полягає у почерговому, послідов-
ному поєднанні драматичного діялогу й пластики. 
При цьому мова тіла (пластичне рішення – Діана Ка-
лакай) подекуди сягає рівня професійного сучасного 
танцю і за хореографічною “лексикою” і за виконан-
ням. Танець у цій виставі – не вставні інтермедійні 
номери, а спосіб висловити “невимовне”, своєрід-
ний підвищений градус драматичної напруги. Не в
усьому, на жаль, співмірні “пластична” й “драматич-
на” складові, зокрема остання хибує на певні неточ-
ності у психологічних стосунках персонажів, у про-
живанні подій, у рівності акторського ансамблю. Але 
в цілому можна з певністю сказати, що таке прочитан-
ня класичного твору, здійснене, очевидно, насамперед 
з думкою про молодіжну авдиторію, дозволяє “набли-
зити” хрестоматійну класику до сучасного глядача, 
не заграючи із ним, а пропонуючи оригінальне – на 
всіх рівнях стильне – мистецьке прочитання. Адже і 
просторове вирішення (художник – Лілія Задоянчук), 

70

Євгеній Холодняк – Василь Дмитрич Бальзамінов, Наталія 
Романова – Акуліна Гаврилівна Красавіна, Оксана Іваницька – 
Павла Петрівна Бальзамінова у виставі “Фатальні жінки 
Бальзамінова” за О. Островським. Режисер – Орест Пастух.  
Івано-Франківський академічний обласний український музич-
но-драматичний театр ім. Івана Франка.

Максим Какарькін – Гнат, Оксана Бандура – Варка у виставі 
“Я б тобі небо прихилив” за І. Карпенко-Карим. Режисер – 
Оксана Бандура, художники – Лілія Задоянчук, Олена Ополь-
ська. Вінницький академічний музично-драматичний театр 
ім. М. К. Садовського. 



7171

Майя Гарбузюк

і стилізовані костюми (Олена Опольська) разом із музичним 
оформленням (Олег Фільварков) були вдало дібраними одно-
рідними складовими загального вирішення вистави. 

З’ява на афіші будь-якого театру назви одного з найвідомі-
ших творів А. Камю “Калігула” – вже само по собі викликає 
зацікавленість.  Коли ж поруч ще й виникає ім’я режисера 
Сергія Павлюка – слід очікувати справді чогось несподіва-
ного. Так і сталось: вистава Рівненського академічного ук-
раїнського музично-драматичного театру як мінімум поділила 
глядну залу навпіл, як максимум – увела в естетичний шок 
чималу частину цієї зали. 

У контексті тернопільського фестивалю ім’я С. Павлюка 
має свою історію: тут він дебютував як режисер із дипломною 
виставою “Дума про братів Неазовських” Л. Костенко дале-
кого вже 2005 року. Сьогодні С. Павлюк – головний режисер 
Херсонського академічного українського музично-драма-
тичного театру ім. М. Куліша, відомий в Україні митець, за 
плечима якого – чимала шерега вистав у різних театрах. Тому 
й оцінювати його працю за критеріями молодої режисури для 
журі було б не зовсім коректно. Показана вистава належала 
радше до гостьових, запрошених, а не конкурсних. 

Рівненський “Калігула” – робота зрілого митця, професій-
но впевненого у собі на кожному з етапів режисерської праці: 
від задуму і експлікації до окремих постановчих акцентів. 
Вистава актуалізувала найгостріші сучасні українські теми: 
цинічні механізми впливу на юрбу, цинічні методи здобування 
влади, цинізм політики як такої. Жанр “абсурдної трагедії” 
режисер вибудовував з акцентом на першу його складову: 
парадоксальність, карколомність персонажів, буфонада, до-
ведена десь до ґротеску, а десь – до естрадного шоу, яскрава 

Сцени з вистави “Калігула” А. Камю. Режисер – 
Степан Павлюк, художник – Алла Лактіонова. 
Рівненський академічний український музично-
драматичний театр.



72

видовищність та відверто ігрова манера існування 
акторів на сцені були бездоганно “виправдані” у  про-
сторі арени, вписаної в куб сцени (художник-поста-
новник – Алла Лактіонова), пластикою (режисер із 
пластики – Владислава Бєлозоренко, диплом фести-
валю), музичним оформленням (С. Павлюк). У задумі 
“тотальної” гри, де відсутні будь-які межі правди, чес-
ти, справедливости, головний герой вистави у вико-
нанні Андрія Куделі (диплом фестивалю за найкращу 
головну чоловічу роль) справді був правителем, якому 
підвладні всі і вся – він домінував на сцені і візуально, 
і темпоритмічно, і енергетично. Поруч із ним не менш 
вагомими та помітними були всюдисущий Гелікон 
(Станіслав Лозовський, диплом фестивалю за найкра-
щу чоловічу роль другого плану), стоїчно незворуш-
ний і мужній Сципіон (Ігор Ніколаєв), та й зрештою, 
весь численний ансамбль вистави жив як одне ціле у 
складній – чи не симфонічній – партитурі дії.

Проте за вражаючою видовищністю, міцним тем-
поритмом, складним мізансценуванням втратилася 
здатність осягнути глибину внутрішньої, екзистен-
ційної трагедії Калігули. Ні катарсису, ні істинного, 
глибокого потрясіння вистава не принесла – тим не 
менш, виразно й переконливо донісши своє послання, 
примусила нас вкотре замислитись над зрадливістю 
й безпорадністю людини у лещатах влади…

 День простих істин

Просвітленим, прозорим у своїх інтенціях ви-
явився заключний день фестивалю, подарувавши 
глядачам та журі певну смислову “розв’язку” після  
напружених й неоднозначних попередніх робіт.  

До драматургії засновника киргизького кінема-
тографа, сценариста, письменника й журналіста, 
нашого сучасника Мара Байджиєва звернувся мо-
лодий київський режисер Сергій Корнієнко у своїй 
дипломній роботі на сцені Хмельницького ака-
демічного українського музично-драматичного те-
атру ім. М. Старицького. Мелодрама “Дуель” справді 
добрий матеріял для роботи на Камерній сцені. Але 
однозначність характерів, надмірна простота стосун-
ків, передбачуваність розвитку конфлікту видають  
відсутність виразного постановчого вирішення та 
сучасної мистецької лексики у творчому арсеналі 
молодого режисера.    

Вечірня, заключна вистава – заньківчанська 
“Поліанна” за Е. Портер – стала гідною мистецькою 
крапкою. На відміну від рідного міста, де ця робо-
та молодого Богдана Ревкевича дещо губиться се-
ред дорослого репертуару, на фестивальній афіші 
вона прозвучала напрочуд дзвінко й радісно. Голо-
вна ідея твору: “радіти життю” отримала таке ж по-
своєму “наївне” й прозоре постановче вирішення. 
Заввиграшки вела свою непосидючу й енергійну ге-
роїню Поліанну актриса Наталія Боймук, застосову-
ючи усю силу й принадність молодости, стрункости, 
дзвінкости (диплом фестивалю за найкращу головну 
жіночу роль). У ансамблі із такими метрами сцени як 
Дарія Зелізна (диплом фестивалю за найкращу жіно-
чу роль другого плану), Олена Бонковська, Ярослав 
Мука та за підтримки  заньківчанської молоді актрисі 
вдалося передати у зал святковий настрій, потужний 
заряд дієвого добра й милосердя. Простота й неви-
багливість режисерської мови тут виявилась адекват-

ною простоті й виразності провідної 
думки вистави, а майстерність ак-
торів різних поколінь, об’єднаних в 
нерозривну ансамблеву сув’язь, за-
безпечили виставі такий очікуваний 
успіх.   

Фестиваль “Тернопільські теат-
ральні вечори” набирає все більшої 
вітальної сили, реанімуючись на 
театральній мапі України як місце 
старту та перших проб молодої ре-
жисури. Нехай же його наступна – 
одинадцята – едиція відкриє нові 
цікаві горизонти нашого спільного 
театрального майбутнього.   

Сцена з вистави “Поліанна” за Е. Портер. 
Режисер – Богдан Ревкевич, 
художник – Наталія Тарасенко. 
Львівський національний академічний 
драматичний театр ім. М. Заньковецької.



73

Цієї весни з 10 по 13 травня в одному з най
старіших міст Білорусі – Гродні – відбувся І Міжна-
родний фестиваль театрів ляльок “Ляльки над Німа-
ном”. Гродненський театр ляльок, з його визнаним 
майстром режисури Олегом Жюгждою і професійним 
колективом, має всі можливості для проведення між-
народного форуму лялькарів. 

Перший фестиваль – свято друзів (таку назву 
фест отримав у кулуарах театру) зібрав 12 театрів 
учасників, представивши жанрове і стилістичне роз-
маїття художніх засобів виразности сучасного театру 
анімації (як естетично-філософського поняття “ожив-
лення, одухотворення неживої матерії”).  

На запрошення одного з найавторитетніших ре-
жисерів з’їхалися мистецькі колективи з 5-ти країн: 
Білорусі, Литви, Польщі, Росії та України. 

Свою професійну майстерність і винахідливість 
колектив театру продемонстрував уже на відкрит-
ті – театралізованим дійством й виступом екстра-
вагантних ведучих “Девок Гродзенских” (творче 
об’єднання актрис та музичних майстерень театру: 
Н. Доценко, О. Літвінєнок, А. Аргеткіна), які своєю 
імпровізацією, потішними частівками створили гар-
ний настрій для всього фестивалю, а перед кожним 
виступом вигадливо представляли гостей. На жаль, у 
репертуарі фесту не була показана робота господарів. 

Марія Прево

ЛЯЛЬКИ НАД НІМАНОМ. 
			       ПЕРШИЙ ПОЛІТ – УСПІШНИЙ

Провідна частина колективу з виставою “Пікова дама” 
(режисер – О. Жюгжда, художник – М. Сташуленок) 
на той час поверталася з польського містечка Жешува, 
де білоруси брали участь у Міжнародному фести-
валі театрів ляльок, а майже через декілька днів театр 
отримав нові запрошення на престижні театральні 
форуми – до Литви та Сербії.

За круглим столом Олег Жюгжда зазначив, що у 
планах на майбутнє – проводити щорічний форум, 
який буде складатися з тематично-конкурсної та поза-
конкурсної програм. Високі вимоги до учасників були 
заявлені одразу, адже конкурсну програму запросили 
оцінювати професійне журі, що складалося з провід-
них діячів культури та мистецтв Білорусі. О. Жюгжда, 
зацікавлений у фаховому діялозі, запросив для обго-
ворення вистав також і молодих критиків з Польщі, 
Білорусі, Росії, України. Сподіваємось, що це стане 
постійною практикою. Адже таке професійне спіл-
кування надає фестивалю інтелектуально-емоційної 
напруги, високого тонусу. На першому обговоренні 
відбувся діялог між теоретиками та практиками, вони 
розглядали теми, пов’язані з репертуарною політикою 
фестивалів, йшла мова про режисерські концепції 
та акторську майстерність у виставах. Найголовні-
ша тема, що захопила всіх, була присвячена творчим 
можливостям сучасного театру ляльок. 

Сцена з вистави“Місяць Сальєрі”. 
Режисер – Р. Кудашов, 

художники – А. Запорозький, А. Торік. 
Брестський театр ляльок (Білорусь).

(І Міжнародний фестиваль театрів ляльок “Ляльки над Німаном”. Гродно, Білорусь)



74

Безперечно, головним адресатом театру ляльок 
переважно є діти. На фестивалі були показані вистави 
з традиційною формою виразности, де головною ху-
дожньою прикметою була лялька. До цієї групи мож-
на віднести постави: “Лисиця та Ведмідь” (режисер – 
В. Шадський, художник – З. Давидов) Рязанського 
державного театру ляльок, “Будиночок-пряничок” 
(режисер – А. Маркуцкіс, художник – О. Бєрєснєва) 
Паневезького театру ляльок (Литва), “Про тигрів та 
слонів” (режисер – О. Іванова, художник – Г. Со-
лоніна) театру “ТРИлика” (Москва). На жаль, не 
обійшлося без певних клопотів. Мовні проблеми 
завадили колективу Паневезького театру ляльок. Ві-

дому казкову історію братів Грімм про маленьких 
Гензеля та Ґретель актори розігрували у старовинній 
музичній шкатулці (яка за своєю конструкцією нага-
дувала таємничий німецький театр ляльок-автоматів 
XVIII ст.) двома мовами – литовською та російською. 
Ця історія нічого б не втратила, якби її грали однією 
мовою, адже сюжет казки не був змінений. А напру-
женість у спілкуванні акторів “садила” темпоритм 
вистави. Чарівну камерну атмосферу вистави пору-
шив і великий простір “малої” сцени Гродненського 
драматичного театру (подібні ситуації з майданчика-
ми є закономірним випробовуванням для учасників 
фестивалю). Чарівник-професор та його помічниця 
намагалися обіграти цей простір, тому не завжди від-
чували “подих” зали. 

Виставу “Про тигрів та слонів” теж спіткало 
просторове випробування. Актори театру “ТРИли-
ка” (В. Драгун та О. Мартинова) є “пташенятами” 
Гродненського театру ляльок: переїхавши до росій-
ської столиці, вони не загубилися в ній, створили свій 
домашній театр. Актори розповіли повчально-веселі 
історії Дональда Біссета про життя кумедних тварин 
і комах, використовуючи “живий план”, вивідних ля-
льок, художні форми силуетного театру. Маленькі 
глядачі спостерігали за Тигреням, яке втратило свої 
смужечки, та ласунчиком Мурахою, що не міг потра-
пити додому через свою жадібність. Практика пока-
зу вистав на різних майданчиках (театр у Москві не 
має свого постійного приміщення, часто працює на 
виїзних показах) та випрацюване з роками відчуття 
різних просторів допомогло акторам не розгубитися, 
а ось візуально сценічний простір вистави “розпався” 
на фрагменти. Ще хотілося б зауважити, що граю-
чи виставу для найменших глядачів, актори не мали 
б допускати у грі штампів й поверховости. Умовну 
гру “театру у театрі” розбивали натуралістичні сце-
ни – прибирання кімнати, приготування тіста для 
святкового торта із упізнаваного навіть на відстані 
жовтого рушника. Оживлюючи ляльку Тигреня, актор 
(В. Драгун) залишав її на авансцені, нібито тому, що 
вона спостерігає за днем народження своїх друзів. 
Але саме ігрова лялька без руху, без уваги актора 
швидко втрачає свої сценічні якості. А неприпустимі 
штампи у відображенні поведінки звірів в такій ка-
мерній виставі порушували її ігрову цілісність. Крім 
цього, здивувала присутність саме цієї вистави на 
фестивалі: в репертуарі театру є цікавіші прем’єри, 
аніж постава 2006 р. 

Сцена з вистави “Лисиця та Ведмідь”. 
Режисер – В. Шадський, художник – З. Давидов. 
Рязанський державний театр ляльок (Росія).

Олег Жюгжда відкриває круглий стіл театральних критиків 
і практиків сцени.  



75

Казка Рязанського театру ляльок “Лисиця та 
Ведмідь” завдяки своїй об’ємній сценографії пов-
ністю вписалася в простір сценічного майданчика 
малої сцени драматичного театру. Розіграна історія 
невимушено повчала маленьких глядачів, як можуть 
уникнути сварки батьки. У звичайній комунальній 
квартирі назрівав сімейний конфлікт; щоб урятувати-
ся від нього, молодята захопилися грою в ляльковий 
театр. Зрозуміле дитині художнє оформлення (у дусі 
лялькових пластилінових мультфільмів Олександра 
Татарського), акторський інтерактив налаштовував 
маленького глядача на довіру до вистави. Органічна 
акторська гра, нюансування характерів за допомо-
гою голосу, вправне ляльководіння дозволили вико-
навцям створити кумедні образи м’якого Ведмедя 
(В. Уточкін) й хитроверткої Лисиці (С. Борисова). 
Особливим персонажем вистави став Домовичок (ак-
тор В. Рижков у ростовому костюмі-ляльці), завдяки 
чарам якого головні герої помирилися. Увага 
до малят, акторська майстерність та відчуття 
авдиторії – запорука успіху вистави. (У но-
мінації “За найкращу чоловічу роль” був на-
городжений актор рязанського театру ляльок 
Василь Уточкін). 

У виставах “Попелюшка” (режисер – 
Я. Антонюк, художник – Є. Фаркашова) теат-
ру ляльок з Ломжі й “Невідомих пригод Аладі-
на” (режисер – Є. Ібрагімов, художник – Мі-
шалем) театру ляльок “Гуллівер” (Варшава) 
постановники прагнули нелінійно прочитати 
матеріял відомих казок. Правда, обидві поль-
ські вистави були насичені довгими мовними 
діялогами, що ускладнювало їхнє сприйняття 
(особливо для дитячої авдиторії). Додамо, що 
історію про Попелюшку перенесли у наш час. 

Дія вистави розгорталась так, що ставав зрозумілим 
поділ на два світи, відображені в сценічному про-
сторі: по центру сцени стилізований під кришталь й 
дзеркала палац відбивав у своїх інтер’єрах високий 
придворний світ, куди мріяла потрапити Попелюшка 
(акторка у вишуканому вечірньому вбранні зі своїм 
прототипом – вивідною лялькою) – й вульгарно-про-
заїчний світ повсякденної реальности, де старіють від 
своєї злости сестри й мачуха Попелюшки. Виставі 
трохи бракувало витриманости в єдиному стилі 
– якщо у світ Попелюшки та її “родичів” дії були 
узгоджені, то з’ява хрещеної матері (велика голова 
ляльки, що опускалася мов оберіг на житло Попе-
люшки) “випадала” з художнього простору вистави. 
Варто ще сказати про принцип ляльководіння, який 
у польських акторів вирізнявся незрозумілою повер-
ховістю й метушливістю. Складалося таке вражен-
ня, що актор не володіє технікою ляльководіння, а 

Сцена з вистави “Чарівний пензель”. 
Режисер – І. Казаков, 

художник – Т. Нерсісян. 
Могилівський театр 

ляльок (Білорусь).

Сцена з вистави “Мікрокосмос”. 
Постановники – Р. Дробнюх, К. Гарбатик, 
сценограф – А. Вальни. 
Білостоцький театр ляльок (Польща). 

Марія Прево



76

лялька стає для нього лише зображальним знаком. 
Можна припустити, що такий принцип йде від ре-
жисерського прочитання матеріялу або від традиції 
у роботі з лялькою, де на перше місце виходить саме 
актор. Вистава “Попелюшка” була побудована на му-
зичних шлягерах (композитор – Б. Щепанський) та 
хореографічних номерах (Я. Гембура), що відсила-
ли до мотивів бродвейських мюзиклів. У номінації 
“Найкраще музичне оформлення” вистава здобула 
визнання журі фестивалю.

Головними персонажами “Невідомих пригод 
Аладіна” стали ляльки-маріонетки. Актори в керуван-
ні лялькою виявляли належну уважність і технічність. 
Однак виставу переобтяжували різноманітні форми 
художньої виразовости: казковий світ створювався 
на очах у глядача з яскравих етнічних танцювальних 
номерів, на тлі яких відбувалася гра з маріонетка-
ми й тростинними ляльками, масками й театром ті-
ней, – усі ці форми виразовости, особливо при появі 
Джина (великі гумові ростові ляльки), не завжди були 
узгоджені в єдиному просторі вистави, тому розби-
вали її цілісність. 

Про дві наступні роботи, показані на фестивалі, 
варто поговорити як про приклади, коли завдяки 
пильному ставленню до традицій, до ілюзії ожив-
лення ляльки й збалансованому вкрапленню сучасних 
художніх можливостей самобутній тандем режисер-
художник створював виразні універсальні світи. 

“Дорогою до сонця” (режисер  – Б. Константинов, 
художник – В. Антонов) – вистава Каунаського театру 
ляльок (Литва). Метафорична історія про мандрівно-

го скрипаля сягала у виставі філософської глибини. 
Унікальна майстерність та віртуозність художника 
Віктора Антонова у створенні тростинних ляльок. 
За режисерською ідеєю вистава вибудувана без слів, 
його тримає мелодія скрипаля, який самотньо живе 
в картонній коробці під залізничним мостом. Саме 
зустріч артистів цирку та їхні захоплюючі історії (сце-
ни в чорному кабінеті з ляльками) й життя музики 
(знайомство з цирковою мавпою, спогади з минуло-
го) наповнюють життя кожного персонажа глибоким 
змістом. Лялькові сцени показані акторами у філігран-
ній техніці ляльководіння, завдяки якому у чорному 
кабінеті відбувалась повна ілюзія оживлення ляльки. 
(Вистава колективу Каунаського театру ляльок була 
відзначена у номінації “Найкращий ансамбль”).

Вистава “Золота яблунька, винний колодязь” (ре-
жисер – Р. Дрежис, сценографія та ляльки – М. Йо-
нутіс, комп’ютерна графіка – А. Дрежис) Вільнюсь-
кого театру ляльок “LELE” здійснена за мотивами 
литовської народної казки й позначена образним 
баченням народного литовського фольклору. Творча 
група немов дісталася історичних національних ви-
токів, вибудовуючи ігровий простір як оригінальне 
узагальнено-філософське бачення Всесвіту. Сцено
графія побудована за традиціями райка, канонічних 
законів стародавнього іконопису, з елементами ху-
дожньо-прикладного та образотворчого мистецтва. 
Тепла й тонка атмосфера моновистави (театр “LELE” 
є представником високої культури цього жанру) пе-
редавалася завдяки природній й невимушено щирій 
грі артистки Е. Пишкинайте. (Вистава отримала на-

городи в трьох номінаціях: “Найкращу роботу 
художника”, “Найкращу режисуру” та “Най-
кращу жіночу роль”). 

Сучасні можливості візуальних форм те-
атру анімації дедалі частіше приваблюють ре-
жисерів нової формації. З цього погляду варто 
проаналізувати вистави “Чарівний пензель” 
(режисер – І. Казаков, художник – Т. Нерсісян) 
Могильовського театру ляльок та “Мікрокос-
мос” (постановча група – Р. Дробнюх, К. Гар-
батик, сценограф – А. Вальни) Білостоцького 
театру ляльок. 

“Чарівний пензель” – масштабний проєкт 
молодого білоруського режисера Ігоря Каза-
кова. Учень О. Лелявського, перспективний 
режисер, учасник лабораторії режисерів теат-
ру ляльок при Спілці театральних діячів РФ, 

Сцена з вистави “Золота яблунька, винний колодязь”.
Режисер – Р.  Дрежис, сценографія та ляльки – 
М. Йонутіс, комп’ютерна графіка – А. Дрежис.
Вільнюський театр ляльок “LELE” (Литва).



7777

нещодавно отримав посаду головного режисера Мо-
гильовського театру ляльок. Для І. Казакова театр 
ляльок – це унікальний світ і виразові можливості. 
Режисер не боїться експерименту, але водночас з 
повагою ставиться до історії та традицій білорусь-
кого театру ляльок. Як на мене, надзавдання Каза-
кова – привернути увагу білоруського глядача до те-
атру ляльок, і він робить це, користуючись багатим 
спектром сучасних мистецьких форм. Для історії про 
Дівчинку, що відчайдушно бореться з Безóбразом 
(актори в живому плані та зростові ляльки) створений 
цілий мультиплікаційний фільм. Постава насичена 
несподіваними прийомами, оригінальними лялька-
ми (пласкими, атракціонно-вивідними). Музичне 
оформлення для вистави створила С. Залєська-Бень, 
лідер самобутнього музичного гурту “Срібне весіл-
ля”, відомого далеко за межами Білорусі. Як на мій 
погляд, “Чарівний пензель” – значний режисерський 
проєкт-експеримент, хоча в ньому ще не повністю 
збалансовано театральне мистецтво й захоплення 
сучасними візуальними можливостями. 

Пошуковий проєкт “Мікрокосмос. Компози-
ція” – спільний задум і Білостоцького театру ляльок 
і Підляської асоціяції хореографів. Вистава, про яку 
йтиме мова, створена за мотивами сюжету докумен-
тального фільму “Мікрокосм”, що представляє один 
день з життя комах. Саме тут треба зазначити, що Бі-
лостоцький театр ляльок (артдиректор – М. Вашкель) 
є унікальним пошуковим майданчиком, де завдяки 
керівникам театру відбувається постійний експери-
мент з формою. У виставі “Мікрокосм” було цікаво 
спостерігати за акторськими знахідками та гутапер-
чевими можливостями, які проявля-
лися під час роботи з оригінальним 
металевим матеріялом. На жаль, 
виставі бракувало чітко вибудуваної 
драматургії, тому дійство нагадува-
ло майстерно-технічні художні но-
мери, що їх опановують студенти у 
творчих вишах. Однак, незважаючи 
на недоліки, можна радіти з того, що 
молоді режисери експериментують 
з формою, з головою занурюючись 
у сучасні можливості театру ляль-
ок, розуміють значення діялогу між 
поколіннями. 

На фестивалі були представлені й класичні твори 
зі складною режисерською концепцією: “Записки 
божевільного” (режисер – В. Климчук, художники – 
О. Сидоров, Г. Сидорова) театру “Лялька” (м. Ві-
тебськ), “Місяць Сальєрі” (режисер – Р. Кудашов, 
художники – А. Запорозький, А. Торік) Брестського 
театру ляльок, “Лісова пісня” (режисер – О. Жюгж-
да, художник – Л. Лучко) Закарпатського обласного 
театру ляльок “Бавка”. 

Говорячи про “Записки божевільного” Вітебсь-
кого театру ляльок, хотілося б згадати вислів самого 
Гоголя: “Театр – це кафедра, з якої можна багато ска-
зати світу доброго”. На жаль, режисер вистави від-
мовився від основи цієї заповіді. “Записки божевіль-
ного” – складний твір в самому першоджерелі. Цей 
твір – безперечно цікавий матеріял для театру ляльок 
з його ґротеском та метафоричністю. Юрій Лотман 
свого часу порівняв “Записки божевільного” з лубком. 
Поставу В. Климчука можна назвати “жорстоким луб-
ком”, адже це режисерська рефлексія на сучасність. 
Щоб впоратися з цим матеріялом, потрібно мати чітку 
наскрізну режисерську концепцію й художнє бачення, 
яких, на жаль, у творців вистави не вистачило. Можна 
припустити, що були намагання створити лабора-
торну виставу, в якій режисер використовував безліч 
“культурних цитат”, психологічно-натуралістичних 
сцен необґрунтованої жорстокости, що межували з 
умовним театром ляльок, таким чином “вбиваючи” 
останній (сцени спалювання паперового Парламен-
ту; ностальгія за дитинством – гра у матрьошки; фі-
нальна і напрочуд сповідальна колискова “Котику 
сіренький”). Після переглянутої вистави виникало 

Сцена з вистави “Лісова пісня”. 
Режисер – О. Жюгжда, 

художник – Л. Лучко. 
Закарпатський обласний театр

 ляльок “Бавка” (Україна). 

Марія Прево



78

бажання подякувати акторові Є. Гусєву, який грав 
роль Поприщіна у “живому плані”, за його психоло-
гічну витримку та акторську майстерність. 

Дві інші вистави – “Місяць Сальєрі” (за мотива-
ми трагедії О. Пушкіна “Моцарт і Сальєрі”) Брест-
ського театру ляльок (Білорусь) та “Лісова пісня” 
Закарпатського театру “Бавка” продемонстрували 
високий мистецький рівень і наочно представили 
режисерський театр. 

Довга дружня й творча співпраця пов’язує біло-
руського режисера Олега Жюгжду й Закарпатський 
театр “Бавка”. Головна особливість режисера О. Жю-
гжди – його універсальність. “Лісова пісня” – ав-
торський театр Жюгжди. Самобутність “Лісової піс-
ні” завжди захоплювала режисера: спершу – дитячі 
враження, у 80-х – казкова кінострічка Юрія Іллєнка. 
З роками у режисера викристалізувалося своє філо-
софське осмислення цього матеріялу. Отже, переос-
мисливши для себе як драматичну історію життя Лесі 
Українки, так і її драматургічний доробок, режисер 
відтворив на сцені абсолютно нове, без хрестоматій-
ної театральщини, дійство у дусі символічного теат-
ру. На сцені відображається атмосфера театрального 
декадансу початку ХХ ст. Навколо рояля збираються 
шанувальники поезії , щоб розіграти нову театральну 
п’єсу. Режисер вміло використовує прийом “театру в 
театрі”. Посередині сцени музичний інструмент – ро-
яль – стає символом і виразним місцем дії для подаль-
шої гри. Жюгжда сміливо з’єднує поетичну умовність 
і національний колорит традиційно укладеного жит-

тя. Вивідні ляльки Матері Лукаша (Є. Григор’єва) та 
Килини (С. Кобзиста) – вирішені як “промовисті” 
народні образи – два розписних глечика. Великого 
значення у виставі надано терновому вінцю-люст-
рі – символу постійних людських страждань та вип-
робувань. У виставі все працює на ідею символічного 
театру: значущість кольору (насиченого червоного, 
білого, мерехтливо-синього та жахаючого, як бездон-
на прірва чорного); салонність сценічного простору 
й вишукані костюми акторів у живому плані; витон-
чений акторський ансамбль, музичне (В. Джуган) й 
світлове оформлення (І. Осокіна). 

“Місяць Сальєрі” Брестського театру ляльок – 
містеріяльно-релігійна вистава визнаного тандему 
режисера Руслана Кудашова та художників Андрія 
Запорозького й Алевтини Торік. Самоцінність виста-
ви полягає в її універсальних художніх складових: 
поетиці драматургічного тексту “Моцарта і Сальєрі” 
О. Пушкіна, в класичній музиці та ляльках-маріонет-
ках, що за своєю умовністю втілюють ідею зв’язку 
людини з Вищим світом. Постава, вирішена у при-
йомі “чорного кабінету”, дивувала віртуозністю ак-
торського ляльководіння. На сцені відбувалась повна 
ілюзія одухотворення ляльки. Спілкування з глядачем 
передавалося мов через невидимі зв’язки  й таєм-
ничо-магічний простір темряви й світла. Основні ж 
події вистави розгорталися на Місяці, останньому 
притулку Сальєрі (актор Д. Нуянзін), в його хвороб-
ливих спогадах про Моцарта (Р. Пархач). Саме за-
вдяки сукупності потужної магічної атмосфери, що 
йшла від сценічної дії, глядач поринав у ритуальну 
атмосферу дійства. Тому так пророчо близько була до 
кожного лялька-Демон (І. Герасевич), що спокушала 
Сальєрі; і як каяття – фрагменти церковної мозаїки у 
зображенні Тайної вечері, як символ Божого суду. (Ця 
вистава отримала Ґран-прі фестивалю).

Чотири напружені й вкрай цікаві дні мистецько-
го форуму лялькарів проминули непомітно. Добре 
фінансування (обласний виконавчий комітет та  уп-
равління культури Гродненської области) й улашту-
вання фестивалю дали змогу професіоналам зібра-
тися разом, побачити різноманітний спектр вистав й 
обмінятися досвідом. Для міста й країни фестиваль 
надав можливість знайомства зі своєю культурою 
европейським колективам. Зважаючи на те, що в Бі-
лорусі лялькові фестивалі проводяться лише в столи-
ці, фестиваль “Ляльки над Німаном” стануть гідним 
приводом для розширення кордонів, й митці цього 
унікального виду мистецтва наступного року знову 
зустрінуться у весняно-квітучому Гродні.

        Світлини  –  Тетяна Кузовчикова, 
		              Наталя Савєнкова

Імпровізований виступ ведучих  фестивалю “Девок Городзен-
ских” (творче об’єднання актрис та музичних майстерень 
театру у складі Н. Доценко, О. Літвінєнок, А. Аргеткіної).



7979

У квітні 2012 р. українське місто Луганськ, де 
відбувався перший Міжнародний фестиваль імени 
великого артиста Павла Луспекаєва, познайомилось 
з творчістю Сургутського музично-драматичного 
театру. Артисти з далекого Ханти-Мансійського ок-
ругу  представили на суд глядачів та журі виставу 
“Украдене щастя” за п’єсою класика української лі-
тератури Івана Франка. Успіх був надзвичайний! Від 
Ґран-прі театр “врятувало” лише те, що на сцені всі 
побачили режисерський повтор у прочитанні драми, 
а це не заохочується в умовах фестивальних показів. 
І незалежно від того, що режисер Ірина Волицька 
вдало перенесла своє вирішення львівського поста-
новчого варіянту на сургутський ґрунт – “самопов-
торення” режисерської концепції, на жаль, вплинуло 
на рішення журі… Однак журі настільки було зача-
роване виставою та її виконавцями, що придумало 
спеціяльний приз (за умовами фестивалю всі номі-
нації стосувались лише досягнень акторів-чоловіків) 
актрисі театру Юлії Уткіній за роль Анни. Очевидно, 
ця значуща подія в житті театру, а ще захоплений 
прийом луганського глядача наштовхнули директора 
театру Тамару Личкату, заслуженого працівника куль-

МОЛОДЕ МИСТЕЦТВО СУРГУТА

Тетяна Кіктєва

тури Росії, до ідеї проведення гастролей в Луганську. 
І треба підкреслити – чуття досвідченого керівника 
її не завело. Уміло заручившись підтримкою двох 
державних департаментів – Луганського та Ханти-
Мансійського, керівництво Сургутського театру у 
листопаді того ж року організувало гастролі в Ук-
раїні. Подолавши понад чотири тисячі кілометрів з 
повним складом трупи, з повним оформленням шіс-
тьох (!) вистав – а це (як на наші складні економічні 
часи) – справжній гастрольний репертуар, 16 лис-
топада 2012 р. на сцені Луганського російського 

Павел Касьян – Микола Задорожний, Сергій Дороженко – Ми-
хайло Гурман, Анна – Юлія Уткіна у виставі “Украдене щас-
тя” І. Франка. Режисер – Ірина Волицька, художник – Дарія 
Зав’ялова. Сургутський музично-драматичний театр.

(Гастролі Сургутського музично-драматичного театру в Луганську)



8080

академічного театру (тепер уже – ім. П. Луспекаєва)  
театральний колектив з Сургута відкрив свої гастролі.  
Шість вистав за творами Ремарка, Чехова, Пушкіна, 
Меріме, заявлені на афіші, одразу привернули до себе 
увагу добрим смаком та високою добірністю реперту-
ару. І, незважаючи на технічну проблему на початку 
гастролей, пов’язану із затримкою  оформлення на 
митниці і неможливістю показати прем’єру “Точки… 
неповернення” за творами Е.-М. Ремарка у поставі 
головного режисера театру Володимира Матійченка, 
вимушена заміна цієї вистави на незаплановану для 
гастрольного показу поетичну композицію “Срібна 
доба” не лише не послабила зацікавлення лугансько-
го глядача до творчости гостей з Росії, а навпаки, пе-
реконала у тому, що приїхав серйозний, вимогливий 
до своєї праці колектив. Слухаючи улюблені вірші, 
я одночасно вдивлялась в обличчя людей у глядній 
залі – хтось уперше (чого гріха таїти!) відкривав для 
себе ці славетні, сповнені чару поетичні рядки, хтось 
явно згадував колись почуте, а хтось пошепки промо-
вляв разом з акторами добре знайомий текст… Так 
чи інакше, у повній тиші зала слухала, і це було най-
ціннішим… Ефект просвітницької місії театру (котру, 

до речі, ще ніхто не скасовував) був очевидним. І, 
незважаючи на деякі композиційні огріхи та нерівно-
цінну виконавську майстерність учасників вистави, 
коли (на жаль) не для кожного проголошуваний текст 
був власним, до решти зрозумілим та вистражданим, 
вважаю цю роботу театру справді вагомою. 

Музично-драматичний театр із Сургута  ще дуже 
молодий – він налічує лише дванадцять років своєї 
історії… У порівнянні до майже столітніх традицій 
багатьох репертуарних  театрів – це дитинство, але ні 
на мить не виникає бажання у спілкуванні з театром 
применшити професійні критерії в оцінці його твор-
чости і нехай навіть (ласкаво, по-батьківськи) покарта-
ти і поплескати по плечу… Гадаю, головний режисер 
театру Володимир Матійченко має прямий стосунок 
до системної праці з трупою, він такий самий моло-
дий, як і його актори, тому розмовляють вони однією 
мовою і разом крок за кроком осягають таємниці теат-
рального ремесла. У виставі “Молоді люди” це постає 
з особливою переконливістю – іронія щодо сучасних 
реалій близька не лише режисерові, а й виконавцям 
головних ролей, котрі настільки правдиві у точно ви-
будуваних Матійченком запропонованих обставинах, 
що здається, наче й не грають, а просто живуть у зро-
зумілій та звичній системі координат. Вистава йде на 
сцені сім років, тому з огляду на молодий вік театру її 
цілком можна назвати “довгожителем”. Багато театрів 
намагаються утримати в репертуарі так звані “касові 
спектаклі”, свідомо вдаючись до певного мистецького 
компромісу. Але незважаючи на те, що виставу “Мо-
лоді люди” її творці називають “дрібничкою”, за ходом 
дії звична “комедія положень” плавно перетворюється 
на “комедію звичаїв”.    

Тетяна Конєва – Катя, Федір Головін – Дімочка, 
Аркадій Корнієнко – Женя, Нікіта Люшненко – Вася 
у виставі “Молоді люди” Р. Білецького.
Режисура та сценографія – Володимир Матійченко.
Сургутський музично-драматичний театр.



8181

Актори, а їх у виставі четверо: Тетяна Конєва, 
Федір Головін, Аркадій Корнієнко та Нікіта Люш-
ненко існують на сцені зіграно, азартно і тому дуже 
переконливо. Сюжет комедії доволі простий: трійко 
молодиків намагаються розважитись, але оскільки 
двоє з них одружені, то “згаяти вечір” зручніше в 
помешканні друга-холостяка. Під впливом спожито-
го спиртного виникає ідея запросити дівчину. Але, 
на жаль, в телефонному записнику друга – жодного 
жіночого імени. Єдиний номер якоїсь Каті ретельно 
закреслено.  Це не зупиняє друзів і, з труднощами 
розшифрувавши запис, вони від імени господа-
ря квартири запрошують дівчину в гості, вважа-
ючи, що  – “дівчинка на виклик”. Помилка скоро 
з’ясовується, Катя виявляється дочкою “впливового 
мента”, безтямно закоханою в господаря квартири Ді-
мочку. Легковажні хлопці перетворюються на заруч-
ників несподіваної ситуації… Режисер, звертаючись 
цією роботою до молодіжної авдиторії, вихованої в 
світі масової культури, усі ознаки якої присутні у 
звукоряді вистави з дешевими попсовими пісенька-
ми – та у відеоряді з телевізором-ящиком, що бомбує 
сучасну людину всілякою відеожуйкою, закладає 
у жанрово-комедійну основу спектаклю важливий 
іронічний акцент, такий необхідний в подібного ха-
рактеру п’єсах-самограйках. 

Молода команда з Сургута постала на гастролях в 
Україні прекрасно підготованою до виконання завдань 
будь-якої складности. Переконливим підтверджен-

ням цього став спектакль “Неймовірно зворушливі 
сценки про кохання” в режисурі Лінаса Зайкаускаса, 
де пластичність, музичність, ансамблевість, непе-
ресічний драматичний талант виконавців виявився 
понад усі похвали. В програмці жанр заявлений як 
комедія, мені ж здалося, що точніше було би його 
визначити як трагікомедію. Спектакль Зайкаускаса 
зачарував, розсмішив, збентежив  і примусив розмір-
ковувати. Інсценівку за оповіданнями Антона Пав-
ловича Чехова зробив сам режисер і, скажу чесно, 
в перші хвилини таке вільне поводження з текстами 
класика, котрий (так уже склалось ментально) для 
багатьох є чи не духовною святинею, дещо шокува-
ло. Однак, автор вистави настільки концептуально 
переконливий і так постановчо дотепний, що дуже 

Сцени з вистави ““Cтупай, куди манúть тебе розкутий ум” за О. Пуш-
кіним. Режисер – Юлія Уткіна, сценографія – Анна Єрофеєва, костю-
ми – Наталія Добродєєва. Сургутський музично-драматичний театр.

Тетяна Кіктєва



8282

скоро всі сумніви розвіялись. У процесі розвитку 
дії якось дивно змінювалась жанрово-інтонаційна 
партитура. Очевидно, цьому сприяла “жива музика” 
інструментального ансамблю “BODY AND SOUL” 
(керівник – Олександр Кошелєв). Органічно вплетена 
у канву вистави, вона не лише створювала необхідну 
атмосферу, а й стала повноцінною дійовою особою… 
Режисер нанизує оповідання Чехова на ланцюг свого 
задуму, наче патологоанатом, препаруючи людські 
вади. Три дії вистави – три різні історії про кохання, 
цілковито відмінні за стилем та за змістом звучання. 
Романтичне ставлення до кохання в першій дії ви-
являється через музично-світлову та синхронно-ви-
конавську чистоту, з мінімальним звучанням тексту, 
коли вияв закоханости – це суцільні крики та неар-
тикульовані вигуки. Чим конкретнішим постає текст, 
тим приземленішими та гріховнішими виглядають 
стосунки чоловіка й жінки. І коли в останній, третій 
дії, що вирішена абсолютно натуралістично, твари-
ноподібний чоловік б’є свою паралізовану страхом 
дружину, тексту проголошується дуже багато. В цей 
демагогічний потік вплетено багато впізнаваних 
чехівських фраз про високе, “висмикнутих” з ран-
ніх творів, фраз, котрі на перший погляд не пасують 
до жалюгідної грішної істоти, яка їх промовляє. Але 
чим патосніше звучать прекрасні тексти з її вуст, тим 
відчутніше ти розумієш, наскільки здевальвованим є 
слово, не підкріплене вчинком, або наскільки страш-
но, потворно звучить прекрасне слово у супроводі 
жорстокої насильницької дії. Цей словесний потік 
хочеться обірвати, припинити, знищити... Такий па-
радоксальний режисерський хід мені видається ці-
кавим та переконливим. У виставі багато дотепних 

знахідок: хлопчики, що біжать з деревами в руках, 
створюючи ілюзію руху потяга; підстрелена в пер-
шій дії чайка, перетворена у другій дії на опудало. 
Всі, здавалося б розрізнені, самодостатні елементи 
витворюють у виставі атмосферу тонкої чехівської 
іронії. Творчий колектив Сургутського театру – це 
злагоджена команда однаково підготованих артистів. 
Але поступово, вистава за виставою, вимальовува-
лись незаперечні лідери трупи: Аркадій Корнієнко, 
Анна Махріна, Олексій Мойсеєв, Тетяна Балабанова, 
Тетяна Конєва...

Я постійно думаю про те, як мудро визначено 
жанрове скерування театру – музично-драматичний...   
Така назва особливо поширена в Україні і має істо
ричне, ментальне і навіть політичне коріння... У Сур-
гуті створення театру з таким напрямком є дуже пер-
спективним, бо розширює можливості формування 
трупи і беззаперечно дає величезні репертуарні диві-
денди. В Луганську ми побачили різнопланові мож-
ливості такого напрямку – тут драматичне мистецтво 

Сцена з вистави  “Неймовірно 
зворушливі сценки про кохання” 
за А. Чеховим. Режисер – Лінас 
Зайкаускас, художник – Маргарита 
Місюкова. Сургутський музично-
драматичний театр.



8383

поєднане із балетом, пластична мова сцени – з му-
зикою і вокалом. Відчуття універсальности молодих 
акторів не зникало упродовж усього гастрольного пе-
ріоду. Вже згадувана Юлія Уткіна виявилась не тільки 
сильною драматичною актрисою і чудовою танців-
ницею, але постала ще і як режисер, познайомивши 
глядача зі своєю виставою “Cтупай, куди манить тебе 
розкутий ум”, придуманою за поемою О. Пушкіна 
“Анджело”. Складний філософський твір перекла-
дено мовою сцени. Щоправда, це смілива спроба не 
цілком вдалася режисерові-початківцю: бракує ком-
позиційної драматургічної та постановчої стрункос-
ти, впадає у вічі “багатослівність” виразових засобів, 
на яку часто “хворіють” молоді режисери, роблячи 
перші кроки в професії. Але Юлія Уткіна – талано-
вита людина, багатогранно обдарована, тому напевно 
багато що здійснить. 

Оригінально і тому несподівано прозвучала по-
ема Меріме “Кармен” у поставі балетмейстера Ольги 
Нечаєвої, котра використала жанр бального танцю 
як хореографічний прийом. І, незважаючи на дещо 
нечітку композицію вистави, де роль героїні видалась 
одноплановою в контексті традиційного любовного 
трикутника, пошук нових форм у засобах виразовости 
здався мені дуже цікавим. Але якщо у двох згаданих 
вище пластично вирішених виставах звучало слово, 
то “Земля моя кружляє, і я кружляю...” в композиції і 
режисурі Л. Зайкаускаса та “Свобода назавжди” у хо-
реографії постановника Олега Глушкова – спектаклі 
суто пластично-танцювального характеру. 

Виставу Зайкаускаса “Земля моя...” , як і “Стра-
шенно зворушливі сценки...” уповні можна назвати 

авторськими. Це вистава про Сургут, північне місто 
Росії, що починалось з приїзду на цю сувору землю 
групи романтиків-ентузіястів, котрі тут поселились 
і пустили коріння. Однак, я відчула певну заданість, 
і, вочевидь, цей факт спрацював не на користь тако-
го тонкого художника як Лінас Зайкаускас – на мою 
думку, тут він грішить певною ілюстративністю. Тим 
не менш, трупа рухається настільки професійно, що 
якоїсь миті просто не віриш, що перед тобою не ар-
тисти балету, а актори драматичного театру, хай на-
віть і з пречудовими даними...

Усе, що показав на своїх гастролях в Луганську 
Сургутський театр, заслуговує на повагу і серйозні 
роздуми. Відчуття свіжости, щирости, закоханости у 
свою професію залишили по собі зустрічі з молодими 
колегами з далекого Сибіру. Як виявилось, не завжди 
театри народжуються, як мовлять, “завдяки”, інколи 
це відбувається і “всупереч”, не зважаючи на відсут-
ність особливого культурного середовища, всупереч 
відсутності тривалої театральної традиції (в Хан-
ти-Мансійському окрузі є лише один професійний 
театр – Сургутський музично-драматичний). Що ж 
тоді, якщо не об’єктивні умови, стоїть біля витоків 
народження таких театрів? Гадаю, величезне бажання 
і творча воля сильних, захоплених театром людей, 
котрі вірують у благородство започаткованої ними 
справи...

Переклала з російської 
Майя Ілюк

             

Тетяна Кіктєва

Сцена з вистави “Свобода назавжди”. 
Режисер – Лінас Зайкаускас, балетмейстер – 
Олег Глушко. Сургутський музично-драматич-
ний театр.



84

Утретє Харків зібрав учасників Міжнародного 
Театрального фестивалю малих форм “Театронік”, 
засновниками якого є Харківська міська рада, Між
обласне відділення спілки театральних діячів України 
та Харківський театр “Ланжерон”. Ще досить моло-
дий “Театронік”, що виник 2011 р., на хвилі інтенсив-
ного зростання фестивального руху в мистецькому 
просторі як сучасної України, так і інших сусідніх 
країн, дає змогу виявити й особливості власного твор-
чого розвитку, й певні загальні тенденції театральної 
ситуації в Европі. “Театронік” став для харківських 
театралів тим більше вагомою подією, що цього року 
не відбувся фестиваль “Курбалесія”. 

Протягом п’яти днів (11–15 листопада) на двох 
сценах Харківського Будинку актора глядачам були 
представлені вистави з семи країн. Таким широким 
міжнародним представництвом у минулі роки фести-
валь не міг похвалитися, коли, окрім харківських ко-
лективів, виступали тільки театри з Росії та декількох 
інших країн. Цього ж року в програмі – дві вистави з 
України та по одній з Росії, Сербії, Болгарії, Молдо-
ви, Німеччини, Ізраїлю, тобто географія фестивалю 
дійсно розширюється. 

Фестиваль малих форм та великих ідей

Ольга Дорофєєва

“Театронік” збирає вистави малих форм – акторів-
виконавців має бути не більше п’яти. Такі фестивалі 
тепер достатньо розповсюджені, і не лише тому, що 
фінансово вигідніше запросити невеликий колектив, 
а й через збільшення у глядача попиту на камерні 
спектаклі. До речі, самі організатори “Театроніка” – 
директор фестивалю Віталій Бондарєв та виконав-
чий директор Галина Панібратець – добре знайомі з 
такою формою фестивалів, оскільки вже п’ять років 
співпрацюють як художній керівник і режисер хар-
ківського театру “Ланжерон”, що представляє свої 
моновистави на багатьох міжнародних фестивалях. 
Говорячи про організаторів “Театроніка”, не можна 
не згадати Ніну Мазур, театрознавця та драматурга з 
Німеччини: вона щороку присутня як почесний гість 
фестивалю та має безпосередню причетність до його 
створення.    

   “Театр 19” – один з найвідоміших недержав-
них театрів Харкова. Цей популярний серед молоді 
колектив режисера Ігоря Ладенка Організатори “Те-
атроніка” вважають своїм особливим талісманом 
та постійно розпочинають фестиваль його виста-
вою. І цього разу “Театр 19” показав свою найнові-
шу прем’єру “Шукаю роботу” за п’єсою сучасного 
іспанського драматурга Жорді Галсерана “Метод 
Грьонхольма”. 

Більшість з представлених на фестивалі робіт 
були саме моновиставами, а тому в центрі уваги опи-
нявся актор. Саме він, його професійні та особистісні 
риси, стають найважливішим фактором, що формує 
враження глядачів. Організатори “Театроніка”, фор-
мулюючи свої головні завдання у прес-релізі, зазна-
чають, що орієнтуються на вистави, які втілюють 
гуманістичні цінності. Здавалося б, хрестоматійне 
словосполучення, та за ним стоять певні творчі орієн-
тири, які годі не помітити. Насамперед, мова йде про 
якість людського спілкування, цінність порозуміння 
між людьми – такий тон відчувається і під час вистав, 
і за лаштунками впродовж усього фестивалю. Мабуть, 
саме ці риси – увага до людини, довірливий інтимний 
тон розмови зі сцени – чим далі, то більше приваб-
люють до камерної атмосфери моновистав сучасного 
глядача, що розгубився у механістичному світі, бай-
дужому до маленьких особистих проблем. Безумовно, 

Сергій Барковський у моновиставі “Авдєй Флюгарін”. 
Режисер – Андрій Андрєєв. Санкт-Петербург (Росія).

84

(“Театронік”– 2013)



85

такі тенденції є позитивними, проте іноді дається 
взнаки відсутність у “Театроніка” чітких художніх 
критеріїв відбору вистав, окрім самої кількости ви-
конавців, що заявлено вже в назві фестивалю.

Першою з показаних моновистав була “Марія 
Лебядкіна” у виконанні Мір’яни Вукочіч з Белгра-
да. Сербська акторка є не лише виконавицею, але 
й режисером і автором драматургічного тексту за 
творами Федора Достоєвського. Вистава побудована 
як діялог двох героїнь, різних за віком, та, однак, схо-
жих трагічною долею – Марії Лебядкіної та Сонечки 
Мармеладової. Сама Мір’яна виконує роль Лебядкі-
ної, а присутність у виставі другої забезпечують чор-
но-білі відеопроєкції. Мір’яна Вукочіч належить до 
покоління акторів, що вже сприймається як частина 
історії – з високим рівнем професійности і водночас 
у чомусь несучасною манерою виконавства. Вистава 
приковує увагу насамперед атмосферою, сповненою 
підвищеної емоційної енергії та релігійного почуття. 
Вистава йде сербською мовою, тому нелегко пов-
ністю вникнути в її суть. Та немовби дивна магія 
лаконічних деталей акторської гри (Мір’яна майже 
весь час сидить за столом та ворожить на картах) і 
сценічного оформлення передають і певні змістові 
нюанси, і глибоку драматичну напругу дії.

Прикладом високого рівня культури в усьому – 
від акторської гри до незвичного та, на перший пог-
ляд, невиграшного драматургічного матеріялу – став 
спектакль Сергія Барковського “Авдєй Флюгарін”. 
Відомий актор із Санкт-Петербурга піднявся до рівня 
комедії високого класичного зразка з глибоко інте-
лектуальним, тонким гумором та силою бездоганної 
виконавської переконливости. Друга 
назва вистави (режисер Андрій Анд-
рєєв) – “Сommedia dell’arte з історії 
російської журналістики”, а Авдєй 
Флюгарін – це іронічне прізвисько, 
що його у своїй епіграмі дав Олек-
сандр Пушкін Фаддеєві Булгаріну. 
Саме від імени цього письменника, 
критика, журналіста і видавця іде 
вистава, занурюючи глядача в сла-
ветну епоху розквіту російської по-
езії та бурхливих літературних дис-
кусій. Величезну повагу викликає 
вміння режисера та актора перетво-
рити текст, побудований на рецензіях, 

Габріела Нойхау у виставі “Жінка, яка не хотіла спуститися 
на землю”. Єрусалим (Ізраїль).

Ольга Дорофєєва

Марія Мадан у моновиставі “Актриса” 
І. Члакі. Режисер – Віталій Дручек. Мо-
лодіжний драматичний театр “З вулиці 
Троянд”, Кишинів (Молдова).

85



86

епіграмах, доносах, статтях того часу (матеріял радше 
для літературознавчого дослідження, аніж для ко-
медії) на захоплюючу сценічну дію. Вистава Сергія 
Барковського є, на мою думку, рідкісним зразком та-
кого мистецтва, що здобуває прихильність глядача 
зовсім не через використання популярних і перевіре-
но успішних прийомів. Захоплюючи публіку своєю 
енергією, вона пропонує власні критерії естетичного 
смаку та освітнього рівня і змушує підноситися до 
них. Професійна майстерність, людська щирість ак-
тора підкорили харківську публіку, й не дивно, що 
вистава “Авдєй Флюгарін” була чи не найяскравішою 
подією цьогорічного “Театроніка”.

Не вперше гостем “Театроніка” став Молодіжний 
драматичний театр “З вулиці Троянд” (Кишинів). Цьо-
го року театр показав виставу “Актриса” за п’єсою 
Іллі Члакі у виконанні Марії Мадан (режисер-пос-
тановник – Віталій Дручек). Вистава побудована у 
формі життєвої історії-сповіді однієї актриси про своє 
життя крізь призму політичних обставин радянської 
доби, а згодом – перебудови, професійних та особис-
тих проблем, що випали на долю жінки. Розповідний 
тон п’єси нав’язував виставі певні мелодраматичні 
риси. Завдяки чергуванню сцен відвертої жіночої 
розповіді та експресивних естрадних номерів, до-
свідчена виконавиця ролі змогла не лише зацікавити 
глядача, а й викликати співчуття до образу героїні, 
популярної в минулому актриси, котра, працюючи 
прибиральницею в театрі, згадує про свої колишні 
успіхи. 

Виразно виділилася за типом художнього мовлен-
ня на тлі репертуарної афіші фестивалю “Жінка, що 
не хотіла спуститися на землю”, створена акторкою 
з Єрусалиму Габріелою Нойхаус. Вистава за сюрре-
алістичним сюжетом побудована з низки пластичних 
номерів та трюків, перетворених на візуальні мета-
фори. Вона більше за будь-яку іншу виставу “Теат-
роніка” наочно демонструє принципи сучасного за-
хідноевропейського театрального мислення. І це дуже 
важливий досвід для харківського глядача та вагоме 
досягнення у розширенні меж фестивалю.

Варто відзначити певну особливість – у декіль-
кох представлених моновиставах актор був не тіль-
ки виконавцем, а також і драматургом, і режисером 
сценічного твору. Про це вже було сказано з приводу 
вистав “Марія Лебядкіна” та “Жінка, що не хотіла 
спуститися на землю”, це стосується і спектаклю 
“Шамандура”, яку показав Театр Вина “Стара Вар-
на” з болгарського міста Варна. “Шамандуру” ство-

Георгій Велчовський у моновиставі “Шамандура”. 
Театр Вина “Стара Варна”. Варна (Болгарія).

Олексій та Юлія Кубіни у виставі “Жорстокі тварини” за 
Ф. Крівіним. Київський єврейський музично-драматичний те-
атр ім. Шолом-Алейхема.

86



87

рили Георгій Велчовський (він виступив і актором) 
та директор Музею старої фотографії міста Ламбрін 
Сатіров. Герой вистави – рятівник на пляжі курорт-
ного болгарського містечка, його розповідь сповнена 
цікавими людськими спостереженнями, життєствер-
дним гумором та щільно пов’язана з історією міста, 
ментальними особливостями його мешканців. Виста-
ва, де головним художнім засобом є акторська вираз-
ність і де суттєве значення має текст, йде болгарською 
мовою. Отож враження від вистави формується на-
самперед з відчуття оптимістичного настрою творців 
“Шамандури” та довірливого тону розмови, а це вже 
багато важить. 

Берлінський театр “Русская сцена” представив на 
фестивалі виставу “СаксофонIST” за відомою п’єсою 
Матея Вішнєка. Колектив, орієнтований на росій-
ськомовних мешканців німецької столиці, загалом 
дотримується сценічної традиції російського театру. 
Однак при  тому відчувається у поставах пріоритет-
ність реалізації зовнішніх прийомів, а не докладні 
відтворення змістових нюансів режисерського заду-
му. Сценічна версія Інни Соколової-Гордон виглядала 
достатньо поверховим прочитанням непростих тем, 
що піднімаються у п’єсі. Більшість застосованих ре-
жисером прийомів не була виправдана в сценічній 
дії; так, скажімо, нереалістичність подій, містична 
аура історії кохання передавалася у виставі через не-
доречну афектовану манеру акторської гри. Багато-
аспектна п’єса Матея Вішнєка сприймалася в такому 
трактуванні як доволі дивна історія кохання з надто 
невмотивованим перебігом подій.

Закривала “Театронік-2013” вистава Київсько-
го єврейського музично-драматичного театру імени 
Шолом-Алейхема “Жорстокі тварини” за оповідан-
нями Фелікса Крівіна. Героями вистави за участю 
акторів Олексія та Юлії Кубіних почергово ставали 
різні тварини, причому часто кількість учасників дії 
перевищувала число виконавців. У такій складній за 
структурою та хаотичній виставі непросто виявити 
єдність на підставі параметрів як естетичних, так 
ідейних. Філософсько-іронічний тон прози Фелік-
са Крівіна режисер переводить у площину насиченої 
пристрасними почуттями людської драми.  Прагнен-
ня постановників передати через тексти про тварин 
суто людські проблеми не набувало образно-але-
горичного характеру через буквальність сценічних 
рішень. Художнє вирішення вистави доповнював 
нав’язливий музичний супровід зі вставними плас-
тичними номерами. Вистава справила тяжке, гнітюче 
враження, та причина цього не серйозність пробле-
матики, а використання таких сценічних прийомів, 
що обтяжували дію. 

Попри деякі зауваги, цьогорічний “Театронік” 
став справді яскравою подією в театральному житті 

Харкова. Порівняно з двома попередніми фестива-
лями, він був таки найцікавішим завдяки інтерна-
ціональному складу учасників та загальному рівню 
вистав. “Театронік”, безумовно, перебуває на етапі 
творчого зростання з уже вагомим позитивним ре-
зультатом, і ця тенденція вселяє добрі надії. Органі-
затори ставили собі за мету створити “свято театру”, 
і, безумовно, вони її досягли. Однак було це свято 
помітною культурною подією не для широкого кола 
глядачів, а тільки для професіоналів. Питання це на-
лежить до глобальніших проблем сучасного худож-
нього процесу і не має простого розв’язання. 

Сцена з вистави “СаксофонIST” М. Вішнєка. 
Режисер – Інна Соколова-Гордон. 
Берлінський театр “Російська сцена”.

Ольга Дорофєєва



88

Федеріко Ґарсіа Лорка – поет вельми пристрасний, 
емоційний, чуттєвий і при тім лірично-проникливий, 
мрійний. Самобутня образність та інтонаційність 
його поезії не раз набуває мальовничо-музикального 
обарвлення й звучання, близького особливій експре-
сивності та вишуканій граційності фламенко. Ці риси 
властиві й драматургії Лорки, де здебільшого побу-
товий колорит невимушено й вишукано поєднується 
з поетичною піднесеністю, причому це поєднання 
часто набуває навіть трагедійного характеру.

Вельми прикметна під цим кутом зору п’єса “Дім 
Бернарди Альби”, що її поставу здійснив на сцені 
Російського державного академічного театру драми 
імени Федора Волкова режисер Євгеній Марчеллі 
(прем’єра – 26 жовтня 2012 р.). Вистава викликала 
щиру прихильність глядачів під час гастролей вол-
ковців на сцені Кримського академічного російського 
драматичного театру ім. Максима Горького у травні 
2013 р. Вона, як і низка інших гастрольних вистав 
(“Катерина Іванівна” Леоніда Андрєєва, “Ціаністий 
калій… з молоком чи без?” Хуана Хосе Алонсо Міль-
яна, “Двоє бідних румунів, що розмовляють польсь-
кою” Дороти Масловської) переконливо засвідчила, 
що театр із Ярославля гостро відчуває новітні худож-
ні тенденції, принаймні його нинішні вистави випов-
нені живим життям, позначені вигадливим сценічним 
осягненням.  

Насамперед вражає – навіть тих, кого, здається, 
неможливо чимось здивувати – нестандартна органі-
зація театрального простору. Всі входи до зали вияв-

 Віктор Гуменюк 

 ПРО ТИРАНІЮ, ЛЮБОВ І СМЕРТЬ

ляються надійно зачиненими – охоронниці білетерки, 
чемно, але настійливо скеровують публіку до правого 
закутку фоє, де на вузеньких дверях суворий напис 
запевняє: “Стороннім вхід заборонено”. Відтак ми 
опиняємося не перед сценою, а на сцені, точніше, за 
сценою, де за допомогою дерев’яних пристосувань 
(усіляких банкеток) за принципом амфітеатру (аби 
всім було добре видно) вишикувалися стільці для 
глядачів. Дія (дійство) відбувається на основному 
просторі сцени, а також і в залі, порожньо-тривожній, 
навіть певною мірою моторошній. 

Скажете, глядачів сьогодні подібними новаціями 
не здивуєш. Але річ у тому, яка насправді семантика 
цих нехай і не дуже нових новацій, яка їхня художня 
функціональність. Хочеться відразу сказати, що цього 
разу вона доволі глибока й вмотивована. Порожній 
зал тривожить ще й тим, що декому з персонажів (не 
глядачів!) туди вхід часом доступний. Це насамперед 
найстарший член сімейства, чиє буття опиняється в 
центрі уваги, – Марія Хосефа, матір титульної героїні 
Бернарди Альби. У виконанні Тетяни Познякової це 
така собі немічна й бліда “божа кульбабка”, яка все ж 
тонко відчуває й гостро переживає родинні негаразди 
і скільки сили стає, прагне (хоч і безуспішно) відвер-
нути їх. Театр вочевидь не згоден з багатьма дослід-
никами творчости Ф. Г. Лорки, зокрема й цього твору, 
в тому, що вона буцімто божевільна. Мабуть, титуль-
ній героїні просто зручно оголосити її божевільною, 
аби сусіди не чули її правдивих слів. а  домашні не 
звертали на них належної уваги. Вінцем душевного 

(Вистава “Дім Бернарди Альби” Ґ. Лорки 
Російського державного академічного театру драми ім. Ф. Волкова)



89

сум’яття Марії Хосефи є її химерний танець, по-ста-
речому незграбний, але по-своєму витончений вияв 
щирого уболівання за долю родини. 

Було б несправедливо сказати з приводу саме цієї 
героїні, що вона лише інколи потрапляє до театраль-
ної зали. Навпаки, вона лише інколи, вкрай епізодич-
но, з’являється на сцені, власне, у просторій вітальні 
дому. Щиросердо, а, може, й справді зі старечого ро-
зуму, Марія Хосефа проголошує такі речі, про які в 
домі не прийнято говорити, тож доводиться її (завжди 
з наказу Бернарди) силоміць випроваджувати або й 
виносити. Відтак зала – то її стихія. Жінка спокійно 
і навіть доволі впевнено почувається в його тривож-
ній тьмяній порожнечі. При тому раз у раз коментує 
основні події та діялоги ніби з порога того світу. Її 
коментарі лаконічні, іноді обмежуються лише зітхан-
нями чи зойками, але й доволі гострі, активні й не раз 
пойняті відчайдушно-безнадійною інтонацією. 

Постать цієї героїні набуває багатогранного сим-
волічного звучання. Спершу її можна сприймати як 
режисера, котрий силкується щось змінити в невбла-
ганному плині подій (потім з’ясовується, що роль ре-
жисера в суголоссі з означеним плином тут виконує 

насамперед Бернарда, яка примушує всіх дотримува-
тися її, Бернарди, правил гри). Відтак Марія Хосефа 
постає епічним коментатором подій (дещо подібним 
до грецького хору), згодом може бути трактованою як 
голос істини, до якого не дуже прагнуть прислухати-
ся, і врешті – як безталанна провісниця неминучого 
лиха. 

У залі, що поволі набуває ознак чогось на кшталт 
потойбіччя чи космічного безмежжя, під кінець виста-
ви інколи з’являється й сама Бернарда Альба, яка з 
плином часу, очевидно, починає вже замислюватися 
про речі, які виходять за межі чіпкої буденности. Хоча 

 Віктор Гуменюк 

Сцени з вистави  “Дім Бернарди Альби” Ф. Ґ. Лорки. 
Режисер – Євгеній Марчеллі, художник – Ілля Кутянський. 
Російський державний академічний театр драми імени 
Федора Волкова, 2012 р. 

89



90

загалом її постать цю гнітючу буденність виразно 
уособлює.

До певного часу бентежно затаєний зал владно 
нагадує про себе у фіналі вистави, коли з горішнього 
балкона (з “гальорки”) пристрасно, навіть надривно 
виголошує свої передсмертні й посмертні монологи 
Адела (актриса Марія Полумогіна), наймолодша з 
п’яти доньок Бернарди Альби. Вона накладає на себе 
руки, зневірившись у можливості досягнути омріяне 
щастя. Її крихка тендітна постать і весь простір перед 
нашими очима закриваються на той час широким по-
лотнищем (чи то весільною фатою, чи то жалобним 
саваном), яке контрастно символізує те щастя, з яким 
розминулася героїня і якого справді досягти складно, 
а, може, й неможливо в умовах родинного і не лише 
родинного деспотизму, що його плекає Бернарда Аль-
ба і який осмислюється в п’єсі Ф. Г. Лорки.

Як бачимо, нестандартна організація видовищ-
ного простору тут аж ніяк не є псевдомодною заба-

ганкою режисера, а випливає з продуманої, доволі 
вишуканої концепції вистави. 

Займаючи стільці якнайближче до сцени, глядач 
ніби справді потрапляє туди, куди “стороннім вхід 
заборонено” – в дім досить заможної господині Бер-
нарди Альби. Помер господар, її чоловік, і в домі ого-
лошується жалоба на вісім років. Тож про будь-яких 
гостей, про будь-які візити кудись, а відтак і про ді-
вочі мрії не може бути й мови. Навіть на поминках та 
інших траурних церемоніях присутні лише жінки. 

Бернарда у виконанні Тетяни Малькової справді 
випромінює ту нерозтрачену владну енергію, яку 
неможливо зіграти, вона просто мусить бути прита-
манна актрисі, що виконує подібну роль. Тож вона 
здебільшого, надто в перших сценах, не підвищує 
голосу, не надуживає жестами, лише одного її пог-
ляду чи кивка головою досить, аби підкорити своїй 
волі оточення, змусити домочадців ні на йоту не 
відхилятися від давно усталених норм та звичаїв. 
Злагоджений колективний танець на початку виста-
ви (в центрі танцюючих – Бернарда, яка нібито й не 
виділяється з-поміж інших, але все ж таки привертає 
до себе увагу) – виразне означення цієї норматив-
ности. Служниця, з огляду на своє становище (вона 

Сцена з вистави  “Дім Бернарди Альби”  Ф. Ґ. Лорки. 
Режисер – Євгеній Марчеллі, художник – Ілля Кутянський. 
Російський державний академічний театр драми 
імени Федора Волкова, 2012 р. 



91

справді стоїть віддалік не лише в  переносному, а й у 
прямому сенсі), хоче спромогтися на власні рухи, але 
мимоволі підкоряється загальній стриманій пластиці 
й суворій ритміці. Бернарда не може стерпіти на-
віть натяку на можливість відхилення від усталеного 
буттєвого плину, від сповідуваних та плеканих нею 
традицій і норм. Тож їй все-таки, надто під кінець 
вистави, доводиться виразніше виявляти свою кру-
ту вдачу, докладати чимраз більших зусиль задля 
забезпечення в домі позірного спокою. Хоч самовла-
дання вона за жодних умов не втрачає. Характерна 
з цього приводу реакція на смерть дочки. Якась від-
далена тінь хвилювання з’являється на її обличчі. 
Але одразу ж вона змушує себе заспокоїтись і твердо 
проголошуючи – “Вона померла невинною” – віддає 
розпорядження, спрямовані на підтримку ілюзії бла-
гопристойности.

Актриса аж ніяк не педалює рис жорстокости, 
люті, безсердечности. Її героїня щиро переконана 
в своїй правоті і вважає, ніби чинить на благо дому 
та його мешканців. Інколи навіть закрадається дум-
ка, що Бернарда, усвідомлюючи безперспективність 
сподівань своїх дочок (у селі нібито й справді немає 
пристойних женихів), оголошує тривалий траур з 

тією метою, аби дівчатам легше було зносити своє 
безталання. Так чи інакше, Бернарда у виконанні 
Т. Малькової теж викликає певне співчуття, принай-
мні  розуміння. Це хоч і не знімає її трагічної вини, 
все ж певною мірою переносить акцент з обвинува-
чення окремої особи на оскарження чіпких стерео-
типів, несприятливих умов людського буття. Відтак 
виразнішою стає символіка заявленого в заголовку 
п’єси образу дому.                          

Основна інтрига драми обертається довкола пос-
таті Пепе Романо (в українському перекладі Ми-
хайла Москаленка він значиться як Пепе Циган, а 
у використаному у виставі російському перекладі 
Н. Наумова як Пепе Римлянин). Хоча це дуже важ-
ливий персонаж, він не є дійовою особою, він такий 
самий примарний і недосяжний, як і дівочі мрії про 
щастя. Про Пепе багато, майже весь час говорять, 
але він жодного разу не з’являється на сцені. Для 
найстаршої доньки Бернарди – незугарної Ангустіас 
– зроблено виняток і дозволено бачитися з Пепе, 
котрий нібито стає її нареченим. Актриса Ірина Си-
дорова веде свою роль зовні доволі стримано, але 
з неабиякою внутрішньою напругою. Її героїня від-
чайдушно прагне захистити свої почуття, свої споді-

Сцени з вистави  “Дім Бернарди Альби”
Ф. Ґ. Лорки. Режисер – Євгеній Марчеллі,
 художник – Ілля Кутянський. Російський 
державний академічний театр драми імени 
Федора Волкова, 2012 р. 

Ольга Дорофєєва



92

вання на краще, захистити від злостивої заздрости 
сестер, від їхніх лихих язиків, але при тому в її крих-
кій блідій постаті відчувається якась приреченість, 
якийсь невигойний біль, що не може не викликати 
співчуття. Мотив сватання Пепе до Ангустіас цілком 
прозаїчний – вона, на відміну від чотирьох інших, 
донька Бернарди від першого шлюбу, і покійний 
батько заповів їй пристойну спадщину. Але не лише 
Ангустіас, усі п’ятеро дівчат закохані в цього чи не 
єдиного молодика, що постав на їхньому життєвому 
обрії. А наймолодша, Адела, обстоюючи своє право 
на повнокровне життя, навіть зважується таємно 
стрічатися з ним. Поширена, не раз використовувана 
в драматургії ситуація, лаконічно означена фразео-
логізмом “за двома зайцями”, набуває тут трагічного 
розв’язання.

Властиве виставі натуралістичне відтворення 
побутових реалій теж декого може здивувати. Щось 
подібне, але в дещо іншому ключі й меншою мірою, 
було застосоване у досить популярній свого часу 
виставі Московського театру імени К. С. Станіслав
ського за п’єсою В. Славкіна “Доросла донька мо-

лодого чоловіка”, де на справжній газовій плитці на 
блакитному вогні зі шкварчанням смажилася яєш-
ня і духмяно пахла заварена кава. У ярославльсь-
кій виставі детально, розмірено, полощучи у відрах 
брудні ганчірки й ретельно викручуючи їх, цілком 
достовірно миють підлогу,  аж бризки летять, ліп-
лять равіолі (щось на кшталт пельменів), аж хмари 
борошняного пилу здіймаються в повітря, замінюючи 
димові ефекти; дбайливо й неквапливо вбираються в 
розкішні традиційні строї для прийому гостей і потім 
так само роздягаються, аж у вухах шурхотить і в очах 
рябіє… Печальна, часто трагічна неспівмірність пох-
мурої буденности й світлих мрій загалом характерна 
для художнього світосприймання Ф. Г. Лорки, вельми 
симптоматична в цій п’єсі. І ця несумірність вельми 
ефектно увиразнюється у виставі. Тут доречно згадати 
постаті, що безпосередньо не є учасниками драматич-
ного плину, але їх раз у раз згадують у п’єсі, – женців 
із дальніх сіл, які прибули в тутешню округу на за-
робітки. Ці парубки, як подейкують, вправні не лише 
на спекотній ниві, а й нічної пори, коли солодко вті-
шаються де з ким із місцевого жіноцтва. Їхні постаті 
подаються у виставі далеко не в побутовому ключі. 
Їхні витончено-грайливі рухи й жести, одяг з вигад-
ливими мереживами й комірцями та ошатні перуки 
в стилі рококо, їхня суцільна світла сріблястість, що 
нагадує однотонність “живих скульптур”, зрештою, 
їхня своєрідна фривольна манера співу – все це дуже 

Сцена з вистави  “Дім Бернарди Альби”  Ф. Ґ. Лорки. 
Режисер – Євгеній Марчеллі, художник – Ілля Кутянський. 
Російський державний академічний театр драми 
імени Федора Волкова, 2012 р. 



93

суголосне з химерно-нетутешніми дівочими мріями. 
Компанія цих женців у злагодженому невимушеному 
танку, мов невловима хмаринка, наче видиво, висли-
зає із закутня зали й пропливає, власне, по авансцені, 
на межі поміж моторошно-порожнім залом та основ-
ним сценічним простором, себто десь на грані поміж 
небуттям та реальною дійсністю.

Захопившись видовищним окресленням загаль-
ної концептуальної образности, режисер, здається, 
все ж недостатньо уваги приділив психологічній 
індивідуалізації сценічних характерів, не сповна 
використав  закладені в п’єсі можливості. У стосун-
ках між сестрами превалює загальна нетерпимість 
і недовірливість. Інтонаційно й пластично всі вони 
дуже схожі одна на одну, якісь нюанси, що дозво-
лили б їх чіткіше розрізнити, втрачаються. Заданий 
вступним колективним танцем темпоритм майже не 
змінюється протягом усієї вистави. Для прикладу 
пошлюсь на цікаві спостереження дослідниці твор-
чости Ф. Г. Лорки – В. Сілюнас. Розглядаючи ок-
реслені автором стосунки сестер Адели й Мартіріо, 
В. Сілюнас зазначає: “Адела й Мартіріо – сестри, які 
стають непримиренними ворогами… Замість того, 
аби відкинути жорсткі заборони, Мартіріо привчає 
себе вважати все недозволене ворожим та гидким. 
Природи витравити не вдається. Пепе хвилює її де-
далі більше… Найстрашніше те, що, ревнуючи Пепе 
до сестри, вона сповнюється ненавистю до обурливої 

для неї свободи Адели”[1].  На жаль, подібні нюанси 
у виставі часом дещо розмиті.

Насамкінець ще раз наголосимо, що вистава ре-
жисера Євгенія Марчеллі хвилює глибоким та сценіч-
но ефектним розкриттям символічної образности 
драматургічного матеріялу, застережливо викриває 
деспотизм і тиранію, в усі часи притаманні людській 
природі та суспільній практиці.  

                            

1. Силюнас В. Федерико Гарсиа Лорка. Драма поэ-
та / В. Силюнас. – Москва: Наука, 1989. – С. 280–281.

Сцени з вистави  “Дім Бернарди Альби”
 Ф. Ґ. Лорки. Режисер – Євгеній Марчеллі,
 художник – Ілля Кутянський. Російський 
державний академічний театр драми імени 
Федора Волкова, 2012 р. 

Ольга Дорофєєва



94

 ІІІ
Дев’яності роки з усіма суспільно-політичними 

змінами, в тому числі і в мистецько-культурному про-
сторі, відкрили нові шляхи віднайденій і поверненій 
українській п’єсі, “незатертому” українському слову, 
українській тематиці в поетично-експерименталь-
ному просторі сцени. Як свого часу їхнім західним 
колегам, багатьом українським режисерам пощастило 
долучитися до створення нового, самобутнього теат-
ру ляльок, театру, який вертався до джерел. 

“Здобувши волю, наші східноевропейські сусі-
ди – поляки, угорці, німці, які знову стали єдиним 
народом, чехи і словаки, які розділилися після “ок-
самитової революції” – саме в театрі, активніше, 
ніж будь-де, намагалися усвідомити свою нову іден-
тичність”[1].

На сцени театрів ляльок України масово вийшли 
і заговорили герої Марійки Підгірянки, Олександра 
Олеся, Івана Франка, Лесі Українки, Миколи Гоголя, 
Гната Хоткевича, Ганни Барвінок, Богдана Стельмаха, 
заспівали “оляльчені примадонни” Миколи Лисенка, 
залунав розлогий і пронизливий спів вертепу.

Важливим фактором змін стало несподіване 
зруйнування попередньої жорсткої схеми “забезпе-
чення” державних театрів драматургічним матерія-

лом. Борис Голдовський, доктор мистецтвознавства, 
директор фонду ім. Сергія Образцова (м. Москва), 
так розглядає процеси, спільні для всього, тепер уже 
пострадянського, простору: “На межі ХХ–ХХІ ст. 
театри ляльок (…) частіше почали робити нові виста-
ви, спираючись на режисерські сценарії за відомими 
літературними творами. Причин для того було кілька: 
змінювалась сама модель і структура організації теат-
ральної справи (…); як уже відзначалося, припинили 
існування Репертуарно-редакційна колегія, Лабора-
торія драматургії театру ляльок, централізована сис-
тема закупівель п’єс і їхніх розсилок театрам країни; 
послабшала, а місцями зійшла нанівець фінансова 
підтримка драматургії з боку держави” [2].

У коло зацікавлень режисерів України потрапила 
й українська народна казка, яка стала тепер своєрід-
ним провідником до сакральних глибин народної 
традиції в мистецтві. Режисери зосереджуються на 
експерименті з текстом, самі вправляються у ство-
ренні літературних колажів на основі казок, народних 
пісень, інших жанрів фольклору, доборі нових, ще не 
відкритих для професійної сцени автентичних риту-
альних творів, насичують репертуар новим “мистець-
ким продуктом”.

Ярослав Грушецький

ПРАКÒÈÊÀ 

Фольклор у виставах театрів ляльок України 
останньої чверти ХХ ст.
(Закінчення, початок: “Просценіум”. – Ч. 1-3 (32-34). 2012.)

94



95

До 2001 р. вистав такого спрямування знайшло-
ся в Україні на цілий фестиваль, і був це – Перший 
Міжнародний фестиваль національної класики та 
фольклору на сцені театру ляльок “Обереги” в Іва-
но-Франківську 2001 р. Ось як тоді оцінив побачене 
Сергій Єфремов: “У мене таке враження, що сьогодні 
всі театри ляльок щиро бажають експериментувати в 
плані національної класики, яка ще пишеться, органі-
зовується для сцени. Бо великої професійної драма-
тургії лялькові театри не мають. Режисери або беруть 
і самі пишуть інсценізації казок, як це робить Ярослав 
Грушецький в Івано-Франківську, або шукають для 
цього професійних драматургів, які нині мало займа-
ються ляльковим театром, бо то далеко не прибуткова 
справа. На жаль, це велика проблема, перед якою ми 
стоїмо. І коли починався цей фестиваль, я думав: а 
чи набереться на нього якихось хай навіть не взірців 
національної класики, а просто творів, у які б театр 
міг зануритися? На щастя, набралося. Думаю, дуже 
цікаво з національною драматургією працюють два 
театри ляльок – Івано-Франківський і Хмельницький. 
І там, і тут склалися дуже добрі тандеми сценогра-
фа та режисера і йде справді великий пошук у плані 
культури сценографії, культури самого підходу до 
вистави” [3].

Звернувшись до праджерел через народну казку, 
режисери 90-х швидко усвідомили безмежний пое-
тичний потенціял міту.

“Антропологи переконані, що уся культура про-
сякнута мітом і що є вона нічим іншим як спадком 

по часах мітичних, що розвинулася вона в резуль-
таті різноманітних адаптацій міту згідно з засадами 
раціонального мислення(…) Автор творить образ 
світу, а є то діянням космогонічним, в чім переконує 
нас Умберто Еко: виконавець дії той образ творить 
у власній уяві, відповідно до своєї культурної ком-
петенції. Аналогія ця становить спокусу прийняти 
усяку мистецьку діяльність за діяльність мітотвор-
чу” [4]. 

Найбільшим “мітотворцем” на теренах україн
ського лялькового світу виявився Сергій Брижань. 
Саме з глибинних сакральних пластів свідомости 
добуті і явлені світові герої його епічних казок, а світ, 
в якому вони діють, мерехтить образами і знаками 
генетичної пам’яти. У раніших роботах митця, що 
безпосередньо не пов’язані з мітом, теж відчувалася 
особлива аура поетичної притчі, узагальнення дійо-
вих осіб вистави до “першолюдей”, до найперших 
носіїв найглибших життєвих істин, створення для них 
особливо тендітного і чуйного мікрокосму всередині 
вистави, біло-чорного, монохромного, до- і понад-
часового, возведення їхньої самотности  у ранг все
світньої. “Режисер Сергій Брижань сказав, що йому 
завжди цікаво розшифровувати казки, він все життя 
мучиться тим, як ставити народну казку…” [5].

Однією з ключових вистав на довгому режи-
серському шляху “мітотворення” була казка “Іва-
сик-Телесик” (Хмельницький театр ляльок, режи-
сер – Сергій Брижань, художник – Михайло Ніколаєв, 
1995). “Натомість прикладами стилістичної єдності 
можуть слугувати такі спектаклі, як “Івасик-Телесик”, 
інспірований варіаціями архаїчної культури” [6].    

Народна казка не передбачає розлогих описів і 
конкретизації  як характерних рис персонажів, так і  
місць дії, але в Брижаневому “Телесику” така спро-

Ярослав Грушецький

Сцени з вистави “Івасик-Телесик” С. Брижаня. 
Режисер – Сергій Брижань, 

художник – Михайло Ніколаєв. 
Хмельницький академічний обласний 

театр ляльок.



96

щена драматургічна формула віддається не простою 
порожнечею, а возводиться до порожнечі космічної. 
Простір вистави сповнюється космосом символів-
знаків навколо людини і відбиває через нього кос-
мос внутрішньо-людський. Чорне небо, окремі, лише 
вибрані зорі, подекуди холодні, подекуди привітні… 
Ниточки, на яких вони розвішані у дворі, мов білизна, 
по-домашньому… Ниточки – зв’язок доль, тяглість 
у часі… Білі контури вікна, дерев. Це, власне, й усе. 
Саме так виглядає матеріялізована ПАМ’ЯТЬ. Сам 
Телесик нарешті позбувся рис, які навіювало худож-
никам читання радянської дитячої літератури про-
тягом усього існування театру ляльок в Україні. Ні 
(о жах!), тепер це не пухкенький хлопчик-відмінник 
у вишиванці з веслом і з перспективою колись при-
красити обкладинку “Плейбоя”, тепер це – оживле-
на   деревинка. Звичайна, не відібрана з-поміж інших 
спеціяльно задля “проєкту”, просто їй пощастило. 
Пощастило вхопити подих материнського тепла. 

Просто на шлях крізь зорі її підштовхнула любляча 
батьківська рука. Просто безмежний світ розкрився 
золотому човнику, що вже поплив крізь час…

Звуки колискових, делікатні й ненав’язливі, су
проводжують ніжний і таємничий перебіг вистави. 
Давно знайомі і, здавалось би, затерті слова та істи-
ни звучать дивними переливами, оповивають і коли-
шуть – тепер стане тепло, так буде завжди…

Манера акторської гри, подачі драматично-епіч-
ного матеріялу скерована передусім на те, щоб не 
сполохати той медитативний стан, у який поринає 
глядач. Сергій Єфремов зазначає: “У виставі хмель-
ниччан “Івасик-Телесик” склався дуже добрий тандем 
сценографа і режисера. Режисер сягає аж прадавніх 
язичницьких часів, там беруть початок джерельні 
варіяції культури обрядів, ритуалів. Показуючи на 
сцені їхні фрагменти, вони тим самим говорять, що 
там зародилася душа казкаря, що це  ще тоді людина 
почала вигадувати, творити казку. За такого підходу і 
діти беруть з вистави більше, ніж просто сюжет. Вони 
беруть з неї ще й глибоку культуру. Вистава – сно-
видіння, зіткана із мрій і народних пісень” [7].

Особливим досягненням Хмельницького театру 
ляльок вважає “Івасика-Телесика” і Ростислав Ко-
ломієць: “Вищі досягнення цього театру – “Тарас”, 
“Хом’ячок і північний Вітер”, “Чумацький шлях”, 
“Чарівна зброя Кендзо”, “Івасик-Телесик”, “Відлун-
ня” – нині справедливо вважаються класикою ук-
раїнського театру ляльок” [8].

Оповідна “тканина” вистав, драматургічна кан-
ва, відмінна від звичної реалістичної, покликала до 
сценічного життя нові способи існування актора, “пе-
рекроїла” знаковий простір сцени. Носіями символів-
знаків стали не лише ляльки, як артефакти сценічного 
мікрокосму, кожний сантиметр сцени тепер не мав 
права на “побутову бездіяльність”. У того ж Рости
слава Коломійця знаходимо: “Давно вже в лялько-
вому театрі актори не ховаються за ширмою, вони 
відкрито вийшли на авансцену і стали повноправни-
ми учасниками лялькового дійства. Так є скрізь. Але 
у Хмельницькому театрі актори одягнені в костюми 
від Ніколаєва! Ці речі мають самостійний естетичний 
зміст  і, по суті, є своєрідними пластично-кольорови-
ми об’єктами, майже скульптурами з тканини” [9].

“Золотий човник” режисера Ярослава Грушець-
кого і художника Миколи Данька в Івано-Франків
ському театрі ляльок (2000) також “пришвартувався” 
до українського фольклору, що сягав дохристиянських 
часів, зокрема в його драматургічну структуру були 
послідовно вплетені прадавні і ще натоді не публіко-
вані і не виконувані на професійній сцені щедрівки, 
як основа космогонічного епосу прадавніх українців, 
жартівливі пісні (був відтворений зворотно процес 
театралізації пісень, що без неї свого часу не мислили-

Сцена з вистави “Різдвяна ніч” за Г. Хоткевичем. Режисер – 
Сергій Брижань, художник – Михайло Ніколаєв. Хмельницький 
академічний обласний  театр ляльок, 2001 р.



97

ся в обрядово-ігровому виконанні), 
народні ігри-забави – невід’ємна час-
тина культурного простору слов’ян 
поганських часів, зрештою, народ-
на казка про Івасика-Телесика, яка 
розігрувалася суто ляльками в “за-
критому прийомі” і мала в підоснові 
проппівську “ініціяційну” складову. 
Відмінність прочитання тієї ж казки, 
за якою здійснено виставу хмельнич-
чан, в іншому театрі була відчутно 
разючою. 

Розпочинало виставу урочисте 
відтворення колядниками в масках, 
які приходили до господаря-гляда-
ча з країни смерти, з-поза ріки, або 
ж – межі світів (власне, таке історич-
но-смислове навантаження мають 
личини ряджених) мітичної картини початку світу. 
На триярусній ширмі, поруч з хором колядників, які 
височіли над грядкою (верхній край ширми) мов веле-
тенські ляльки, поступово, в такт пісенним катренам, 
з’являлись Предковічне Древо, Колесо Сонця, також 
Місяць-Віл та Олень-Зоряне Небо – велетенські пле-
тені ляльки-обереги. Динамічно в урочисто-священну 
стихію вривався вир “діонісійських” пристрастей, 
що у кількох піснях творив свою “гріховну” молитву 
навколо Кози та благостей, які вона мала принести і 
подати. Це була стихія народних гульбищ, ігор, теат-
ру. Тут Коза (актриса з плетеною головою ляльки на 
патику в руках та захована в костюм-тулуб) виступа-
ла безпосередньо і як божество, до якого звертався 
хор, і як персонаж невмирущої байки про Діда, що 
надаремно намагається її впіймати, і як “невідомо 
яке” Козенятко, що “бігло льодком топитися”… Далі 
йшли унаочнені і перетворені на рухливі театралі-
зовані ігри пісні про Журавля, який “собі був” (та ж 
система народно-грубих масок-велетнів на патику з 
прихованим актором), знаменита гра у гусей, в якій 
використовувалися примітивні полотняні народні 
маски. Поступово учасники дійства сягали основ-
ного видовища – театральної казки, розіграної через 
ляльки, власне, лише ляльками, участь яких тепер 
символізувала якусь особливу, вищу сакральність 
головної частини свята закликання весни… Ляльки 
також були грубі, примітивні, наче зшиті з напівзот-
лілих у музеях згортків старовинного полотна, проте 
вкрай промовисті та виразні.

“Золотий човник” і “Щедрий вечір” склалися в 
один сценічний диптих і в такому варіянті були пока-
зані на міжнародному фестивалі “Різдвяна містерія” 
2001 р. в Луцьку [10]. Борис Голдовський дав такий 
відгук на виставу: “По-перше, Івано-Франківський 
театр я знаю досить давно, але ця робота, не зважаю-

чи на те, що це не зовсім театр ляльок, мені видається 
однією з найвдаліших, тому що в ній підсилені на-
родні, фольклорні, магічні якісь мотиви. Що важливо, 
ні актори, ні режисер, ні художник не намагалися 
прикрасити, вони намагались зрозуміти і донести, 
і ось це їм цілком вдалося. В результаті вийшло чу-
дове, майже медитативне видовище, яке дивишся, 
не думаючи, театр ляльок це чи не театр ляльок. Це 
просто чудова вистава, потрібна, корисна і важлива. 
Вплив цього видовища на людину настільки великий, 
що чинить її кращою. Функція будь-якого гарного 
театрального видовища – це спроба зробити кращою 
ту людину, яка зараз перебуває в глядній залі. Це вда-
лося, і це – найголовніше” [11].                                    

Перебіг вистави чітко поділявся на дві майже рів-
номірні частини – “масково-людську” і “лялькову”, 
які перебували в певній взаємозалежності, але в часі 
не перетиналися. Тобто, можна було говорити про 
наявність в одній виставі двох стилістично різних 
вистав – лялькової “чистого” прийому і “змішаної”, 
тобто з елементами різних засобів виразности – ак-
тори в іпостасях оповідачів, маски, ростові ляльки. 
Та, власне, одчайдушна стихія ігрища відбилася на 
тій частині вистави, яка мала більш звичний, тра-
диційний вигляд. “Побутова”, реалістична складова 
поведінки персонажів у другій частині вистави геть 
зійшла нанівець. Натомість залишились символічно-
умовні рухи та жести, що лише означували відомі 
сюжетні повороти, чим підкреслювали свою ігрову, 
чи навіть обрядову, сутність. 

Ярослав Грушецький

Сцена з вистави “Кривенька качечка”. Автор п’єси та ре-
жисер – Ярослав Грушецький, художник – Микола Данько. 
Івано-Франківський академічний обласний театр ляльок 
ім.  М. Підгірянки.



98

Лінія втіленого анекдоту, жанру нісенітниці, не-
билиці, яку заявив у концертних мініятюрах Володи-
мир Долгополов, набула своєрідного продовження у 
виставі “Битий небиту везе” Івано-Франківського те-
атру ляльок у роботі режисера Ярослава Грушецького 
та художника Миколи Данька, також представленій на 
“Оберегах”. Створена за народною казкою, вистава, 
окрім цього, міцно увібрала в себе стилістику народ-
них прислів’їв та приказок, а постановники зуміли 
перекласти їх на мову сценічного трюку у виконанні 
маріонеток [12].

Друга половина 90-х років стала визначаль-
ною для фіксації досить яскравої нової тенденції в 
українському театрі ляльок. Саме на фольклорно-
му підґрунті було здійснено естетичний прорив до 
українського театру ляльок нового ґатунку – само-
бутнього національного театру високої мистецької 
правди. Мистецтвознавці, зокрема Світлана Веселка, 

Дмитро Богомозов.
Світлина з архіву Д. Богомазова.

охрестили це явище “поетичним театром”: “Позитив-
ною тенденцією цього фестивалю вважаю те, що тут 
ми побачили вистави поетичного лялькового театру. 
Вони були представлені Хмельницьким (режисер 
Сергій Брижань, художник Михайло Ніколаєв) та 
Івано-Франківським (режисер Ярослав Грушецький, 
художник Микола Данько) театрами” [13].

Поруч з кількома поважними і цілісними мистець-
кими “екземплярами” з-за кордону, зокрема, з Росії 
та Білорусі, на фестивалі був представлений справді 
відчутний доробок, власне, українського лялькарства; 
автори низки різноманітних за жанром та стилем 
вистав будували свою художню мову на глибинних 
кодах української національної культури. Про таке 
нетипове донедавна “скупчення” високих зразків 
українського лялькарського мистецтва голова журі 
фестивалю Лариса Кадирова говорила: “Взагалі вва-
жається, що коли на фестивалі з’являються хоч одна-
дві хороші вистави, то він уже вдався. А на “Обере-
гах” було стільки хороших вистав, вистав щемних, з 
культурним простором, так яскраво прозвучала сцено
графія, так зі смаком зроблено музичний ряд, що це, 
безперечно, великий успіх цього фестивалю”[14].

1. Карась А. Русский, немец и поляк. Опыт сравнитель-
ного театроведения / А. Карась // Театр. –  http://www.
oteatre.info/offstage/15112/

2. Голдовский Б. История драматургии театра кукол / 
Б. Голдовский – М. : 2007. – С. 282-283 .

3. Цит. за: Назарчук Дарина. Жили-були дід і баба…, 
або Що показали “Обереги”? / Д. Назарчук // Галичи-
на. – 11 жовтня 2011 р.

4. Jurkowski H. Metamorfozy teatru lalek w dwudziestym 
wieku / H. Jurkowski. – Warszawa, 1999.  – S. 322-323.

5. Веселка Світлана. Українська класика: поетичний 
театр / Світлана Веселка // Поступ. – 2001. – № 162 
(820).

6. Коломієць Р. Спокуса лялькою, або невідворотність 
долі /  P. Коломієць. – Хмельницький, 2010. – С. 86.

7. Цит. за: Назарчук Дарина. Жили-були дід і баба…
8. Коломієць Р. Спокуса лялькою, або невідворотність 

долі… – С. 86.
9. Там само. – С. 111.
10.  Грушецький Ярослав. Режисерські пошуки в теат-

рі ляльок України в останній чверті ХХ століття. – Ма-
теріяли до дисертації. – З особистого архіву автора.

11. Голдовський Б. Інтерв’ю Івано-Франківській облас-
ній телерадіокомпанії “Вежа” // Радіопередача. – 19 бе-
резня 2001. – Архів Івано-Франківської державної обласної 
телерадіокомпанії.

12. Цит. за: Назарчук Дарина. Жили-були дід і 
баба…

13. Цит. за: Грушецький Ярослав. Режисерські пошуки 
в театрі ляльок України...  

14. Цит. за: Назарчук Дарина. Жили-були дід і 
баба…

Сцена з вистави “Про Князівну, Змія та Микитину силу” 
О. Олеся. Режисер – Ярослав Грушецький, художник – Микола 
Данько. Івано-Франківський академічний обласний театр 
ляльок ім.  М. Підгірянки, 2008 р.



99

Дмитро Михайлович Богомазов на-
родився 14 лютого 1964 р. в м. Камінськ-
Уральський Свердловської обл. Закінчив 
(1995) Київський інститут театрального 
мистецтва ім. І.Карпенка-Карого (1990–
1994 рр. – майстерня Е. Митницького). 
У професіональний театр прийшов у 
29 років. Сьогодні – режисер-постановник 
Київського академічного Театру драми і 
комедії на лівому березі Дніпра. Лавреат 
театральної премії “Київська пектораль” 
(“Чарівниця” І. Карпенка-Карого, 1993 р.; 
“Черга” О. Марданя, Київський академіч-
ний театр драми і комедії на лівому бе-
резі Дніпра, 2006 р.; “Жінка з минулого” 
Р. Шиммельпфеннінга, Київський театр 
“Вільна сцена”, 2007 р.).  Нагороджений 
преміями “Експеримент” та ім. Мар’яна 
Крушельницького Національної спілки те-
атральних діячів України. Засновник та 
керівник Київського театру “Вільна сце-
на” (2000–2011). Загалом, на різних сценах 
України поставив 30 вистав.  Здійсню-
вав постави в Росії та Франції. Лавреат 
Національної премії України імени Тара-
са Шевченка (2013 р.), заслужений діяч 
мистецтв України.

  “Людина  у  вертикальних  вимірах…” 

Дмитро Богомозов.
Світлина з архіву Д. Богомазова.

Наша розмова відбулась після перегляду вистави Д. Бого-
мазова “Morituri te salutant, або У нас все свято” за В. Стефани-
ком на фестивалі “Мельпомена Таврії – 2013”, що стала одним 
із найсильніших театрально-естетичних потрясінь програми. 

Світлана Максименко: Яке місце професія режисера 
посідає у Вашому житті? Як Ви до неї прийшли?

Дмитро Богомазов:  Прийшов абсолютно випадково, на-
певно. Після школи я навчався у Політехнічному  інституті  у 
Києві. І вже тоді розумів, що це не моє, не туди я потрапив. 
Хоча  математику я дуже любив, і вона мене  теж… Якось 
знайомі запропонували мені подивитися виставу у нашому 
студентському театрі. І я пішов. Там було цікаво, хоча те, що 
там робили, було ближче до КВН. Трохи згодом потоваришував 
з людьми, що займалися в аматорській театральній студії, і теж 
подався туди. Мало того,  прийшов  туди  якраз  у свій день 
народження і в один день зі своєю майбутньою дружиною, 
Оленою. Її також туди запросили друзі.

С. М.: Скільки Вам тоді було років?
Д. Б.: Другий курс, 19, напевно. 
С. М.: А до того часу Ви ходили до театру?
Д. Б.: До того часу ні, жодного разу. 
С. М.: Класно! І що ж було далі?
Д. Б.: Мені там дуже сподобалось.
С. М.: Який це був театр?
Д. Б.: Самодіяльна театральна студія, яку очолював режи-

сер Йосиф Сац (на жаль, він уже помер). Це був професійний 
режисер, але “отказнік” (небажаний, обмежений у правах за 



100

радянською термінологією: той, кому за радянсь-
ких 70-х, у  першу хвилю еміграції, було відмовлено, 
“отказано” у виїзді за кордон. – С. М.), тому не міг 
працювати на професійних сценах.

С. М.: У Львові також талановиті режисери-“от-
казніки” працювали в аматорських театрах.

Д. Б.: Він був надзвичайно харизматичною люди-
ною, інтелектуалом, і якимось внутрішньо вільним. 
Мене захопило середовище: інженери, художники, 
барди, студенти – така клубна тусовка з театральним 
ухилом. Мені сподобалось займатись театром, я від-
чув задоволення від присутности на сцені як актор.

С. М.: Яка це була вистава, роль?
Д. Б.:  “Рядові” О. Дударєва, до Дня перемоги.  

Я  грав  роль Одуванчика. Потім було “Гніздо глу-
харя” В. Розова, ми з дружиною грали брата і сест-
ру Судакових. У Києві ці п’єси “не рекомендували” 
ставити у професійних театрах, а в самодіяльних 
це було можливим. А далі… З третього курсу я за-
лишив Політехнічний інститут, щоби поступати до 
Київського циркового училища. Тоді там було надзви-
чайно цікаве творче середовище. Зокрема, викладав 
унікальний клоун Валентин Козловський. До нього 
мене привів Саша Цекало, який теж свого часу був 
пов’язаний з нашою студією. Я пройшов прослухову-
вання, але не встиг скласти іспити, бо мене забрали 
до армії. Вже відслуживши, я спробував вступати до 
театрального…

С. М.:  Що сказали Ваші батьки, довідавшись, що 
Ви залишили Політехнічний заради творчости?

Д. Б.: Звичайно, вони страшенно засмутились. 
Моя мама інженер, її сестра (моя тітка) – теж.

С. М.: Тобто, у Вашій сім’ї  ніхто не був пов’язаний 
з творчими професіями?

Д. Б.: Ні, ні. Тільки мій двоюрідний брат – ху-
дожник, більше ніхто. Тоді, пам’ятаю, зібралася вся 
сім’я, це був цілий консиліум… Пояснювали, яку 
помилку я роблю, адже в їхньому сприйнятті це була 
дорога в нікуди…

С. М.: Ваші батьки ще живі?
Д. Б.: На жаль, ні. Тітка жива.
С. М.: Вибачте… А вони бачили Ваші вистави?
Д. Б.: Мама, на жаль, ніколи не бачила. Але вона 

слідкувала за моїми роботами, дивилась телевізійні 
програми про мене, читала пресу. 

С. М.: Але повернімося до початків. Куди ж Ви 
вступали?

Д. Б.: На акторський, мріяв бути актором. Тоді 
навіть не думав, що можу стати режисером. У мос-
ковську Школу-студію МХАТу, у ЛДІТМІК (Ленін-
градський державний інститут театру, музики і кі-
нематографії). Конкурси були тоді шалені – до 200 
абітурієнтів на місце. У Ленінграді останній курс 

якраз набирав Аркадій Кацман (відомий педагог, який 
працював з Г. Товстоноговим – С. М.).

С. М.: А що ви показували?
Д. Б.: Спочатку читав “Графа Нуліна” Пушкіна. 

Але Кацман побачив у мені героя. Це в армії мені 
якось “повернули” мізки, що я став з’являтися в ам-
плуа героя, хоча до того особисто вважав себе ха-
рактерним актором. Тоді взяв героїчний репертуар: 
вірш “Перед атакою” Семена Гудзенка, оповідання 
Ісаака Бабеля. Але я не дійшов до кінця іспитів… 
Зараз смішно згадувати, та завадила … відсутність 
черевиків. Я щойно демобілізувався з армії. А був 
такий час (купони, талони) – злидні страшенні… 
Ми з дружиною у чужому місті, житло наймаємо, 
заробляємо чим можемо – тільки починали “дорос-
ле” життя і принципово прагнули забезпечувати себе 
самостійно. От і спромоглися купити мені лише кеди. 
Брюки й сорочку для іспитів позичили у знайомих, а 
от черевики знайти не вдалося через великий розмір 
ноги. На прослуховування приходив у кедах, а мені 

Василь Баша у виставі “Morituri te salutant...” 
В. Стефаника. Режисер – Дмитро Богомазов, 
художник – Олександр Друганов. Національний 
академічний драматичний театр ім. Івана Франка.



101

казали: добре, але вдягніть наступного разу череви-
ки. І коли я знову приходив у кедах і пояснював, що 
у мене немає іншого взуття, мені сказали: “Як же ви 
збираєтеся займатися такою складною професією, 
якщо не можете знайти взуття для іспитів?..”

С. М.: І куди ж Ви подалися?
Д. Б.: Повернувся до Києва, і там вступив.
С. М.: На акторський?
Д. Б.: Ні, на режисерський. На курс Едуарда Мар-

ковича Митницького. Але не одразу це було. Приїхав 
і повернувся знову… до студії і спробував працювати 
режисером. 

С. М.: До якої студії?
Д. Б.: Тієї, де починав, вона ще жила. Правда, 

не з Сацом (він за часи горбачовської “відлиги” таки 
емігрував до Америки). Багато студійців тоді також 
поїхали з країни – такі часи були. Але частина зали-
шилась. Через цю студію, між  іншим, пройшло багато 
у майбутньому професіональних акторів. Я поставив 
там як режисер свою першу виставу і зрозумів, що 
мені це подобається.

Дмитро Богомозов

Сцени з вистави “Morituri te salutant...” В. Стефаника. 
Режисер – Дмитро Богомазов, художник – Олександр Друганов. 
Національний академічний драматичний театр ім. Івана Франка. 
Світлини зі сайту театру.



102

С. М.: А що це було?
Д. Б.: “Ескоріал” Мішеля де Гільдерода. Дует 

короля і блазня. Але все закінчилося тим, що я встав 
посеред прем’єри у залі перед публікою і сказав: я 
цього не ставив, вони грають не так! Повернувся і 
пішов. Такий у мене був дебют! Потім одна глядачка, 
побачивши мене похнюпленого за рогом будинку, за-
спокоювала, казала, що все буде добре і з мене вийде 
добрий режисер… Якась літературно-кіношна історія 
вийшла! (Сміється).

Потім, коли я вступив до інституту, все пішло 
дуже швидко. Мені надзвичайно пощастило з учите-
лем – Едуардом Марковичем Митницьким. У нього 
є унікальний дар: він бачить у роботі студента по-
тенціял майбутньої вистави. При тому Митницький 
спонукає учня до самостійного пошуку, а не нав’язує 
своє власне бачення. Недарма більшість його випус-
кників – це індивідуальності з неповторним особ-
ливим творчим почерком. Так було і зі мною. Ще на 
першому курсі я показав уривок з “Безталанної” Кар-
пенка-Карого. Едуард Маркович розгледів у ньому 
можливість вистави й запропонував реалізувати її у 
себе в театрі. І я надзвичайно йому вдячний, що вже 
на третьому курсі випустив першу прем’єру на про-
фесійній сцені. Тоді я отримав “Київську пектораль” 
за дебют. І відтоді вже  працював у театрі Е. Митни-
цького режисером-постановником.

С. М.: Тобто, коли  Ви  потрапили  до Едуарда  
Марковича  Митницького, то  вже визначились: ре-
жисер – так, актор – ні?

Д. Б.: Митницький дуже хотів, щоб я ще й грав. 
Адже це можна було поєднувати. Але я щось прога-

Сцени з вистави “Карнавал плоті” за “Войцеком” Г. Бюхнера. 
Режисер – Дмитро Богомазов, художник – Петро Богома-
зов. Національний академічний драматичний театр ім. Івана 
Франка.



103

яв… Тепер жалкую. Я  вважаю, що акторська про-
фесія  “крутіша”, аніж режисерська. 

С. М.: Але ж актори дуже залежні?
Д. Б.: Я не про це кажу. Я про суть. Коли актор 

грає, це якесь перебування, тривання. А режисер поз-
бавлений цього, тобто, він наче виходить із зали. 

С. М.: Ви використовуєте метод показу на репе-
тиціях?

Д. Б.: Можу показувати, можу не показувати. Це 
як спосіб розмови. Не в сенсі: я краще, ніж ви, можу 
зіграти. Річ не у цьому. Це наче якийсь метод пояснен-
ня. Хоча я рідко ним користуюсь. Просто щось про-
пустив, і вже не буду виходити на сцену як актор. 

С. М.: Жалкуєте?
Д. Б.: Так.
С. М.: Знаєте, життя у мистецтві непередбачува-

не, може трапитись різне…
Д. Б.: Ні, коли я навчався в театральному інсти-

туті (нині Національний університет театру, кіно 
і телебачення ім. І. Карпенка-Карого – С. М.), ми 
зі студентами-колегами грали в роботах один одно-
го. Якось Митницький, побачивши мене в якомусь 
уривку, каже: тобі треба грати! Навіть цього року  
пропонував роль у своїй виставі. Але я відмовився. 
І  в кіно теж. Не відмовив тільки  Сергію Маслобой-
щикову…

С. М.: Яка це була роль?
Д. Б.: Там про якогось хірурга йшлося…  Знаєте, 

чим  він мене підкупив? Сергій показав мені фото 

того хірурга в мобільному телефоні. Я його питаю: 
“Звідки в тебе моє фото?”. А він: “Це фото того хірур-
га”.  У нас – одне лице… Але фільм так і не зняли, 
проєкт не відбувся. Це був єдиний такий випадок, 
який, думаю, вже не повториться.

С. М.: У контексті режисури: що у загальнолюд-
ських моментах режисер набуває і від чого доводить-
ся відмовлятися?

Д. Б.: Ну, якщо таке питання… То я би відповідав 
не як режисер, адміністратор, а узагальнив би загалом 
до поняття ТЕАТР. Що таке театр? Його об’єктом 
є  людина: людина і простір, людина – час, люди-
на – текст, людина – тіло… Ти уважний до себе, до 
оточуючих. І це загострює  твоє ставлення до себе 
і до оточення… На будь-якій іншій  роботі ти пра-
цюєш, чекаєш вікенду. А в театрі його не буває. Наче 
і є офіційний вихідний – понеділок, але цього дня в 
університеті у мене студенти. 

С. М.: “Відключок”  не буває?
Д. Б.: Є. Я дуже  люблю природу. У нас з дру-

жиною є маленька дача, мені там дуже подобається. 
Навіть якщо приїздимо туди на день чи пів дня. Я 
відчуваю якесь щастя, щось інше. І там я відпочиваю, 
не від театру.

С. М.: Він Вас не втомлює?
Д. Б.: Ні, він втомлює не за своєю суттю, а в яки-

хось супутніх йому моментах. Адже театр – це вели-
ка кількість людей, змушених разом увесь час щось 
робити. Це ж не кіно, де ти один раз напружився, 
відзняв, а далі… У театрі ти повинен “збиратися” 
щоразу, щоб спектакль відбувся.

С. М.: Як у Вас відбуваються “зустрічі” з Вашим  
автором, актором?

Сцена з вистави “Карнавал плоті”  за “Войцеком” Г. Бюхнера. 
Режисер – Дмитро Богомазов, художник – Петро Богома-
зов. Національний академічний драматичний театр ім. Івана 
Франка. Світлина зі сайту театру.

Дмитро Богомазов



104104

Д. Б.: Дуже по-різному. Як у житті, де всі ви-
падковості залежать від твоєї готовности. Я шукаю 
театр завжди. Запитую себе: як виникає театр у 
якійсь ситуації, з цими акторами, у цьому просторі? 
З чого тут він має скластися? І питання не в тому, 
щоб щось вигадувати (режисер – не вигадник). 
Мені видається, що треба дати можливість чомусь 
відбутися. І ти повинен дати цей потенціял: поба-
чити його в людях, у просторі, в музиці, в худож-
никові – для можливостей майбутньої події. А далі 
вона вже або стається, або ні. Або починає рухатись 
до моменту прем’єри і відкриваються її якісь мож-
ливості,  або все зупиняється і стає глухо…

С. М.: Коли стає глухо, Ви продовжуєте бо-
ротьбу?

Д. Б.: Я продовжую боротися, і називаю це точ-
кою відчаю. Дуже її ціную. Це коли якісь можли-
вості, варіянти були у тебе в заготовках, але під час 
роботи ти маєш спробувати і шукати щось інше, 
неочевидне, те, про що й не думав! І це неможливе 
дозволяє відійти від стереотипів, від звичного, і дає 
поштовх до чогось нового. 

С. М.: А ця точка не може завести до безви-
ході? Такого не було у Вас?

Д. Б.: Трапляється. Навіть не знаю, чи варто 
про це говорити (замислився – С. М.).  Це було 
один раз – з Мольєром у “Витівках Скапена”. Текст 
такий привабливий, у ньому був театр, його мож-
ливості… Навіть не знаю, що ми йому не надали, 
чому він опирався… Я зрозумів, що там театр не 
відбудеться. Звичайно, я міг натиснути, міг при-
думати, вигадати купу мізансцен, розсмішити 
публіку. Але у такий спосіб Мольєр – не Мольєр. 
І я вирішив не натискати, бо надто шаную автора, 
який у цій ситуації не відкрився. 

Сцени з вистави “Гамлет” В. Шекспіра. Режисер – 
Дмитро Богомазов. Одеський український театр 
ім. Василя Василька. Світлини зі сайту театру.



105

С. М.: У цьому контексті: чи мислите Ви себе 
поза професією і поза театром?

Д. Б.: Режисер може займатись багатьма справа-
ми, бо він уміє організовувати процес, людей, пра-
цювати з колективом. Але коли йдеться не про театр, 
мені стає нецікаво. 

С. М.: Що б Ви  відповіли тим, хто каже, що ук-
раїнський театр, українська драматургія (класична і 
сучасна) – це “отстой”, і взагалі  все це “несерйозно”. 
Адже  в українському театрі, зокрема, у Стефаникові, 
Ви вичитуєте і розумієте те, що не вичерпується од-
норазовим  прочитанням?

Д. Б.: З приводу  “отстоя”… Я не знаю, які дур-
ні можуть так говорити. Це все одно, що підійти до 
одного дерева, і сказати: це дерево – “отстой”, а це, 
я вважаю, – хороше. Що це за оцінка така!? Ніколи 
таких оцінок не даю. Мені може більше подобатися 
сосна, а комусь – береза. Але це не означає, що бере-
за або сосна “отстой”. Якщо не подобається комусь 
запах берези, – ради  Бога: на колір і смак ...

Адже  зрозуміло: українська культура проростала 
в ситуації, штучно створеній в Російській імперії. 
І, якщо уміти аналізувати історичні процеси, треба 
зрозуміти причини такого проростання. Або ж тобі 
це нецікаво, і ти любиш інше. Тоді це зрозуміло. 
Можна ж, припустімо, сказати: футбол – “отстой”! 
Якісь мужики катають щось кругле… Хлопці, ну це 
ж чиста маячня!? І чому чуваку, який катає краще, 
платять мільйон евро або 45 мільйонів? Але ж це 
відбувається! Із чогось воно ж проростає, виникає? 
Треба розуміти, чому потрібен цей чоловік, в чому 
причина успіху цього виду спорту. Якщо щось іс-
нує, воно чимось породжене. Але якщо ти не вмієш 
аналізувати, не відчуваєш руху проростання, не треба 
займатись творчістю. 

З приводу Стефаника… Я вважаю цього автора 
генієм. Для мене він взагалі number one. І не лише 
в українській літературі. Звичайно, його не можна 
ставити вище чи нижче від Франка, Кобилянської, 
Коцюбинського, Шевченка… Просто він мені дуже 
близький. Тим, як усвідомлював свою роль автора, 
як дозволяв відбутися своїй новелі, начебто само-
усуваючись від неї. Це унікально, що він робив! Для 
театру Стефаник складний, адже в театрі є й інші 
автори: режисер, актор, художник. А в цьому сенсі 
Стефаник самодостатній.

 Коли я двічі звертався до Стефаника (вперше 
2003 року у “Вільній сцені”, вдруге – в Національно-
му академічному театрі ім. І. Франка), то і першого, 
і другого разу розумів: я не претендую на розповідь 
історії людей, про яких розповідає автор. Я не жив 
серед них, і він теж ні. Він був інтелігентом. Він був 
відірваний від селян. Про це перша новела у виставі 
“Morituri te salutant”. Герой приїздить додому, і не 

може згадати  пісню, яку йому співала мама. І я та-
кож не можу туди повернутись, це неможливо. А що 
можу? Шукати свій шлях, свій резонанс! Це можна 
знайти! 

Стефаників твір дуже “крутий”, якщо до нього 
достукатись, якщо він дзвенітиме і чутиме тебе, тоді 
й публіка знайде те, що ти шукав.  Мені навіть за-
кидали: ви ж не гуцули?! Так, хлопці, ми не гуцули! 
А коли ви ставите Шекспіра, то ж не стаєте англійця-
ми. Чи росіянами, коли ставите Чехова? Театр – наче 
територія зустрічей режисера з акторами, режисера з 
художником, акторів з публікою, акторів з автором. Та 
зустріч, з якої може статись вечірня  подія. Стефаник 
– це не просто література, він достойний учасник 
процесу, він настільки приємний співрозмовник! От 
коли я взяв до постави Мольєра, то він зі мною не 
заговорив. Я зрозумів: вибачайте, Жане Батисте, не 
почув я Вас, тому і відмовився…

С. М.: У Стефаника було дуже трагічне світовід-
чуття. Мені вдалося знайти два листи фольклориста 
Володимира Дорошенка  (періоду німецької окупації 
Львова 1941–1944), до якого приїхав у гості Василь 
Стефаник. І сам почав читати  власні новели. Читаю-
чи, він програвав їх. Дорошенко писав, що на це було 
страшно дивитися: Стефаник дер на собі волосся, 
плакав, в нього піднялась температура, а вкінці він 
захворів… І вони (родина Дорошенка – С. М.) боя-
лись, що він помре під час того читання. Стефаник 
казав: “ Я не можу багато писати, бо моє писання 
граничить зі смертю”. Якщо говорити про Ваше сві-
товідчуття, Ви за своєю природою людина трагічно-
го чи комедійного бачення світу? У Вас є улюблені 
жанри або улюблений кут зору? 

Д. Б.: Скоріш, комедійного, іронічного, тому що 
трагічне – всередині. Я не надто  розумію драму (як 
жанр – С. М.), бо вона не дуже театральна. Трагічне і 
комедійне – це може бути театром. Вони для мене не 
суперечливі. Драма пов’язана з емоціями, там мож-
ливі варіянти. А в трагедії не буває: “А, може, про-
несе”? Ні, не пронесе, і вже не пронесло. Ти на грані, 
як герої Стефаника, що знаходять якусь вертикаль. 
І якщо ти не можеш знайти для себе тієї вертикалі, не 
зможеш потрапити в це життя. Це розумів Стефаник, 
тому він потрапляв у ту територію, в те місце. Тобто, 
ти не зможеш відкрити люк нагору... Мені видаєть-
ся, що комічне і трагічне – частини того, що описує 
людину у вертикальних вимірах. Тому вони мені й 
близькі.

С. М.: Я Вам дуже дякую за розмову і бажаю, 
щоб Ваша вертикаль завжди тривала і відбувалась з 
адресністю у світло. 

Розмовляла  Світлана Максименко
Херсон-Львів, 2013 р. 

Дмитро Богомазов



106

Цей круглий стіл відбувся в рамках наукової сесії 
Театрознавчої комісії НТШ та науково-практично-
го семінару кафедри театрознавства та акторської 
майстерності ЛНУ імени Івана Франка. Березне-
вого вечора 2013 р. у стінах факультету культури 
і мистецтв зібралися разом викладачі фахових те-
атрознавчих дисциплін та молоді випускники-те-
атрознавці задля того, щоб разом обговорити пер-
ший досвід професійної адаптації театрознавців у 
культурно-мистецькому та науковому середовищі 
Львова. У розмові взяли участь  викладачі кафедри, 
кандидати мистецтвознавства Світлана Макси-
менко та Майя Гарбузюк, а також випускники ЛНУ 
ім. І. Франка 2004 – 2012 рр. Олександра Каліні-
ченко, Тарас Федорчак, Роман Лаврентій, Надія 
Кондур, Уляна Рой, Євген Сало, Вікторія Швидко, 
студентка-магістрантка Ольга Довгань-Левицька. 
Пропонуємо скорочену версію розмови.  

  

Майя Гарбузюк: Мали таку давню мрію – зібра-
ти театрознавців-випускників Університету Фран-
ка різних років, аби поспілкуватися на теми, що не 
можуть не хвилювати педагогів, котрі рік за роком 
готують нові й нові покоління театрознавців. Тих 
небагатьох із вас, хто викладає на кафедрі поруч із 
нами, ми бачимо щодня, стежимо за вашим зростан-
ням, тішимось вашими успіхами. Зрештою, класич-
ний Університет – чудова науково-педагогічна оаза 
для плекання театрознавців та театрознавства як 
науки. Але більшість наших випускників йдуть “у 
світ”, за межі Університету, як зробили це свого часу 
майже всі присутні тут. Ви першими шукали і давали 
відповіді на питання, що це таке – театрознавець у 
Львові? В чому особливість життя із цією професією 
в нашому місті? Наскільки важко і чи можна вза-
галі у Львові бути театрознавцем, чи потребує наше 
місто таких фахівців? Врешті, театрознавство – це 

обмежена невеликою територією застосування дис-
ципліна чи гуманітарний напрямок, який дає простір 
для різноманітних маневрів на ринку праці?  

Олександра Калініченко (науковий працівник 
Львівської картинної галереї; випускниця 2004 р., 
науковий керівник курсу – С. Максименко): У пошу-
ках роботи по закінченні Університету я, зокрема, 
працювала в редакції газети “Афіша”, і мені здава-
лось, що моя професія цілковито непотрібна. Коли 
ж прийшла у Львівську картинну галерею, зрозумі-
ла, що тут якраз все і знадобиться. По-перше, були 
знання із дисципліни “образотворче мистецтво”, 
по-друге, стали в пригоді уміння писати, аргумен-
товано висловлювати свою думку, готувати доповіді, 
статті до публікацій, вести науковий пошук, готува-
ти екскурсії та вміти спілкуватися з відвідувачами. 
Зараз я відчуваю, що використовую фахові знання 
з користю для своєї праці.

М. Г.: Але Ви повинні були ще здобувати освіту, 
вчитися, адже перекваліфікуватись з театрознавця 
на мистецтвознавця не так просто?

О. К.: Але й не так вже нереально. Адже ми 
мали гарні лекції з образотворчого мистецтва у На-
зара Богдановича Козака, якому я завдячую своєю 
обізнаністю в цій галузі. Звичайно, довелось багато 
читати нової літератури, вивчати багато нових імен, 
творів, але і з  театрознавства, і з інших дисциплін я 
вже мала сформоване уявлення про стилі, напрямки, 
епохи. Це дуже допомагало. 

М. Г.: Наскільки складно було адаптовуватись в 
іншому – не театральному середовищі? Наскільки 
відрізняється мистецтвознавче середовище від те-
атрального чи театрознавчого?

О. К.: Мені здається, що насправді академіч-
не середовище однакове – чи це театрознавці чи 
мистецтвознавці. У нас і на театральну прем’єру, і на 
відкриття виставок ходять одні й ті самі люди, тому 
якоїсь кардинальної відмінности я не помітила. 

театрознавець... –  у Львові?!



107

М. Г.: Одним із навчальних завдань для май-
бутніх театрознавців є розвиток навичок публіч-
них виступів. Чи Вам довелося застосовувати ці 
уміння?

О. К.: Так, звичайно, адже один із напрямів моєї 
роботи – екскурсовод. Ми проводимо і тематичні, і 
загальні екскурсії галереєю. Тут, признаюсь, мені 
довелося ще набув впевнености, уміння вести екс-
курсію. Але займаюсь, звісно, не лише цим.

Роман Лаврентій (в.о. завідувача відділу куль-
турно-просвітницької роботи Наукової бібліотеки 
ЛНУ імені Івана Франка; випускник 2006 р., науко-
вий керівник курсу – С. Максименко): Саша скромно 
промовчала про свою лекторську роботу. 

О. К.: Так, кілька разів на рік я на запрошення 
Романа Ярославовича читаю для працівників Науко-
вої бібліотеки Університету Івана Франка лекції про 
відомих художників. І, читаючи, далі вчуся. Бібліо-
течна авдиторія – дуже цікава, відкрита, я – призна-
юсь – маю змогу випробовувати тут якісь свої нові 
лекторські прийоми, ідеї.   

М. Г.: А наукова праця? Я знаю, що Ви друкує-
тесь у Віснику. Чи Вам не кортіло обрати якусь між-
дисциплінарну тему на перетині театрознавства й 
історії мистецтв?

О. К.: На щастя, ми можемо обирати теми за 
своїм уподобанням і поки що цікавого мені художни-
ка, який би займався ще й театром, я не знайшла. Але 
у нас багатющі фонди, і думаю, це – справа часу.

Р. Л. : Саша знову делікатно промовчала про своє 
маленьке відкриття...

О. К.: Справді (усміхається). Яскравий при-
клад практичного застосування театрознавства до 
аналізу картини, бо якби я не була театрознавцем, 
навряд чи помітила одну особливість… Так ось. 
Є у нас одна картина художника ХХ ст. “Дівчина 
біля дзеркала”. Оскільки я досліджую цей період, 
то я довго приглядалась до неї. І раптом помітила: у 
своєму дзеркальному  відбитті ця дівчина подібна... 
до П’єро! Її розкішна чорна прикраса на волоссі у 
дзеркалі стає шапочкою П’єро, її бант у дзеркалі 
перетворюється на жабо, а позаду ще й висить гі-
тара. Скільки років, скільки людей проходили повз 
неї, і ніхто цього не зауважив! Так виникла моя 
стаття, де я зробила ширший аналіз образу П’єро у 
малярстві початку ХХ ст. Тут мені моє театрознавс-
тво надзвичайно допомогло. І так складається: якщо 
спеціяльно щось шукати, ставити собі мету – ось 
я поєднаю театрознавство із чимось, то нічого не 
виходить. Таке стається несподівано, там, де ти не 
очікуєш. І це дуже цікаво. 

М. Г.: Тарасе, Ви, як і Олександра, належите до 
першого випуску театрознавців нашої кафедри. Але 
своє місце під сонцем Ви знайшли в кабінеті завліта 
Першого українського театру для дітей та юнацтва. 
Наскільки уявлення студента про майбутню працю 
в професійному театрі відповідають реаліям?

Тарас Федорчак (завідувач літературної час-
тини Першого академічного українського театру 
для дітей та юнацтва; випускник 2004 р., науковий 
керівник курсу – С. Максименко): Під час навчання 
ми мали різні практики в театрах, сиділи на репе-
тиціях, дивились. Поки ти вчишся, ти маєш мож-
ливість набувати не тільки знання, а й якісь про-
фесійні зв’язки, щось для себе відкривати, при ць-
ому ніколи не знаєш, що насправді тобі знадобиться 
в “дорослому” житті. У якийсь момент студентові 
може  здатись, що те чи інше ніколи не буде йому 
потрібним. А потім – раз, і саме це виявляється го-
ловним. Я не збирався працювати у “дитячому теат-
рі”. Теми і курсових, і моєї дипломної роботи були 
присвячені категорії “трагічного” в театрі, Хто б 
міг подумати, що я буду працювати для дітей! Поки 
вчився, мав різні захоплення. Два роки провів у Те-
атрі Леся Курбаса – там була “Акторська робітня”. 
І хоч театр цей особливий, але побачити зсереди-
ни театральне життя я мав можливість вже там. До 
Першого українського театру для дітей та юнацтва 
я прийшов не одразу завлітом. Півтора роки про-
працював тут завідувачем трупи. От до цієї робо-
ти я справді виявився неготовий. Це був для мене 
щок. Погодився тимчасово попрацювати – місяць, 
а виявилось – півтора року. Але ця посада знову ж 
таки допомогла мені ще глибше збагнути внутрішні 
механізми роботи театру. 

М. Г.: Так, справді, до роботи завідувача трупи 
театрознавців, на жаль, не готують, це не фахове 
місце праці театрознавця... 

Світлана Максименко: Але у нас кажуть – хто 
зміг вижити на посаді завтрупи, той може працювати 
в театрі на будь-якій посаді. 

Т. Ф.: Якщо чесно, то я й не хотів ніколи працю-
вати завлітом. Коли  під час навчання була завліт-
ська практика, мені запам`яталось одне: сидимо ми 
в кабінеті багаторічного завліта Театру імени Марії 
Заньковецької, театрознавця Мирослави Оверчук, 
за вікном – сіре небо, мряка, сумний краєвид ринку 
“Добробут”, і пані Мирослава таким невеселим го-
лосом говорить: “Робота завліта – це важка, відпові-
дальна, копітка робота…”. Я слухаю і думаю: “О ні, 
завлітом – ніколи!!!!!”. І от результат – я працюю 
завлітом…



108

М. Г.: Але при цьому ви вдало поєднуєте роботу 
завіта із критичною діяльністю.

Т. Ф.: Вже не поєдную. Тепер, коли я на посаді 
завліта, у мене бракує часу на писання. 

Я активно писав для “Zaсhid.net” якраз тоді, коли 
ніде не працював: з посади завтрупи звільнився, а 
завлітом ще не працював. Власне, мені запропону-
вали написати одну статтю для них, потім – другу, 
потім з`явилась своя авдиторія, почалися коментарі, 
я отримав статус журналіста. Ну і гонорари, що не 
менш важливо. 

С. М.: Але нам бракує вашого “Задника”. 
Р. Л.: Він не міг довго проіснувати, бо тримався 

на приватній ініціятиві і приватних коштах. Зреш-
тою, троє людей не можуть постійно дописувати, а 
студентів тоді не вдалось розворушити. 

С. М.: Але де ж молодим театрознавцям друку-
ватись у Львові?

Т. Ф.: Можна і треба далі друкуватись на “Захід.
неті”. Хоча зараз розділ “культура.net” фактично 
скасований і став виключно літературним, а в “Куль-
турних стратегіях”, створених натомість, підхід до 
публікацій суто журналістський: вийшла прем`єра – 
наступного дня потрібна рецензія. Кілька слів, часто 
неважливо яких. 

М. Г.: …а є ж іще другий, а подекуди і третій 
склад…

Т. Ф.: …власне на це часу немає. А коли виста-
ва складна і ти розумієш, що шось не так… Мені 
інколи два тижні треба, щоб для себе з`ясувати, що 
не так у виставі. Журналістський підхід у деяких 
інтернет-виданнях на це шансів не дає: “Що? Це 
було місяць тому? Кому це потрібно!” Зараз Наталя 
Космолінська започатковує нове інтернет-видання 
“Збруч”. Думаю, це буде ще одне потенційне місце 
для матеріялів про театр. 

С. М.: Інтернет сьогодні значно розширює наші 
професійні можливості.

Т. Ф.: Так, але нині поширена, і серед театроз-
навців зокрема, думка, що наш час – це час не про-
фесійної критики, це час блогерів.  Після вистави 
будь-хто, приміром якийсь Вася Пупкін, може прий-
ти додому і написати в блозі свій відгук. І поки ти 
виношуєш свою рецензію, виважуєш аргументи, 
аналізуєщ, той самий Вася Пупкін швидше за тебе 
донесе інформацію і створить інформаційний при-
від – хай і непрофесійно. І тому сучасні театрознавці 
повинні створювати свої блоги. 

М. Г.: Гадаю, що в цьому сенсі потрібно підко-
риговувати і навчальну студентську практику теат-
рознавців: під час практики у ЗМІ одним із завдань 

може стати створення такого навчального блогу та 
його наповнення. Коли торік ми були із студента-
ми на стажуванні у Вроцлавському університеті і 
спілкувалися із відомим театрознавцем Іреніушем 
Ґушпітом, він поділився таким навчальним ноу-хау: 
серед різних форм рецензій на виставу він пропонує 
студентам написати …рецензію-СМС.  Так чи інак-
ше, але уміння працювати за нових умов та вимог 
інформаційного простору студент повинен здобува-
ти ще під час навчання. 

Т. Ф.: Для мене особисто найважчим у цьому є 
було “самоскорочення” тексту. Коли ми вчились, ми 
не обмежували себе в обcязі тексту: головне висло-
вити свою думку. Під час семінарів кожна твоя теза 
піддавалась обговоренню, дискусії, і ти повинен був 
мати контраргументи, щоб обстоювати власний пог-
ляд. Це все безумовно потрібно. Але інтернет-текст 
висуває вимоги стислости. Мені спершу на “Zaхid.
net” давали лише 5-7 тисяч знаків. І тільки згодом 
я вже отримав можливість наполягати на статтях 
обсягом по 12-13 тисяч знаків. А скорочувати, вики-
дати ті чи інші речення, думки для мене було справді 
найважчим.     

Надія Кондур (працівник Львівської національ-
ної бібліотеки ім. В. Стефаника НАН України; ви-
пускниця 2005 р., науковий керівник курсу – М. Гар-
бузюк): Я представляю наступний, другий випуск 
театрознавців. Можу сказати, що і сьогодні я – те-
атрознавець, хоча не працюю в жодній установі, що 
була б пов`язана з театром. І здається, моє театроз-
навство розпочалось не тоді, коли я першого вересня 
2000 року прийшла на кафедру. Час – це взагалі така 
нелінійна штука…  Взагалі важко розділити про-
фесію, соціяльний статус, своє внутрішнє “Я”. Це 
неподільне. Я, як завжди, абстрактна… (сміється).

С. М.: А театрознавство не заважало Вам буду-
вати сім`ю?

Н. К.: Анітрохи…   
Роман Лаврентій: Якщо Надія вперто не хоче 

розповідати про бібліотеку, де працює, то я якраз буду 
розповідати про бібліотеку. Так само, як у Наді добре 
уживається театрознавство із сім`єю, так у мене воно 
чудово співіснує з робою в науковій університетсь-
кій бібліотеці. Хоча зрозуміло, що це різні ритми, 
різні способи життя. І я багато чого не встигаю, на-
приклад, переглядати всі прем`єри в сезоні. Радий, 
що викладаю театрознавцям історію українського 
театру, бо не знав би, про що говорити на семінарах 
з критики. Насправді перетинів бібліотечної справи 
й театрознавства дуже багато. Це подібно до Саши-
ного випадку: люди роками проходять повз якусь 



109

інформацію, що лежить на поверхні, і не звертають 
уваги. А ти дивишся театрозначим поглядом – о, так 
це ж унікально, це невідомо! Тільки сідай і пиши. 
Так я і роблю. Виконую, звісно, в бібліотеці багато 
роботи, не пов`язаної з театром. Але однаково в ній 
натрапляєш на якийсь театральний ключ. Наприклад, 
зараз відповідав за організацію виставки Василя Па-
човського. Начебто далеко від театру. Але ж ні – він 
був відомим драматургом, за його творами йшли 
вистави в українських театрах. І відкрив для себе ба-
гато цікавих деталей. Часто ці перетини виникають 
цілком випадково. Зрештою, і до бібліотеки я пот-
рапив випадково: виникла вакансія редактора. А до 
переваги навчання на театрознавстві належить і курс 
з редагування, який нам викладала Ніна Леонідів-
на. Коли мені запропонували зредагувати пробний 
текст, я одразу всі редакторські знаки поставив як на-
лежить, і це зіграло вирішальну роль. Я ж належу до 
першого набору театрознавців. А потім, у 2008 році, 
бібліотека святкувала чотирьохсотлітній ювілей, і 
треба було розробляти сценарій і таке інше. Те, що  
я театрознавець, нікого не цікавило. Мені сказали: 
“А, це щось із театром? Будь ласка, працюй”. Тут 
мені стала в нагоді інша дисципліна – “Сценарне 
мистецтво”, яку також викладала Ніна Леонідівна 
Бічуя. У підсумку директор запропонував мені очо-
лити культурно-просвітній відділ бібліотеки. Тому 
в бібліотеці мені доводиться працювати сценарис-
том і режисером, організатором розмаїтих заходів 
і святкувань. І хоч ми займаємось не тільки цим, 
а ще й зв`язками із громадськістю, пресою, та час 
від часу трапляється бути й артистом: на минулих 
Андріївських вечорницях я, наприклад, був Козою. 
Свій слід, залишив і досвід нашого студентського 
“Театру підозрілого глядача”, про який ще сьогодні 
не згадували, а треба таки його бодай назвати. Ко-
лись із ще однією нашою випускницею – Марічкою 
Кошелінською-Мартинюк ми міркували: а що дає 
театрознавство? І зрозуміли: в суто практичному 
вимірі - це вміння сісти і написати. Адже всі роки 
ти вчишся писати: подивився виставу, подобається 
вона тобі чи не подобається, буде це надруковано чи 
ні – але сідай і пиши. Ця театрознавча “хватка” дуже 
мені допомагає в роботі. Бо здатність сісти і написа-
ти щось – хай недовершено, хай з подальшими до-
працюваннями, як виявилось, помітно вирізняє тебе 
з-поміж інших. Звісно, коли приходиш в бібліотеку, 
ти нічого не знаєш про особливості роботи тут, і 
спершу ламаєш дрова, вчишся. Але якщо є бажання і 
наполегливість – тобі поступово все більше і більше 
вдається. Я зараз не говорю  про педагогіку, бо моє 

“чисте” театрознавство – тут, на кафедрі, де працюю 
викладачем, і тут все, так би мовити, “за фахом”. 

М. Г.: Дякую. Маємо ще два цікавих, молодших 
досвіди. Це – випускники минулого року Вікторія 
Швидко та Євген Сало. 

Вікторія Швидко (арт-директор Міжнародного 
фестивалю “Drama.ua”; випускниця 2012 р., науко-
вий керівник курсу – М. Гарбузюк): Вважаю, що 
моє навчання насправді продовжується. Це така моя 
друга магістерка. За п`ять років я так само як Тарас, 
наприклад, кидалась вусібіч, намагалась випробу-
вати себе по-різному. І зрозуміла, що для мене най-
важливішим є те, що відбувається зараз, я розумію і 
запам`ятовую тих людей, які ходять поруч, з якими 
безпосередньо спілкуюсь. Працювати з історичними 
темами, як виявилось – не для мене. Магістерська 
робота була присвячена постмодерну в українсь-
кому театрі. І зараз маю можливість свої знання й 
ідеї щодо живого театрального процесу втілювати в 
роботі. У дирекцію фестивалю, що  тільки починає 
своє життя у Львові, також потрапила випадково. 
Спершу займалась суто адміністративними функ-
ціями: зустріч, поселення, організація перебування 
в місті. Тепер мої завдання більш творчі. Чи засто-
совую театрознавчі уміння? Так, впевнена, що так. 
Без зайвої скромности можу сказати, що мій курс 
був унікальним. Практично всі потрапили на теат-
рознавство випадково, не знаючи достеменно, що це 
таке і не пройшовши на інші напрями: філологію, 
журналістику, іноземні мови. А сьогодні троє з нашої 
п`ятірки випускників продовжують працювати про-
фесійно: Євген ще скаже про себе, а Ірина Попівчак, 
яка, на жаль, не змогла прийти, є сьогодні помічни-
ком режисера у Львівському муніципальному театрі 
ім. Лесі Українки. Мені  здається, це дуже добре 
свідчення, добрий знак наших можливостей, нашої 
реалізації. Звичайно, на тебе звалюється ціле море 
проблем, викликів, невирішених питань, але якщо ти 
на своєму місці, і тобі воно приносить радість – ти 
можеш все це долати. Я тут цілком згідна із На-
дею, – хай де б ти вчився в Університеті, який би 
фах обрав – завдання Університету дати тобі певні 
механізми: навчання, опанування професії, просто 
життя. І ці механізми ти можеш використовувати, 
хай би ти куди потрапив. Це хибна думка, нібито-то 
ти приходиш в Університет, і отримуєш від нього 
все. Ти просто отримуєш механізми, за допомогою 
яких далі можеш успішно жити і працювати. От 
і все. Я тішусь, що зрозуміла це не зараз, а трохи 
раніше. Тепер пробую ці механізми, навики засто-
совувати в роботі. Десь вдається, десь – ні. Але я це 



110

роблю. У будь-якому випадку тільки через власний 
досвід можна щось збагнути і досягти, я в цьому 
переконана. А театрознавцем  я боюсь себе називати. 
Бо я ще не знаю театру. Я спостерігаю за театром, 
я його вивчаю. Мабуть, колись зможу себе назвати 
“знавцем театру”. Тому поки що ставлюсь до цього 
слова дуже обережно. Але те, що знаю і вмію, – це 
моє. Так я це зараз відчуваю.

М. Г.: Ви знаєте, я б хотіла зустріти випускни-
ка – філолога, мистецтвознавця, який би сказав: ну, 
я не зовсім ще філолог, не зовсім музикознавець… 
Ці наші постійні саморефлексії…

С. М.: Але вони якраз і є основою нашої про-
фесії… 

О. К.: Щодо самоїдства. У нашому відділі в 
картинній галереї поруч зі мною працюють випус-
книця історичного факультету Університету і три 
молодші від нас випускниці мистецтвознавчого 
факультету Львівської академії мистецтв. У порів-
нянні до своїх молодших колег нас – університет-
ських – справді відрізняє якась постійна самореф-
лексія, сумніви. А молодь цілковито впевнена, що 
знає все, може все, хоча насправді виявляється не 
зовсім і не завжди саме так… Здається, їх окремо 
вчать подавати себе, бути впевненими у собі. Мені 
цього так бракує… 

В. Ш.: А мені навпаки – подобається, що ми по
стійно сумніваємось. Бо коли ти сумніваєшся – ти 
шукаєш. А це найголовніше.

Н. К.: Вікторія тут говорила про певні механіз-
ми, інструменти, які дає Університет. У цьому сенсі 
до того, що сказала Саша, хочу додати, що універси-
тетська освіта – театрознавча чи будь-яка інша – дає 
перше, а можливо  і єдине: світогляд. Відсотків на 
вісімдесят – це точно. Мені особисто Університет 
найбільше що дав – це світогляд. У практичному 
сенсі – уміння писати, в принципі, з будь-якого при-
воду, навіть не театрального. Це я зараз і можу засто-
совувати у своїй роботі в науковій бібліотеці. 

М. Г.: Але у Вас, Надю, першим місцем праці 
була посада завліта Львівського академічного театру 
ім. Леся Курбаса. Чи можете Ви сказати, що були 
готові до неї? 

Н. К.: Коли я прийшла до Театру Курбаса, ко-
лектив переживав кризу – з театру пішов керівник, 
Володимир Кучинський, і це відобилося на загально-
му настрої. Та я не про це. Ти приходиш до театру зі 
своїм багажем знань, з купою ідей, і тут з`ясовується, 
що вони …не потрібні. От до цього я не була готова. 
Думаю, і сьогодні, якби мене кликали працювати 
завлітом навіть до найкращого театру – я б не пого-

дилась. Бо це дуже конкретна, практична робота. А 
мені ближча теорія, аналітична праця. Саша говорила 
про відмінність у самовідчуттях, у самопозиціону-
ванні: тут багато факторів, і культурні контексти, і 
середовища, і різниця  в поколіннях також. Я теж 
мала подібний досвід спілкування. Мені здається, 
справа ось у чому: інші люди приходять на роботу 
із ремеслом. А ми – зі світоглядом. Хтось володіє 
чітким набором виробничих навичок. А ми уміємо 
насамперед багато думати, сумніватись, прагнемо до 
осмислення тих чи інших процесів, явищ. У цьому 
різниця.

С. М.: Але це і є наша найперша особливість: 
наша професія – світоглядна. Ми знаємо, скільки за-
раз штампується у різних вишах, зазвичай на платній 
основі, просто дипломів про вищу освіту, або ж з 
певним набором набутих знань і навичок. Але ж ніх-
то не навчає цих людей самостійно мислити! Ваше 
“самокопання”, ваша світоглядна поозиція – основа 
основ праці театрознавця. Зрозуміло, що “чим менше 
я знаю, тим міцніше сплю”. І більшість людей добре 
спить, і слава Богу. А ви не можете заснути, поки 
не знайдете ключа до аналізу вистави, до того, що 
зробив режисер, актори, сценограф, композитор… 
Тому потреба думати – це наша професія. Скажу 
чесно, це мені також інколи заважає в житті. Але 
що вдієш (сміється). 

М. Г.: Євгене, Ви зараз єдиний з наших випус-
кників, хто працює у Львові на території журналіс-
тики. 

Євген Сало (газета “Kurier Galicyjski”; випуск
ник 2012 р., науковий керівник курсу – М. Гарбу-
зюк): Це теж відбулось не одразу. Коли я надіслав 
своє резюме до “Kuriera Galicyjskiego”, то мене 
спершу взяли як складальника газети, який тоді 
власне був потрібен. Потім я адмністрував сайт цієї 
газети. І вже під час цієї роботи почав отримувати 
певні журналістькі завдання, писати про культурні 
події. Скажу чесно, що мої театрознавчі знання 
навіть серед досвідчених журналістів дозволяють 
мені “набирати бали”, піднімати своє реноме. Коли 
ж ми взяли до друку рецензію нашої студентки, 
Марії Цигилик, і я її перекладав, то мої колеги 
були вражені мовою, спеціяльною лексикою, хоч я 
скільки міг намагався адаптовувати текст до вимог 
газети. Бо в сучасних ЗМІ, разом з усіма фейсбу-
ками і твіттерами  мало кого хвилюють емоції чи 
навіть аналітика: найважливішим є факт. І з цим 
треба рахуватись. 

М. Г.: До речі, Євгене, в театрознавство Ви при-
йшли, так би мовити, з горя – не пройшли за кон-



111

курсом на журналістику. А життя Вас все одно до 
газети привело Це доля?…

Є. С.: Я радий, що так сталось, що вчився на 
театрознавстві. Бо справді, як каже Світлана Михай-
лівна, нас вчили мислити, ми формували тут свій сві-
тогляд. Зрештою, знаючи закони театру, видовища, 
використовуєш їх будь-де, наприклад, укладаючи 
сторінку в інтернеті.    

М. Г.: Хочу Євгенові подякувати за професійну 
солідарність – надання площі для публікацій наших 
студентів. Це дуже важливо. 

Є. С.: Ми готові і далі друкувати статті наших 
студентів чи випускників. Не впевнений, чи будуть 
за це гонорари, але запрошую до співпраці. У нас 
трохи спокійніший ритм – газета виходить що два 
тижні. Тому автори мають час на обмірковування 
та рефлексії.

М. Г.: До речі, і Євген, і Вікторія, присутні тут, 
належали до унікального по-своєму курсу. Коли ми 
зустрілись із ними на першій першій парі і знайоми-
лись, то з`ясувалось, що кожен прийшов не за вибо-
ром, а через невдачу із вступом на інші спецальності. 
Кожен починав свою розповід зі слів: “Я не вступив 
на…”. І жоден із цих абітурієнтів не бачив живого 
театру. Хай не буде більше таких наборів, але хай 
будуть такі студенти і випусники, як вони.

Уляна Рой (старший викладач кафедри театро
знавства та акторської майстерности ЛНУ імени 
Івана Франка; випускниця 2005 р., науковий керів-
ник курсу – М. Гарбузюк): У мене все склалося “за 
фахом”. Спершу була одна пара з предмету “Історія 
театру” для культурологів на філософському факуль-
теті. Потім – спецкурс “Іван Франко і театр”, який 
читаю  і досі. Ще я навчалась три роки в аспірантурі 
Київського університету театру, кіно і телебачення 
імені І. К. Карпенка-Карого. Дисертацію зараз до-
працьовую. Згодом додавалась пара за парою, і тепер 
я вже другий рік працюю на кафедрі на основному 
місці праці.  А вступала я ще тоді, коли кафедра була 
у складі філологічного факультету, ми отримували 
подвійний фах – філолога та театрознавця. Тоді ми 
навчалися в головному корпусі, відчували себе час-
тиною великого університету, активно ходили на всі 
акції та зустрічі, які там відбувались. Ми, до речі, 
представляли філологічний факультет на “Талантах 
Франкового університету”, і досвід нашого “Театру 
підозрілого глядача” – це окрема сторінка, окрема 
практика буття на сцені.

М. Г.: А Ваше захоплення паратеатральними 
практиками почалось під час навчання?

У. Р.:  Мене завжди цікавила ця тема, тому це, 
мабуть, відбувалось паралельно. Я мала кілька до-
повідей про театр як терапевтичний засіб, про тво-
рення театральної вистави із особами з особливими 
потребами.

Досвід роботи з Іншим театром дуже збагатив 
мене: я навчилась розуміти людей, які займаються 
театром, але не є професіоналами. Ми організову-
вали десятиденні літні табори, практикували різні 
тренінги – хай це було на аматорському рівні, але 
так ми пізнавали театральний процес зсередини. 
Так витворилося певне середовище – комусь подо-
бався процес творення вистави, комусь – оформлен-
ня сцени, хвилини виступу, відчуття після показу 
спектаклю. Такий  досвід став для мене та інших 
учасників корисним в особистому та професійному 
житті.  І це – спосіб творити Інший театр. 

 Але в певний момент я зрозуміла, що треба 
зробити вибір: займатись повноцінно тільки цим 
напрямом або ж залишити його. До того ж, ця робота 
потребувала ще додаткової фахової освіти психо-
лога. Я вирішила поки що зосередитись лише на 
театрознавстві. 

	
М. Г.: Справді, вкотре переконуєшся, що теат-

рознавство потребує тебе усього, до останку. Але 
навіть якщо вирішуєш піти іншим шляхом – досвід 
самостійного мислення, комплексна гуманітарна 
освіта, здобуті у навчанні, стають у пригоді. В цьому 
ми щойно переконались із ваших оповідей.  

Нескромно, може так говорити, але впевнена, 
що рік від року, поступово, своєю працею, своїми 
здобутками, ви впливаєте на культурне середовище 
міста, ви допомагаєте місту зрозуміти, для чого і 
де саме потрібен театрознавець, чим може він бути 
корисним суспільству, які шляхи і способи саморе-
алізації наших випускників є можливими та перс-
пективними. Дякую за спілкування, за бажання поді-
литись досвідом, просто за час, який ви знайшли для 
того, щоб відвідати свою альма-матер…

Розшифрування та опрацювання тексту –
Майя Гарбузюк  



112

педагогіка

 “Магія вокально-сценічної майстерности актора 
полягає в тому, щоб привернути до себе увагу, зача-
рувати глядача, зібрати його всього і зорієнтувати  
на себе…”�, – цими словами розпочав свою зустріч 
зі студентами-акторами та студентами-музикантами 
Річард Берклі, британський професор вокалу, актор, 
диригент, музичний критик та журналіст, якого ми 
мали честь вітати на факультеті культури і мистецтв 
10 листопада  2012 р.

Короткий життєпис маестро

Річард Берклі (Richard Berkeley) – британець з 
польським корінням (батько Річарда народився у 
Львові і виїхав до Великобританії після 2-ї світової 
війни; щоправда, з батьком він вперше познайомився, 
коли мав уже 42 роки). В ранньому віці отримав доб-
ру музичну освіту, навчаючись у приватних школах, 
де музика і театр були важливою складовою навчаль-
ного процесу та шкільного життя.

Після школи у вісімнадцять їде до Італії навчати-
ся оперного співу (тенор). Повернувшись через пів 
року, вступає на навчання до музично-педагогічного 
коледжу Лондонського університету (Голдсмітський 
коледж) та паралельно здобуває освіту в Гілдхолській 
академії музики і драми.

�. Синхронний переклад з англійської тут і далі – 
Мар’яна Хомин.

МАЙСТЕР-КЛАС  РІЧАРДА БЕРКЛІ, 
або Рецепти науки співу 
					        від британського професора  

Галина Бень

У 24 роки він знову – в Італії, де розпочинає 
кар’єру оперного співака, але вже як контр-тенор, 
виступає на найвідоміших італійських сценах (Рим-
ська опера, Театр Реджіо  в Турині), співпрацює з 
такими відомими музикантами як Фаббіо Бйонді, 
Рінальдо Алессандріні, Алан Куртіс, Тоні Флорйо, 
Паоло Пандофло, Філіп Піке. Захопившись музикою 
Раннього Відродження, стає одним із засновників 
всесвітньовідомих камерних оркестрів барокової і 
класичної музики – Кончерто Італьяно, Европа Ґалан-
те (Сoncerto Italiano, Europa Galante), записує багато 
концертів давньої музики. Водночас  працює як ак-
тор, композитор музики для кіно і телебачення, пише 
мюзикл для дітей, співпрацює як музичний критик 
з радіо і телебаченням RAI та BBC. Як актор знявся 
у фільмах: “Гидкий дядечко” (1989 р., реж. Фран-
ко Брузатті), “Термінатор – 2” (1990 р., реж. Бруно 
Маттеї), “Франческо” (1989 р., реж. Ліліян Кавані), 
працював поряд із зірками кіно: Рутгером Хауером, 
Міккі Рурком, Хеленою Бонем-Картер, Емілі Вотсон, 
Вітторіо Гасманом, Франко Неро. В Італії Річард Бер-
клі робить і свої перші кроки на педагогічній ниві, 
даючи приватні уроки вокалу.

Повернувшись через 12 років у Лондон, продов-
жує підвищувати кваліфікацію вокаліста у дуже відо-
мих музичних педагогів, з якими  Річардові справді 
пощастило. Був це відомий у світі музики бароко 
Рене Якобс: його інтерпретації творів Генделя, Мон-
теверді, Каваллі, Телемана посідають  почесні місця 

Річард Берклі



113

на полицях меломанів; Поль Есвуд  – британський 
контр-тенор і диригент, відомий  своїм виконанням 
кантат Баха, опер Генделя і Монтеверді, який разом 
із своїми співвітчизниками Альфредом Деллером та 
Джеймсом Бовманом відродив традицію контр-те-
норового співу. 

У Лондоні розпочинається його професійна пе-
дагогічна діяльність. Маестро Берклі викладав у 
відомих акторських школах: Лондонська академія 
драматичного мистецтва (LAMDA), консерваторії 
Монтев’ю університету Східної Англії; започаткував 
власний курс вокалу для акторів театрів у Королівсь-
кій Академії Музики, який підтримали барон Ендрю 
Ллойд Веббер і сер Камерон Макінтош.

Запрошений 1998 р. вести курс вокалу для му-
зичних театрів у Національній театральній академії 
у Варшаві, 2000 р. Р. Берклі  переїхав до Польщі на 
постійне місце проживання. Він  викладав у Музичній 
академії  Фредерика Шопена та Театральній академії 
ім. А. Зельверовича, співав у Варшавській камерній 
опері, читав курс лекцій у Міжнародній Літній ака-
демії давньої музики у Віланові (Варшава). Маест-
ро Берклі є президентом і співзасновником фонду 
“Новий камерний оркестр” (Fundacja Nowa Orсhestra 
Kameralna), спрямованого, зокрема, на освіту та  по-
ширення музичного виховання молоді. Фонд створює 
освітні програми, дитячі камерні хори, організовує 
молодіжні  музичні фестивалі.

Використовуючи  свій багаторічний досвід сучас-
ного менеджменту, Річард працює консультантом у 
провідних світових фірмах та виробничих  компаніях 
Польщі, навчаючи їхніх керівників комунікаційних 
навичок,  творчого мислення. Поширюючи знання 
про видатних представників культури XIX ст. та сти-
мулюючи інтерес до їхньої творчости, Річард Берклі 
в рамках спільного проєкту (Великобританія, Польща 
та Україна) ініціював серії авдіокниг і розповідей 
про Генріха Сенкевича, Джозефа Конрада, Оскара 
Вайлда, Вільяма Моріса та ін. 

Акторська пісня

Майстер-клас з вокалу – це загальнодоступна, 
відкрита форма спілкування, навчання, самопізнання 
і самоосвіти. “Я поділюся з вами своїми секретами, 
знаннями, прийомами співу, техніками”, – пообіцяв  
маестро Берклі, розпочинаючи свої уроки. На його 
думку, за своїми невичерпними можливостями голос 
співака перевершує найдосконаліші музичні інстру-
менти. Він складніший, примхливіший, крихкіший і 
вимагає трепетного ставлення до себе. Щоб забли-
щати всіма барвами, голос має бути якнайстаранніше 
опрацьований і сформований. Вміння співати власти-
во людині, як здатність говорити, дихати. Більшість 
людей переконані в тому, що від природи даний їм 

рівень музичного голосу і слуху – щось постійне. Од-
нак лише  якісне навчання та систематичні практичні 
заняття допоможуть розвинути вроджені здібності й 
дозволять застосовувати їх максимально ефективно. 
“Ви любите співати? Хочете оволодіти цим мистец-
твом, навчитися співати вільно і красиво? Тоді ці 
майстер-класи для вас!” – цими словами запрошував 
маестро Берклі на свої заняття студентів факультету 
культури і мистецтв – майбутніх акторів та вчителів 
музики, студентів музичної академії, молодих акторів 
львівських театрів.

Працюючи з акторами, британський професор 
зазначав, що акторська пісня – це особливий жанр, 
і всупереч нинішньому музичному  занепаду  цього  
жанру актори повинні своїм словом, своєю інтона-
цією обов’язково допомогти йому зайняти надійне 
місце в пісенній культурі. Вони справді зобов’язані 
це робити, бо жанр акторської пісні є частиною ак-
торської професії. Якщо ти не вмієш співати, але 
ти здібний актор, і тобі у виставі дали якусь роль і, 
не вміючи співати, ти щось прокричав або простог-
нав, – це теж акторська пісня, і це теж має право на 
існування. “Акторові над піснею варто працювати як 
над монологом ролі. Пісня – це монолог, експресія 
думки. Пісня не виникає з нічого, актор, виходячи на 
сцену, вже мислить тією темою, що живе в пісні. Він 
не може “мертво” стояти під час музичного програшу 
в пісні й оживлятися при вступі зі словами. Пісня 
виникає не зі слів, а з початком музики. Слова пісні 
повинні випливати з ваших мовчазних переживань, 
ваших роздумів”, – звертався до  майбутніх акторів 
Р. Берклі.

Чим цікавіша манера виконання, чим більше фан-
тазії тут вкладено, тим цікавіше і глядачеві, й вико-
навцю. “Бути виконавцем – це велика хоробрість, 
адже ви маєте постійно оголювати свою душу перед 
глядачами. Ви не можете собі дозволити постави-
ти аркуш паперу між своїми очима і очима тих, хто 
вас слухає. Будьте емоційними – і ви відкриєте такі 
можливості у собі, про які навіть не здогадувалися. 
Співайте так, як ви говорите у звичайному житті”, – в 
цих словах маестро вся сутність акторського співу. 

Наполягаючи на глибокому розумінні змісту во-
кального твору, Берклі навчав акторів бачити кожну 
пісню як маленьку п’єсу, де є тема, сюжет, дійові пер-
сонажі, є розвиток, кульмінація, фінал і т.д. Отже  за-
співати, прожити шмат вокально-сценічного життя – 
це, по суті, зіграти певну роль. Правда, є принципові 
відмінності: драматичний актор, який звик на сцені 
створювати свій темпоритм, свій емоційний фон, при 
зверненні до вокального твору повинен засвоїти нову 
для нього композиторську мову, підпорядкуватись 
його музичній драматургії і в такий спосіб народити 
у собі авторський задум. Задум композитора немож-

Галина Бень



114

ливо зрозуміти, не вникнувши в інтонаційну мову, 
ритмічний малюнок, динамічно-темпові особливості, 
мелодику, гармонію, фактуру акомпанементу. Отри-
мавши від композитора “готові почуття”, потрібно 
знайти першопричину, яка народила ці почуття і від 
них провадити свою психотехніку шляхом, який вка-
зав композитор. І врешті, актор-співак приходить до 
тих самих результатів, що й композитор, але тепер 
вони є не поза ним, а в ньому самому. Звук, мелодія 
і слово зливаються і, привласнюючи собі компози-
торську мову, актор створює власну вокально-мовну 
інтонацію  твору.

Кожна музична фраза розповідає історію, яка 
також передається через мову тіла, вираз обличчя, 
дикцію і динаміку голосу. З огляду на це,  маестро 
вважає, що підготовка вокального твору повинна 
включати аналіз пісенного матеріялу і з цього боку. 
Адже необхідно  зрозуміти сенс і відчути душу пісні. 
“Що ж говорить пісня на папері і як найкраще подати 
ці емоції в цілому? Голосніше чи м’якше? Жорстко 
і твердо чи тепло і гармонійно? З вібрато чи без? Ця 
частина вокального навчання не менш важлива, ніж 
вивчення вокальної лінії, ритму і слів. Вона є основою 

для щирого виконання. Після цього починаєте пра-
цювати з рухами, які супроводжуватимуть виконання  
пісні. Як тільки засвоєні базові рухи, вправляйтеся 
у виконанні пісні в режимі виступу. Ось тут почи-
нається справжнє акторське мистецтво”, – звертав 
увагу студентів британський професор на старанну 
підготовку вокального твору. І ще порада професора: 
“Пам’ятайте: як тільки вийдете на сцену, то не слід 
намагатися зосереджуватись на техніці виконання, 
бо якщо ви старанно готувалися, більшість базових 
технічних дій будете виконувати на автоматизмі. Якби 
бігун на змаганнях думав: “наліво-направо-наліво-
направо” для того, щоб пробігти дистанцію, то він, 
ймовірно, ніколи не був би першим. Треба бути на-
стільки підготованим і натренованим, щоб змогти 
насолодитися своїм голосом і донести до людей ваше 
послання”. У виставі, як правило, актор грає тільки 
одну роль, а виконуючи при тому пісню, втілює де-
кілька ролей, він одночасно і виконавець, і тлумач 
вокального твору.

Своє власне прочитання та переконлива інтер-
претація пісенного матеріялу пов’язані з активною 
роботою фантазії та уяви актора. Пошуки їх викли-

Річард Берклі зі студентами кафедри музичного мистецтва факультету культури і мистецтв 
Львівського національного університету імени Івана Франка.



115

Галина Бень

чуть емоційні нюанси, зроблять спів живим і дієвим. 
Однією з найкращих сторін акторського мистецтва 
є володіння словом. Слово – основний виразник 
дії, воно визначає рівень культури і є хранителем 
професійної гідности актора. “Одним з найкращих 
засобів оживити мову і піднести її над повсякденніс-
тю є ваша уява. Слово, за яким стоїть образ, набуває 
чинности, виразности і залишається живим, хай би 
скільки разів ви його повторювали. Уява, завдяки  
вправам, поступово зробить внутрішню силу ре-
альністю. Вашому фізичному руху передуватиме 
певний імпульс, бажання, рішення зробити той чи 
інший рух. Цей імпульс – душевна сила”, – вважає 
Р. Берклі, пропонуючи різноманітні вправи на роз-
виток уяви.

Сцена і глядач

Дуже важливим етапом у процесі створення во-
кально-художнього образу, на думку маестро, є  вико-
нання твору зі сцени. Тут з’являється новий учасник 
цього процесу – глядач. Він отримує та сприймає 
думки і почуття авторів вокального твору, інтерпре-
тованих і збагачених актором чи співаком. Оцінка, 
яку виконавцеві дає глядач, впливає на подальший 
хід його творчої діяльности. “Не треба забувати, 
– звертав увагу слухачів професор, – що постій-
ним, іноді найуважнішим і найсуворішим глядачем 
та суддею є сам виконавець (вміння слухати і чути 
себе під час виконання твору – одна із складних та 
важливих якостей актора, виконавця пісні). Реак-
ція глядачів, критика і невдоволення собою дають 
поштовх до нової роботи над образом – вокально-
сценічний образ, один раз народившись, вимагатиме 
свого вдосконалення”.

Річард  терпляче корегував і скеровував наших 
студентів у їхніх спробах перебудувати себе та охо-
че ділився своїми спостереженнями і поглядами на 
вокальне виховання актора музичного, музично-дра-
матичного театру. Під час майстер-класів він активно 
використовував різні методи релаксації та активізації 
внутрішніх ресурсів учасників. Це вправи, пов’язані 
з мовною, руховою активністю, вокальні та дихальні 
вправи і техніки, використання вокальних творів, 
розрахованих на розвиток базових музичних та во-
кальних навичок. За словами Річарда Берклі, “свобо-
да, відчуття внутрішнього комфорту, простота і при-
родність – ось та  основа, завдяки якій розкривається 
голос, його природний тембр, краса, багатство барв. 
Існування на сцені передбачає взаємодію між інте-
лектом, емоціями, тілом і голосом. Це – злагоджений 
квартет, в якому жоден інструмент не компенсує своєї 
сили за рахунок іншої” .

Тіло, жест, голос

Для розвитку та засвоєння цих навичок маестро 
на майстер-класах вдало користувався добре відомою 
у світі “технікою Александера”� .

Щоб сформувати повноцінне, тривале співоче 
дихання, Річард Берклі радив студентам використо-
вувати такі вправи: набрати дихання та поступово 
видихати якомога довше та плавніше, рахуючи вго-

�. “Техніка Александера” – це техніка роботи з 
тілом, названа на честь її творця Фредеріка Маттіяса 
Александера (1869–1955), австралійського актора і 
декламатора, який страждав від рецидивуючої втра-
ти голосу. На основі самоспостереження він розробив 
свій унікальний функціональний метод, який не тільки 
допоміг йому подолати  проблему, але й набув широкого 
застосування в  усьому світі. Це комплекс вправ, що 
допомагає людям гармонійно використовувати влас-
не тіло. В основі методу лежить думка про те, що 
у кожної людини з перебігом життя виробляються 
звички неправильного користування своїм тілом; це 
виражається в манері тримати поставу і в набутих 
неправильних рухах тіла. Це неминуче призводить до 
додаткового  надмірного навантаження на опорно-ру-
ховий апарат та є однією з основних причин порушення 
функціонування організму в цілому. Головна небезпека 
цих звичок криється в тому, що людина з часом до них 
пристосовується і починає сприймати їх як природні 
процеси. Отже, якщо фізично здорова людина, що рівно 
тримала поставу, раптово починає сутулитися, то ці 
зміни стають для неї нормою, а неправильна постава 
може призвести до порушень дихальної функції, по-
гіршення припливу кисню до мозку, порушень роботи 
кишківника, викривленню хребта та передчасного 
старіння, болю м’язів і голови.

Техніка  Александера визнана багатьма фахівцями 
в роботі з людським тілом як феноменальна методика, 
що дає людині можливість насолоджуватися життям 
так, як хоче сама людина, а не так, як дозволяє їй власне 
тіло, адже незалежно від того, усвідомлює людина це 
чи ні, стан її тіла є дзеркальним відображенням якости 
її життя. До методики Александера вдавалися тисячі 
професійних акторів, телеведучих, політиків, педагогів, 
музикантів, психологів і письменників у всьому світі, 
що зайвий раз свідчить про авторитет  цієї техніки 
серед інших технологій тілесної терапії та дає право 
називати техніку Александера справжнім всесвітнім 
відкриттям. Щоб ефективно користуватися цим від-
криттям, людина повинна мати високий рівень само-
дисципліни і самоконтролю. Ідея методики міститься 
у фразі Ф. Александера: “Роблячи спроби поліпшити 
функції власного органу мови і беручи за основу різні 
методи, я помітив, що певне положення шиї і голови 
відносно тулуба виробляє первинний контроль над люд-
ським організмом в цілому”. Див.: http://www.kostevich.
com/alexander-technique.



116

лос; набрати дихання та декламувати текст будь-якої 
знайомої пісні якомога довше (подумки інтонуючи 
мелодику); покласти руки на ребра в ділянці живота, 
набрати дихання, відчуваючи при цьому, як повітря 
заповнює саме черевну, діяфрагмальну ділянку. “Тре-
ба стежити за диханням, це – основа. Якщо  втра-
чається контроль над диханням через нервозність, 
то втрачається основа вашого голосу, і тоді це буде 
довга і нудна пісня. Необхідно пам’ятати про це в дні 
виступу і обов’язково робити вправи для зміцнення 
серцево-судинної системи. Якщо є така можливість, 
зупиніться і пострибайте (або поприсідайте і т.д.) 

кілька разів протягом дня”, – пропонував професор. 
Ці вправи він також рекомендував виконувати як до-
повнення до розспівування приблизно за 30-45 хви-
лин до виступу. “Слід контролювати своє дихання під 
час неврозів і стресів. Як тільки ви відчуєте паніку, і 
ваше серце почне прискорено битися, треба зробити 
глибокі, довгі й низькі (живіт, діяфрагма) вдихи. Цей 
тип дихання дасть мозку сигнал, що все під контро-
лем. Коротке і швидке дихання подає мозку сигнал 
тривоги і паніки та встановлює тіло (а це “інструмент 
актора”) в режим “паніка”, – роз’яснював Річард деякі 
способи контролю над емоціями.  

Дихальні затиски, м’язи ребер та преса потрібно 
розслабити, вони повинні бути “відпущені”, тільки 
тоді можна якісно взяти наступне дихання. Образно 
висловлюючись, ми працюємо з вокальним апаратом, 
як із музичним інструментом. Завдання тотожне – пот-
рібно зіграти якісно і вміло. Від банального витягання 
звуків перейти до красивого співу. “Уявіть перед со-
бою запалену свічку, яку ви збираєтеся погасити. Як 
ви це зробите? Ніхто не буде навіть замислюватися 
над такою найпростішою дією. Ви спокійно наберете 
повітря і дмухнете на полум’я. Тепер повторіть ще 
раз і простежте за своїми діями. Повітря наповнює 
легені, а потім спрямованим потоком надсилається 
назовні. Подібний процес відбувається, коли ви гово-
рите або співаєте. Спочатку вдих, потім спрямований 
видих”, – пояснював студентам Р. Берклі.

Дихання – це ще й засіб виразности! При веселій, 
ритмічній музиці – легке, швидке дихання; при дра-
матичній, напруженій – важке, повільне дихання; 
при музиці пристрасній, що передає страждання – 
дихання переривчасте, гучне. Порада від Берклі: 

“Пам’ятайте, дихання – це фунда-
мент співу, і не варто захоплюватися 
сценічною зображальністю на шкоду  
співочому диханню”.

Маестро Берклі працював над 
зняттям психічних затисків і бар’єрів 
у студентів, навчаючи їх позбуватися 
відчуття страху, невпевнености, хво-
робливого переживання і напруже-
ного стану перед виходом на сцену, 
перед авдиторією. На його думку, 
багато акторів так і не “відкрили-
ся” повноцінно, злякавшись самих 
себе, не зумівши відкрити власну 
індивідуальність, природу власного 
таланту.                   

Хай би як різнилися між собою 
вокальні техніки, прийоми, вживані 
в тих чи інших вокальних жанрах, 
усі вони виростають з одного кореня, 
а можна сказати – стоять на одному 

Річард Берклі з Андрієм Циганенком та Іриною Шийко студен-
тами кафедри театрознавства та акторської майстерності 
факультету культури і мистецтв Львівського національного 
університету імени Івана Франка.



117

фундаменті. Цей фундамент – бельканто�. “Байду-
же, яка у вас вокальна техніка – важливо, що у вас 
на серці. Коли ви співаєте – це тільки ваш час, він 
належить вам, і ви маєте просто розповісти людям 
свою історію”, – говорив Р. Берклі.

Хоча актори повинні володіти багатьма видами 
вокалізації, у більшості випадків, за словами Річар-
да, використовується манера співу, схожа на проміж-
ний ступінь між кантиленою і речитативом з його 
інтонаційно-змістовими модуляціями. І, як наслідок, 
спів драматичного актора з  непоказним голосом стає 
змістовнішим інтонаційно і тому виразнішим, для 
цього основою стає пошук своєї інтонації слова, що 
народжується з підтексту.           

Маестро зауважив, що в репертуарі наших студен-
тів мало творів  світових мюзиклів, вокальні номери 
з яких  дають  можливість розширити “географію” 
музичного й естетичного смаків, ознайомлюють  з 
особливостями музичної стилістики різних націо-
нальних культур, надають змогу відійти від звично-
го нам слов’янського “інтонаційного” фундаменту. 
Знайомство із західними мюзиклами значно розши-
рює і розвиває відчуття ритму: опора в таких творах на 
джазові, блюзові ритмічні формули привчає студента 
до навичок імпровізації, до вільних, багаторазових 
змін ритму й темпу. Навчання акторів у цьому випадку 
є синтетичним, бо мюзикли первинно об’єднують 
у собі і співаків, і акторів, і танцюристів. Музичні 
номери в такому театральному жанрі не тяжіють до 
професійної, академічної манери співу, а допускають 
деяку “свободу” в тембрі, використання “невокаль-
ного” звучання голосу, іноді нарочитого, але завжди 
драматургічно й образно виправданого. Крім того, 
постійним компонентом  подібних номерів є рух.

“Навчання співу – це, звичайно, дуже індивіду-
ально. Вчіться любити і насолоджуватися своїм голо-
сом. Якщо вам не до вподоби, як ви співаєте і якщо 
ви передаєте це відчуття під час роботи на сцені, то 
чому інші повинні насолоджуватися цим? Вірте в 
себе і вивчайте свій голос, його індивідуальні особ-
ливості, знаходьте його найбільші переваги”, – напо-
лягав професор – Зосередьтеся на тому, що важливо 
протягом усього виступу. Сприймайте розгубленість 
як цінний досвід для себе. Знаходьте своїх слухачів. 
Хай ними  будуть ваші батьки чи друзі. Ви гідні мати 
своїх шанувальників, тому не бійтеся, не соромтеся 
і просто співайте!”.

Цінним у Берклі був показ вокального твору не 
як певного зразка, що обов’язково має бути скопійо-
ваний, а показ, який за допомогою короткої музичної 

�. Бельканто (італ. belcanto – “гарний спів”) – техніка  
співу, яка характеризується плавністю переходу від звуку 
до звуку, невимушеним звуковидобуванням, красивим і 
насиченим забарвленням звуку. 

фрази, окремого штриха, натяку ніби відкриває завісу 
над світом мистецтва звуків, викликає у виконавця 
певні асоціяції, образи і допомагає  усвідомити по
ставлену мету, виробити відповідні критерії щодо 
виконавських засобів, необхідних для реалізації мети. 
Показ, який демонструє, з одного боку, різницю між 
явищами справжнього мистецтва, і тим, що є його 
протилежністю, з іншого, свідчить про високу куль-
туру й майстерність  педагога. 

Манера маестро  Берклі  – це відчуття розмова 
без різких обертонів. Саме цього так бракує нашим 
викладачам і студентам  – чистих емоцій без епатажу, 
ґротеску, сарказму чи гламуру. Залишається лише 
побажати і собі, і всім  частіше дивитися “всередину” 
себе, а не назовні, а студентам  не боятись “роздягати” 
свою душу перед глядачами так, як це  вміє робити  
Річард Берклі.

P. S.  Повернувшись зі Львова до Варшави, ма-
естро Берклі інтернет-поштою надіслав нам свої осо-
бисті враження від майстер-класів та деякі побажання 
нашим студентам.  “Мені сподобалась відкритість 
студентів,  їхня приязність. Я бачив, як  деякі з них 
були дуже зосереджені й готові вчитися. Але вони 
повинні вивчати й англійську мову ... Львів занадто 
малий, а акторам і музикантам не варто обмежувати 
свої  можливості, бо англійська  є паспортом для них 
у всьому світі… Студенти з Музичної академії були 
“ледачими”, бо думають, що голос – це  єдине, що має 
значення. Але вони повинні знати, про що  співають. 
Якщо співають арії з опер, то необхідно знати лібрето 
опери, історію її створення, авторів, історичні обста-
вини… Треба мати широкий інтерес до історії, літе-
ратури, театру, слухати більше музики різних стилів,  
активно пізнавати життя, освоювати якомога більше 
нового, багато читати, знайомитися з досягненнями 
світової культури. Чим більше ми знаємо, тим більше 
у нас шансів на виживання!.. Актори і музиканти по-
винні мати широкий погляд на свою професію, бути 
гнучкими і вміти добре працювати з іншими людьми. 
Молодим людям треба розвивати свої ділові навички, 
бо кожен виконавець має бути “продавцем”, і треба 
знати, як “продавати” себе… Я хотів би побажати, 
щоб студенти виконували свою власну музику, пісні, 
організовували  виступи в незвичних місцях. Йдіть 
туди, де люди не очікують побачити театр чи слухати 
музику. Можна працювати в школах з дітьми, щоб 
ділитися своїм умінням, і закликати  їх розвивати 
музичні, акторські й хореографічні  здібності та ін-
тереси. Це дуже важливо, якщо хочете, щоб у вашій 
країні була створена інноваційна економіка, сучасне 
суспільство, в якому комфортно і спокійно почувати-
меться кожна людина”.            

Галина Бень



118

“Більше, ніж якийсь інший суспільний 
заклад у державі, театр є школою прак-
тичної мудрости, дороговказом у суспіль-
ному житті, незрадливим ключем до най-
потаємніших доступів до людської душі”   

Йоганн-Фрідріх Шилллер 
“Театр як моральний заклад”

Завдяки синтетичній природі театр є універсаль-
ним засобом впливу на суспільну думку. Кількість 
функцій, котрі може виконувати театр, фактично без-
межна. Та для України нині найважливішою є дидак-
тична функція, здатна об’єднати українців, сприяти 
самоідентифікації та утвердити національну ідею. 
Тема літературної освіти методами театру надзви-
чайно актуальна для українців. Ми відмовились від 
радянської моделі співпраці школи та театру, проте 
досі не відтворили альтернативи. Тому відчуваємо 
гостру потребу у виробленні системи театрального 
виховання дітей та молоді з урахуванням психологіч-
них та соціокультурних особливостей. 

Українська реальність     

Відвідування школярами театру – явище масове, 
якщо не глобальне на території України. Проте в жод-
ному нормативно-правовому акті з позашкільного 
виховання немає жодної значущої згадки про таку 
схему  співпраці театру та школи. Тобто, організація 
учнівського походу в театр абсолютно лягає на плечі 
педагогів та класних керівників. Все тримається на 
голому ентузіязмі, що є явищем цілком вичерпним та 
спорадичним. Окрім величезної відповідальности за 
техніку безпеки та інших бюрократичних вивертів, 
вчитель повинен викроїти час на візит до театру із 
свого та учнівського навчального плану. Фактично 
уроки літератури замінюються візитами до театру. Ві-
домо, що на вивчення творчого доробку письменника 
виділяється в найкращому випадку одна година.  Час-
то саме ця година і витрачається на похід до театру. 

Ольга Довгань-Левицька

Відповідно в учнів немає й мінімального розуміння 
специфіки твору, часто учні навіть не знають імени 
автора. Добровільно-примусовий характер відвіду-
вання театру без будь-якої спроби зацікавити учнів 
спотворює перебіг спілкування театру та школяра. 
Ми аж ніяк не звинувачуємо педагогів-організаторів 
у недосконалості системи, це проблема глобального 
характеру, котра потребує системного і грамотно-
го підходу та повинна вирішуватись насамперед на 
рівні законодавства. Та маємо явище невтішне і де-
структивне – добровільно-примусові візити до театру, 
організовані лише завдяки ентузіязму та старанням 
учителів, не дають учням можливости активного, 
усвідомленого та емоційного, інтерактивного спілку-
вання з мистецтвом. Відповідно, одразу зменшуються 
шанси привернути цього глядача до подальшого заці-
кавлення театром. Досвід “колективного неосмисле-
ного” перегляду вистави відштовхує від театру. 

Світовий досвід	

Світовий досвід спілкування дитини з театром – 
це досвід динамічного міждисциплінарного розвитку 
потенціялу дитини та інтерактивна репрезентація 
літературного твору, історичної події чи міту.  В США 
вистави для дітей здійснюють студенти саме гумані-
тарних факультетів університетів та коледжів, аби 

“Комедія дель пАРТа”. 
              Літературна освіта і театр. 
	     Проба співпраці та інтеракції



119

презентувати літературний твір та розширити його 
актуальність за допомогою інсценізацій. Понад 200 
університетів та коледжів США включили у свої про-
грами курси дитячого виховання засобами театру. У 
світовій практиці програми навчання через театр уже 
давно не є новинкою, зокрема й вивчення літерату-
ри через театр. Оскільки театральне мистецтво між-
дисциплінарне, то в англійських школах учні мають 
змогу пройти усі етапи творення вистави: від читання 
п’єси та аналізу системи персонажів до виготовлення 
елементарних костюмів і декорацій.        

Здійснення вистави дає можливість не лише 
глибоко осмислити твір літератури, але й спробу-
вати себе в ролі митця, навчитись планувати, діяти 
в колективі. Поняття театральної ансамблевости як 
досконалого та гармонійного порозуміння веде учня 
до усвідомлення потреби у єдності. В европейських, 
зокрема, англійських школах учні вивчають міти 
Давньої Греції, історію та літературу за допомогою 
драматичних, танцювальних та вокальних тренажів. 
Аби краще розуміти окремі театральні терміни, учні 
укладають словники. Існують театральні табори, до 
прикладу: SPARC Theater Camp, засноваником яко-
го 1981 р. був театральний педагог Джері Культер-
Вольц.  

Продумана і грамотна система виховання дає 
змогу розвивати потенціял молодих громадян, спри-
яти гармонізації відносин індивіда та суспільства 
зокрема. Найважливіше те, що театр провокує ди-
тину на всебічний розвиток, скеровує її до глибшого 
розуміння суспільних явищ та нюансів, виховує чіт-
ку громадянську позицію, підносить культурний та 
моральний рівень.  

Комедія дель пАРТа

Ідея створення проєкту народилась під час жва-
вої розмови  із  Уляною Баран, президентом Центру 
дослідження літератури для дітей та юнацтва. Мова 
йшла про катастрофічну непопулярність читання й 
відвідин театру серед молодших школярів та підліт-
ків. Центр дослідження літератури для дітей та юнац-
тва – це громадська організація, метою діяльности 
якої є формування громадського інтересу до книжки, 
а також розвиток літератури для дітей та юнацтва. 
Відповідно ми дійшли спільної думки – проєкт теат-
рального виховання повинен бути спрямований на по-
пуляризацію книги через театр і навпаки. Уляна саме 
готувалась до виступу на конференції на тему ранньої 
літературної освіти в рамках Книжкового ярмарку 
в Ляйпцигу, тому запропонувала мені викласти ідеї 
проєкту та створити невеличку презентацію, котру 
внесла до згаданої акції. Після успішного виступу 
Уляни Баран в Ляйпцигу, з ініціятиви Центру до-
слідженню літератури для дітей і юнацтва та завдяки 
сприяння Фонду Роберта Боша до Львова було запро-
шено театрального експерта із ранньої літературної 
освіти й театрального виховання Мартіну Дюке.

У рамках ІV Міжнародного симпозіуму “Літе-
ратура. Діти. Час” та Літературного фестивалю для  
дітей “Дивокрай” мали відбутися майстер-класи. 
Мартіна Дюке вже дванадцять років займається теат-
ральними проєктами в Німеччині (до прикладу: “Der 
Hamburger Wasserträger”)[2], створюючи із дітьми 
унікальні вистави, організовуючи сценічні читання, 
що допомагають дітям краще збагнути історію рідно-
го міста, держави, потребу у вивченні мови та ін. 

17	 травня 2013 р. у Львівській 
лінгвістичній гімназії відбувся май-
стер-клас Мартіни Дюке. Мартіна 
зачитувала гімназистам відому в 
Німеччині новелу “Історія про Лева, 
що не вмів писати”; новела виклика-
ла бурхливе обговорення і неабияк 
зацікавила дітей: це було діялогічне 
читання, де слухачі стали активни-
ми співтворцями історії. Після історії 
Лева, який у фіналі осягає необхід-
ність знання рідної мови, Мартіна 
запропонувала дітям яскраву книгу 
емоцій. Діти талановито демонстру-
вали емоції, зображені у книзі, і об-
говорювали кожну із них. Майстер-
клас провадили німецькою мовою з 
перекладом українською, тож діти 
мали можливість творчо та інтерак-
тивно вправлятись у вивченні нових 
слів. Після обговорення Мартіна пре-
зентувала нам короткий відеоролик 

Ольга Довгань-Левицька



120

про те, як здійснюються театральні проєкти з дітьми у 
Німеччині. Ми переконались у високому організацій-
ному рівні таких проєктів, адже здійснення вистави в 
проєкті складається із багатьох етапів роботи, котрі 
педагог поступово пропонує дітям: 

1.	 Читання та обговорення твору, виокремлення 
теми, ідеї, конфлікту, явища. 

2.	 Довільний вибір ролей (діти самостійно оби-
рають персонажів).

3.	 Характеристика ролей: ілюстрація персо-
нажа, виокремлення основних рис персонажа (діти 
малюють персонажів і безпосередньо на цих ілюст-
раціях фіксують характеристики та риси героїв).

4.	 Читання ролей, репетиційний період.
5.	 Екскурсія місцями подій твору, похід до му-

зею, ознайомлення з тією історичною епохою, про 
яку йде мова у творі.

6.	 Зустріч з акторами, консультація, тренінг 
тіла, майстер-класи зі сценічної мови.

7.	 Створення театральних костюмів за побажан-
нями дітей (до роботи запрошують молодих дизай-
нерів, що потребують додаткової промоції).

8.	 Фотосесія в костюмах та гримі.
9.	 Творення елементів реквізиту та декорацій 

(запрошені фахівці консультують та допомагають 
дітям).

10. Показ вистави у рідному місті та серія показів 
у інших містах, що співпрацюють з проєктом. 

Переглядаючи відео, львівські школярі були дуже 

подивовані такими старанними приготуваннями, в 
однієї дівчинки навіть виникло питання: “А що, ці 
діти до школи не ходять, а тільки мистецтвом зай-
маються?”. З цього можна було зробити лише один 
висновок – українська шкільна програма не дає ді-
тям часу на дозвілля та творчість. Цій дівчинці було 
важко навіть уявити можливість такого тривалого і 
копіткого процесу творення. І це ще одна причина 
збайдужіння до театру. Школярі, що відвідують те-
атр “планово-примусово”, просто не цінують праці 
акторів, не знаючи, яким важким і тривалим є період 
роботи над виставою, де кожен елемент на сцені спе-
ціяльно створений для цієї вистави. Повага до праці 
може виникнути лише у випадку розуміння праці. 
Тому для нас важливим є не лише літературний твір 
та його сценічна версія, але й процеси виготовлення 
декорації, костюму, нанесення гриму і т. ін. 

Варто згадати про особливий індивідуальний 
підхід Мартіни Дюке до кожної дитини. Я запро-
сила на цей майстер-клас студентів-театрознавців 
Львівського національного університету імени Івана 
Франка Марію Цигилик та Ірину Ліпську, котрі мали 
змогу спостерігати за роботою Мартіни Дюке та фік-
сувати етапи й методи її роботи. Ми переконались у 
необхідності діялогу з дітьми, запам’ятовували ме-
тоди акцентування уваги та інтерактивности кожного 
етапу занять. Роботу Мартіни Дюке можна назвати 
ідеальною режисурою стосунків з дітьми. Експерт 
досконало відчувала свою авдиторію, зуміла вио-

кремити неформальних і формальних 
лідерів класу, залучити до роботи 
скромніших дітей і належно наван-
тажити найактивніших. Їй потрібно 
було лише кілька хвилин, аби вивчити 
клас, відчути його настрій і спрямува-
ти увагу дітей на елементи, необхідні 
для якісних результатів.  

   Участь у майстер-класі, спіл-
кування з Мартіною Дюке народила 
нові ідеї залучення експертів театру 
та спеціялістів у галузі сценографії 
та театрального костюму до роботи в 
проєкті, виникло бажання  організу-
вати першу самостійну подію проєкту 
“Комедія дель пАРТа”, застосувавши 
методологію Мартіни.  

Центр дослідження літератури 
для дітей та юнацтва довірив нашому 

Студентка 2 курсу театрознавчого 
відділення Марія Цигилик читає дітям.



121

Ольга Довгань-Левицька

проєкту літературний фестиваль “Дивокрай у Львові” 
в рамках ІV Міжнародного симпозіуму “Література. 
Діти. Час” та старту проєкту “Вся Україна читає ді-
тям”, що повинен увійти до великого міжнародного 
проєкту “Вся Европа читає дітям”. Ми обрали твір 
відомої письменниці, що пише для дітей, Галини Ма-
лик – “Злочинці з паралельного світу”. Персонажі 
твору – покинуті домашні тварини та хлопчик Хроня, 
який утік з інтернату. Усі вони намагаються знайти 
вихід із недолі, потрапляючи у неймовірні халепи, 
допомагаючи одне одному. Та все ж скрутна ситу-
ація нівелює дружбу, у більшості персонажів гору 
беруть не найкращі риси характеру: хтось в еміграцію 
летить, хтось організовує банду і отримує бажану 
владу, хтось гине, не знайшовши розради. У фіналі 
залишаються лише двоє персонажів – Хроня та пес 
Рекс. Вони розуміють, що єдиний можливий поряту-
нок – дружба і взаємна допомога.  

Виникла ідея проведення фестивалю на альтер-
нативній території, де живуть “не заангажовані те-
атром” діти. Власне, нам було цікаво працювати із 
школярами, що, можливо, ніколи й не задумувались 
над виконанням ролей чи творенням декорацій. Го-
ловною умовою ми вважали добровільний характер 
залучення дітей до проєкту.  Директор Народного 
дому на Збоїщах театрознавець Вікторія Швидко 
погодилась надати нам приміщення для проведення 
фестивалю. Локація приміщення виявилась надзви-
чайно вдалою для такого проєкту. Народний дім на 
Збоїщах 2-7 червня 2013 р. перетворився на репети-
ційний зал та непогану театральну малярку. Спершу 
до нас завітали найменші мешканці Збоїщ (3-7 років), 
які виявились справжніми художниками і сценогра-
фами. Я зачитувала їм твір, а вони малювали все, що 
уявлялось. Ці малюнки ми використали як декорації 
у сценічному читанні.  

Коли ж до справи приєднались діти старшої ві-
кової категорії (10-16 років), ми розпочали репети-
ційний період. Дітям надзвичайно подобався твір. 
Особливо імпонувала жива мова, де траплявся і сур-
жик, і вульгаризми. Галина Малик дала кожному із 
персонажів чітку мовну характеристику. Літератур-
ною мовою спілкувався лише один персонаж – собака 
на ім’я Доллі, що колись жила у професора філології. 
Кумедні біографії кожного з персонажів дали мож-
ливість дітям чітко розуміти свого героя: яке його 
минуле, чому він став безпритульним, про що мріє 
тепер. Вже у перших спробах читання в ролях діти 
намагались дотримуватись характерних мовних оз-
нак, що наближувало їх до сміливого трактування 
образу. Виконавці малювали своїх персонажів і без-
посередньо на зображеннях записували найцікавіші 

риси характеру та головне бажання або мрію свого 
героя.  За методологією Мартіни Дюке,  учасники 
проєкту самостійно шукали ключі та підказки для 
роботи над роллю. Впродовж репетицій актори пос-
тійно звертались до цих малюнків та характеристик 
і звірялися з ними. Під час щоденних чаювань вони 
захоплено обговорювали поведінку персонажів, дава-
ли одне одному поради, фантазували над костюмами 
і щиро дивувались:  яким довгим і складним є процес 
створення вистави! Ми запросили актора Львівсько-
го драматичного театру імени Лесі Українки Павла 
Довгань-Левицького, аби він розповів і показав дітям, 
як наносити театральний грим, як увиразнити свого 
персонажа. Ми зробили невеличку фотосесію в гримі 
та з малюнками персонажів.  

Прем’єра сценічного читання “Злочинців з пара-
лельного світу” відбулась 7 червня у приміщенні На-
родного дому на Збоїщах. Методологія Мартіни Дюке 
виявилась досить ефективною та універсальною, було 
надзвичайно легко спілкуватися з дітьми, пояснювати 
їм правила гри методами самої гри. Кожен із учасни-
ків подбав про елементи костюму та грим. Та прикро 
вразило те, що батьки дітей не виявили достатньої 
уваги до дійства: у залі серед глядачів було лише… 
дві мами. Звісно, це вплинуло на настрій акторів. І 
підтвердило потребу роботи цілісної і системної, не 
лише з дітьми, але й з батьками.  

Узагальнюючи невеликий поки що досвід “Ко-
медії дель пАРТа”, розуміємо, що  необхідно нала-
штуватись на тривалу співпрацю із різними теат-
ральними й мистецькими проєктами, запрошувати 
театральних експертів з Европи та налагоджувати 
контакти із громадськими організаціями. Співпраця 
проєкту “Комедія дель пАРТа” із Центром дослід-
ження літератури для дітей та юнацтва розширює 
літературні горизонти та систематизує розвиток про-
єкту. Участь студентів кафедри театрознавства та ак-
торської майстерности ЛНУ імени Івана Франка у 
проєкті сприятиме налагодженню необхідного містка 
порозуміння між дітьми та молодими педагогами.  

Висловлюю подяку моїм вчителям, порадникам 
і друзям: Уляні Баран, Ніні Бічуї, Ірині Ліпській, 
Світлані Максименко, Вікторії Швидко та Марії 
Цигилик. Завдяки вам закладено перший камінь 
мосту!

Список використаної літератури: 
1)	 SPARC – School of the Performing Arts in the 

Richmond Community. http://www.sparconline.org/
2)	 Детальна інформація про проект: http://www.

goethe.de/ges/spa/prj/sog/fms/dit/tdw/de6517975.htm



122

Перші студії

В Імператорському університеті св. Володимира 
у Києві 18 вересня 1903 р. відбулася вступна лекція 
ординарного професора, колишнього випускника і 
приват-доцента Петербурзького університету, Воло-
димира Миколайовича Перетца.

Через 110 років по тому, 8 лютого 2013 р., в 
Київському національному університеті імени Тараса 
Шевченка відбулася церемонія відкриття пам’ятної 
дошки українському вченому-славісту, історикові 
театру, засновникові філологічного Семінарію, ака-
демікові Петербурзької Академії Наук (1914), Ук-
раїнської Академії Наук (ВУАН, 1919) та АН СРСР 
(1925) В. М. Перетцові (1870–1935).

Пораду переїхати до Києва Перетцові дав його 
вчитель, академік О. Соболевський (у 1880-х рр.. він 
був професором Київського університету і, очевид-
но, пам’ятав ліберальні порядки, що панували тут), 
тим більше, що це збігалося із давнім, ще студент-
ським інтересом Перетца до української культури: 
“В ці ж роки [період навчання в Петербурзькому уні-
верситеті. – А. К.] В. М. зблизився особливо зі своїм 
товаришем, що був старшим за нього на один курс,  
О. І. Ляшенком, співробітником “Київської старо-
вини” – і зацікавився питаннями українознавства і 
народної словесности <…> Український народ пред-
ставлявся В. М. як один зі слов’янських народів, що 
його несправедливо виключали славісти з кола своїх 
інтересів” [1].

Ще у Петербурзі В. Перетц видрукував низку 
праць з української літератури, він же був одним 
із перших київських професорів, що виступали за 
впровадження вивчення української літератури та 
викладання дисциплін українською мовою. В. Пе-
ретц увійшов 1905 р. до складу комісії Київського уні-

верситету, створеної за наказом Комітету Міністрів 
(подібні комісії були створені також у Харківському 
університеті та Імператорській Академії Наук) з ме-
тою вирішення питання про українську мову. На-
ступного року на сторінках “Київської старовини” 
В. Перетц писав: “І тут висновок не залишає для нас 
сумнівів: повинна бути створена кафедра українсь-
кої мови та діялектології; вона зможе, за умови, що 
її посяде обізнаний спеціяліст, заповнити ті прога-
лини, що виникли за багато років несправедливої 
зневаги вчених до української мови, якою говорить 
до 30 мільйонів народу” [2]*.

 У своїй програмній статті “Найближчі завдан-
ня вивчення історії української літератури” (1908) 
В. М. Перетц, зокрема, писав: “І справді, не досить 
одного глибокого й щирого замилування до свого 
рідного, – треба ще мати деякі технічні способи нау-
кового досліду, уміння критично виважити джерела і 
підручники, треба виробити певну наукову дисциплі-
ну розуму, без якої навіть великий творчий хист, що 
посідає найбагатший матеріял, може стати тільки 
цікавим оповідачем – не більше” [3]. Далі учений 
відзначав: “Перше, що неодмінно потрібно – це за-
охотити українську молодь до серйозної роботи над 
питаннями історії української літератури…” [4].

На тлі цих статей та науково-дослідницької діяль-
ности В. Перетца у галузі української культури ціл-
ком зрозумілим стає і його авторитет в національних 
колах, і обрання його дійсним членом філологічної 
секції Наукового товариства ім. Шевченка (1908). 
“Хоча ми особисто не знайомі, але своїми працями 

ШКОЛА ТЕАТРОЗНАВСТВА 
                            ВОЛОДИМИРА ПЕРЕТЦА

Анастасія Коржова

Володимир Перетц

* Переклад з рос. тут і далі – автора статті 
(Прим. ред.).



123

Ви знайомі мені дуже добре, і я радо зроблю для 
Вас усе, що буду міг”, – писав І. Франко у листі до 
В. Перетца [5].

Після обрання його дійсним членом Петербурзь-
кої Академії Наук, В. Перетц 1914 р. повернувся до 
тодішньої столиці, де продовжив дослідження ук-
раїнської літератури: в університеті він читав лекції з 
історії української літератури, сприяв виданню праць 
членів Товариства дослідників української історії, 
письменства та мови.

Інтерес до театру Перетц виявив ще в юнаць-
кі роки; вступивши до Петербурзького університе-
ту, він вагався, що врешті-решт обрати – театр чи 
філологію: “До студентських років, – згадувала 
В. П. Адріанова-Перетц, – належить і початок за-
хоплення В. М. театром. Перебуваючи на першому 
курсі університету, він вступив навіть у драматичну 
школу Літературно-художнього товариства, де нав-
чався під керівництвом Н. П. Аннєнкової-Бернар і 
частково М. І. Писарєва (акторів Александринського 
театру – А. К.), брав участь в аматорських виставах. 
Згадуючи своє перебування в цій школі, В. М. зізна-
вався, що інколи жертвував університетськими лек-
ціями, щоб не пропустити свої сценічні заняття…” 
[6]. Зробивши вибір на користь філології, Перетц, 
однак, не втрачав інтересу і до театру. Про це свід-
чить і тематика його наукових праць  [7], і педаго-
гічна діяльність, яку він розгортає вже у Києві. Так, 
від початку діяльности Музично-драматичної школи 
М. В. Лисенка (нині Київський національний універ-
ситет театру, кіно і телебачення ім. І.К. Карпенка-Ка-
рого), В. Перетц викладав історію західноевропейсь-
кого театру: “Діяльність В. М.  [Перетца] в цій школі, 
що тривала до 1907 року, не обмежувалася лекціями; 
він допомагав керівнику драматичного відділення 
М. М. Старицькій в екзаменаційній комісії та в при-
йманні шкільних вистав” [8]. На драматичних курсах 
Літературно-мистецького товариства В. Перетц чи-
тав курс історії російського і західноевропейського 
театру, окрім цього виступав у ролі театрального ре-
цензента, видрукував низку праць з історії українсь-
кого театру і, як писав Д. Чижевський, “В. Перетц 
<…> зумів зацікавити чимало молодих учених суто 
українськими темами та виховати цілий шерег учнів-
українознавців” [9].

У Петербурзі, 1921 р., В. Перетц долучається до 
роботи керованого О. Гвоздєвим відділу історії те-
атру Інституту історії мистецтв, де очолює кафедру 
історії російського театру, організовує Семінарій з 
історії давнього російського театру, впродовж деся-
ти років очолює Комітет з історії російського театру 
(секретар – О. Гвоздєв). Комітет досліджував такі 
теми: “Театр і глядачі в Росії у XVIII ст.”, “Вплив 
европейського театру на старовинний російський 

театр”, накреслив план перевидання драматичних 
творів В. Озерова і коментоване видання вибраних 
російських водевілів XIX ст., досліджував архівні 
матеріяли з історії російського театру XVII–XVIII ст., 
почав укладання бібліографії давнього російського 
театру тощо [10]. У ці ж роки В. Перетц читав курс 
методології дослідження на факультеті історії мовних 
мистецтв при Інституті. Проблема методології була 
однією з провідних тем дослідження В. Перетца, яку 
він розробляв упродовж усього наукового життя [11]. 
Саме в Інституті історії мистецтв було видрукува-
но “Нарис методології...” [12] і збірник “Давній те-
атр” [13], що включав, зокрема, статтю, присвячену 
питанням методології театрознавства [14]. 

Проблемам методології В. Перетц присвятив і 
Вступну лекцію 1903 р. в Києві. Окресливши ґенезу 
існуючих на той час методів, Перетц сформулював 
власні принципи роботи: “Вивчення історичного мо-
менту, середовища, з якого постав певний твір, і осо-
бистости автора – є нині невідворотною умовою будь-
якого історико-літературного дослідження…” [15]

Практичні питання методології відігравали іс-
тотну роль також у роботі його філологічного Семі-
нарію, що існував упродовж десяти  років у Києві 
(1904–1914), а потім і в Петербурзі.

Філологічний Семінарій, завдяки  нетрадицій-
ному формату навчання та широкому колу наукових 
питань, без перебільшення став подією в Університеті 
св. Володимира і згуртував навколо себе майбутніх 
дослідників української культури. Достатньо назва-
ти декілька прізвищ членів Семінарію різних років: 
М. Гудзій, М. Драй-Хмара, М. Зеров, С. Маслов, 
В. Маслов, В. Адріанова-Перетц, О. Дорошкевич, 
І. Огієнко, П. Филипович, О. Багрій та ін. [16].

Методологічна спрямованість Семінарію ви-
являлася у формі навчання і вимогах, які висував 
В. Перетц до праць студентів: “Наукову роботу про-
понувалося починати з вивчення загальних питань 
історії та теорії літератури (Paul, Brunetier, Потебня, 
Веселовський та ін.), прийомів аналізу та синтезу у 
різних учених (академіки Буслаєв, Шахматов, Істрін, 
Соболевський та ін.), прийомів науково-критичних 
видань пам’яток літератури і мови” [17]. Дослідження 
членів Семінарію повинні були ґрунтуватися на емпі-
ризмі, повноті матеріялу (особлива увага надавалася 
праці з першоджерелами), суворому дотриманні ме-
тоду дослідження, системності, доказовості суджень 
і виразності завдань праці, їх виконання та висновків. 
Нетипові для тогочасної дослідницької практики і, 
здавалося б, суто технічні прийоми, які культивував 
В. Перетц, визначили неповторність методології ство-
реної ним школи методології, що невдовзі заклала 
теоретичний фундамент для формального аналізу. 
На це звертали увагу і Р. Якобсон (“у ролі свідомих 

Володимир Перетц

Анастасія Коржова



124

прибічників формального аналізу давньослов’янської 
літератури як важливого допоміжного засобу висту-
пають на початку [ХХ] століття Перетц і Орлов”[18]), 
і М. Бахтін (“Певне значення у процесі розвитку фор-
мального методу мали роботи і лекції акад. В. М. Пе-
ретца з методології” [19]).

У “Нарисі методології…” В. Перетц критично 
розглянув одинадцять методів дослідження, розді-
ляючи їх на суб’єктивні та об’єктивні. До суб’єк
тивних методів учений відносив: естетичний (ідея 
“прекрасного”), етичний (ідея “добра”), публіцис-
тичний (суспільний ідеал), історико-політичний 
(політичне життя як першооснова творчости). 
Об’єктивні методи – це  історичний (література як 
віддзеркалення історичних подій), історико-пси-
хологічний (біографія як стимул творчости авто-
ра), культурно-історичний (раса, середовище, мо-
мент – закони, яким підпорядковується творчість), 
естопсихологічний (продукт творчости – взаємодія 
автора і читача), порівняльно-історичний (історич-
на пам’ятка у межах однієї або декількох культур), 
еволюційний (фактори, що спричиняють розвиток 
літератури), філологічний (факти, що містить сам 
текст) [20]. Проте у власних працях В. Перетц від-
давав перевагу лише чотирьом із перелічених ме-
тодів: історичному, порівняльному, філологічному 
та біографічному, причому в межах одного дослід-
ження застосовував одночасно декілька методів; 
тож невипадково М. Бахтін вважав праці В. Перетца 
“взірцем академічного еклектизму” [21].

Характеризуючи методологічні принципи теат-
рознавчого дослідження, В. Перетц писав: “До вив-
чення театру в його минулому можна підходити з 
багатьох сторін. Але всю різноманітність підходів, 
зрештою, можна звести до двох: до вивчення теат-
ральної вистави з літературного, словесного боку – і 
до вивчення з образотворчого боку” [22]. 

У дослідницькій практиці Перетца аналіз давньої 
вистави включав: збирання бібліографічних та біогра-
фічних відомостей, аналіз сюжету [23]; відтворення 
змісту вистави,  виокремлення оригінальних частин 
із запозичених сюжетів (із застосуванням порівняль-
ного аналізу [24]), а також літературної і “народної” 
складової, дослідження еволюції форми твору (із за-
стосуванням порівняльно-історичного методу [25]). 
Досліджуючи вистави з театрального боку (декора-
ції, мізансценування, технічне забезпечення сцени 
та прийоми акторської гри), В. Перетц  спирався на 
авторські ремарки та іконографічний матеріял [26].

Одним з перших у дослідженні явищ театраль-
ного мистецтва Володимир Перетц поставив питан-
ня про значення форми (“в мистецтві важливо не 
що, а як” [27]), закликав відмовитись від оцінкових 
суджень на кшталт “злети і падіння” культури, “ви-

сокохудожні / малохудожні твори” тощо, вважаючи 
їх марними.

Практичні прийоми аналізу вистави, впроваджені 
Перетцом, подібні до “формально-історичної теорії” 
В. М. Геррманна [28], принципи якої викладені у пра-
ці, присвяченій реконструкції вистави Середньовіччя: 
“…нам доведеться не обмежувати себе вивченням 
сценічного приміщення і його використання учасни-
ками дії, а на основі цього дослідження, спираючись 
на отримані в ремарках вказівки <…> з’ясувати все 
необхідне про декорації, технічне обладнання сцени 
та реквізит, а також про їхнє використання режисе-
рами та помічниками; для точнішого визначення ско-
ристаємося образотворчим мистецтвом…” [29]

Однак, незважаючи на подібність окремих при-
йомів, дослідницькі методології М. Геррманна і 
В. Перетца мали істотні відмінності – передусім у 
визначенні завдань.

На відміну від М. Геррманна, об’єктом дослід-
ження якого була конкретна вистава, а її вивчення 
спрямовувалося, головним чином, на реконструкцію і 
визначення її “мистецької спрямованости”[30], В. Пе-
ретц зосереджував увагу здебільшого на пошукові 
технологічних прийомів, за допомогою яких було 
створено різні історичні типи вистав. На це, пишучи 
про збірник “Давній театр у Росії” [31], видрукуваний 
за редакцією В. Перетца, звертає увагу Г. Хайчен-
ко: “Збірник цей знаменує собою рішучий поворот 
<…> до вивчення специфічних сторін театрально-
го мистецтва – акторського виконання, прийомів 
постановки й оформлення спектаклів, обладнання 
будівлі театру і сцени <…> Автори “Давнього театру” 
не ставлять перед собою мети реставрувати окремий 
конкретний спектакль, їхні дослідження мають ти-
пологічний характер” [32].

Системні ідеї В. Перетца вплинули на погляди 
київських неокласиків  [33], П. Маркова [34] і бага-
тьох інших дослідників, визначили можливість про-
дуктивної співпраці В. Перетца з О. Гвоздєвим (саме 
в очолюваному Гвоздєвим відділі було видрукувано 
збірник “Давній театр”).

Однак подальший розвиток театрознавчих ме-
тодів В. Перетца обірвався: 1934-го року його було 
репресовано. Він надовго зник з театрознавчого кон-
тексту. В Україні перша згадка про Перетца-театроз-
навця з’явилася лише 1970-го року, коли за рішенням 
ЮНЕСКО відзначалося 100-річчя від дня його на-
родження [35]. Далі його прізвище, інколи навіть в 
енциклопедичних виданнях, ховалося зазвичай лише 
у числі “та інших”.

Тим часом у суміжних галузях словосполучен-
ня “школа Володимира Перетца” (“археографічно-
бібліографічна школа Перетца”, “філологічна школа 
Перетца” та ін.) давно стали звичними.



125

Анастасія Коржова

1. Семинарий русской филологии академика В. Н. Пере-
тца. Участники семинария – своему руководителю. 1907–
1927. – Л.: Семинарий русской филологии, 1929. – С. 8.

2.  Перетц В. Н. К вопросу об учреждении украинских 
кафедр в университете // Киевская старина. – 1906. – 
№ 5–6. – С. 46.

3. Перетц В. Н. Найближчі завдання вивчення історії 
української літератури // Записки Українського наукового 
товариства в Києві. – 1908. – кн. 1. – С. 17.

4. Там само. – С. 22.
5.  Франко І. Я. Лист до В. М. Перетца від 15 лютого 

1903 // Франко І. Я. Зібрання творів: У 50 т. – К.: Наукова 
думка, 1984. – Т. 50: Листи (1895–1916). – С. 222.

6. Адрианова-Перетц В. П. Владимир Николаевич Перетц 
(1870–1935) // Перетц В. Н. Исследования и материалы по 
истории старинной украинской литературы XVI–XVIII ве-
ков. – М.; Л.: Наука, 1962.– С. 212.

7.  Перетц В. Н. К исследованию о литературных источ-
никах оперы И. Котляревского “Москаль Чаривнык” / Киевская 
старина. – 1894. –  № 3. – С. 548–551; Перетц В. Н. Кукольный 
театр на Руси. Исторический очерк. – СПб., 1895. 

8. Адрианова-Перетц В. П. Владимир Николаевич Перетц 
(1870–1935) // Перетц В. Н. Исследования и материалы по 
истории старинной украинской литературы XVI–XVIII ве-
ков. – М.; Л.: Наука, 1962. – С. 221.

9. Чижевський Д. Історія української літератури. Від 
початків до доби реалізму / Українська Вільна Академія Наук 
у США. – Нью Йорк, 1956. – С. 12.

10.  Краткий отчет о деятельности Российского ин-
ститута истории искусств. Разряд истории театра // 
Задачи и методы изучения искусств. – Пг.: Academia, 
1924. – С. 215–216.

11. Питання методології дослідження Перетц розглядав 
у працях: Из лекций по методологии истории русской лите-
ратуры. История изучений. Методы. Источники. Коррек-
турное издание на правах рукописи. – К., 1914.;  К вопросу 
об основаниях научной литературной критики // Ученые 
записки Самарского университета. – Саратов, 1919, Вып. 2.; 
Краткий очерк методологии истории русской литературы: 
Пособие и справочник для преподавателей, студентов и для 
самообразования. – Пг.: Academia, 1922.; К вопросу о срав-
нительном методе в литературоведении // Труды Отдела 
древнерусской литературы. Т. I / АН СССР. Ин-т рус. лит. 
(Пушкин. Дом). – М.; Л.: Изд-во АН СССР, 1934.

12. Перетц В. Н. Краткий очерк методологии истории 
русской литературы: Пособие и справочник для преподава-
телей, студентов и для самообразования. – Пг.: Academia, 
1922.

13. Перетц В. Н. Старинный театр в России XVII–
XVIII вв.: Сб. статей под ред. акад. В. Н. Перетца. – Пг.: 
Academia, 1923.

14. К постановке изучения старинного театра в России 
// Старинный театр в России  XVII–XVIII вв.: Сб. – Пг.: 
Academia, 1923. 

15. Перетц В. Н. О некоторых основных настроениях 
русской литературы в ее историческом развитии (Вступи-
тельная лекция, читанная 18 сентября 1903 года) // Универ-
ситетские известия. – Киев, 1903. – № 10. – С. 2.

16. Семинарий русской филологии академика В. Н. Пе-
ретца. Участники семинария – своему руководителю. 1907–
1927. – Л.: Семинарий русской филологии, 1929. – С. 33.

17. Там само. – С. 28.

18. Якобсон Р. О. Формальная школа и современное рус-
ское литературоведение. – М.: Языки славянских культур, 
2011. – С. 40.

19. П. Н. Медведев [М. М. Бахтин]. Формальный метод в 
литературоведении. Критическое введение в социологическую 
поэтику // Бахтин М. М. (под маской). Фрейдизм. Формальный 
метод в литературоведении. Марксизм и философия языка. 
Статьи. – М.: Лабиринт, 2000. – С. 237.

20. Перетц В. Н. Краткий очерк методологии истории 
русской литературы: Пособие и справочник для преподавате-
лей, студентов и для самообразования. – Пг.: Academia, 1922. 

21. П. Н. Медведев [М. М. Бахтин]. Формальный метод в 
литературоведении. Критическое введение в социологическую 
поэтику // Бахтин М. М. (под маской). Фрейдизм. Формальный 
метод в литературоведении. Марксизм и философия языка. 
Статьи. – М.: Лабиринт, 2000. – С. 237.

22. Перетц В. Н. Несколько мыслей о старинном рус-
ском театре // Ежегодник Петроградских государственных 
театров. Сезон 1918–1919. Под ред. А. С. Полякова. – Пг., 
1922.– С. 218.

23. Старинный театр в России XVII–XVIII вв.: Сб. – Пг., 
1923. – С. 24–29.

24. Перетц В. Н. До історії вертепної драми: Замітки 
та матеріали // Записки Наукового товариства ім. Т. Г. Шев-
ченка. – Л., 1908. – Т. V. – С. 5–20; Перетц В. Н. Театральні 
ефекти в старовинному театрі // Науковий двохмiсячник 
“Україна”. – 1926. – кн. 1. – С. 16–33.

25. Перетц В. Н. Кукольный театр на Руси. Историчес-
кий очерк. – СПб, 1895.; Перетц В. Н. Скоморошьи вирши 
по рукописи половины XVIII в. // Ежегодник императорских 
театров. Сезон 1896–1897 гг. – СПб., 1898. – Кн. 2. – С. 68–87; 
Перетц В. Н. Памятники русской драмы эпохи Петра Велико-
го. – СПб. Изд. Императорской академии наук, 1903; Перетц 
В. Н. Очерки по истории поэтического слова в России. (Эпоха 
Петра Великого и начала XVIII вв.) // Журнал Министерства 
народного просвещения.– 1907. – № 6. – С. 326–361.

26.  Перетц В. Н. До історії вертепної драми. Замітки 
та матеріали // Записки Наукового товариства ім. Т. Г. Шев-
ченка. – Л., 1908. – Т. V. – С. 5–20.; Перетц В. Н. Театральні 
ефекти в старовинному театрі // Науковий двохмiсячник 
“Україна”. – 1926. – кн. 1. – С. 16–33.

27. Перетц В. Н. Краткий очерк методологии истории 
русской литературы: Пособие и справочник для преподава-
телей, студентов и для самообразования. – Пг.: Academia, 
1922. – C. 102.

28.  Herrmann, Max. Forschungen zur deutschen 
Theatergeschichte des Mittelalters und der Renaissance. – Berlin, 
1914. – S. 210.

29. Там само. – С. 6.
30.  Там само. – С. 4.
31.  Старинный театр в России XVII–XVIII вв.: Сб. ста-

тей под ред. акад. В. Н. Перетца. – Пг.: Academia, 1923.
32. Хайченко Г. Основные этапы развития советского те-

атроведения // История советского театроведения: Очерки. 
1917–1941. – М.: Наука, 1981. – С. 70.

33. Матвієнко С. Дискурс формалізму: український кон-
текст. – Львів: Літопис, 2004.

34. Любимов Б. Н., Тимофеева А. С. П. А. Марков // Те-
атральная критика 1917–1927 годов: Проблемы развития: 
Сб. научн. трудов. – Л.: ЛГИТМиК, 1987. – С. 169.

35. Пилипчук Р. Я. Славетний iсторик театру: [До 100–
рiччя вiд дня народження В. М. Перетца] // Український те-
атр. – 1970. – № 1. – С. 31.



126

Богдан-Юрій Янівський (04.07.1941 – 17.06.2005) – 
видатний український композитор, заслужений діяч 
мистецтв УРСР (1980), народний артист України 
(1991), лавреат Державної премії України ім. Т. Шев-
ченка (1996). Понад 30 років композитор працював 
завідувачем музичної частини у Львівському театрі 
юного глядача ім.  М. Горького (тепер – Перший ук-
раїнський театр для дітей та юнацтва).У різних теат-
рах України було поставлено понад 130 спектаклів, 
до яких він написав музику. 

Коли Б.-Ю. Янівський у 1960-их рр. розпочинав 
свою діяльність як композитор, українська музика 
переживала процес формування різних напрямків – 
“…“нова фольклорна хвиля”, авангард, поява нових 
звуковідтворюючих засобів, електронних інструмен-
тів, нового ставлення до художньої форми...” [1]. Такі 
особливості музичного розвитку в Західній Україні 
окреслила музикознавець Любов Кияновська у своїй 
книзі “Українська музична культура”. Саме в цей час 
композитор починає шукати власний стиль, експе-
риментувати із музичними тембрами (синтезовані 
інструменти), стилями та формами музики.

Музикознавець Галина Фількевич у статті “Му-
зика як компонент образного синтезу вистав україн
ського драматичного театру другої половини ХХ 
століття” виокремлює функції музичної партитури 
вистав 1960–1980 рр. На її думку, сценічній музиці 
того часу особливо притаманне звернення до “на-
ціонального пісенного фольклору” [2]. Через пісню 

персонаж міг розкрити свій характер, показати свої 
почуття чи сприйняття світу. Часто такі пісенні номе-
ри ставали лейтмотивами всієї вистави у Львові. Так 
з’являються вистави “Голубі олені” О. Коломійця в 
режисурі В. Опанасенка (Театр ім. М. Заньковецької) 
та “Вічно живі” В. Розова режисера А. Куниці (Театр 
юного глядача ім. М. Горького, музика до яких, напи-
сана Б.-Ю. Янівським, виходить за межі театральної 
постави, живе окремим життям. Маємо насамперед 
на увазі його відомі пісні “Не забудь...”, “Вишнева 
віхола” та ін.

Наче саме про творчість Б.-Ю. Янівського го-
ворить Любов Кияновська у книзі “Українська му-
зична культура”, подаючи загальну характеристику 
музичних напрямів 1970-1980 рр.: “В […] творчості 
[композиторів – М. Я.] небанально переплітається 
фольклорна стихія, впливи естрадних пісень (у най-
ширшому сенсі – від гострої ритміки рок-н-ролу та 
дохідливих інтонацій “поп”-музики до задушев-
ності “кантрі” й звукових барв електронних інстру-
ментів), звернення до всієї попередньої “звукової 
цивілізації” від середньовічної духовної монодії 
до авангарду” [3]. 

У процесі пошуку нових форм вияву музики у той 
час композитори живе виконання поступово заміню-
вали синтезованим звуком. Це було зумовлено новими 
течіями в музичному мистецтві: рок, поп, електронна 
музика. Не бракувало також впливу кінематографії, 
радіомузики та естради. Б.-Ю. Янівський працює в 

Богдан-Юрій Янівський

Музика Б.-Ю. Янівського до “Лиса Микити”: 	
спроба мюзиклу

Мар’яна Янкевич



127

Мар’яна  Янкевич

127

напрямі “біг-біт” (пісні для чоловічого вокального 
ансамблю в супроводі електрогітар, фортепіяно та 
ударних інструментів) [4]. В кіноіндустрії з’являється 
жанр фільму-рев’ю, що був близьким до мюзиклу. 
Український кінознавець Юрій Косач (1934–1989) 
характеризує цей жанр як такий, що має “...праг-
нення використати сюжет не як формальну зв’язку 
між окремими концертними номерами, а як формо-
утворюючий елемент” [5]. Львівське телебачення 
1986 р. зняло один із перших тоді українських му-
зичних фільмів – “Залицяльники” (режисер – Роман 
Олексів) [6]. Протягом 26-ти хвилин розгортається 
нескладний сюжет про трьох юнаків, що шукають 
кохання. Це жартівливий фільм, який складається 
із кількох пісень: “Ходим, ходимо”, “Оженився”, 
“Сумна я була” та ін. Музику до фільму написали 
Б.-Ю. Янівський, І. Хома, О. Білаш. Особливістю 
музичних номерів стала їхня джазова обробка. Так, 
пісня “Ходим, ходимо” Б.-Ю. Янівського, побудована 
на чоловічому триголоссі, звучала у виконанні джаз-
оркестру “Медікус” під керівництвом І. Хоми. Власне 
тут можна помітити особливості української естради 
– багатоголосся, що свідчить про зв’язок із народною 
піснею. Водночас, під впливом закордонної музики, 
композитор додав до мелодики джазові мотиви та 
ритми. Ці свої знахідки Б.-Ю. Янівський вдоскона-
люватиме і згодом напише низку дитячих мюзиклів із 
відчутними стильовими зворотами 
закордонної музики. 

Однією із перших вистав-мю-
зиклів вважається “Лис Микита” за 
І. Франком з музикою Б.-Ю. Янів
ського. Первісний варіянт поста-
ви здійснив 1967 р. заслужений 
діяч мистецтв України Володимир 
Опанасенко у Київському театрі 
ім. І. Франка. Музичне оформлен-
ня складалося із джазових обробок 
українських народних пісень: “Як 
ішов я з Дебречина додому”, “Через 
річеньку, через другую”, “Сумна я 
була, сумна буду”. Проте після двох 
показів виставу зняли з репертуа-
ру [7]. 

Прем’єра львівського “Лиса 
Микити” у Театрі юного глядача 
ім. М. Горького відбулася 1986 р. 
Поставу здійснив режисер Петро 
Колісник, який дав нове сценічне 
життя твору І. Франка, використав-
ши інсценізацію українського поета 

Романа Кудлика. Друга спроба композитора увінча-
лася успіхом. 

Вистава здобула велику популярність серед гля-
дачів – як дітей, так і дорослих. Вона була весела, 
легка для сприйняття і, що найголовніше, персона-
жам були властиві риси людських характерів. Актори 
виходили на сцену з одягненими на голову масками, 
характерними для сценічного образу[8]. Потім маски 
знімали і кріпили на заднику сцени. Всю подальшу 
дію актори грали без масок. Це підкреслювало задум 
режисера: персонажі – радше звичайні люди, хіба що 
із характерними для тварин поведінкою,  інстинкта-
ми. Маска в цьому випадку означала обман, те, що 
приховують. 

Майже кожен звір мав свого прототипа: Лев – Ці-
сар Франц-Йосиф, Вовк – австрійський вояк у від-
ставці, Цап – суддя. І. Франко у творі називає Лиса 
Микиту гайдамакою, проте у виставі П. Колісник 
робить з нього святенника. Контраст між зовнішнім 
і внутрішнім “я” Лиса вдало підкреслює характер 
цього лукавого і хитрого персонажа. 

 Сценографія українського художника з костю-
мів Володимира Фурика складалася переважно із 
плетених кошиків різної форми: від посудин до пів-
тораметрової труби [9]. Зроблений з переплетеної 
лози тин півколом утворював задник. Кошики мали 
багато функцій і могли творити різні місця дії: від 

Режисер – Петро Колісник (ліворуч), 
художник – Володимир Фурик.



128

житла Лиса Микити чи Мавпи Фрузі до пасток Лиса, 
наставлених на  інших персонажів вистави. Підставу 
для створення таких конструкцій варто, звичайно, 
шукати в тексті І. Франка: типовими для українсь-
ких осель були тини довкола хат. Від цього худож-
ник і відштовхувався, створюючи цікаву концепцію 
різноманітних плетених конструкцій для умовного 
позначення місць дії. 

Актори діяли умовно, перебільшено, із певною ак-
центацією свого характеру. Наприклад, актор Сергій 
Кустов, який виконував головну роль Лиса Микити, 

рухався дуже обережно, в’юнко, поводився спритно, 
загадково, неначе постійно вислизав із чиїхось рук. 
В одному із епізодів Лис Микита виконував пісню 
разом з Левом (Олександр Кузьменко). Щоб вираз-
ніше показати стосунки між персонажами, вирішили 
використати технічне пристосування. Обидва актори 
співали в один мікрофон, що спонукало створити 
відповідний пластичний малюнок ролей: Кустов-Лис 
водив мікрофоном навколо себе так, щоб Кузьменко-
Лев змушений був крутити за ним головою[10]. Таке 
обігрування техніки (на той час у нас не було пор-
тативних засобів для озвучення акторів) дозволило 
показати стосунки між персонажами: Лис “водив за 
ніс” самого царя звірів – Лева.

Створити цікаві візуальні образи персонажів до-
помагали костюми, які актори добирали самі. Так, 
Вовк Неситий у виконанні Романа Біля був одягнений 
у пошарпані бриджі, довгий темний плащ. На голові 
Неситого лежала недолуга панамка і, найголовніше 
був причеплений до лахміття кайзерівський хрест. 
Так актор створив узагальнений образ австрійського 
вояка, який уже давно пішов у відставку. На руках він 
носив рукавички без пальців, зображаючи бомжува-
того лихо-пройдисвіта[11]. 

Мавпа Фрузя (Лариса Уманцева), вбрана у ви-
шивану сорочку, у строкату псевдоплахту, із чудер-
нацькою пов’язкою на голові, з пелехатою зачіскою, 
являла образ аматорки яскравого, кольорового, бар-
вистого, хоч не завжди доречного.

Через відсутність відеоматеріялів ми, на жаль, не 
можемо проаналізувати пластичні малюнки ролей, 
тому подальший аналіз вистави будуватимемо лише 
на підставі музичної партитури.

Музика Б.-Ю. Янівського звучала у записі. Ак-
тори виконували пісні наживо. Вступ починався із 
звуків цимбальної трелі, яка згодом супроводжувала 
основну мелодію [12]. Центральний мотив теми вів 
синтезований звук трембіти. Частина мелодії закін-
чувалася поставленою квінтою, на основі якої буду-
валася наступна мелодія. Музика набирала обертів, 
і центральна мелодія починала звучати в партіях со-
пілки та дерев’яного ксилофону. Темп, повільний, 
поважний, асоціювався із сходом сонця з-за обрію; 
десь далеко звуками сопілки щебетав соловейко. 
Коли гармонія завершувалася, відбувався подальший 
швидкий перехід із зміною темпу. Набирали темп 
ритми, притаманні карпатським коломийкам. Ха-
рактерним у ритмі був збій акценту на третю долю, 
отож одразу можна було почути властиві коломий-
кам інтонації. Створювали цей ритмічний малюнок 
цимбали, що звучали у квінті. Такий інтервал часто 
використовується у народних піснях, і композитор 

Євген Бжезинський – Цап, Сергій Кустов – Лис Микита у 
виставі “Лис Микита” за І. Франком. Режисер – Петро 
Колісник, художник – Володимир Фурик. Театр юного глядача 
ім. М. Горького, 1986 р. Показ на Літній сцені Музею народної 
архітектури та побуту України (Львів).

128



129

Мар’яна  Янкевич

обрав його для вступної мелодії до вистави, щоб 
відтворити колорит місця дії.  

Цікавим є те, що водночас із народними інстру-
ментами композитор вводить групу перкусійних 
інструментів, які часто можна почути в ансамбле-
вих рок-групах. Темп у мелодії тримали барабани, а 
ритм – цимбали. Основна лінія мелодії у композиції  
інколи варіювалася навколо теми. Ця мелодія часто 
звучала у моменти зміни декорацій або ж при пере-
ході між сценами дії. Вона підтримувала основну 
мелодику і була лейтмотивом усієї  вистави. 

У поставі “Лис Микита” звучало багато пісень, 
не пов’язаних із сюжетною лінією, вони існували 
окремо від неї. Власне, пісні відігравали роль ха-
рактеристики персонажа, не виступаючи логічним 
продовженням сюжетних колізій. У виставі було вісім 

музичних тем: Лиса Микити, Вовка Неситого, Вед-
медя Бурмила, Мавпи Фрузі, Кота Мурлики, Лева, 
Борсука Бабая, Цапа [13].

Лейт-тему Лиса Микити, на відміну від інших 
партій, вела електрогітара у супроводі чотиридоль-
ного барабанного ритму. Мелодія була сучасна, із 
притаманними стилістиці рок-музики зворотами. Рок 
як стиль на той час відображав настрої бунтівливої 
молоді. В інших партіях, де Лис співає з Мавпою 
Фрузею, можна помітити впливи джазової культу-
ри, яку на той момент в Україні контролювали, об-
межували в розвитку і напрямках. Це не завадило 
композиторові використати деякі елементи джазової 
музики: мелодійні звороти, певні гармонії у музичній 
партитурі. У музиці вчувалися джазові акорди або ж 
ритмічні малюнки, притаманні цьому стилю, і, як не 
парадоксально, автентичні народні інструменти дода-
вали джазовости українській за характером  музиці. 

Пісня Вовка Неситого починалася із цимбальної 
трелі. Це була вступна інструментальна частина до ос-
новної “арії” персонажа. Згодом цей ліричний відступ 
переходив у досить грубий і незграбний ритм. Раз по 

129

Роман Біль – Вовк Неситий у виставі “Лис Микита” за 
І. Франком. Режисер – Петро Колісник, художник – Воло-
димир Фурик. Театр юного глядача ім. М. Горького, 1986 р. 
Показ на Літній сцені Музею народної архітектури та побуту 
України (Львів).



130130

Степан Глова – Борсук Бабай,  Олександр Кузьменко – Лев, 
М. Данильєва – Левиця у виставі “Лис Микита” за І. Франком. 
Режисер – Петро Колісник, 
художник – Володимир Фурик. 
Львівський театр юного глядача ім. М. Горького, 1986 р.

Сергій Кустов – Лис Микита, Борис Тріус – Кіт Мурлика 
у виставі “Лис Микита” за І. Франком. 
Режисер – Петро Колісник, художник – Володимир Фурик. 
Львівський театр юного глядача ім. М. Горького, 1986 р.



131

 Мар’яна Янкевич

131

Сцена з вистави “Лис Микита” за І. Франком. 
Режисер – Петро Колісник, 

художник – Володимир Фурик. 
Львівський  театр юного глядача ім. М. Горького, 

1986 р.

Лариса Уманцева – Мавпа Фрузя, 
Сергій Кустов – Лис Микита у виставі “Лис Микита” 
за І. Франком. Режисер – Петро Колісник, 
художник – Володимир Фурик. 
Львівський  театр юного глядача ім. М. Горького, 
1986 р.



132132

раз наголошувалася перша доля. Акомпанемент пісні 
композитор написав для низьких регістрів, через що 
характер самої мелодії набував важких, недолугих 
рис. Така музика відповідала образу Вовка Неситого: 
незграбний, грубуватий, завше голодний. 

Мелодія Ведмедя Бурмила (Василь Юрченко) була 
написана в ритмі …вальсу. Але замість традиційної 
першої долі композитор акцентував дві наступні, щоб 
підкреслити відповідний характер персонажа. Тема 
звучала у нижчому регістрі, ніж у Вовка, що знову 
апелювало до загального образу Ведмедя: вайлува-
тий, великий, громіздкий. Парадокс мелодії полягав 
ще й у тому, що виконувався вальс у дуже повільному 
темпі. Це створювало додатковий ефект важкости. 

Вайлувата, тягуча мелодія дозволяла одразу зрозумі-
ти, якого персонажа стосувався музичний малюнок. 

Мелодія Царя Лева – це синтезований звук ду-
хових інструментів, які звучали дуже урочисто, але 
різко, неначе звук горну (музичний духовий інстру-
мент у вигляді труби, але з обмеженими виконавсь-
кими можливостями) в середньовічному замку. 
Б.-Ю. Янівський керувався завданнями режисера: 
йшлося про створення презентаційної королівської, 
владної музики. Горни часто звучали в добу серед-
ньовіччя, коли відбувалися рицарські турніри, коли 
збиралися з тих чи інших причин поважні персони. 
Тому композитор вибудовує таку урочисту мелодію, 
коли на сцені з’являються Лев із Левицею.

Як бачимо, для кожного персонажа Б.-Ю. Янів
ський писав окрему партію, творив яскраві мелодії, 
чітко вимальовуючи характери персонажів.

Проте у виставі звучали й інші мелодії, не менш 
важливі для розвитку дії. Наприклад, в епізоді, де 
карають Цапа, який приніс Левові голову Зайця, зву-
чала жалобна музика [14]. Тут  композитор апелює до 

На  Літній сцені Музею народної архітектури та побуту 
України. Перед показом вистави “Лис Микита” за І. Франком.
Режисер – Петро Колісник, художник – Володимир Фурик. 
Львівський театр юного глядача ім. М. Горького, 1986 р. 



133

загальновідомих класичних музичних тем. У компо-
зиції Б.-Ю. Янівський використовує базові елементи 
“Похоронного маршу”  Ф. Шопена: повільна мелодія, 
основа якої – зміна тональних басів. Вони звучать 
коротко, але важко, і постійно повторюються. На тлі 
одноманітних басових кроків відіграється мінорна 
мелодія, в яку композитор додав удари тарілок. Зву-
чать вони дуже різко і тому творять парадокс: з од-
ного боку, підкреслюють високу трагічність мелодії, 
з іншого – викликають комічний ефект. На основі 
“цитати” ритмічного малюнку шопенівського твору 
композитор вибудував асоціятивний ряд, щоб досяг-
нути ефекту трагічного у рамках жанрової основи 
вистави – комедії. 

Дуже цікавим є відхід композитора від головно-
го лейтмотиву. Це сцена боротьби Лиса Микити з 
Вовком. Епізод базувався на одному інструменті – 
цимбалах. У цій темі не було конкретної музичної 
мелодики, уривок більше нагадував набір шумових 
ефектів. Напливи сильно вдарених чи слабо зігра-
них нот варіювалися між собою так, що загалом не 
прослідковувалося жодної мелодії. Композитор на 
основі дисонансів вибудував конфлікт у музиці, у 
такий спосіб зображаючи сутичку між двома пер-
сонажами. Це була кульмінаційна сцена, після якої 
виникала основна лейт-тема Лиса Микити. Вона зву-
чала переможним фіналом, завершенням конфлікту 
у виставі. 

Чи мав композитор на меті створити чистий жанр 
мюзиклу? Окремі музичні номери для персонажів і 
частково музичні вставки не дають підстав говорити 
про це. Найімовірніше, режисер обирав жанр за фор-
мою, а не за змістом, і музика стала лише окремим 
компонентом без наскрізної мелодики, центрального 
лейтмотиву. Хоча у виставі є основна тема, вона не 
несе ідейного навантаження. Музика виконувала фун-
кцію зовнішньо-зображальну (позначення народної 
приналежности, колорит, місцевість), зображально-
описову (супровід бою) та була засобом характерис-
тики персонажів.

І все ж Б.-Ю. Янівський роботою над виставою 
“Лис Микита” намагався впровадити на сцену но-
вий для українського театру жанр –мюзикл. Завдяки 
введенню в музичну партитуру вистави елементів 
різних музичних стилів, засобів, зворотів, які вдало 
характеризують персонажів, композитор наближував 
форму музичної партитури вистави до мюзиклу. В по-
дальшій своїй творчості композитор продовжував 
експериментувати в цьому жанрі. У співтворчому 

тандемі з режисером Мироном Лукавецьким 1990-го 
року на сцені Першого українського театру для дітей 
та юнацтва відбулася прем’єра “Том Сойєр” за Мар-
ком Твеном. Робота вважається однією із яскравих 
творчих досягнень композитора, в якій він  макси-
мально наблизився до жанру мюзиклу.  

1. Кияновська Л. Українська музична культура : 
навчальний посібник / Л. Кияновська. – Львів : “Тріада 
плюс”, 2009.  –  С. 221.

2. Фількевич Г. Музика як компонент образного син-
тезу вистав українського драматичного театру другої 
половини ХХ століття / Г.Фількевич // Нариси з історії 
театрального мистецтва України ХХ ст. – Київ : Ін-
тертехнологія, 2006. – С. 587-606.

3. Кияновська Л. Українська музична культура : 
навчальний посібник / Л. Кияновська. – Львів : “Тріада 
плюс”, 2009.  –  С. 266.

4. Антків М. Нелегкі шляхи легкого жанру // 
Культура і життя. – 1969. –  №68(1522). –  С.3.

5. Косач Ю. На підступах до мюзиклу //  Культура 
і життя. – 1978. – №59(2444). – С.3.

6. Музичний фільм “Залицяльики”. – Інтернет-
ресурс. – Режим доступу : http://www.youtube.com/
watch?v=9aL-AIms-Zk (07.01.2014). 

7. Янівський Б. Ю. Театр і музика в контексті куль-
тури : театральна музика. – Рукопис. – Архів Ірини 
Янівської.

8. Бічуя Н. “Лис Микита” на сцені // Жовтень. – 
1988. – №5(523). – травень. – С.78-79.

9. Рябокобыленко С. А кто под маской? : “Лис 
Микита” Ивана Франко в Театре юного зрителя им. 
М. Горького / С. Рябокобыленко // Львовская правда. – 
1986. – 5 сентября. – №173. – С.4.

10. Інтерв’ю з Сергієм  Кустовим від 02.03.2012. – 
Архів автора статті.

11. Інтерв’ю з Романом Білем від 01.03.2012. – Архів 
автора статті.

12. Авдіозаписи музичного оформлення вистави 
“Лис Микита”. – Архів Ірини Янівської.

13. Музична партитура вистави “Лис Микита”. – 
Архів Першого українського театру для дітей та юнац-
тва.

14. Режисерський примірник лібрето “Лис Мики-
та”. – Архів Першого українського театру для дітей 
та юнацтва.

Мар’яна  Янкевич



134

Проблема виокремлення та подальшого аналізу 
категорії “міту” (як складової компоненти) у поезії 
Тараса Шевченка не є новою у  науковому дослід-
женні його творчого спадку, проте сьогодні вона біль-
ше належить літературознавству та філології, аніж 
культурологічним а чи мистецтвознавчим студіям. 
Більшість сучасних дослідницьких праць, серед 
яких з ґрунтовніших слід виокремити: “Шевченко 
як міфотворець” Григорія Грабовича, “Шевченків 
міф України. Спроба філософського аналізу” Окса-
ни Забужко, чи “Вульгарний “неоміфологізм”: від 
інтерпретації до фальсифікації Т. Шевченка” Петра 
Іванишина – подають різні, навіть цілком протилежні 
позиції у висвітленні  вищезгаданої проблеми, але всі 
вони стосуються ролі та місця міту в царині текстів 
Шевченка з позицій літературознавства, текстології, 
не даючи жодних припущень чи прикладів щодо мож-
ливостей їх інтерпретацій у сфері мистецтва, зокрема 
театрального. А це зумовлює, до певної міри, одно-
бічний – стереотипний підхід в трактуванні творчости 
поета,  звужує розуміння особливостей та тенденцій 
рецепції його спадку у національному мистецтві та 
культурі ХХІ сторіччя. 

Сучасним режисерам насправді вкрай важко знай-
ти свій шлях, залишаючись осторонь соціяльних сте-
реотипів та “спекулятивних шаблонів”, пов’язаних з 
постаттю Шевченка. Проте процеси “демітологізації” 
і “ремітологізації” як одні з рушійних сил постмодер-
ного мистецтва дають можливість створювати нові 
моделі та конструкції інтерпретацій його поезії, не 
вникаючи при цьому в суперечки філологів чи літе-
ратурознавців. До прикладу, вистава “Сон. Комедія” 
творчої майстерні “Театр у кошику” в режисурі Ірини 
Волицької позиціонується театром як “поетично-іс-
торична рефлексія над історичною долею України”, 
де ліричний герой Шевченка уві сні летить над зем-
лею, і йому відкриваються дивні видіння, подібні до 
апокаліптичних візій Данте і Гойї.

Саме таким неординарним, на мою думку, при-
кладом є вистава Львівського національного ака-
демічного драматичного театру ім. М. Заньковецької 
“Катерина”  за однойменною поемою Т. Шевченка у 
режисурі Богдана Ревкевича, прем’єра якої відбулася 
15 грудня 2012 р. на Камерній сцені театру. Творення 
якісно відмінного від традицій попередників есте-
тичного продукту вимагає його аналізу за методом 

Олесь Коваль

“Катерина” Т. Шевченка: 
                 новий погляд на класику у заньківчан 



135

герменевтичного кола –  для уявлення про ціле слід 
розглядати окремі його частини – і навпаки.

Цими частинами, що формують у підсумку не-
подільну цілість режисерського вирішення вистави, 
є три функціональні рівні реальности, що лежать в її 
основі: реальність текстова, реальність матеріяльно-
тілесна, реальність мітологічно-сакральна.

Їхній зв’язок поміж собою є своєрідним “пе-
ретіканням” однієї форми в іншу, що його Богдан 
Ревкевич здійснює за допомогою різноманітних ре-
жисерських прийомів. Вони стосуються або ж усіх 
трьох “реальностей” водночас, або ж покликані ви-
окремити з тла вистави одну з них.  Головним ре-
жисерським прийомом, притаманним виставі “Ка-
терина” в цілому, можемо назвати парадоксальне 
трактування режисером хрестоматійного твору Шев-
ченка, бо попри всі новації, Б. Ревкевич намагається 
саме текст зробити основою спектаклю, його міцним 
фундаментом.

Текстова реальність, що лежить в основі спектак-
лю, постає з компіляції поетичних творів Шевченка, 

пов’язаних між собою спільною темою жіночої долі: 
“Катерина”, “Причинна”, “Русалка”, “Утоплена” etc. 
Порядок їх монтування у єдиний театральний текст 
дає режисеру можливість істотно модифікувати хрес-
томатійний сюжет поеми: в “Катерині” Богдана Рев-
кевича місцем дії стає берег річки з поеми “Русалка”, 
де “танцюють” при світлі місяця дівчата-утоплениці. 
Це, так би мовити, провідна запропонована обстави-
на дії усієї вистави: так режисер одразу наголошує 
на фольклорно-мітологічній, архетипній природі 
спектаклю. 

За сюжетом вистави, кожна з дівчат по черзі 
оповідає про свій життєвий шлях і причину загибелі, 
кожна з них відіграє “свій” відтинок життя Катерини. 
Як дізнається глядач, для кожної з цих русалок життя 
“розгорталось” за подіями Шевченкової “Катерини”: 
таємне кохання до  вояка з розквартированого у селі 
полку; ганебне, засуджене усією громадою народжен-
ня  байстрюка;  обряд “покривання голови” та втеча 
з села; випадкова зустріч із коханим та приниження 
з його боку; “підкидання”  дитини чужим людям та 
врешті самогубство. 

Бачимо, що в інтерпретації режисера сюжет Шев-
ченкової “Катерини” залишається фабулою вистави. 
Але сам спосіб оповіді, подача тексту через багато-
голосий, майже античний хор жінок-русалок (як тут 
не згадати Курбасові “Десять слів поета”) надає йому 
характер магічно-сакрального тексту, виголошеного 
в конкретній ритуальній локації незмінного, статич-
ного обрядового простору. 

У виставі це зреалізовано насамперед за допо
могою матеріяльно- тілесного рівня вистави, її візу
ального ряду: сценографії та костюмів героїнь (Ната-
ля Тарасенко), мізансценування, сценічної пластики. 
Так, використання в одязі сцени сірої мішковини, на 
яку спроєктовано холодне освітлення, дає відчуття 
архетипного локусу “болота – трясовини”, що за на-
родними віруваннями тісно пов’язаний з автентич-
ним обрядом русалій. Матеріяльно-тілесний рівень 
вистави забезпечує зв’язок поміж текстовою та мі-
тологічно-сакральною реальністю. Він є важливим 
режисерським засобом  побудови плинного колобіж-
ного руху русалок, що розгортається не лише у про-
сторі основного сценічного майданчика, а й “збігає” 
до ніг глядача першого ряду, наче об’єднуючи два 
простори – сценічний та глядний – у єдиний простір 
ритуалу.  

Трансформація лінійного сюжету поеми “Кате-
рина” в обрядовий текст творить мітологічно-сак-
ральну площину вистави. Мітологічно-сакральна 
реальність у симбіозі з текстовою реальністю спи-
рається на два типи мітологем-структур: ті, що були 
закладені у текст автором, та ті, що виникли внаслі-
док режисерської інтерпретації тексту. До мітологем, 

Олесь Коваль

Наталія Боймук, Мирослава Солук, Олександра Люта у 
виставі “Катерина”за Т. Шевченком. Режисер – Богдан Рев-
кевич, художник – Наталя Тарасенко. Національний академіч-
ний драматичний театр ім. М. Заньковецької, 2012 р.



136

закладених у текст автором, віднесемо виокремлені 
дослідником Григорієм Грабовичем у праці “Шевчен-
ко як міфотворець” образи: “матері – доньки”, “образ 
Долі” та “байстрюка”. Вони сповна реалізуються у 
тексті Шевченкової “Катерини”, і ми відчитуємо їх на 
рівні юнгівського поняття символу згідно із власними 
асоціяціями та попереднім досвідом. 

До мітологем, що виникають внаслідок ре-
жисерської інтерпретації тексту, слід віднести усі 
структури, що виникли внаслідок монтажу уривків із 
вищезгаданих поем Тараса Шевченка. Усі вони досі 
(до театральної переробки) належали лише тексту. 
Натомість тепер, за допомогою матеріяльно-тілес-
ного втілення, особливого візуального ряду вистави 
перейшли у рівень “вертикальної”, мітичної реаль-
ности. Сюди відносимо ті, що є безпосередніми: то-
понім болота – трясовини (позначення місця дії), 
астральний просторовий об’єкт – місяць (позначен-
ня часу дії), анімістичні образи русалок–утоплениць 
тощо. Їх “транслює” режисер за допомогою відкритих 
прийомів: спів підкреслено автентичних “русальних” 
пісень як позначення саме обряду “русалій”, при-
сутність образу “болота” у сценографії, “холодне” 
освітлення, що імітує місячне сяйво, ефект “ревер-
берації” у технічному звуковому підсиленні голосу 
актрис: для  ілюзії присутности місця дії – трясовини 
а також для творення ірреальної, не побутової атмос-
фери потойбіччя. 

Інший тип мітологем, що виникають у режи-
серській інтерпретації тексту – це мітологеми опо-
середковані. Вони залежні від суб’єктивного сприй-
няття глядача: до прикладу, мітологема Чистилища, 
яка реалізується через “змонтований” режисером 
сюжет про душі, приречені довічно покутувати за 
свої та чужі земні гріхи (можна це визначити як тему 
вистави).

Мітологічно–сакральна  реальність вистави “Ка-
терина” ґрунтується насамперед на використанні 
традиційних обрядів переходу – ініціяцій. В оригі-
нальному тексті поем Шевченка вони постають через 
сюжети народження, весілля, смертей героїв, надан-
ня громадою окремим героям прізвиськ: “покрит-
ка”, “байстрюк” – як зміни соціяльного статусу. У 
виставі Б. Ревкевича ці “мотиви” обрядів переходу 
посилюються ще й візуалізацією: на сцені присутні 
елементи-знаки обряду весілля, народження дитини, 
переходу у потойбічне життя. 

Усі вони супроводжуються й ретельно дібрани-
ми обрядовими піснями: завдяки блискучій роботі 
хормейстера-актриси Мирослави Солук це дозволяє 
максимально розкрити вокально-драматичну май
стерність молодих актрис-виконавиць, а деяких з 
них просто відкрити для глядача у складному жанрі 
акапельного ансамблевого народного співу. 

Однак, визначити “ієрархію” у системі музич-
них лейтмотивів вистави “Катерина” доволі складно, 
оскільки кожна з використаних пісень, повторюю-
чись упродовж вистави, видозмінюється, міняючи 
свою суть іноді й докорінно. До прикладу – обрядова 
русальна пісня з Полісся “Проведу я русалочки…” 
(стилізована  під речитатив – замовляння) на початку 
вистави сприймається як “наївна” дівоча гра. Проте 
наближаючись до завершення сценічної дії, глядач 
спостерігає трансформацію пісні-замовляння у жаха-
ючу констатацію факту самогубства невинних дівчат 
через нещасливе кохання.

Цю ж “видозміну” у сюжеті пісні можемо заува-
жити і в “Катюшечко- душечко” – пісні з території 
Прип’ятського Полісся. Режисер вводить її у виста-
ву як один з лейтмотивів, оскільки сюжет пісні роз-
повідає глядачеві про самотню дівчину Катерину, що 
тужить за рідним краєм. На початку вистави історія 
Катюшечки-душечки з пісні не викликає того жалю та 
жаху, що від нього згодом пройматиме глядача, коли 
сюжет “хрестоматійного” твору зіллється з піснею в 
єдине ціле. 

Музичне оформлення вистави “Катерина”, як на 
мене, утримує на собі та підсилює “формулу” архі-
тектоніки класичної фабульної драматургії, а саме: 
експозицію, зав’язку, наростання дії, кульмінацію, 
розв’язку тощо. Кожен з цих етапів пісня, введена у 
виставу, проходить поряд з “хрестоматійним” шевчен-
ковим сюжетом, не лише допомагаючи його розвитку, 
а й надаючи йому нових сюжетних ходів та значень. 
Так, поховальна пісня Слобожанщини “Летять голу-
би” героїні твору виконують для того, аби донести до 
глядачів факт смерти “героїні” – смерти не лише у її 
фізичному значенні, а й загибелі духовної: крах пев-
них моральних цінностей, відлучення від сільської 
громади. У цьому випадку одна пісня може передати 
доволі багато варіянтів трактувань однієї події. Про-
те Богдан Ревкевич вирішує збільшити “коло впли-
ву” пісні на глядача, стилізувавши її під колискову, 
яку Катерина співає народженому синові. Це дало 
можливість режисерові зобразити перед глядачем 
“циклічність” та безперервність тих подій, що ви-
світлюються у поставі “Катерини”, і додати головній 
героїні рис збірного – глобального, універсального 
образу, що аж ніяк не є історією однієї жінки. 

Проте, крім центральних лейтмотивів, Богдан 
Ревкевич використовує й пісні, що слугують йому 
акцентами, здатними в конкретний момент вистави 
підкреслити той чи інший сюжетний хід. Звернімо 
увагу на весільну пісню, що її виконують для Ка-
терини. За сюжетом весілля не відбувалось, проте 
режисерський акцент дозволяє загострити конфлікт 
вистави, що ґрунтується на марних сподіваннях ошу-
каних дівчат. Пісня стає для Катерини не радісною 



137

Олесь Коваль

звісткою, а страшним вироком переходу в соціяльний 
стан “покритки”. Це ж стосується й пісні “Сирітка” 
з репертуару українських старцівських об’єднань 
(зокрема, репертуару лірників). Сюжет цей є немов 
своєрідним продовженням шевченкової “Катерини”. 
Йдеться про поневіряння бідного сироти після смерти 
матері. Для вистави Б. Ревкевича ця пісня є немов 
трансляцією тих подій, що відбуваються зараз, тієї 
миті перед глядачем у “реальному” світі, оскільки 
як було вище згадано, сюжет вистави розгортається 
у просторі “потойбічному” – мітичному.           

Центральним – наскрізним – “ритуалом” вистави, 
у якому Богдан Ревкевич об’єднує як акторів, так і 
глядачів, стає створений ним же обряд,  пов’язаний 
із вінком. Вінок як символ містить у собі об’єктивний 
та суб’єктивний сенс. Тобто, режисер трактує його і 
як побутово-ритуальний атрибут дівоцтва, і як символ 
жіночої долі в цілому, проте передбачає  протягом 
вистави і доволі широку палітру його суб’єктивних 
глядацьких інтерпретацій: до прикладу – терновий 
вінок, знак обов’язку, приречености, вічного кола 
страждань тощо.  

Для Богдана Ревкевича важливо, аби глядач усві-
домив, що вінок є тією об’єднуючою ланкою, котра 
залучає усіх присутніх на виставі до участи у ритуалі. 

Вінок протягом вистави передають одна одній актор-
ки – русалки, що розповідають про свою трагічну 
долю. Вінок (точніше, стрічки від нього – акценту-
вання “зв’язку”) запропоновано глядачам як ототож-
нення їхньої власної долі з долею героїнь. Богдан 
Ревкевич використовує тут прийом перенесення дії 
у зал, аби глядач міг самостійно вирішити: бути за-
лученим до ритуалу чи ні. Таке “завдання” вінка, як 
бачимо, з’єднує поміж собою три функціональні рів-
ні реальности вистави, котрі у динамічній взаємодії 
створюють єдиний, цілісний “неоритуал” – один із 
проявів поетики сучасного театру. 

При детальному та ширшому аналізі вистави 
ми можемо з’ясувати особливості знаково-символь-
них систем, що утворюватимуться при кожному 
суб’єктивному її прочитанні. Також можливий і до-
цільний структурно-семантичний аналіз тіла актора-
персонажа, залучення його у створений режисером 
“неоритуал”. Приклад “Катерини” Богдана Ревкеви-
ча насамперед показує нову модель сценічного про-
читання творчости Тараса Шевченка, що дозволяє 
уникнути суперечок про “мітичне” чи “немітичне” у 
площині текстів поета, транслює титанічну силу його 
аутентичної містики, що її може надзвичайно глибоко 
осягнути через сучасне сценічне мистецтво.

Сцена з вистави “Катерина”за Т. Шевченком. Режисер – Богдан Ревкевич, художник – Наталя Тарасенко. 
Національний академічний драматичний театр ім. М.Заньковецької, 2012 р.



138

Комічна фантазія Григорія Горіна про життя 
та смерть барона Карла Фрідріха Ієроніма фон 
Мюнхаузена отримала нове життя на сцені Мико-
лаївського академічного художнього російського 
драматичного театру  у березні 2013 р. Постанов-
ником виступив Микола Яремків, знайомий ми-
колаївському глядачеві як режисер вистави “Цар 
Федір Іоанович”. Цього разу він вирішив зверну-
тися до п’єси “Той самий Мюнхаузен”, що вже 
давно набула статусу “класики”. Назва ця майже 
у всіх і одразу ж викликає асоціяції зі справжнім 
шедевром – кінофільмом Марка Захарова із Олегом 
Янковським у головній ролі. І справді, більшість 
глядачів у залі, мабуть, підсвідомо, порівнювала 
героїв вистави з відомими кіноперсонажами. Та 
як виявилося – даремно. Адже ніякої схожости між 
цими двома інтерпретаціями твору не існує.

Вистава народжується у цілковитій тиші… 
Плавно відкривається важка завіса, й на сцені 
з’являється молода дівчина, як потім з’ясовується – 
Марта (Євгенія Воронова). Вона щось захопле-
но малює крейдою, не помічаючи, як до її покою 
входить слуга Томас (Андрій Карай) з пастором 
(Альберт Вербець). На перший погляд, все йде 
за текстом п’єси, але звернімо увагу на сценічне 
оформлення першої картини. 

У ремарках драматург зазначає, що у вітальні 
барона стіни прикрашені численними картина-
ми – відображенням відважних і фантастичних 
подвигів Мюнхаузена; поряд бачимо голови та 
роги вбитих ним тварин, у центрі – величезний 
камін, неподалік – книжкову шафу… Все це на 
сцені скрупульозно відтворив художник-поста-
новник Микола Костюшко. Але перше, що впадає 
в очі глядачам – велика скульптура лошати, що 
височить у центрі простору, нагадуючи величезну 
маріонетку: ось-ось здійме її з місця один лише 
порух руки ляльковода. Протягом усієї першої 
дії герої обходитимуть нерухому фігуру, ніби не 
помічаючи її. Може, це той самий дикий кінь, 
якого колись приборкав сам Мюнхаузен й на яко-
му верхи здійснив усі свої подорожі? А якщо це 
просто – його чергова фантазія, ніким не помічена, 
хоча цілком матеріяльна? Нібито спеціяльно герої 
відмовляються визнати її існування… Це питан-

Олена Жатько

“32 ТРАВНЯ” НА СЦЕНІ  МИКОЛАЇВСЬКОГО ТЕАТРУ

ня залишається відкритим аж до самого завершення 
спектаклю...

Події на сцені розгортаються в одному з чис-
ленних німецьких князівств ХVІІІ століття. Подих 
часу підкреслюють костюми персонажів, розроблені 
художником Юлією Молчановою: пишні вбрання 
Якобіни фон Мюнхаузен (Лідія Гашинська) та скром-
ніші, але не менш витончені, вбрання Марти – коханої 
барона.

Головною проблемою, довкола якої зав’язується 
весь конфлікт вистави, стає неможливість вінчання 
Мюнхаузена зі своєю молодою обраницею. Причина 
цього досить тривіяльна – барон одружений та ще й 
має сина! І не важливо, що цей союз ніколи не був 

Євгеній Ушаков – барон Мюнхаузен, Євгенія Воронова – Марта 
у виставі “Той самий Мюнхаузен” Г. Горіна. Режисер  –  Ми-
кола Яремків, художник – Микола Костюшко. Миколаївський 
академічний художній російський драматичний театр, 2013 р.



139

повноцінною родиною, адже Мюнхаузен живе поза 
будь-якими законами, а якщо йому буде дозволено 
оминати й закони Церкви, можна оголошувати “кі-
нець світу” у цьому містечку. 

Барон (Євгеній Ушаков) на сцену спускається 
канатною драбиною, що в кінці вистави виконува-
тиме роль тієї самої “місячної доріжки”, якою він із 
Мартою повинен залишити місто і опинитися десь… 
мабуть, в одному з вигаданих ним міст не знати на 
якій планеті… 

Художник намагається не ілюструвати п’єсу, а 
перекласти драматичний конфлікт на мову пластики 
простору, відтворюючи особливості поетики драма-
турга. Серед мінімуму декорацій, зазначених у ремар-
ках, та вільної авансцени – кожна подія, рух та думка 
виглядають збільшено, набуваючи іншого масштабу 
та об’єму. Розширюють простір дійства й виходи ак-
торів з глядної зали. Так стрімко повертається Марта 
у другій дії, наздоганяючи Мюнхаузена, який теж 
оминає “четверту стіну”, з’являючись в образі садів-
ника. Розставляючи горщики з квітами, він привертає 
увагу глядача до пам’ятника, скульптурного бюсту 
самого Мюнхаузена. Але порівняти його з живим 
прототипом не вдається, адже пам’ятник лишаєть-
ся в глибині сцени й ніяк не обігрується протягом 
другої дії.  

Усі персонажі, окрім барона, представлені де-
кількома штрихами, та їхні характери постановник 

вимальовує влучно, живими, яскравими відтінками. 
Але сам Мюнхаузен, протягом першої дії різкий, ди-
намічний, стрімкий, далі чомусь стає врівноваженим, 
вимовляє текст монотонно, а діє механічно. І невже 
така особа здатна на протест проти законів людства 
та природи?...

Марта – складний, витончений характер, водно-
час здатна до самопожертви в ім’я своїх почуттів до 
Мюнхаузена. Вона сповнена стриманости та благо-
родства, але при цьому чуттєва та багата внутріш-
ньою емоційністю. У сценах-діялогах вони разом з 
бароном створюють тілами пластичний малюнок чи 
то гойдалки, чи то човника. Погойдуються, хвиле-
подібно  прогинаються, міцно тримаючись за руки. 
Вони стають одним цілим, доповнюючи та збагачу-
ючи один одного. Невидима для очей мотузка зв’язує 
їх, й фантазії Мюнхаузена стають єдиною реальніс-
тю…Адже тільки Марта може опинитися з бароном 
на іншій планеті, вести розмову з Кантом чи спере-
чатися з Гомером.

Оригінальну особистість режисер вимальовує в 
образі Бургомістра (Алекс Межурецький). В акто-
рові відчувається внутрішня потреба створити героя 
із себе самого, із свого власного Я, занурюючись у 

Олена Жатько

Василій Остафійчук – Рамкопф, Лідія 
Гашинська – Якобіна фон Мюнхаузен 
у виставі “Той самий Мюнхаузен” 
Г. Горіна. Режисер –  Микола Яремків, 
художник – Микола Костюшко. Мико-
лаївський академічний художній росій-
ський драматичний театр, 2013 р.

Євгеній Ушаков – барон Мюнхаузен, 
Євгенія Воронова – Марта у виставі 
“Той самий Мюнхаузен” Г. Горіна. 
Режисер –  Микола Яремків, худож-
ник – Микола Костюшко. Миколаївсь-
кий академічний художній російський 
драматичний театр, 2013 р.



140

глибини психологічних загадок літературного персо-
нажа. Тому й спостерігати за еволюцією акторської 
гри та динамікою розвитку героя цікаво протягом 
усієї вистави. Така собі “маленька людина”, що має 
дві маски – справжнього товариша та типового снол-
лігостера.                      . 

Декоративно-монументальний образ Якобіни 
фон Мюнхаузен (Лідія Гашинська) разом з адвока-
том Рамкопфом, персонажем Василія Остафійчука, 
додали до загального характеру постави комедійно-
ґротескного присмаку. В образі дружини барона лег-
кою тінню просвічується природна жіноча хитрість, 
гнучкість, спроможність ризикувати. У характері 
її мови проявляється експресивне тлумачення цієї 
героїні, яка вимовляє текст голосно, чітко, стверд-
жувально й не повірити їй, як виявляється, досить 
складно для консервативного пастора (Альберт Вєр-
бєц). Цей актор на сцені театру створив цілу галерею 
образів “отців церкви” – Священик (вистава “Ромео 
і Джульєтта”, режисер – В. Савінов), Пастор (“При-
мари”, режисер – С. Лагошняк), Священик (“Верона”, 
режисер – В. Савінов)… І ось знову А. Вєрбєцеві вда-
лося зробити свій персонаж яскравим та оригіналь-
ним. Коли він з’являється на сцені, це одразу викликає 
м’яку посмішку у глядача, адже герой – наївний, чис-
тий, надія та любов бринять світлом в його очах.           

Василій Остафійчук, точно відчуваючи стиль 
автора та стиль епохи, постійно апелює до глядача. 
Актор розширює образ Рамкопфа, нанизуючи на ха-
рактер разки тонкої іронії щодо тодішньої “лібераль-
ної інтелігенції”. Скільки невимушеної енергії він 
вкладає в свої монологи у сценах суду, й усе це – щоб 
переконати не лише суддю (актор Анатолій Соколов), 
але й нас – глядачів – у своїй “правді”! 

Не можна залишити поза увагою ще одного “без-
словесного персонажа” – Музиканта (Ірина Азімо-
ва), який з’являється в декількох сценах. Виходячи 

постійно з правої куліси, у яскравій червоній сукні, 
з пишною зачіскою, виконавиця ролі займає своє міс-
це за фортепіяно. Перериваючи звучання фонограм, 
Музикант заповнює простір живою музикою, плав-
но перебираючи клавіші. Ось тільки, коли музика 
завмирає, роль цього героя стає незрозумілою. Він 
нібито відірваний від дійства, що зараз відбувається 
на сцені, не ворушиться, не реагує на те, що відбу-
вається у нього за спиною, але при тому привертає 
увагу яскравим вбранням та аристократичною поста-
вою. Це єдиний образ, що залишається на периферії 
загальних подій. 

Але, на тлі широкої палітри яскравих персона-
жів, головним містифікатором та магом вистави за-
лишається все ж таки барон Карл Фрідріх Ієронім 
фон Мюнхаузен. Можна припустити, що в самому 
існуванні Мюнхаузена як об’єднуюча тема вистави 
звучить проблема становлення людини – майстра, 
художника, митця. Адже життя нерідко плете справ-
ді фантастичні візерунки, ставить перед людиною 
дивні складні питання та (на перший погляд) непе-
реборні перешкоди. У налагодженні порозуміння з 
цими правилами життя й розкриваються здібності, 
які врешті виявляються величезною силою в руках 
однієї людини. 

Виставу скінчено. Барон Мюнхаузен зникає, під-
німаючись “місячною доріжкою”, а нерухома статуя 
лошати під гучне іржання руйнується. Тепер цей світ, 
без Мюнхаузена, перетвориться на звичайний перебіг 
дня та ночі, де 32-е травня ніколи не продовжить жит-
тя весни, а білих лошат, які підносять нас до вершин 
мрій, вщент розтрощено… Але ось знову, перерива-
ючи мелодію щирих оплесків, на сцені з’являється 
барон! Можливо, він ще раз зможе подарувати нове 
життя своїм фантазіям, надихнути нас вірою в його 
світ добра та щедрости, навчить мріяти – по-справж-
ньому.

Євгеній Ушаков – барон Мюнхаузен, 
Євгенія Воронова – Марта у виставі 
“Той самий Мюнхаузен” Г. Горіна. 
Режисер –  Микола Яремків, 
художник – Микола Костюшко. 
Миколаївський академічний художній
російський драматичний театр, 2013 р.



141

Під гаслом “Театр тут і тепер” Всеукраїнський 
фестиваль театрального мистецтва “Мрій-Дім” від-
бувся уже вдруге. Хоча він ще дуже молодий, але в 
нього вже склалися свої традиції – це час проведення: 
переддень Вербної неділі. Року 2013 це – 24-28 квіт-
ня. Ідея створення фестивалю належить Артемові 
Аніщенку і виникла вона як прагнення його (випус-
кника режисури КНУТКіТ ім. Карпенка-Карого) від-
новити професійний театр у місті Прилуки, де свого 
часу перші кроки на сцені зробив народний артист 
України Микола Яковченко. Оскільки в Україні дер
жавники мало зацікавлені у розвитку мистецтва, ор-
ганізаторові довелося шукати патрона. І от уже два 
роки поспіль ним був Почесний громадянин Прилук 
Юрій Коптєв (Москва). Але “Мрій-Дім” відбувся за-
вдяки ще одній людині: директору Центру творчости 

дітей та юнацтва Тетяні Савченко, яка надала учас-
никам приміщення.

Програма фестивалю передбачала дуже насиче-
ний робочий графік, який давав змогу конкурсантам 
випробувати себе на “профпридатність” та відкрити 
нові горизонти своїх можливостей. До складу журі 
конкурсу з акторської  майстерности було запроше-
но представників вищих навчальних мистецьких за-
кладів України, де через кілька місяців розпочиналась 
вступна кампанія. Тому абітурієнти мали унікальну 
змогу продемонструвати свої можливості, рівень 
підготовки, отримати певні рекомендації від май-
бутніх потенційних викладачів. КНУТКіТ ім. Кар-
пенка-Карого представляв цього року Сергій Остап-
чук (майстерня н. а. України В. Зимньої) та ХНУМ 
ім. І. П. Котляревського – Андрій Солоняк (майстерня 

Олексій Паляничка, 
Сашко Брама

Фестиваль, що може стати біржею 
абітурієнтів

Сценічні етюди у виконанні студентів кафедри майстернос-
ти актора та режисури театру анімації Харківського націо-
нального університету мистецтв ім. І. П. Котляревського.



142

доцента кафедри майстерности актора та режисури 
театру анімації С. Довлетової). На жаль, не змогли 
приїхати до Прилук представники “львівської шко-
ли” – керівники майбутнього першого акторського 
курсу кафедри театрознавства та акторської майстер-
ности ЛНУ імени Івана Франка.

Особливу увагу слід звернути на склад журі, в 
якому для кожного конкурсного напрямку були свої 
“екзаменатори”. Акторські таланти оцінювали на-
родна артистка України Раїса Недашківська (голо-
ва журі), актриса Горійського драматичного театру 
ім. Георгія Еріставі Софі Майєр (Горі, Грузія), актор 
і кінопродюсер Сергій Остапчук, а також викладач 
майстерности актора та режисури ХНУМ ім. І. Кот-
ляревського Андрій Солоняк. Роботи режисерів ди-
вились кандидат мистецтвознавства, доцент Майя 
Гарбузюк (ЛНУ ім. Івана Франка) і старший викладач 
кафедри театрознавства ХНУМ ім. І. Котляревсько-
го Юлія Коваленко, заслужений працівник культури 
України Володимир Мінаков (Харків) та художній 
керівник Горійського драматичного театру ім. Георгія 
Еріставі Сосо Немсадзе (Горі, Грузія). Разом із уже 
названими театрознавцями конкурс рецензування 
серед студентів-театрознавців “Домофон” також оці-

нювали співробітники Інституту проблем сучасного 
мистецтва Національної академії мистецтв України 
Ельвіра Загурська та кандидат мистецтвознавства, 
професор Анна Липківська (Київ). Конкурси “Стін-А” 
та “Кіноліфт” публічно заявили про себе лише в день 
презентації конкурсних робіт. Члени журі, Богдан та 
Олена Поліщуки (Київ), засновники Незалежного 
театрального журналу “Коза”, третього фестиваль-
ного дня влаштували відкритий майстер-клас із ство-
рення афіші. Окрім них, у складі журі конкурсу для 
дизайнерів був також член Національної спілки ху-
дожників України, сценограф Ігор Білецький (Київ). 
Роботи кінорежисерів оцінював уже знайомий нам 
Сергій Остапчук, а також кінопродюсер та викладач 
КНУТКіТ ім. Карпенка-Карого Вікторія Слопіцька 
й директор Всеукраїнського фестивалю фільмів і те-
лерадіопрограм для дітей та юнацтва “Золоте курча” 
Валентин Мисливий (Київ).

Оргкомітет вирішив розпочинати програму 
фестивалю з представлення вистави “Пальне” (ре-
жисер – Сосо Немсадзе, драматург – бельгійська 
письменниця Амелі Натомб) у виконанні Горійсько-
го драматичного театру ім. Георгія Еріставі. Того ж 
дня відбулася прес-конференція представників ЗМІ з 
журі, гостями та організаторами фестивалю, а також 
поселення всіх “домовиків” у “Домі”. Далі – тільки 
наполеглива праця. Учасники та гості фестивалю з 
різних куточків України виступали і “на стаціонарі”, 
і “на виїзді”. Серед гостей були: театр-лабораторія 
“Бурсаки” філологічного факультету Житомирського 
державного університету імени Івана Франка, актори 
якого привезли виставу за мотивами М. Гоголя “Ніч 
напроти Івана Купала”; студенти І курсу акторського 
відділення ЛНУ ім. Івана Франка (художній керівник 
– лавреат Націонльної премії України ім. Т. Шевченка 
Олег Стефан), які показали свої навчальні роботи зі 
сценічної мови та акторської майстерности; театр 
рук “Дотик” Харківського національного універси-
тету мистецтв ім. І. П. Котляревського. Студенти-
харків`яни виступили у Яблунівській школі інтер-
натного типу, майбутні актори  зі Львова показали 
свою програму перед підлітками, що перебувають на 
вихованні у  Прилуцькій виправній колонії. 

Зупинимося на окремих конкурсних напрямках 
фестивалю. 

“Домовик” – конкурс акторської 
майстерности

Першим етапом конкурсу був показ підготов-
леного заздалегідь номера тривалістю 7-10 хвилин. 
Актор самостійно обирав тематику та жанр виступу. 
Як правило, це було одне із творчих випробувань для 
вступу до вищого навчального закладу: етюд, піс-
ня, танець, вірш тощо. Наступний крок – майстерні 

Юрій Коптєв (Москва, Росія) відкриває  Всеукраїнський 
фестиваль театрального мистецтва “Мрій-Дім”.



143143

“На сходах”, тобто тренінги від режисерів-учасників 
та майстер-клас відомого театрального теоретика і 
практика Олега Драча (Київ). До речі, учасниками 
майстер-класів могли бути всі охочі, а не лише “до-
мовики”. Далі конкурсанти перейшли на наступний, 
“другий поверх”, де на них чекала спільна робота із 
молодими режисерами, що закінчувалась показом 
вистави, підготовленої за кілька годин. Упродовж цих 
трьох етапів актори отримували бали, згідно з чим і 
визначили переможців. Окрім призових місць журі 
ще “шукало” найкращого комедійного актора – воло-
даря премії ім. Миколи Яковченка, а також спеціяльні 
дипломи (номінації визначали члени журі).

“4 кімнати” – конкурс молодої 
режисури

Спершу кожен із режисерів показував одну із 
своїх робіт, котра подолала попередній відеовідбір. 
Наступних два етапи відбувались у співпраці з ак-
торами (тренажі та постава театрального етюду). 
Найцікавіший, звичайно, третій етап, коли в розпо-
рядженні режисерів-конкурсантів було 6 годин для 
освоєння запропонованого простору та здійснення 
міні вистави. 

Конкурсну програму молодої режисури відкри-
ла вистава “Золота рибка” за мотивами “Казки про 
рибака та рибку” О. С. Пушкіна Харківського театру 
“Vinora – playing town” (режисер – Сергій Вакулен-
ко). Історія, створена класиком російської літерату-
ри, була трансформована практично до непізнава-
ности. Попри змінену структуру самої історії, голо-
вні хрестоматійні персонажі все ж прочитувались: 
Баба, Дід і, звичайно ж, Золота 
рибка були заявлені у виставі. 
Проте режисера швидше вабило 
не трактування сюжету, а робота 
із тими символічними значен-
нями, яких набув у суспільстві 
образ Золотої рибки. Цікаво 
спостерігати за пластичним 
малюнком вистави, який біль-
ше нагадує скульптуру смислів, 
візуалізацію дивних образів. 
Спочатку ми бачимо, як Золота 
рибка потрапляє в суспільство, 
змінюючи його на краще. Дію 
акторського ансамблю на сцені 

хоч витонченою і не назовеш, але актори перебува-
ють у постійній динаміці: то ми бачимо бігунів, що 
збираються помчати наввипередки, згодом вони пе-
ретворюються на біомасу, що пульсує, розтікаючись 
підлогою сцени. Під кінець першої дії Золота рибка 
перетворюється на диктатора, красномовно прого-
лошуючи диктатуру бажань. У другій дії заявлена 

Олексій Паляничка, Сашко Брама

Євген Григор’єв  – володар премії “Найкращий комедійний 
актор” ім. М. Яковченка (Прилуцька зразкова театральна 
студія “Казкар”).

Артем Аніщенко під час урочистої 
церемонії закриття фестивалю.



144

Конкурсне завдання виконує 
“група” режисера 
Тараса Аскалєпова.

Сцена з вистави “Золота рибка” 
за О. Пушкіним. 
Режисер – Сергій Вакуленко. 
Харківський театр 
“Vinora – playing town”.

Сцена з вистави “DRAKULA legend”  
за Б. Стокером. 

Режисер – Тарас Аскалєпов. 
Харківський театр “Vinora – playing town”.

144



145145

Олексій Паляничка, Сашко Брама

Гості фестивалю – студенти першого курсу акторського 
відділення ЛНУ ім. І. Франка показують навчальну виставу 
за “Іліадою” Гомера (художній керівник курсу – Олег Стефан).

Сцена з вистави “Пальне”  А. Натомб. Режисер – Сосо Немсадзе. 
Горійський драматичний театр ім. Георгія Еріставі, Грузія.

Народна артистка України
Раїса Недашківська – 
голова журі фестивалю.



146

попередньо тема та її подальший розвиток припи-
няється, наче смисл піддається впливу ентропії і 
розпадається на очах у глядача, вимушеного далі 
спостерігати лише дію заради дії, коли режисерські 
ходи вже не дивують, а оголення емоцій актриси, що 
з криком тривалий час качається по підлозі, пород-
жує відчуження від акції на сцені. 

Другою конкурсною виставою була робота того 
ж харківського театрального колективу “Vinora – 
playing town” під назвою “DRAKULA legend” (ре
жисер – Тарас Аскалєпов). Постава має також відому 
літературну основу – роман Брема Стокера “Драку-
ла”, але режисер практично не працює з сюжетом 
роману.  Він, власне, через пластику, музичне напов-
нення намагається творити моторошну атмосферу та 
галерею сценічних образів, які, очевидно, виникли у 
нього при прочитанні літературного твору. У виставі 
є лише кілька моментів, за допомогою яких можна 
апелювати до самого роману. Решта – режисерські 
фантазії та роздуми на тему “Дракули”. У виставі 
пульсує два види тваринної енергетики – це смерть 
(страх) та еротика. Очевидно, це може бути ціка-
вим, але за умови відповіді театру на запитання: що 
відбувається і заради чого? Про що ж саме Тарас 
Аскалєпов намагався поговорити з глядачем, так і 
лишилось таємницею, оскільки йому не вдалось у 
зрозумілій формі відтворити власне бачення, влас-
не розуміння архетипного образу найвідомішого 
вампіра.

Останнім конкурсним показом була робота Хар-
ківського театру “PROтеатр” – вистава на одну дію, 
що має назву “Інша людина” за п`єсою сучасного 
російського драматурга Петра Гладиліна у режисурі 
Дмитра Гусакова. Вистава починається з того, що 
Він і Вона, сидячи спиною один до одного, відчиту-
ють уривки з чиїхось історій, потім звучить одна із 
буддистських тез: “Ніщо не має сенсу, тільки вище у 
собі”. Лунає шум автомобіля, що потрапляє в аварію 
– тепер стає зрозуміло, що дія відбувається не в ре-
альному просторі. Драматург вибудовує дію таким 
чином, що головні герої проживають своє життя в 
ретроспективі, згадуючи основні події і пізнаючи 
їх ніби по-новому, під іншим кутом зору. Декорації  
лаконічні, не несуть жодного смислового наванта-
ження. Та й у самій грі акторів також немає нічого 
нового, здається, наче вони грають з необхідности. 
Після  перегляду вистави лишається таке відчут-
тя, ніби ти підгледів чиєсь життя, але воно штучне, 
вигадане і абсолютно не торкається тебе самого. 
Здається, такий театр уже відбув своє, сучасна лю-
дина вже не підключається до такого роду вигаданих 
історій, які хтось розігрує на сцені, примушуючи нас 
вірити в їхню реальність.

“Домофон” – конкурс 
театральної критики

Театрознавці, своєю чергою, слідкували за діяль-
ністю режисерів і після кожного їхнього кроку рецен-
зували представлену продукцію в усній формі. Під час 
рецензування були присутні автори обговорюваних 
робіт та журі представленого для огляду конкурсу. 
А також, згідно з умовами, критикам потрібно було 
протягом усього фестивалю вести “Щоденник”, що 
теж підлягав оцінкам журі.

“Кіноліфт” – конкурс короткометражних фільмів 
про фестиваль та “Стін-А” – конкурс для сценографів 
та театральних дизайнерів.

Ці два напрямки не піддавалися якомусь там 
жорсткому контролю, як то було з іншими, адже го-
ловне завдання для обох – це презентація готових 
робіт. Тобто конкурсанти могли вибирати: йти їм на 
наступну фестивальну подію чи опрацьовувати вже 
отриманий матеріял. Для кінорежисерів, як ви вже, 
мабуть, зрозуміли, роботою був короткометражний 
фільм про фестиваль (жанр автори обирали самі), а 
дизайнерам потрібно було презентувати три афіші до 
будь-яких вистав, які вони дивилися. 

Найбільш хвилююча подія – це, звичайно, наго-
родження. Перше місце з акторської майстерности 
між собою розділили одесит Іван Волошин та лу-
ганчанка Яна Литвишко. Дипломи за друге та третє 
місця “поїхали” до тих же міст: відповідно – Євгенія 
Гімельфарб (Одеса) та Ольга Лебедєва (Луганськ). 
Володарем премії “Найкращий комедійний актор” 
ім. М. Яковченка став прилучанин Євген Григор’єв, 
вихованець зразкової театральної студії “Казкар”.

Ні в конкурсі молодої режисури “4 кімнати”, ні в 
конкурсі для театрознавців “Домофон” перших місць, 
за рішенням журі, ніхто не отримав. Зате в обох кон-
курсах присудили по два других місця: в режисерів 
срібло здобули двоє харків’ян – Дмитро Гусаков та 
Тарас Аскалєпов, серед театрознавців це були Наталія 
Губрій (Харків) та Сашко Брама (Львів).

І, нарешті, експериментальні конкурси: дипломи 
перших ступенів залишилися в Прилуках. Найкра-
щою короткометражною стрічкою про фестиваль 
стала робота дуету Олексія Підгайного та Дмитра 
Потіпаки. А перше місце серед дизайнерів завоювала 
Анна Олексієнко.

Фестиваль хоча ще перебуває у фазі становлення, 
але однаково вже можна сміливо сказати, що він став 
особливим явищем у театральному просторі України. 
“Мрій-Дім” – своєрідний стартовий майданчик для 
молодих режисерів, він також відкриває нові мож-
ливості та перспективи для творчої молоді, а в май-
бутньому може перетворитися на справжню біржу 
абітурієнтів, аналогів якій в Україні немає.  



147

Леся Мазепа 

Многая літа “Мельпомені Таврії”!

Міжнародному театральному фестивалю “Мель-
помена Таврії-2013” виповнюється 15 років. “Мель-
помена Таврії” – це конкурсний фестиваль. Найвища 
нагорода фестивалю – Ґран-прі, але є й інші номіна-
ції: найкраща вистава, найкраща режисура, найкра-
ща чоловіча чи жіноча роль, найкраща сценографія, 
моновистава та  ін.

Херсонський обласний академічний музично-
драматичний театр імени Миколи Куліша на 10 днів 
стає центром України та з нетерпінням очікує на те-
атральні колективи. Цьогоріч це були: Національний 
академічний драматичний театр імени Івана Франка, 
Київський академічний театр драми та комедії на Лі-

вому березі Дніпра, Київський академічний театр на 
Подолі, театральна компанія “Бенюк і Хостікоєв”, те-
атр “Одеського розливу “Ланжерон” і театр “На Ніжин
ській”; Миколаївський академічний український театр 
драми та музичної комедії; Донецький національний 
академічний український музично-драматичний театр 
та інші. У ці дні всі дороги ведуть до Херсона. 

Те, що одразу зауважуєш, прибувши до Таврій-
ської столиці –  масштаб “Мельпомени”. Географія 
фестивалю загалом сягає 56 міст з 13 країн світу. За не 
надто довгу його історію на фестивалі було показано 
182 вистави, щорічно гостями фестивалю є близько 
650 гостей. А відвідали вистави понад 150 тис. гля-
дачів.

  24 травня – 2 червня 2013 р. у Херсоні тривав 
ювілейний, 15-й Міжнародний  театральний  фестиваль  
“Мельпомена Таврії” (директор –  Олександр Книга, за-
служений діяч мистецтв України). Вперше сюди в ролі 
журналістів-оглядачів газети “Театральна ремарка” 
(шеф-редактор – Любов Калюжна) були запрошені сту-

денти-магістранти театрознавчого відділення факультету культури і мистецтв  Львівського  національ-
ного  університету імени Івана Франка: Тетяна Жолтанецька, Леся Мазепа, Мар’яна Янкевич. Очолювала 
групу науковий  керівник  курсу, кандидат мистецтвознавства Світлана Максименко. “Бойове хрещення” 
молодих (щоденно – перегляд 2-3 вистав, написання рецензій, підготування їх до друку в 1-5 числах газети) 
відбулося, як висловилась дирекція  фестивалю, успішно! Тому запропоновані тут фрагменти статей – не 
лише   результат  корисної  форми співпраці (у Херсоні немає фахових театрознавців), а й доказ визнання 
молодої  львівської  театрознавчої  школи. 

“Мельпомена Таврії-2013” очима студентів

 Херсон зустрічає 
“Мельпомену Таврії – 2013”.



148

 Наперед розкуплені квитки майже на всі спек-
таклі. Кожен глядач стає спонсором фестивалю, це 
його маленький внесок в організацію улюбленого 
свята. І цього року в гості до таврійців завітали най-
кращі театри з України та світу: Грузії (1301 км від 

Херсону), Росії (2220 км), Португалії, Франції (2773 
км), Білорусі (1142 км), Латвії (1599 км), Угорщини 
(1341 км), Молдови (299 км), Румунії (522 км),  Литви 
(1599 км), Ізраїлю (3176 км).

Цей фестиваль – особливий. У нього з’явилася 
своя Муза, кольору блакиті. Муза підіймає чарівну 
паличку – і навколо загоряються усмішки на устах та 
іскринки радості в очах. Таємнича пані гордо називає 
себе Феєю міста Херсону.

Першого дня, перед відкриттям фестивалю ор-
ганізатори, зазвичай, влаштовують прес-конферен-
цію для журналістів міста та України. 24 травня на 
прес-конференції були присутні організатори і члени 
журі: президент Міжнародного театрального фести-
валю, заслужений діяч мистецтв України Олександр 
Книга, начальник відділу театрального мистецтва 
Міністерства культури України Олена Воронько; 
заступник представника Херсонської обласної де-
ржавної адміністрації Анна Пономаренко; начальник 
управління культури Херсонської обласної держав-
ної адміністрації, заслужений діяч мистецтв України 
Ірина Корольова; виконуюча обов’язки Херсонського 
міського голови Зоя Бережна; президент благодійно-
го фонду Олега Єфремова, театрознавець Анастасія 
Єфремова (м. Москва); драматург Анатолій Крим 
та ін. Представники обласної та міської влади за-
певнили, що завжди допомагатимуть в організації 
майбутніх фестивалів. Олександр Книга, обіцяв, що 
фестиваль житиме ще довго, допоки має вдячних 
глядачів. 

Під час прес-конференції журналісти не ставили 
підступних запитань, а радо вітали організаторів із 
відкриттям свята. Несподіванкою прес-конференції 
став незвичний дарунок від газети “Гривна” – рари-
тетна театральна афіша періоду Другої світової війни, 
яка знайде відповідне місце у музеї театру.

Ювілейна фестивальна програма була дуже наси-
ченою. Того ж дня відбувся семінар-нарада директорів 
театрів, на якій обговорювали пропозиції керівників 
театрів щодо внесення змін до наказу № 58 Мініс-
терства культури і мистецтв України від 17.02.1997 
року “Про затвердження галузевих норм для праців-
ників театрально-видовищних підприємств”. Для нас, 
ще студентів, це особливо важливий досвід. Адже 
глядачі бачать лише результат творчої діяльности те-
атру – вистави. А, виявляється, про натхненну працю 
режисерів та акторів дбають директори, взявши на 
себе всі фінансово-адміністративні проблеми. 

Відкриття “Мельпомени – 2013” збіглося (чи це 
так спланували?) з останнім дзвоником у школах із 
випускним балом студентів Морської академії та 
Морського училища. Карнавальна хода протяглася 
центральною вулицею міста, спинивши буденну ме-
тушню.  Разом із учасниками крокували найменші 

Олена Воронько та Олександр Книга під час наради дирек-
торів театрів України Херсон, 2013 р.

Олександр Книга та Світлана Максименко (праворуч) зі сту-
дентами Мар’яною Янкевич, Тетяною Жолтанецькою та 
Лесею Мазепою на “Мельпомені Таврії – 2013”.



149149

театрали, вони весело співали й вітали всіх навко-
ло. На центральній площі пари закружляли у вальсі. 
Це – перший вальс випускників. Хода завершилась 
концертною програмою, де найкращі таланти Хер-
сону вітали гостей.

XV-й,  ювілейний, міжнародний фестиваль “Мель
помена Таврії” відкрито! Цього року на 10 днів. Але 
президент фестивалю Олександр Книга обіцяє, що 
його дитина буде жити “многії літа”!

Мар’яна Янкевич

Пісенна містерія

Отже, перша вистава: “Енеїда” за І. Котлярев
ським (Херсонський обласний академічний музич-
но-драматичний театр ім. Миколи Куліша). Автор 
інсценізації та режисер-постановник – Сергій Пав-
люк. Колоритна постать – вражає всіх у день від-
криття фестивалю своїм неординарним виглядом: 
шаровари, яскравий пояс, “оселедець”. Справжній 
козак! От хіба лишень шаблі бракувало. Але мова не 
про режисера як персону, а про режисера як митця, 
котрий зумів у виставі зробити сценічним не тільки 
епічне полотно поеми Котляревського, а й відтворити 
її у театральній містерії. 

У візуальному рішенні варто віддати належне ху-
дожникові-постановнику – Сергію Ридванецькому 

Сцена з вистави “Енеїда” І. Котляревського. Режисер – Сер-
гій Павлюк, художники – Сергій та Наталя Ридванецькі. Об-
ласний академічний музично-драматичний театр ім. Миколи 
Куліша. Світлина Олександра Андрющенка. 

Мар’яна Янкевич

та художникові з костюмів – Наталці Ридванецькій. 
Сценограф створив на кону функціонально-порта-
тивну конструкцію. Вирішена вона у формі вертеп-
ного театру, де дія відбувається на першому (боги) 
і другому (люди) поверхах. Основна сценографічна 
конструкція зображення руїн Колізею. Художниця у 
костюмах виділяє дві основні гами кольорів: білий 
(боги) і темний (люди), що зображають різні світи, 
земний і потойбічний. 

Перша сцена – Пролог, в якому перед очима гля-
дача постають застиглі у часі фігури майбутніх героїв 
вистави. Одягнені у білі туніки, боги Колізею стоять, 
немов античні статуї у нішах колізейських руїн. Сце-
нографічна конструкія рухома і, при повороті кола, 
переміщує сценічний колізей на другий план. І ось 
ми вже бачимо світ людини, Енея та троянців: “осма-
лених, як гиря, ланців”. Зліва потойбічним червоним 
світлом виділяється вхід у пекло, праворуч – у рай. 
Боги, як їм і належить, слідкують за всім зверху, лиш 
інколи спускаючись униз. Цікава у режисерському рі-
шенні побудова мізансцен з відображенням конфліктів 
між персонажами. Наприклад, Юнона (Ружена Руб-
льова) і Венера (Олена Боруцька) “живуть” на проти-
лежних боках сцени. Вони стоять над пеклом (Юнона) 



150

та раєм (Венера), позначаючи, таким чином, добро і 
зло. Суддею для них є Зевс (Антон Лисенко), який 
владно, але без найменшої охоти втручатись між свар-
ки двох богинь, сидить у центральній ніші амфітеатру 
і намагається “розслабитись”, попиваючи  сивуху.

Що ж – античні боги з ментальністю українських 
козаків… Так – в “Енеїді” І. Котляревського. Виникає 
лише запитання, а де ж тут містерія? 

Містерія – таїнство, таємний релігійний обряд 
на честь якогось божества. Розрізняємо релігійну та 
світську містерію. Таїнств на сцені було багато, і неа-
бияких! Зв’язок двох світів відтворює режисер через 
молитви, марення, сновидіння: приглушується світло, 
на глядачів накочується дим зі сцени, у червоних про-
менях з’являється бог. Режисер, апелюючи до законів 
світської містерії, акцентує увагу на національно-
му іронічному характері вчинків героїв. В такому ж 
ключі працює балетмейстер Юрій Бусс, зокрема у 
пластичному малюнку ролей: Геби (ім’я виконавця у 
програмці не зазначено), баби-пліткарки, яка каламу-
тить усім мізки, підштовхуючи до конфлікту; Нептуна 
(Олексанр Ковцун), який манірно, але з цілковитою 
впевненістю бога (“пів копи для його кусок”), роз-
мітав справжнісінькою мітлою маленькі кораблики 
“у морі” (басейн з водою  на авансцені). У виставі 
режисерська вигадка яскраво перегукується з відо-
мим мультфільмом “Енеїда” в режисурі Володимира 
Дахна. Проте режисер С. Павлюк розвинув ідею з 

морем набагато ширше у зображенні богів як вищої 
сили. Адже у виставі, як справжні біблійні герої, вони 
ходять, не тонучи, по воді! 

Одним із найважливіших персонажів у виставі 
є Козак Мамай у виконанні Сергій Кияшка, який 
володіє дивовижим оксамитовим голосом. Він тво-
рить інтеракцію з іншими героями, залишаючись 
незалежним свідком подій на сцені. Проте існує не 
окремо від інших персонажів, його роль вплетена 
у канву сюжетних колізій, запрограмованих самим 
автором поеми. 

І як же не згадати головного персонажа знамени-
тої поеми – Енея у виконанні Олександра Мельника. 
“Еней був парубок моторний– і хлопець хоч куди ко-
зак” – саме ці якості втілює актор на сцені. Мужній, 
завзятий, ватажок. Він, як справжній лідер, не керує 
своїми підлеглими: герой на чолі всієї ватаги іде впе-
ред, не знаючи страху. 

Хоча Еней завжди уявляється високим, потужним 
парубком, запропонований у режисерському вирі-
шенні він на диво імпонує читачеві. Не зважаючи 
на те, що він нижчий зростом за свою кохану Ірисю 
(Ольга Бойцова), Еней вражає харизмою. Актор Олек-
сандр Мельник так упевнено виступив у цій ролі, що 
жодних сумнівів не виникало: Еней був саме такий, 
а не інший. 

Важливе місце у канві вистави посідає музична 
драматургія (музичне оформлення – Олег Коструб 

Сцена з вистави “Енеїда” за І. Котляревським. Режисер – Сергій Павлюк, художники – Сергій та Наталія Ридванецькі. 
Обласний академічний музично-драматичний театр ім. Миколи Куліша. Світлина Олександра Андрющенка. 



151

та Сергій Павлюк, хормейстер – Ружена Рубльова). 
У виставі актори виконують пісні наживо. Харак-
терні музичні мотиви звучать із уст Козака Мамая 
(Сергій Кияшко) та Юнони (Ружена Рубльова). Вони 
вирізняються особливим тембром звучання голосу та 
побудовою музичної лінії, яка у мелодиці Рубльової-
Юнони мала звороти античної музики, а у партіях 
Кияшка-Мамая – український колорит, що збагачу-
вався музичним супроводом кобзи. 

Важливу роль у виставі відіграє сценічна плас-
тика (балетмейстер Юрій Бусс): пластичні малюнки 
вітрів Еола (Євген Гамаюнов) у виконанні молодих 
артистів балету Ігоря Краліча, Сергія Сидоренка, 
Олександра Братановського та Юрія Бусса. Хорео
граф обрав бойовий танець як засіб характеристики 
богів. Режисер і тут проводить паралель між козац-
твом і богами, надаючи богам характерних українсь-
ких рис. Цікаво, що в інших сценах ці ж виконавці 
були “ватагою козаків”. Можливо, це просто збіг, а 
може й продуманий режисером хід, аби підкреслити 
дуалістичність в образних рішеннях двох світів.

“Енеїда” за І. Котляревським в режисурі Сергія 
Павлюка – вражаюче дійство, яке захоплює сце-
нографічним рішенням, музичною інтерпретацією 
характерів персонажів та пластичними малюнками 
ролей героїв. Багата символами та образами, вистава 
насичена обрядовими дійствами і хореографічними 
ритуальними танцями. Режисер створює самобутню 
музично-драматичну містерію, де по-своєму роз-
криває світ “Енеїди” – як суто українське народне 
видовище. 

Тетяна Жолтанецька

Екзистенція: між грою і життям

Психодрама  “Убити чоловіка” Е. Радзінсько-
го постала перед глядачами фестивалю у режисурі 
Георгія Маргвелашвілі (Тбіліський російський драма-
тичний театр імени Олександра Грибоєдова). Сцена 
театру-кафе (яка є одним із трьох сценічних майдан-
чиків Театру ім. Миколи Куліша), була облаштована 
під інтер’єр сучасного помешкання головної героїні 
Ніни (артистка Ірина Мелгвінтухуцейс). Головна ге-
роїня, жінка бальзаківського віку (приваблива блон-
динка), спочатку знайомить глядача зі своєю драмою 
(відеозапис цей, можливо, занадто тривалий, як для 
початку вистави). На екрані актриса розмовляє по 
телефону. Ми розуміємо, що жінка нещаслива в осо-
бистому житті, їй бракує підтримки та спілкування 
(саме тому на сцені багато телефонів зі здійнятою 

слухавкою). Стан депресії викликаний також творчою 
нереалізованістю. Ніна – актриса, але у професії не 
досягла успіху. Коли ми дивимось відео, Ірина Мел-
гвінтухуцейс сидить осторонь на лавочці, мовчить і 
викурює сигарету. Її Ніна у відчаї. Проте, актриса за 
професією, стає актрисою у житті і влаштовує свій 
театр удома. У цьому їй допомагає відеокамера, що є 
також учасницею дійства. Камера документує інший 
бік реальности – той світ, що його намагається зіграти 
Ніна. Глядач бачить два вектори реальности: уявний 
світ Ніни та відтворення зламу психології  жінки, яка 
впадає у крайність, затіявши гру. 

Актриса працює в естетиці психологічного те-
атру: інтонація, павзи, внутрішня заглибленість ви-
являють внутрішній конфлікт Ніни. Заручником у 
цій історії стає Олександр – уособлення всіх героїв її 
романів. Актор Валерій Харюбченко існує у виставі 
ігрово-ґротесково. Уперше він з’являється на сцені у 
знеособленій масці з букетом штучних квітів. Потім 
одягає костюм клоуна, перуку; у нього великі червоні 
черевики. Свою пластику підкреслює  тим, що ходить 
і знизує плечима, сіпає по-клоунськи кінцівками.  Це 
удаване перебільшення, адже герой відверто “працює 
на камеру”. З його боку – це комедія. Але Ніна на-
лаштована серйозно. Гра виявляється небезпечною 
і закінчується трагічно. Лунає постріл, Ніна вбиває 
чоловіка,

У фінальній сцені Ніна … знову грає, уявляючи  
себе фатальною жінкою: одягає чорну сукню (яка 
висіла на вішаку і чекала, щоб нею скористались), 
театрально спускається сходами і нарочито приковує 
себе наручниками до вбитого чоловіка. У глядача це 
викликає асоціяцію із чорною вдовою: Олександр 
потрапив у павутиння гри, яку вигадала Ніна.

Головний засіб режисерського рішення у пос-
таві – прийом працюючої відеокамери. Її залучення 
до колізії вистави допомагає глибше виявляти при-
роду психодрами у свідомості жінки. Вибудовується 
внутрішній конфлікт Ніни: її реальне життя перетво-
рюється на гру, яка завершується трагічно. Глядачі 
слідкують за тим, що відбувається на відеоекрані, 
і водночас за тим, як актори це зображають. Такий 
задум підкреслює психологію жінки, її неспонтанне 
рішення убити чоловіка: вона добре спроєктувала гру 
і у відеозаписах вибудувала логіку свого вчинку. 

Актори вступають у взаємодію з камерою, перед 
глядачами – уявна  четверта стіна. Дійство насичене 
монологами, що деякою мірою уповільнюють тем-
поритм гри. Постава Тбіліського  театру ім. О. Гри-
боєдова набула екзистенційного характеру. Ніна за-
лишається на межі реальності. Задокументувавши на 
відео уривки із свого життя, вона продовжує шукати  
виправдання  для  свого  вчинку…

Тетяна Жолтанецька



152

Мар’яна Янкевич

Гранатове кохання

На сцені театру-кафе Херсонського обласно-
го академічного музично-драматичного театру 
ім. М. Куліша  глядачі  фестивалю “Мельпомена Тав-
рії” мали змогу побачити моновиставу “Неголосні 
слова кохання”, ноктюрн на тему повісті О. Купріна 
“Гранатовий браслет” – спільний театральний проєкт 
Міжнародного фестивалю моновистав ЗВАЙГЗНЕ 
(Росія-Латвія). Сценарій та постава належать Володи-
мирові Кулагіну (Росія). Роль Віри виконує Крістіна 
Клетнієце (Латвія). 

Сценографія – мінімалістична: чорний одяг сце-
ни-коробки. Дія відбувається у двох площинах: на 
сцені та поза нею (частина глядної зали). Білосніжна 
напівпрозора тканина накриває крісло-гойдалку, яке 
стоїть у центрі сцени. Тканина асоціюється із “зимо-
вим” станом душі. На передньому плані сценічного 
простору – біла кована лавка, яку практично не вико-
ристано у виставі. Припускаю, що вона “присутня” 
для створення атмосфери, властивої твору О. Купрі-
на. Зліва сцени розміщене фортепіяно, за яким при 
свічках сидить виконавець “живого” музичного су
проводу Маріс Жагарс (Латвія). 

Дія починається із загадкового виходу піяніста, 
який сідає до інструмента. Глядачі чують ліричну 
мелодію із нюансуванням павз та інтонаційних зво-
ротів музичної мови (композитори: Сергій Сушко та 
Іван Скуратов, Росія). Режисер В. Кулагін створює 
інтимну атмосферу, готуючи глядачів до історії про 
платонічне кохання Г.С.Ж. до Віри Шеїної. І ось ува-
гу глядачів привертає шелестіння розкішної чорної 
сукні, модної на початку ХХ століття: з’являється 
головна героїня. Вона збентежено дивиться в чорний 
простір зали і починає свою розповідь. 

Режисер не має на меті відтворювати  на сцені 
пристрасні почуття чи емоції. Жанр вистави – нок-
тюрн (музичний твір, навіяний поетичним настроєм 
ночі). Хоча ноктюрн не притаманний театральній 
формі існування, проте актриса, здається, влучно 
передає поетику і ліризм героїні О. Купріна. Вона 
виважено розмовляє, смакуючи кожен звук і нотку, 
змінюючи тембр голосу. Часом здається, що від над-
мірного ліризму темпоритм вистави затягується, а в 
дії актриси відчувається певна статика та скутість. 
Можливо, режисер В. Кулагін навмисне створює 
атмосферу сповідальности, чуттєвости, роздумів, 
щоб досягти максимального відчуття опоетизованої 
романтики? Він вводить у канву вистави три му-
зичні теми: “До свидания, слава Богу, никого никто 
не ждет”, “Мне снились любящие руки”, “Дай мне 
немного нежности”, які звучать у певні емоційно-

насичені моменти. У виставі використано поезію 
Петрарки, В. Шекспіра, О. Пушкіна, А. Ахматової, 
М. Цвєтаєвої.

Загалом, вистава режисера В. Кулагіна змушує 
глядача зануритися у чуттєвий світ, в якому нема ані 
візуальних спецефектів, ані драматичних колізій. 
Це світ О. Купріна: глибинно-чуттєвий, поетичний, 
ліричний. Виставу “Неголосні слова кохання” в ре-
жисурі В. Кулагіна потрібно слухати, а не дивитися, 
переживати, а не співчувати.

Крістіна Клетнієце – Віра у виставі “Неголосні слова ко-
хання” за О. Купріним (“Гранатовий браслет”). Спільний 
театральний проєкт Росії-Латвії Міжнародного фестивалю 
моновистав ЗВАЙГЗНЕ. Сценарій та постава – Володимир 
Кулагін (Росія). Світлина Олександра Андрющенка. 



153

Леся Мазепа 

Надія на дощ і любов

Коли життя стає зовсім нестерпним і з відчаю ми 
кидаємось у крайнощі, з’являється він – Продавець 
дощу. 

Другий день XV Міжнародного театрального 
фестивалю “Мельпомена Таврії” розпочався виста-
вою Херсонського обласного академічного музично-
драматичного театру імени Миколи Куліша “Про-
давець дощу” Річарда Неша (режисер-постановник 
– Влада Бєлозоренко, художник-постановник – Олена 
Карпенко).

Жанр вистави – лірична комедія. Вистава, яку ми 
побачили, має щасливий фінал. А все тому, що в житті 
зневірених з’являється надія на щасливе майбутнє, її 
дарує всім Білл Старбарк – Продавець дощу (Олек-
сандр Мельник). В його імені чути і гуркіт грому, і 
важкі краплини зливи. Це персоніфікована “вища” 
сила, крізь яку пролітають кулі й проходять кайда-
ни. Він як “бог з машини”: його призначення – спра-
ведливо вирішувати життєво важливі проблеми. Він 
з’являється нізвідки, але завжди там, де його потре-
бують.

Річард Неш – американський драматург ХХ ст. 
Події у виставі відбуваються на ковбойському ран-
чо, яке потерпає від страшної посухи. Декорації ре-
алістичні. Наприклад, дім позначають збиті з дощок 
стіни, посеред кімнати великий сімейний стіл, біля 
нього зліва робоче місце Ноя (Сергій Кияшко), нав-
проти – кухня. У цьому домі відбуваються всі основні 
події, тут приймають важливі для родини рішення. У 
виставі з’являються й інші герої, вони живуть на про-
тилежному боці вулиці і працюють у поліцейському 
відділку. Це Шериф (Вадим Гнідаш) та його помічник 
Файл (Антон Лисенко). На стіні відділку наклеєні 
фотографії злочинців, робочий стіл закиданий пап-
ками, поруч  –  шкіряне  ліжко. Ще глядачі можуть 
побачити (обертове коло сцени рухається зі зміною 
місця дії) сарай, посередині якого – віз та сіно, навіть 
більше – в’їзд у ранчо.

Ной (Сергій Кияшко) взяв владу у домі до своїх 
рук. Як старший син та брат, він поводиться впевнено, 
дуже зверхньо і прагматично. Хлопець щодня керує 

Сцена з вистави “Продавець дощу” Р. Неша. Режисер – Влада 
Бєлозоренко, художник – Олена Карпенко. Херсонський обла-
сий академічний музично-драматичний театр ім. М. Куліша. 
Світлина Олександра Андрющенка. 

Леся Мазепа



154

життями своїх рідних. У такий спосіб він намагаєть-
ся позбутися власних комплексів. Хода Кияшка-Ноя 
манірна, рухи стримані, до чогось доторкнувшись, 
одразу миє руки.

А з іншого боку, хто, як не Ной, зміг би дбати про 
рідних?! Батько (Віктор Овсієнко) зовсім не голова 
сім’ї, він –  безхребетний старий чолов’яга, на думку 
якого ніхто не зважає.

Джим (Сергій Михайловський) – молодший брат 
і син Каррі, веселий, дивакуватий хлопець, якому 
хоч і не подобаються поради Ноя, але він завжди до 
них дослухається, бо сам вирішувати нічого не може. 
У нього хвороба – синдром Дауна. Актор знаходить 
зовнішнє пристосування: при ході похитується зліва 
направо, а долоні завжди затиснені в кулаки. Сергій 
Михайловський–Джим усе робить переважно двома 
вказівними пальцями.

Сестра Ліззі (Євгенія Кірсанова) закомплексова-
на, замкнена у собі дівчина, яка вирішила, що зовсім 
некрасива. Надія її життя – у поліцейському відділку. 
Це Файл. Громіздкий, вайлуватий, він так само, як 
і Ліззі, має безліч комплексів. Файл  каже, що його 
дружина померла, а насправді вона втекла від нього 
з іншим. Заради  нього Ліззі  вперше  переодягається 
хай в недоладну, але таки святкову сукню, замінивши 
нею буденну спідницю. Ліззі чекає на Файла, але він 
не приходить. І саме тоді в її житті з’являється Прода-
вець дощу – Білл Старбак. Це чи не єдина позитивна 
особа у виставі, хоча насправді – злочинець, якого 
розшукує поліція.

Мельник-Старбак – чоловік середнього зросту, з 
довгим, аж до п’ят, плащем, який з’являється навіть 

у найспекотнішу погоду з величезною парасолею 
в руках (художник з костюмів – Олена Карпенко). 
Мельник-Старбак – впевнений, голос його перекон-
ливий, і навіть зневірені починають йому вірити. 

Віра примушує діяти. Всі чоловіки родини Каррі 
роблять дивні речі: на паркані малюють довжелезну 
білу стрілу, б’ють у барабани, зв’язують задні ноги 
мула,  і все для того, аби викликати дощ (як їм обіцяє 
Продавець дощу). Найважче завдання має Ліззі: пові-
рити, що вона найкрасивіша! І Ліззі… повірила. Її 
полюбили! І все це завдяки Продавцю дощу.

З появою Старбака починається основний конф-
лікт. Ной вперше відчуває, що втрачає владу. Спочат-
ку з дому втікає Джим, уперше в житті приймаючи 
самостійне рішення. А потім Ліззі наважується стати 
щасливою.

Актори діють в естетиці психологічного театру. 
Проте деколи у виявленні їхнього характеру домі-
нують зовнішньо-пластичні та інтонаційні акценти: 
Джим (Сергій Михайловський), Флай (Антон Лисен-
ко) у своїх сценічних образах наче апелюють до пер-
сонажів  інших “знедолених” із п’єс Мак Донаха. Не 
виконав, на наш погляд, своєї глибинної (за твором 
Р. Неша) та  акторської (за важливістю завдання) ролі 
й Мельник-Білл у важливій ліричній  нічній сцені, 
коли актора просто не чутно із зали. Прорахунком  
постановників стала сцена у другій дії, коли Джим 
після щасливого побачення  повертається  знову… 
під опіку свого авторитарного старшого  брата. По 
суті, це – новий трагічний поворот долі і втрачений 
шанс Джима, а  в залі лунають… оплески. 

Сцена з вистави “Продавець дощу” 
Р. Неша. Режисер – Влада Бєлозоренко, 
художник – Олена Карпенко. 
Херсонський обласий академічний 
музично-драматичний театр 
ім. М. Куліша.
Світлина Олександра Андрющенка. 



155

Леся Мазепа 

Природа  як  елемент  
сценографічного рішення

26 травня 2013 р. на XV Міжнародному театраль-
ному фестивалі “Мельпомена Таврії” глядачі побачи-
ли ще один сюрприз. Це прем’єра  вистави “Макбет” 
Вільяма Шекспіра, яку зіграли актори Національного 
академічного драматичного театру імени Я. Коласа 
(Білорусь, м. Вітебськ). Режисер-постановник – за-
служений діяч мистецтв республіки Білорусь Валерій 
Анісенко, музика та музичне оформлення компози-
тора Володимира Кандрусевича.

Чим ця постава така особлива? 
Найперше: актори грають  просто неба, вночі, 

на сцені театру  Бази зеленого туризму “Чумацька 
криниця” (в Олешківській пустелі, що на Херсон-
щині), яку оточують високі хвойні дерева, під но-
гами – справжній пісок. Глядачі  розмістились  на  
звичайних  дерев’яних  лавах. 

Вистава “Макбет” В. Шекспіра – трагедія, 
оповита заздрістю, чаклунством, та відкрита 
природа у ній стала не лише елементом сце-
нографічного рішення (художник Олександр 
Касцюченко), а й співтворцем  вистави. Най-
важливіший елемент декорації – величезне 
біле шовкове полотно. Його можна назвати 
самою долею. Вітер плавно піднімає тканину, 
утворюючи величезні “хмари”. Кожен герой, 

котрий виходить на сцену, немов “натягує” його на 
себе (чи загортається) в те полотно, переманюючи 
фатум на свій бік. З цих хмар, як з потойбіччя, ви-
никають на початку вистави Відьми:  артистки Вік-
торія Гриєва, Світлана Сухадолава, Ірина Цішкевіч, 
щоб провіщувати  криваву долю Макбета (Юрась 
Цвірка).

Вперше Макбет на сцені з’являється разом із 
Банко (Євген Бернаснєв). І не одразу зрозуміло, 
хто з акторів виконує роль Макбета. Цим у виставі  
підкреслено: Макбет не жадав влади, її найбільше 
прагне Леді Макбет (Анжеліка Барсковска). Її спокуса 
виявляється у настільки пристрасному пориві, що 
Барсковска – Леді Макбет буквально осідлує свого 
коханця,  змушуючи  до  вбивства.

Магія ночі, настроєва тривожна музика, імла 
й туман, що постійно  “висить” над сценою  і  за-
барвлюється (асистент  режисера зі світла  – Євген 
Куляшов) у різні відтінки (відповідно до характеру 
подій), – набувають у  поставі білоруських митців 
якости матеріялізованого фатуму. Так, у момент зло-
чинного вбивства короля на небі зійшов величезний 

Сцени з вистави “Макбет” В. Шекспіра. 
Режисер – Валерій Анісенко, 
художник – Олександр Касцюченко. 
Національний академічний драматичний 
театр ім. Я. Коласа (Білорусь, м. Вітебськ). 
Світлини Олександра Андрющенка. 



156156

місяць – оповитий чорними хмарами 
фатальний кривавий свідок злочину 
Макбета. Це додало ще більшої міс-
тичности трагедії.

Леді Макбет – Барсковска – це 
смерть у постатті жінки: білосніж-
на довга сукня, світле волосся, виб-
ілене обличчя. Після вбивства у неї 
з’являються червоні рукавички – сим-
вол крові. І ці рукавички настільки 
щільні, що, немов стають руками ге-
роїні. Для Макбета приготовлено чер-
воний великий шарф – ярмо на шию 
і душу (художник з костюмів  Ніна 
Гурло).

Після першого вбивства з Мак-
бетом відбуваються дивні зміни. Він 
спочатку “бачить” привидів поміж 
глядачами, а потім страх перед смер-
тю охоплює його настільки, що він 
стає холоднокровним убивцею, вбиває 
нащадків короля: синів його та онуків. 
Але зміна відбувається  й внутрішньо. 
Очі актора (Юрась Цвірка) наповнені 
люттю і страхом, тіло, руки панічно 
дрижать, голос тремтить. Макбет – 
Цвірка вже не може контролювати 
своїх дій чи емоцій – ним оволоділо 
зло. І він не обминув того фатально-
го кінця, який йому напророкувала 
Відьма. Його вбив ліс і чоловік, що 
не був народжений від жінки, а лише 
витягнений з її розпоротого живота. 
Ліс – це довге зелене полотно, в яке 
завивають Макбета: від своєї долі не 
втечеш.

У виставі “Макбет”, показаній на 
незвичній сцені, відбулося поєднання 
самої природи зі словом Шекспіра. І це 
підкреслило трагедійність вистави. 

Сцена з вистави “Макбет” В. Шекспіра. 
Режисер – Валерій Анісенко, 
художник – Олександр Касцюченко. 
Національний академічний драматичний 
театр ім. Я. Коласа (Білорусь, м. Вітебськ).
Світлина Олександра Андрющенка. 



157

“Усі ми діти війни” – пролунало з уст Метью За-
яца вже ближче до кульмінації вистави. Саме в цей 
момент мені вдалось перетворити штрих-пунктир дії 
на суцільну лінію, зариси – на картину…

Документальний театр, або вербатім  – це театр 
дійсности, який у своїй основі має реальні моно-
логи або діялоги звичайних людей, виголошені в 
акторській інтерпретації. Чи можна назвати виста-
ву театру DogstarTheatre “Кравець з Інвернесу” 
документальною? Цілком. Вона побудована на історії 
родини Метью Заяца (актора та автора п’єси), що, як 
солдат, залишилась би після Другої світової війни 
“пораненою”, паралізованою і кровоточила б досі, 
якби не театральний “кровоспинний джгут” на її 
артерії від Метью. На прикладі своєї сім’ї автор-
актор відтворює події воєнного періоду, коли замість 
спокою приходив смуток, замість родини – армія, 
замість життя – смерть. Коли люди втрачали кохання, 
сім’ю і себе, коли війна – це кат, якому байдуже до 
твоїх почуттів та амбіцій.

Вистава має складну часо-просторову структу-
ру, нелінійний сюжет та багату фабулу.  Протягом 
спектаклю ми подорожуємо у часі – від кінця ХІХ до 
початку ХХІ століття – та в просторі: від Шотландії 
до України і берегів Каспійського моря. Такий підхід 
автора робить подієвий ряд динамічним, створює 
ілюзію невпинного переслідування, показує життя 
на межі. 

Метью Заяц створив цю історію, натхненний 
життям батька, котрого війна змусила пройти через 

Усі ми діти війни

Вікторія Солов’юк

Метью Заяц у моновиставі “Кравець з Інвернесу” М. Заяца. 
Режисер – Бен Гаррісон, сценографія – Елі Макларен. Театр 
“DogstarTheatre”, Шотландія.

(Моновистава “Кравець з Інвернесу” М. Заяца. Театр “DogstarTheatre”, Шотландія)



158

нелюдські випробування. Заяц-старший народився в 
галицькому селі, обійшов пів земної кулі, побував у 
десятках тюрем, прослужив у чотирьох арміях, аж 
доки не опинився в Шотландії, в тихому містечку 
Інвернес. І ось перед нами – звичайний кравець, 
загублений та самотній чоловік, який через війну 
втратив не тільки батьківщину, але і частинку самого 
себе. Тож ця історія – про те, як змінюється не лише 
життєвий шлях, але й самоідентичність людини під 
впливом невідворотних всесвітніх катастроф.

Кравець – означає ще й сценічне середовище. 
Сценографія вистави (Елі Макларен), видається на 
перший погляд умовною, вона слугує лише для поз-
начення місця дії та відтворення візуальних ефектів. 
Але в перебігу вистави розумієш – на сцені немає 
предметів зайвих, з якими б не працював актор; одні 
слугують йому пристосуванням, інші несуть сим-
волічне значення, ще якісь є і першим, і другим вод-
ночас. Насамперед кидається у вічі великий задник,  
вкритий десятками сорочок. Це – знак глобальности 
теми у виставі, вказівка на те, що стосується вона 
не однієї людини – мільйонів.  Серед однотонности 
сорочок впадає в око один окремий елемент – дитяча 
суконка. Лише значно пізніше розумієш, що це не ви-
падковість, кожна деталь умотивована і символічна. 
Окрім задника, на сцені розташовано чимало речей, 
що свідчать про фах героя – швацька машинка, ма-
некен та стояк на коліщатках – для одягу.

Елементи декорації й інші предмети цікаво засто-
совано у виставі, наприклад, манекен слугує предме-
том “візуалізації” теми жінок, а чотири солдатські 

мундири на вішаку символізують приналежність до 
різних армій. Почергово працюючи з кожним із них, 
актор видобував щоразу нову емоцію, нове ставлення 
до предмета. Особливо цікавою була сцена, де герой 
здійснює втечу з радянської Азії до армії генерала 
Андерса: обертаючи довкола себе  великий кравець-
кий стояк з вішаками, актор наче відтворював рух 
вагонів потяга, які миготять перед очима. Вагон за 
вагоном, потяг за потягом... Окрім яскравого візу-
ального вирішення, сцена сприяє наростанню на-
пруги – в якийсь момент швидкість руху конструкції 
набуває таких обертів, що, здається, ось-ось пролунає 
гучний вибух! 

Жанр моновистави передбачає багато акторських 
пристосувань, щоб глядач міг ідентифікувати того чи 
іншого персонажа. Метью підходить до цього прос-
то – у сценах, де грає свого батька, Матеуша Заяца, 
він візуально позначає це лише наявністю окулярів, 
решта ж костюму зберігається. Від сцени до сцени 
Метью Заяц з легкістю знімає з себе маску одного 
персонажа і “маскується” під іншого. На зміну ек-
спресії та напрузі приходять спокійні і розмірені 
сцени. Динамічність  переходу, без жодних розривів 
у темпоритмі, здійснюється і за допомогою музики 
(Ґевін Марквік та Джоні Ґарді). У виставі застосо-
вується жива музика. Скрипка – це крик душі, і яким 
же виразним цей крик стає тут на сцені! Виконанням 
пісні “Гей, соколи” автор підкреслює спорідненість 
історій Польщі та України, спільне страждання на-
цій у часі війни. Поруч із політикою  тут присутній 
і ліризм. Матеуш Заяц, уже живучи в Шотландії в 

Метью Заяц у моновиставі “Кравець 
з Інвернесу” М. Заяца. Режисер – Бен 
Гаррісон, сценографія – Елі Макларен. 
Театр “DogstarTheatre”, Шотландія.



159

Інвернесі, наспівує пісню і тужить за українськими 
просторами, за Анною і донькою. За допомогою пісні 
він проговорює те, що не під силу виговорити сам 
собі чи вголос – синові. Пісня “Гей, соколи” звучить 
лейтмотивом вистави, мелодія щоразу виконується 
в іншому емоційному забарвленні – то в журбі, то в 
щасті, то в істериці. Ще одним лейтмотивом є вірш 
польською мовою “Суконка, яку ти мені дав…”, його 
виконує виснажений, майже безбарвний жіночий го-
лос. Саме завдяки цьому віршу починаєш аналізувати 
й іншу лінію в житті Матеуша, історію покинутої 
ним дружини Анни та доньки, яка росла без батька. 
Якщо Матеуш на еміграції таки розпочав життя з 
нуля, то життя його коханої Анни так і залишилось 
отим нулем. Син, народжений в далекій Шотландії 
уже від іншої дружини, вирішив спокутувати гріх 
батька і виправити помилки минулого.

Спробою здійснити задум стала поїздка Метью до 
України, на Тернопільщину, до родичів та односель-
ців батька. Метью спілкувався з людьми, знаходив 
втрачені родинні зв’язки, і знімав, знімав, знімав на 
камеру: родичів, село, містечка, знімав українську 
знедоленість – залатані дороги, щирих людей, бідні 
будинки.  Коли для европейського глядача це лише 
момент документації й достовірности п’єси, то для 
нас, українців, ці кадри – болісний щем душі. Окрім 
відеорепортажів, у виставі вагоме місце посідає ще 
один відеоряд: карта Европи, де стрілками позна-
чається маршрут пересувань вояка Матеуша Заяца в 
часі Другої світової війни.  Завдяки цьому ми можемо 
спостерігати за піковими пунктами у житті батька 

Вікторія Солов’юк

Метью, “йти” за оповіддю героя. Такий візуальний 
прийом дає можливість глядачеві осягнути масштаби 
міграції Матеуша й усю географію вистави, спос-
терігати його шлях просторами Европи наче за GPS-
навігатором.

“Кравець із Інвернеса” – психологічна драма, 
яка ставить перед глядачем запитання: “Звідки ми? 
Де наше коріння?”. Ці ключові запитання актуальні, 
для повоєнної Европи, для України для мільйонів її 
мешканців, розсіяних світами. Як проблиск сонця на 
полі бою, постають фінальні кадри: Метью стоїть на 
порозі дому своєї сестри по батькові. Тепер вони не 
самі. Хоча, ми і так усі – діти війни.

Світлини до статті – Роман Геринович

Вікторія Солов’юк



світ

Як свідчить історія, кожна нова рецепція тетра-
логії Р. Ваґнера “Перстень Нібелунга” ототожнює 
твір з Оpus maximum, з Космосом (за висловом ре-
жисера Р. Лепажа), грандіозним синтетичним про-
єктом. Серед оперних театрів світу на першість у 
збереженні і презентації ваґнерівської спадщини 
претендує театр Байройту та Баварська державна 
опера. Історично ця ситуація склалася не випад-
ково: Мюнхен завжди йшов на крок уперед перед 
Байройтом. Цю давню конкуренцію мимоволі роз-
почав полум’яний шанувальник і меценат Ваґнера, 
баварський король Людвіг II, який проти волі самого 
композитора� ініціював перші постави опер “Золо-
то Рейну” (22.ІХ.1869) і “Валькірія” (26.VI.1870) 
на сцені Мюнхенської королівської опери ще до ав-
торського завершення цілісної тетралогії. Вистави 
відбулися у Мюнхенській опері за два роки до за-
кладення фундаменту оперного театру у Байройті, 
якому Ваґнер відводив особливу місію презентації 
авторського Gesamtkunstwerk, зокрема, першої гран-
діозної прем’єри цілої тетралогії. Проте, циклічна 
прем’єра “Персня Нібелунга” відбулася у Байройті 
пізніше, у серпні 1876 р. з нагоди заснування і від-
криття першого Bayreuther Festspiele. 

�.  Посилаємося на зміст листа Р. Ваґнера до короля 
Людвіга II, датованого 1.03.1871, в якому Вагнер ретро
спективно повідомляє, що постава “Золота Рейну” у 
вересні 1869 відбулася на вимогу короля “проти його 
волі”[10, 202].

До великого подвійного ювілею Ваґнера, який 
відзначали 2013 р.�, було  здійснено нові проєкти 
ваґнерівської тетралогії. Сучасні режисерські версії 
“Персня Нібелунґів” представили Франкфуртська 
опера (2010/2011, режисер Вєра Немірова / Vera 
Nemirova, дириґент Себастян Вайгле / Sebastian 
Weigle), Метрополітен-опера (2011/2012, режисер 
Роберт Лепаж / Robert Lepage, диригенти Джеймс 
Левайн / James Levine і Фабйо Луїзі / Fabio Luisi) і 
Баварська державна опера (2012, режисер Андреас 
Кріґенбурґ / Andreas Kriegenburg, дириґент Кент Наґа-
но/ Kent Nagano)�. Нову версію тетралогії презенту-

�.  200 років від дня народження і 130 років від дня 
смерти Ріхарда Ваґнера.

�.  Цікаво згадати про деякі факти попередньої поста-
ви тетралогії у Мюнхені. Як дізнаємося з преси, останню 
версію тетралогії на сцені Баварської державної опери 
спіткала нещаслива доля. Після прем’єри “Золота Рейну” 
2002 р. (дириґент Зубін Мета / Zubin Mehta) помер режисер 
постави Герберт Верніке / Herbert Wernicke. Режисер, 
запрошений для подальшої роботи над продовженням 
тетралогії – Ханс-Петер Леман / Hans-Peter Lehmann 
– намагався реалізувати ідеї попередника, але не переконав 
уже у “Валькірії”. Наступним претендентом для 
завершення тетралогії став Девід Олден / David Alden. 
Американський режисер поставив опери “Валькірія”, 
“Зігфрид” і “Сутінки богів” до 2006 р. в стилі кіно-
белетристики, “Pulp Fiction”, естетики коміксів. Таке 
знижено-американізоване трактування Р. Вагнера і 
германської святині, міту Нібелунга не знайшло розуміння 
і підтримки у німецької публіки.

Аделіна Єфімéнко

Мюнхенський ювілей Ріхарда Ваґнера: 
колективна розповідь про “Золото Рейну”

160



161

вав театр Байройту (режисер Франк Касторф / Frank 
Castorf, диригент Кирил Петренко / Kirill Petrenko). 

У Мюнхені прем’єра опери “Золото Рейну” як 
пролог тетралогії “Перстень Нібелунґа” відбулася 
6 лютого 2012 р. З інтервалом у п’ять місяців одна 
по одній були поставлені всі частини тетралогії, а 
цілісно вона постала на сцені під час літнього мюн-
хенського оперного фестивалю.

Ця стаття присвячена новій поставовій версії 
“Золота Рейну” у Мюнхені, яку здійснив Андреас 
Кріґенбурґ, режисер на піку слави. Його вистави 
“Воццек” у Берлінському народному театрі, у Ба-
варській державній опері, а також інсценування дра-
ми Ф. Геббеля “Нібелунги” у Мюнхенському камер-
ному театрі отримали найпрестижніші театральні 
премії Nestroy-Preis і Faust-Preis. Для режисерського 
стилю А. Кріґенбурґа властиві поєднання театральної 
естетики Мейєрхольда, німого кіно, сучасного танцю 
Піни Бауш, акторської майстерности “субстанціяль-
ного жесту” тощо. Для реалізації ваґнерівських об-
разів автор впроваджує власне розуміння сукупного 
образу людини як синтезу колективного несвідомого 
та свободи волі як прояву індивідуального начала. Ре-
жисер неодноразово наголошував, що “театральна гра 
є утопічним простором дії вільних людей” [6, 10].

У “Золоті Рейну” А. Кріґенбурґ відмовляється 
від традиційного використання декорацій та інших 
зовнішніх атрибутів сцени. Лише один раз викорис-

товується відеоінсталяція у персоніфікації образу 
Рейну. Проте, з визначенням режисерського стилю 
А. Кріґенбурґа як мінімалістичного театру лише 
через відсутність декорацій важко погодитися [11]. 
Навпаки, режисер знаходить неординарну і, на наш 
погляд, зовнішньо перенасичену сценічну реалізацію 
у пролозі, багато у чому адекватну композиторському 
задуму. Адже тетралогія Ваґнера позбавлена декора-
тивних моментів у їх традиційно-театральному сенсі. 
Кожна деталь, предмет, природне явище насичені 
символікою міту. Режисер намагається переклас-
ти у дусі естетики синтезу мистецтв ваґнерівські 
символи на мову пластики, кольору, руху тощо. Для 
архітектоніки сценічного оформлення обрано над-
звичайний матеріял – жива, динамічна субстанція 
людського тіла. Остання виступає засобом персоніфі-
кації символів ваґнерівської мітологічної драми. 
Людське тіло служить також самостійною дійовою 
особою “Золота Рейну”, увиразнюючи дію декількох 
смислових груп: колективного несвідомого, складо-
вої природи, первісного колективу і його людських 
прототипів. До їхньої реалізацій режисер залучив 
понад сто статистів, і це допомогло реалізувати жи-
вописну картину Рейну як символ руху вічної при-
родної субстанції. Рейн персоніфікується, оживає 
у масовій хореографічній композиції (хореографія 
Зенти Хертер / Zenta Haerter). Безіменна людська 
маса ще перед початком увертюри заповнює сцену, 

Аделіна Єфім нко

Сцена з опери “Золото Рейну” Р. Ваґнера . Режисер – Андреас Кріґенбурґ. 
Баварська державна опера (Мюнхен), 2012 р.  



162

люди роздягаються, починають повільно підводи-
тися, розфарбовувати один одного у голубий колір 
тощо. Власне хореографія розпочинається одночасно 
зі звучанням оркестрового вступу і являє поетичну, 
чуттєво-еротичну фантазію пробудження Рейну. У 
його прозорих, тілесно-голубих напів тонах пірнають 
дочки-русалки. Символічна пластика людських пар 
під ритмічні коливання Es-dur-тризвуку творить ма-
льовничу картину розміреного, спокійного колообігу 
природи. Одночасно виникає асоціяція з ритуальним, 
колективно несвідомим буттям прасуспільства. Ці-

каво згадати, що подібний смисловий контекст мі-
тологеми води зустрічається у К.Г. Юнґа як символ 
відображення несвідомих сил людини. “Вода, – під-
креслював К. Г. Юнґ, – є дольним духом”, “єдністю 
чоловічого і жіночого начал”, “Янь, прийнятим у лоно 
Інь”[5, 109].

У відтворенні картини Рейну як антропоморф-
ної субстанції Андреас Кріґенбурґ вдало знаходить 
візуальний еквівалент ваґнерівській ідеї колектив-
ного прасуспільства, тісно пов’язаного з природою. 
Власне імпульси соціяльно одухотвореної картини 
Рейну режисер мотивував явищем Gesamtkunstwerk 
як відображенням соціяльно обумовленого феномену 
колективної дії. Нагадаємо, що в есеї Das Kunstwerk 
der Zukunft (Мистецтво майбутнього) Р. Ваґнер наго-
лошував на Gesamtkunstwerk як меті “безпосередньо-
го представлення довершености людської природи, 
яка є творінням не окремих індивідів, а спільною 
справою людей майбутнього, тобто чоловіків і жі-
нок” [8, 32].

У поставовій ідеї “Золота Рейну” А. Кріґенбурґа 
ствердження символу Золота як імпульсу зародження 
соціяльно-політичної системи влади, інструменталі-
зації людського фактора спрямовано у русло наратив-
ного розгортання позачасових подій, позбавлених 
асоціяцій з сучасною конкретизацією капіталістич-
ного суспільства. Натомість, режисер візуально мані-
фестує оновлення мітологічних архетипів як естетич-
ного ідеалу. Насамперед, в опері режисер знаходить 
шляхи естетичного вирішення і обґрунтування подій 
і символів ваґнерівського міту. Образи краси, відтво-
рені у постатях дочок Рейну як чарівних вартових 
скарбу, Золота Рейну, логічно пов’язані між собою 
первозданністю чуттєво-тілесного начала. Символи 
пробудження природних сил увиразнюють смисл таї-
ни естетично-безкорисливого збереження Золота як 
скарбу колективної пам’яти. У сценах поступового 
пробудження Рейну, дочок-русалок, Золота одухот-
ворюється символіка радости буття як споглядання 
краси. Лейтмотив Золота, інтонаційно закладений 
у закличному лаконізмі тризвуку C-dur ніби імітує 
сонячний промінь, що пронизує глибини Рейну. Ре-
жисер увиразнює ваґнерівську мітологему Rheingold: 
“Золота як Дитяти первозданної природи” у її 
сценічному образі.  Персоніфікація образу Rheingold 
у сцені його пробудження випромінює радість плоті. 
У сучасних дослідженнях подібні ідеї Р. Ваґнера трак-
туються як “пан-аналогізми з середньовічним мис-
ленням” (О. Порфир’єва). У ваґнерівській мітотвор-
чості вони означають “нерозривні, органічні зв’язки 
подій з рухом як відображенням позачасовости буття 
цілісної символічної форми” [2, 155]. 

У сценічному образі Золота Рейну режисер зали-
шається вірним ваґнерівському вербальному символу 

Ері Накамура, Ангела Брауерr, Ока фон Дамерау  – 
дочки Рейну в опері “Золото Рейну” Р. Ваґнера . 
Режисер – Андреас Кріґенбурґ. 
Баварська державна опера (Мюнхен), 2012 р.  



163163

пробудження краси, світла, радости�. А. Кріґенбурґ 
насичує символи ваґнерівських вербальних мітоло-
гем театрально-живописними прийомами, але на 
відміну від інших сил природи образ Золота зали-
шається статичним, адже має іншу тілесну субстан-
цією – “з чистого золота”. Привертає увагу звукова 
ідентичність німецької вимови вербальних мітологем 
“Reine Gold“ / “Rheingold“, що означає “чисте золо-
то” / “Золото Рейну”. У процесі подальшого розгор-
тання дії стає очевидним, що режисер і сценограф 
надають великого значення символіці чистих кольорів 
з метою символічної конкретизації образів: Рейн і 
дочки Рейну – голубі, Rheingold-Дитя – золотий , Аль-
беріх – чорний, Ерда і її супутники сірі, брати Фафнер 

�.  Для підтвердження звернемося до тексту ваґ-
нерівського лібрето: Сцена перша, фрагмент партії 
дочок Рейну: “Золото Рейну! Золото Рейну! Ти світле 
диво, смієшся так велично й прозоро! (...) Прокинься, 
друже! Прокинься радісно! (…) Ріка мерехтить, сяє 
приплив, а ми плинемо пірнаючи, танцюючи, співаючи 
у радісних водах твого ложа”. / “Rheingold! Rheingold! 
Leuchtende Lust, wie lachst du so hell und hehr! Wache, 
Freund! Wache, Froh! (...) flimmert der Fluss, flammet 
die Flut, umflieden wie tauchend, tanzend und singend, im 
seligen Bade dein Bett.“. (вид. – А.Є.) [9, 160]. 

і Фазольт – темно-сині як відображення тіньової сили 
прокляття, що накладає видбиток на володарів скарбу. 
Навіть під тиском зовнішніх обставин, знаковість 
кольору не змінюється (виняток – образ Фраї). Подія 
її поневолення Фафнером і Фазольтом та подальше 
захоплення Фраї Фазольтом конкретизовані через 
зміну її кольорової сфери з білої на темно-синю. Сим-
воліка кольору богів Вотана, Фріки, Фро і Доннера 
представлена у традиційному нейтрально-класично-
му (чорно-білому) трактуванні. Особливе смислове 
навантаження режисер надає білосніжно-сивому ко-
льору волосся богів, який, очевидно, символізує їх 
вічність, точніше, вічність старости. Адже молодість 
богів за змістом лібрето є несправжньою і можлива 
лише завдяки богині Фраї та її яблукам, які вона вічно 
збирає, щоб підтримати таємницю безсмертя богів. 

Яскравою знаковістю вирізняється червона кольо
рова сфера Лоґе – божества вогню, хитрощів і обману. 
Мотив боротьби за володіння Золотом, що розви-
вається як безперервна низка інтриг між Альберіхом, 
Вотаном та велетнями, утворює драматичний вузол 
конфліктів, ініціятором яких так чи інакше виступає 
Лоґе. Проте, слід відзначити, що режисер ушляхет-
нює цей персонаж, звернувшись до ваґнерівського 
джерела. Нагадаємо, що композитор амбівалентно 
вирішує мітологему Loge у тетралогії. Не випадково 

Аделіна Єфім нко

Вольфґанґ Кох – Альберіх  в опері “Золото Рейну” Р. Ваґнера . Режисер – Андреас Кріґенбурґ. 
Баварська державна опера (Мюнхен), 2012 р.  



164

ім’я, відоме у германо-скандинавській мітології як 
Loki, Ваґнер змінює на Loge. Привертає увагу одно-
часне співзвуччя імен Loge з logos та з Lüge (брехня). 
Нагадаємо, що у тетралогії амбівалентність мітологе-
ми Loge Р. Ваґнер насичує парадоксальною логікою 
синтезу протилежностей: 1) Лоґе як божество-людина 
у “Золоті Рейну” втілює руйнівну стихію, приховану 
у кожній людській душі, 2) Логе як природна сила, що 
палає навколо Брюнгільди і запалює вогонь кохання 
у серці Зігфрида, 3) у завершальній сцені фіналу тет-
ралогії “Сутінки богів” Лоґе є очисним вогнем, що 
разом з водами Рейну звільняє світ від божественних і 
людських гріхів. У сучасних дослідженнях концепція 
образу Лоґе розглядається також як символ інтелек-
туального начала божества, який “виконує істотну 
функцію пошуку істини” [1].

Проаналізуємо режисерське розуміння образу 
Лоґе у “Золоті Рейну”. Його можна охарактеризувати 
як гру на межі слова  і  д і ї . Ситуація гри, яку пос-
тійно утримує Лоґе, розвивається наративно. Вона 
позбавлена драматичної напруги. Лоґе нарочито 
грає роль оповідача. Для цієї мети ідеально пасує 
також пронизливий тембр голосу тенора Штефана 
Маргіти / Stefan Margita �. Сценічну поведінку Лоґе у 
стилі світського денді з тросточкою також інтонацій-
но загострює Кент Нагано у підкресленій деталізації 
лейтмотивного комплексу Лоґе. Невипадково виника-
ють порівняння інтонацій Лоґе з музичним втіленням 
стрімкої енергії вогню. У музикознавчих досліджен-
нях лейтмотивний комплекс Логе характеризується, 
з одного боку, як втілення образу “грізної стихії дво-
ликого божества”, що втілює природу “Хаосу, світо-
вих сил руйнування і розладу” [1, 217], з іншого – як 
“примхливість, лукавість і привабливість божества” 
[3, 96]. В акторській майстерності Штефана Маргіти 
вміло поєдналися протилежності: вкрадлива канти-
лена та грайлива скерцозність, відштовхуюча і при-
ваблива сили образу.

Квінтесенцію амбівалентности втілює подаль-
ший розвиток мітологеми Rheingold. Ситуація колек-
тивного несвідомого у наративному, позаперсональ-
ному розгортанні пролога активізується між двома 
сценами пробудження – дочок Рейну і Rheingold. Си-

�.  З боку німецької оперної критики партія Лоґе у 
виконанні Штефана Маргіти крім схвальних відгуків 
отримала також і критичні зауваження з приводу 
його вимови німецького тексту з чеським акцентом. 
Слід зауважити, що виконання партій богів у мюн-
хенській виставі було цілком інтернаціональним, що 
для прихильників ваґнерівського германоцентризму є 
проблематичним. Німецьку вимову з акцентом можна 
було вловити також у виконанні партій Вотана (дат-
ський бас-баритон Ю. Ройтер) і Фріки (французька 
мецо-сопраністка Софі Кох). 

туація переростає у колізію ще до появи персоніфі-
кованого образу Золота-Дитяти у момент зречення 
любови Альберіхом. З цього моменту вступає у дію 
протилежний полюс образу Rheingold. Подальше 
розгортання подій драми демонструє ланцюг втру-
чань у долю скарбу: викрадення Rheingold Альбері-
хом, лиття з золота персня і шолома, підключення 
богів до володіння золотом, Альберіхове проклят-
тя персня, викуп Фраї Вотаном з полону велетнів, 
перша жертва прокляття персня (Фазольт, вбитий 
братом Фафнером). Дія розвивається у причинно-
наслідковому векторі, пов’язаному з метаморфозами 
Rheingold від природної сили до функції  (засобу 
влади, наживи, зла). 

Як наслідок функціоналізації золота відбувається 
втрата колективної свободи прасуспільства та інстру-
менталізація людського начала. Сюжетні моменти 
драми яскраво втілені у сценографії другої і третьої 
сцен “Золота Рейну”. У третій сцені режисер уподіб-
нює пригнічених володарем скарбу Альберіхом Ні-
белунгів робітникам-шахтарям, а чуттєву динаміку 
колективного прасуспільства – статичній неживій 
людській масі. У другій картині статисти стають 
будівельним матеріялом Валгали, завмерлою стіною 
велетенської споруди, яка уособлює непорушну бо-
жественну владу Вотана. 

Разом з Кентом Нагано Андреасу Кріґенбурґу 
вдалося через сценічну знаковість предметного 
світу психологічно загострити трагічність звукової 
трансформації контрмотивів Rheingold’а. Спочатку 
заклично-висхідний, мажорний імпульс лейтмоти-
ву Rheingold’а постає у хроматично-викривленому 
вигляді в момент зречення любови Альберіхом. У 
подальшому проведенні лейтмотиву завдяки прозо-
рому диференційованому звучанню оркестру чітко 
прослуховується інтонаційний зв’язок (тема – ін-
версія) з виразною інтонацією персня. У контрмоти-
вах Rheingold’а світле звучання мажорної діятоніки 
хроматизується, насичується трагічною семантикою 
зменшеного септакорду. У сценічному рішенні спо-
руди Валгали трагічність підкреслюється засобами 
трансформації живої людської субстанції у будівель-
ний матеріял. Отже, на всіх рівнях взаємодії музич-
но-візуальних виразових засобів відбувається мета-
морфоза Rheingold’а від сонячно-золотого образу 
радости й світла у статичний образ зла, знехтування 
природних законів. У четвертій сцені образ золота 
вже не персоніфікований, а навпаки, має вигляд вели-
кого банківського сейфу, що сяє “золотою готівкою” у 
вигляді охайно викладених цеглоподібних злитків.

Вузол конфліктів “Золота Рейну” досягає тут 
вищого напруження. Послідовність розгортання дії 
“Золота Рейну” як низки контрдій (Альберіха з доч-
ками Рейну, Нібелунґами, Вотана і Лоґе з Альберіхом, 



165

Альберіха з золотом і перснем, велетнів з Вотаном 
і перснем) отримує розв’язку у сцені вбивства Фа-
зольта Фафнером. Вперше здійснюється Альберіхове 
прокляття персня. 

Драматичні колізії у розвитку образу Вотана 
трактує Р. Ваґнер у боротьбі між внутрішньою по
требою самоствердження і зовнішніми обставинами. 
Реагуючи на них, Вотан порушує світові правила, 
продиктовані вищим законом: природне правило не-
доторканости Золота Рейну і суспільне – подружню 
вірність. Отже, його божественна функція охоронця 
законів світового порядку зазнає поразки. Але образ 
Вотана, створений данським бас-баритоном Юга-
ном Ройтером / Johan Reuter, не вписався у контекст 
конфлікту “Золота Рейну”. Камерно-лірична версія 
подачі партії Вотана, а також статичність сценічної 
поведінки співака представили образ бога ніби “не 
на своєму місці”, слабкого – замість розгубленого; 
млявого замість напруженого у пошуку вибору; бай-
дужого – замість страждаючого від власних надто 
людських реакцій і протиріч. У режисерській версії 
А. Кріґенбурґа образ Вотана виглядає спрощено та 
одноманітно. У контрастних ситуаціях (сценах сі-
мейного конфлікту з Фрікою�, суперечливій взаємодії 
з Лоґе) він залишається однаковим. Натомість Лоґе 
успішно виконує роль тіньового господаря у рішен-
ні трагічних колізій: викрадення золота й персня в 
Альберіха, передачі скарбу велетням, розпалення во-
рожнечі братів і підбурювання Фафнера до вбивства. 
Є також два предметних символи, що загострюють 
протиставлення Вотана і Лоґе. Елегантність і приваб-
ливість Лоґе підкреслює тростина світського денді. 
Спис Вотана – бутафорський, застарілий предмет 
божественної влади, який йому зовнішньо не пасує, 
заважає, обмежує рухи. Режисер представляє воло-
даря також однооким, що видається символічним 
натяком на його прямолінійність і неспівмірність в 
осмисленні бажаного з дійсним. У його руках спис, 
що має бути символом влади, перетворюється на 
знаряддя розправи. Під час викрадення золота Лоґе 
і Вотан розпинають Альберіха на списі. Розіп’ятий 
Альберіх не може протистояти богам і проклинає 
перстень.

Тому закономірним видається і режисерське рі-
шення фінальної сцени опери. Боги не простують у 
Валгалу, ступаючи райдугою, яка осяває небосхил 
після грози, як це планував Р. Ваґнер у фінальній 
сцені “Золота Рейну”. Завершення тут є початком 

�.  Мотив пробудження показаний тут зі свого 
зворотного, знижено-негативного боку: Вотан спить 
п’яний, у неохайній позі просто на підлозі, біля спорож-
неної пляшки. Сплячого Вотана у розпачі будить Фріка, 
жбурляючи у нього черевиком. 

кінця, стратегічним передбаченням апокаліпсису фі-
нальної трагедії “Сутінків богів”.

Образ колективного несвідомого, його мітологіч-
них праоснов, одухотворених режисером у картинах 
первісного суспільства, виходить далеко за межі тла. 
Взаємодія тла і рельєфу демонструє тут антагонізм 
рівноправних сил. Динаміку розгортання фонових 
сцен від колективного несвідомого до інструменталі-
зації людського тіла поглинає дія, вона не розчиняєть-
ся в основному конфлікті, а протистоїть йому – як 
добро і зло. Режисер знаходить важливі прийоми пе-
ретворення фону з коментуючого засобу на діючий, а 

Юган Ройтер – Вотан, Штефан Маргіта – Лоґе,  Левент 
Мальнар – Донер, Ага Міколаі – Фрая, Томас Блондель – Фро в 
опері “Золото Рейну” Р. Ваґнера . Режисер – Андреас Кріґен-
бурґ. Баварська державна опера (Мюнхен), 2012 р.   

Аделіна Єфім нко



166

точніше, візуальних абстракцій людського начала – на 
дійовий колективний персонаж. Останній бере ак-
тивну участь у нескінченних перипетіях позачасової 
субстанції міту як вічного колообігу.

У створенні незвичної для ваґнерівського оркес-
тру камерно-деталізованої, приглушеної звукової 
атмосфери Кент Нагано досягає мети – увиразнити 
музичну наративність “Золоту Рейна” і експозиційну 
функцію лейтмотивів. В оркестрі виразно прослухо-
вувалася інтонаційна послідовність сюжетної лінії 
“Золота Рейну” (лейтмотивів Rheingold’а, відречення 
Альберіха від персня і Валгали). Завдяки диференці
йованому звучанню оркестру яскраво представлена і 
взаємна трансформація образів влади – персня і Валга-
ли�. Таке трактування оркестру Р. Ваґнера виявилося 
виправданим у контексті режисури А. Кріґенбурґа: 
для увиразнення психологічних підтекстів звучання 
колективного несвідомого, експозиційної акцентуації 
образів-лейтмотивів і їх подальшої взаємодії, позбав-
леній патосу. Але разом з тим втрачалося відчуття 
грандіозної величі ваґнерівських кульмінацій.

Отже, зробимо висновки. Як засвідчив аналіз 
нової постановочної версії “Золота Рейну” на сцені 
Баварської державної опери, А. Крігенбург предста-
вив ваґнерівську утопію мітотворчости створення 
світу через наративність епосу у вигляді колективного 
перформенсу. Нова версія є виправданою спробою 
інтерпретації міту Нібелунга. У театральному син-
тезі вербальної, музичної, драматичної, живописної 
подій режисерові вдалося відтворити власне розумін-
ня ваґнерівської драми. Але складність завдання ін-
терпретації амбівалентних процесів мітотворчости 
не зменшують окремі, вдало знайдені режисерські 
рішення. Складність є складовою міту. Адже в але-
горизмі ваґнерівських ідей відбувається процес сло-
вотворення, що не передбачає прямої конкретизації 
смислу. Навпаки, те, про що йдеться, натякає на бага-
тозначність і неодмінно виводить за межі вербального 
розуміння тексту. 

�. Коли йдеться про аналіз лейтмотивної системи 
Р. Ваґнера як джерела Universalerzählung, відсилаємо 
читачів до статті німецького дослідника Ю. Шледера 
“ХІХ століття і універсальна розповідь у музиці” [10] та 
дослідження В.К. Сєдова “Интонационная драматургия 
Рихарда Вагнера: на материале тетралогии “Кольцо 
Нибелунга“”: дис. …  канд. искусствоведения : спец. 
17.00.02 “Музыкальное искусство” /  Виктор Констан-
тинович Седов ; Московская гос. конс. им. П. И. Чайков-
ского. – Москва, 2000, – 220 с. [4].

1. Бабий О. Мир фантастики и его метаморфозы 
в творческом преломлении Р. Вагнера / Оксана Бабий // 
Аспекти історичного музикознавства – IV. Правда фан-
тастики і фантастика правди. Магічне “Дев’ять” в 
історії художньої культури: зб. ст. / Харк. держ. ун-т 
мистецтв ім. І. П. Котляревського; ред.-упор. І. Л. Іва-
нова, А. Мізітова.– Харків, 2010. – С. 213-228.

2. Порфирьева А. Л. . Вагнеровский миф и герман
ский эпос (к вопросу о средневековых источниках 
“Кольца Нибелунга”) / А. Л. Порфирьева // Музыкальная 
культура Средневековья. Теория. Практика. Традиция : 
[сб. статей]. – Ленинград, 1988. – С. 149‑167. – (Про-
блемы музыкознания I).

3. Свириденко С. Вагнеровские типы трилогии 
“Кольцо Нибелунга” и артисты петербургской сцены / 
С. Свириденко.– СПб., 1908. – 242 с.

4. Седов В. К.  Интонационная драматургия Рихар-
да Вагнера: на материале тетралогии “Кольцо Нибе-
лунга“: дис. … канд. искусствоведения : спец. 17.00.02 
“Музыкальное искусство” / Виктор Константинович 
Седов ; Московская гос. консерватория. им. П. И. Чай-
ковского. – Москва, 2000. – 220 с.

5. Юнг К. Г. Архетип и символ / К. Г. Юнг; сост. и 
вступ. ст. А. М. Руткевича. – М. : Ренессанс, 1991. – 
304 с.

6. Kriegenburg Andreas. Das Vergnügen am 
Irrationalen / Andreas Kriegenburg: Interview für 
Magazin der Bayrischen Staatsoper “Max Josef“: Von 
Ring erzählen. – München: Hoffmann und Kampe Verlag, 
2011/2012. – Nr. 2. – S. 9‑15.

7. Schläder Jürgen. Das 19. Jahrhundert und die 
Universalerzählung in der Musik / Jürgen Schlдder // 
Materialien der Konferenz “Mythos, Narration, 
Kunstreligion“. Tutzing : Evangelische Akademie, 2012. – 
S. 49‑56.

8. Wagner R. Das Kunstwerk der Zukunft / Richard 
Wagner. – Leipzig, Wigand, 1850. – 233 S. 

9. Wagner R. Das Rheingold : Libretto / Richard 
Wagner // Das Programmbuch der Bayerischen Staatsoper. – 
München, 2012. – S. 154‑185.

10. Wagners Brief an Ludwig II vom 1.3.1871. In: 
König Ludwig II und Richard Wagner, Bd. 2. – S. 318. // 
Hein Stefanie. Richard Wagners Kunstprogramm im 
nationalkulturellen Kontext: Ein Beitrag zur Kulturgeschichte 
des 19. Jahrhunderts / Stefanie Hein. – Wüzburg: Verlag 
Königshausen & Neumann GmbH, 2006. – 232 S. – Hier 
S. 202.

11. Wagners “Ring“ neu geschmiedet: [Elektronische 
Ressourcen] // BR.de: Bayerischer Rundfunk: Rundschau. – 
Stand: 03.02.2012. – URL : http://www.br.de/fernsehen/
bayerisches-fernsehen/sendungen/rundschau/Rheingold-
Oper-Wagner100.html



167

Некрополь

Батьки

Ярослав Лукавецький виріс у великому родинно-
му домі Корнеля Валеріяновича Лукавецького, успіш-
ного фінансового працівника, та Ядвіги Гаргесгаймер, 
німкені за походженням. Він закінчив український 
клас чоловічої гімназії у Снятині, де вивчив, окрім 
загальних предметів, чотири мови (польську, німець-
ку, грецьку і латину) і де вперше захопився малю-
ванням. Потім була приватна школа – студія Олекси 
Новаківського у Львові, після якої Я. Лукавецький 
вступив до Краківської академії мистецтв, успішно 
її закінчив, повернувся до Коломиї 1936 р. і заснував 
там свою школу малярства.

Рід з боку матері Надії Лукавецької (Кочій) по-
ходив зі с. Ліски (нині – село Коломийського р-ну). 
Мама виросла в національно свідомій українській 
родині Юлії Цісик і Онисима Кочія, що був першим 
директором школи у с. Ліски. Учениця жіночої Ко-
ломийської гімназії, вона знала мови, була вихован-
кою Пласту, членом молодіжної організації спротиву, 
якою керувала Леоніда Зайшла, а ще вимогливим і 
об’єктивним художнім критиком, справжньою му-
зою для чоловіка. Освічена, з вишуканим естетичним 
смаком, завжди привітна, усміхнена, вона виховува-
лась у мистецькому середовищі. Рідна сестра – Іван-
на Кочій-Кононів була артисткою театру, її чоловік, 
колишній сотник петлюрівської армії Юрій Кононів, 
актор, режисер – директором театру. Дядько Надії 
Лукавецької, колишній січовий стрілець Євген Ці-
сик – театральний композитор і диригент, а його дру-
жина Нюра Цісик – артистка. Тож не дивно, що життя 

Олена Баша

Режисер Мирон  Лукавецький. 
Сторінки біографії

Ярослава Лукавецького і Надії Кочій, які товаришу-
вали ще з гімназійних років, було тісно пов’язане 
з театром. Для заробітку Я. Лукавецький спочатку 
малював у мандрівних театрах декорації, виготовляв 
бутафорію та реквізит. Пізніше йому почали замо-
вляти оформлення вистав, він співпрацював з цілою 
низкою пересувних українських театральних колек-
тивів: “З енергією і задоволенням я намагався бути 
учасником усіх подій, адже вони свідчили про роз-
квіт української нації”[1]. Коли у сім’ї Лукавецьких 
20 травня 1938 р. народився первісток, молоді батьки 
дали йому ім’я Мирон, на честь генерала Української 
галицької армії Мирона Тарнавського. Маленький 
Мирон зростав у мистецькій атмосфері батьківського 
дому, де завжди гостювали творчі люди.

З приходом радянської влади, т. зв. “перших 
совітів” (1939), Я. Лукавецького запрошують у 
Станіславів (нині – Івано-Франківськ) “допомагати 
в організації мистецького життя”[2]. Йому було за
пропоновано посаду головного художника у драмте-
атрі ім. І. Франка, що сформувався із невелеких груп 

Мирон Лукавецький



168

некрополь

168

некрополь

українських мандрівних театрів. Сім’я перебирається 
до Станіславова. 

Я. Лукавецький долучився до створення худож-
ньої школи у цьому місті, майстерень, музеїв тощо. 
Разом з іншими митцями організував гуцульський 
ансамбль. З великим успіхом 1940 р. оформив ук-
раїнський павільйон “Гуцульщина’’ на Всесоюзній 
сільгоспвиставці у Москві. Та незабаром почались 
масові арешти, тривожні ночі, нестача найнеобхідні-
ших товарів, а 1941 р. – війна. Я. Лукавецький пішов 
з театру. Для заробітку на хліб працював у гімназії: 
викладав образотворче мистецтво і німецьку мову[3]. 
В лютому 1942 р. в сім’ї Лукавецьких народився дру-
гий син, Ждан-Олександр (в майбутньому – видатний 
архітектор).

У липні 1944 р. німці відступили з Галичини. 
Прийшли “другі совіти”. Художник Ярослав Лука-
вецький згадував: “Бачив, як на зміну чесним, від-
даним своїй праці фахівцям приходили примітивні, 
в основному партійні керівники, …завжди п’яні, з 
револьверами під сурдутами. За кулісами запанува-
ла російська мова, як у побуті, так і на офіційних 
зборах. Усім нам роздали в обов’язковому порядку 
“Короткий курс історії ВКП(б)” і почали “вихову-
вати”[4]. Доноси, арешти, заслання до Сибіру стали 
звичайним явищем… Та любов до творчости, віра в 
добро повернули родину у вир мистецького життя. У 
березні 1947 р. найстарший Лукавецький організо-
вує товариство художників, відкриває виставки своїх 
робіт, працює плідно в театрі. Вершиною творчос-
ти театрального художника Я. Лукавецького стало 

оформлення вистави “Украдене 
щастя” за драмою І. Франка, в 
якій брали участь запрошені 
з Києва відомі актори Наталя 
Ужвій (Анна) та Амвросій Буч-
ма (Микола Задорожний). А в 
театральній залі, затамувавши 
подих, сидів син, якого тато за-
вжди брав зі собою. 

Син 

Не оминула радянська то-
талітарна машина і цієї сім’ї. 
У травні 1951 р. батько не по-
вернувся додому із засідання 
художньої ради товариства ху-

Ярослав та Надія Лукавецькі з 
дітьми Мироном і Жданом-Олек-
сандром.Станіславів, 1944 р.

Юлія Цісик та Онисим Кочій з дітьми Надією та 
Омеляном, с. Ліски (нині Коломийського р-ну, Івано-
Франківської обл.)



169169

дожників. Натомість до квартири зайшли двоє молодих людей 
у чорних плащах, поштиво звернулися до мами і повідомили, 
що її чоловік живий, але затриманий. Передали татів портфель, 
кишеньковий годинник, обручку і записку, в якій він просив 
рідних не хвилюватись. “Гості” описали майно і повідомили, що 
наступного дня прийдуть з обшуком… Мама нишком плакала. 
Важко сказати, що діялось на душі 13-літнього Мирона. Та тоді, 
мабуть, вперше проявився його характер. Хлопець зрозумів, 
що залишається за старшого в сім’ї, і перше, що зробив, це 
кинувся на горище рятувати татові картини, ті, що не потрапили 
під опис. Виймав полотна з рам і бігав по сусідах, благаючи 
прихистити татові роботи, бідкаючись, що тільки невелику 
частину заховав. Люди боялись брати картини заарештованого 
художника. Та все ж, багато років по тому, на батьковій виставці 
у 1990 р., М. Я. Лукавецький з гордістю згадував, що майже все, 
що було представлено глядачеві, він врятував у свої 13 років.

Суд був швидкий. Свідки обвинувачення – колеги, з якими 
довгі роки співпрацював художник. “За їхнім наклепом мені ви-
сунули звинувачення, що я десь-колись некорисно висловився 
про Сталіна”, – згадував Я. Лукавецький [5]. Йому присудили 
10 років ув’язнення з конфіскацією майна; місце відбування по-
карання – мордовські, а потім костромські “лєсоразработкі”.

Залишилась осиротіла сім’я: мама, хвора на сухоти, і двоє 
синів – дев’яти і тринадцяти років. Успішний шестикласник 
Мирон Лукавецький, що вже готувався до іспитів, почав “від-
ставати” і до іспитів не був допущений. Тоді вперше почув слова 
“сын врага народа”. Мамі відверто погрожували висланням до 
Сибіру і радили кудись “зникнути”. Надія Лукавецька зібрала 
такі-сякі пожитки, що лишились після конфіскації майна, і по-
везла дітей на родинну землю у Снятин, до татової мами, бабусі 
Ядвіги, що жила в однокімнатному будиночку на центральній 
вулиці міста і отримувала пенсію 8 крб.

Мирон учився у Снятинській українській школі, де викла-
дали гімназійні професори. Школа вважалася найкращою в 
області. Брат Ждан навчався в музичній школі, яку оплачувала 
ангел-хоронитель сім’ї Лукавецьких Наталя Василівна Сема-
нюк-Черемшина, дружина письменника Марка Черемшини. 
Вона ж улаштувала маму на роботу у якийсь фінансовий відділ 
секретарем. 

Після смерти Сталіна листи від тата приходили частіше, 
майже щотижня. Почали звільняти політв’язнів, відчувався 
подих свободи. Мирон закінчив 10 класів і в 1955 р. вступив на 
театральне відділення до новоствореного Снятинського техні-
куму підготовки культпросвітпрацівників. Про роки навчання 
згадував завжди з теплотою: “Ми з великим ентузіязмом до-
помагали відновлювати старовинну будівлю магістрату для 
нашого училища. Училище на моїх очах створювалося (…). 
Був доволі цікавий колектив педагогів. Один з них, Сергій Сергі
йович Слободянюк, читав історію українського театру, історію 
зарубіжної літератури, режисуру. Дуже цікавим був склад учнів. 
Це були гуцули з гір і з Покуття, котрі прийшли ще в своїх 
кептариках та плетених кофтах” [6]. 

Мирон поринув у навчання самовіддано, як буває тільки в 
юності. Тут вперше прочитав К. С. Станіславського, зокрема 

Надія Лукавецька (Кочій), 
матір Мирона Лукавецького.

Ярослав Лукавецький, 
батько Мирона Лукавецького.

Олена Баша



170

некрополь

170

некрополь

“Роботу актора над собою” і почав “втілювати” на-
станови класика театрального мистецтва. Ставили 
на курсі виставу за поемою О. Пушкіна “Цигани”, і 
худенький чорноволосий Мирон отримав роль моло-
дого цигана. Щодня після лекцій ходив на автобусну 
зупинку, де можна було побачити “колишніх меш-
канців шатра” і спостерігав за ними. Згодом ближче 
познайомився, і ті навіть довірили йому деякі “сек-
рети”, задля “користі і внеску в мистецтво”. Образ 
молодого цигана Мирон Лукавецький створив з усією 
достовірністю. Але виставі, відчував майбутній ре-
жисер, чогось бракувало, а точніше “когось”. Адже 
у Пушкіна: “За шатром ручний ведмідь лежить на 
волі…”. Ці рядки не давали спокою майбутньому 
режисерові, що прагнув “нести правду життя на сце-
ну”. Мирон звернувся до старого сторожа Макара, що 
жив напроти культосвітнього училища, зі словами: 
“Дядьку, позичте собачку, (…) інсценізуємо “Ци-
ганів” Пушкіна”[7]. У виставу додали той останній 
штрих, якого бракувало на думку юного режисера... 
Серед перших випускників технікуму двоє отримали 
дипломи з відзнакою – Мирон Лукавецький, майбут-

ній театральний режисер, і Марія Стеф’юк, майбутня 
оперна діва.

Влітку 1956 р. у числі інших політв’язнів звіль-
нили батька з приписом: “…відсидів 10 років з “за-
чотами”, звільнений, як не винен і несудимий”[8]. 
Зі спогадів Я. Лукавецького: “Жодного забраного 
майна (будинок, обладнання, бібліотека, 80 картин 
останнього періоду) не повернули. Ні здоров’я, пе-
реживань, сліз дітей, дружини, а головне – віри в 
добро, людяність, чесність. І такими методами до 
основ знівечили усі шляхетні сподівання. Я остаточно 
впевнився, що наша епоха не надається до ніжних 
почуттів, мистецтва”[9].

Та життя тільки починалось. Миронові було 
вісімнадцять, і він був сповнений “ніжних почуттів” 
і “мистецтва”. Закінчивши технікум, отримав скеру-
вання на роботу в селище Печеніжин до сільського 
будинку культури на посаду режисера культмасових 
заходів, а згодом став керівником клубу. Він працює 
над собою, робить читецьку програму за романом 
Е.- Л. Войнич “Овод”, бере участь в обласному фести-
валі молоді Прикарпаття і здобуває там перше місце.

 

Мирон Лукавецький.  Харківський театральний інститут,    
1959 р.

Мирон Лукавецький. Лекція з гриму. “Дячок” А. Чехова. 
Харківський театральний інститут, 1959 р.



171

Харків. “Завоювання світу”

Спекотним літом 1957 р. Мирон Лукавецький ви-
рушає завойовувати Харків. Сміливости додає дип-
лом з відзнакою. На творчому конкурсі читає “Моє 
слово” В. Стефаника, блискуче проходить співбесіду 
і, отримавши від великого Івана Мар’яненка, який 
очолював приймальну комісію, “відмінно”, абітурієнт 
Лукавецький вступає до Харківського театрального 
інституту на режисерський факультет. Харківський 
театральний славився своїми педагогами, що спові-
дували різні напрями у театральному мистецтві. 
Художнім керівником курсу п’ять років поспіль був 
учень В. Мейєрхольда, професор О. Б. Глаголін. “Він 
робив все для того, щоб ми мали велику амплітуду 
у театральному мистецтві – від минулого до сучас-
ного. Тому і згуртував навколо себе Б. Норда, запек-
лого мхатівця; О. Скібневського, вірного таїровця; 
І. Мар’яненка, Д. Антоновича, Д. Власюка, Р. Черка-
шина – непокірних і послідовних курбасівців… Отак 
ми вбирали все – різні школи, різні напрямки, щоб 
створити свою індивідуальність і свій стиль”[10]. Та 
систему Станіславського довелось опановувати само-
тужки в більш зрілому віці, оскільки в часі навчання, 
як з жалем згадував Мирон Лукавецький, “по системі 
Станіславського промчалися”.

Харківський державний інститут театрального 
мистецтва був тим місцем, де плекали українську 
мову, пропагували ідеї свободи. Не дивно, що саме 
тут викладачі й студенти режисерського факуль-
тету організували перший в Україні вечір пам’яти 
забороненого і забутого Леся Курбаса. До Харкова 
з’їхались його учні і послідовники. Вечір провели 
українською мовою. Програмка з того незабутнього 
вечора 1961 р. досі зберігається у домашньому архіві 
М. Я.  Лукавецького. У тодішньому вже зрусифіко-
ваному Харкові для хлопчини з Івано-Франківщини 
це був ковток повітря, це був момент утвердження 
української культури й мови.

Одночасно із навчанням в інституті Мирон Лу-
кавецький пробує сили на Харківському телебаченні, 
практикує як режисер-стажер у Харківському цирку і 
встигає ставити вистави в аматорському театральному 
колективі: “При Харківському державному універси-
теті ім. О. М. Горького створений драматичний колек-
тив. Тут ставлю спектакль М. Себастьяну “Безіменна 
зірка”. Працюю без жодної грошової винагороди. Але 
задоволення – ціле море! P. S. Одержав стипендію. 
Татові купив шкарпетки, висилаю їх разом з трьома 
кілограмами рису…”[11].

У 1962 р. М. Лукавецький закінчує театральний 
інститут з відзнакою. Його запрошують на роботу 
до Харківського театру музичної комедії. Молодий 
режисер дебютує виставою за п’єсою М. Гаджиєва 
“Ромео – мій сусід” і отримує перші схвальні відгуки 

у пресі: “Багато режисерських знахідок, професій-
ний рівень, мізансцени сипляться, як з рогу достат-
ку, актуально, яскраво…” [12]. Водночас викладає в 
театральному інституті на курсі у професора, н. а. 
України Л. Сердюка. “До 150-річчя з дня народження 
Т. Г.  Шевченка ставимо в інституті спектакль “На-
зар Стодоля”. Професор, лауреат Державних премій 
О. Сердюк призначив мене режисером. Яке це щастя!” 
– писав у листі до батьків. Протягом 1962–1964 рр., 
окрім постав у Харківському театрі музкомедії 
(“Брехуха” Б. Ердмана, “Холопка” Н. Стрельникова, 
“Весілля в Малинівці” О. Рябова, “Кохання актриси” 
К. Бенца), ставить “Федру” К. Расіна у Харківсько-
му театральному інституті, їздить на постановки до 
Ізмаїла (“Ленінградський проспект” І. Штока, Те-
атр російської драми) та Маріуполя (“Спадкоємці” 

Олена Баша

Мирон Лукавецький. Харківське телебачення, 1960 р.



172

Мирон Лукавецький (ліворуч) на ма-
нежі Мінського цирку, 1966 р.

некрополь

Г. Бодикіна, Донецький театр російської драми). У 
Харківському цирку випускає виставу “Пригоди Хви-
линки” Б. Каневського, де йому довелось працювати з 
такими видатними майстрами, як н. а. РРФСР В. Ду-
рев і з. а. Молдавської РСР В. Херц.

Зі своєю майбутньою дружиною Мирон Лука-
вецький познайомився ще у стінах театрального ін
ституту, куди красуня Валентина Надточій мала намір 
поступати, та, за її словами, “побачивши надто вільну 
поведінку абітурієнток-актрис, цю тему для себе за-
крила”. Того ж таки року вступила до Харківського 
економічного інституту. Побрались вони 1962 р., 
1963-ого у них народився син, якого назвали, звісно, 
на честь Курбаса – Лесем. 

Молодий батько намагається достойно утриму-
вати сім’ю. Ночами підробляє вантажником на кон-
дитерській фабриці. Мешкають у гуртожитку без 
вигод. А тут іще борець за мову й український театр 
М. Лукавецький виступив у пресі зі статтею “Питан-
ня №1”: “Не будемо приховувати: стан харківських 
театрів залишає бажати кращого. Адже, як не див-
но, жоден з них не має свого справжнього творчого 
обличчя. І це в тому самому Харкові, що дав колись 
життя не одному славному театральному колективу 
(…) сірість, касовий репертуар, мертві, відірвані від 
життя п’єси, низька культура вистав і акторської гри. 
Закликаю поставити питання про стан харківських 
театрів питанням номер один. В Харкові відчувається 
побічне ставлення до театру музкомедії – піонера 
української оперети”[13]. Реакція керівництва на кри-
тику була зовсім не такою, на яку сподівався молодий 

режисер… Спочатку довелося забратися з гуртожит-
ку, далі з театру, а потім і з України. 

Під куполом цирку

1964 р. М. Лукавецький приймає запрошення 
обійняти посаду головного режисера Мінського цир-
ку. Сім’ї одразу дають квартиру. “Після голодного 
Харкова ми потрапили до комунізму”, – згадує дру-
жина Валентина. Режисер завзято береться до роботи. 
Він ставить у цирку театральні драматичні дійства, і, 
як завжди, все, за що береться, робить талановито і 
самовіддано. Про цей період його життя і творчости 
яскраво свідчать спогади корифея радянського цирку 
Бориса Вяткіна:“Із задоволенням згадую роботу у 
Мінському цирку з молодим режисером Лукавець-
ким, який прийшов у цирк із театру. Про його талано-
витість свідчать поставлені ним вистави, а про добрі 
якості характеру – ось такі епізоди. Одного разу на 
репетиції М. Лукавецький зробив якесь зауваження 
повітряному гімнасту І. Папазову, який розгойдувався 
на трапеції під куполом цирку. Папазов, прикро вра-
жений невдалим трюком і зауваженнями режисера, 
крикнув йому зверху: “Вам легко робити зауваження, 
сидячи в кріслі, ви б краще сіли на трапецію і показа-
ли, як треба виконати цей трюк!”. Стиснувши губи, 
на очах подивованих артистів Лукавецький одягнув 
страховий пояс, сів на трапецію і наказав підняти 
себе у повітря. Папазов підняв трапецію вище, роз-
гойдав її, але очікуваних благань про спуск не почув. 
Усі артисти зааплодували. Коли за кілька хвилин ми 
опустили режисера на землю, він був блідий, дещо 

розгублений, та знайшов у собі 
сили посміхнутись і сказав: “За-
бираю свої слова назад, там все-
таки трохи страшно””[14]. У сі-
мейному архіві зберігається кни-
га Б. Вяткіна з написом автора: 
“Дорогому Мирону, повітряному 
гімнасту цирку, за сумісництвом 
талановитому режисеру з глибо-
кою повагою”.

На питання, що робить дра-
матичний режисер у цирку, 
М. Лукавецький завжди відпові-
дав, що на арені повинні демонс-
труватись не тільки сила і сприт-
ність – цирк повинен виховувати. 



173

Багато ставить дитячих вистав – “Колобок” А. Шага 
(1964), “Білосніжка і семеро гномів” М. Лукавець-
кого, М. Марусалова (1965), “13 побачень-ревю” 
В. Хорькова, “Лікар Айболить” Ю. Нікуліна, С. Іса-
акяна (1966). Особливе місце належало “Партизансь-
кій баладі” – героїчній пантомімі А. Вольського, 
П. Макаля, М. Марусалова, М. Лукавецького (1967) 
на дуже актуальну для Білорусії тему, де кожен третій 
під час війни був у партизанах. 

Сміливо брався за найскладніші проєкти. Так, до 
50-річчя БРСР поставив вуличне дійство, де учасни-
ками було близько 2000 осіб. Тільки “Лявоніху’’ тан-
цювали 800 осіб, 200 вершників кінної школи пока-
зували свої вправи, а потім виїхали танки, з’явились 
партизани й солдати і показали переможний бій з 
ворогом. Вражали чіткість сюжетної лінії, збалансо-
ваність, яскравість, велич і достовірність усього, що 
відбувалось. Викликали повагу фантазія і організа-
торські здібності режисера цього грандіозного видо-
вища – тридцятирічного Мирона Лукавецького. За 
успіхи, “досягнуті у розвитку білоруської радянської 
літератури та мистецтва”, Указом Президії Верховної 
Ради БРСР М.Я. Лукавецького нагородили Почесною 
грамотою.

У 1969 р. М. Лукавецький отримує запрошення 
поставити виставу, присвячену відкриттю новоство-
реного цирку у Львові. Для цього він зібрав прекрас-
ну творчу команду з молодих талановитих людей. 

Були це композитор Б. Янівський, поет  Б. Стельмах, 
драматург Д. Герасимчук, художник Марко Звєрєв… 
Циркова вистава “Веселі ліхтарі” мала величезний 
успіх.

Та для режисера Лукавецького сторінка під на-
звою “Цирк” вже перегорнута. Він прагне працювати 
в театрі. Оскільки постійної роботи в Україні не зна-
ходить, того ж року забирає сім’ю до П’ятигорська, де 
отримує посаду головного режисера П’ятигорського 
крайового театру музичної комедії. Вже про першу 
його виставу “Фіялка Монмартру” І. Кальмана у пресі 
пишуть: “… відмінно дебютував головний режисер 
Лукавецький. Багата фантазія, лаконізм, досконалий 
смак і серйозність ставлення до справи є запорукою 
подальших успіхів цього молодого, хочеться сказати, 
сучасного режисера”[15].

Того ж таки року П’ятигорський театр музкомедії 
їде на гастролі до Львова, і земляки тепло прийма-
ють його роботу: “Особливо великий успіх випав на 
виставу “Фіялка Монмартру” – вона несе в собі заряд 
оптимізму, світлої віри в життя (…)”[16].

Окрім класичних сюжетів, М. Лукавецькому та-
кож цікаві сучасні теми, він шукає нових авторів, 
нові п’єси. Так була поставлена вистава місцевого 
автора В. Полтавця “Кочубеївці” (композитор В. Дру-
жинін) [17]. Театр працював на трьох майданчиках 
у трьох курортних містах – П’ятигорськ, Єсентуки, 
Кисловодськ – і практично весь час був на “колесах”. 

Олена Баша

Сцена з вистави “Кочубеївці” В. Полтавця. Режисер – Мирон Лукавецький. 
П’ятигорський крайовий театр музичної комедії, 1970 р.



174

некрополь

Оптимізм і працездатність допомагали молодому ре-
жисерові долати всі труднощі.

Гучна прем’єра вистави “Дівочий переполох” 
Ю. Мілютіна відбулася 1972 р. в Іркутську. Туди його 
запросив директор Іркутського театру музкомедії н. а. 
РСФСР М. Загурський. М. Лукавецький закохується 
в цей театр і в це місто. З теплотою згадував про 
глядачів, які йшли в 40-градусний мороз до театру у 
валянках та кожухах, а “у вестибюлі з’являлись не-
одмінно у вечірніх сукнях і лакованих туфлях”. В од-
ному з інтерв’ю зауважив: “Іркутськ – місто вчених, 
науковців, письменників, художників, музикантів. 
Серед них є чимало українців... Вони якраз і були 
основними відвідувачами театру”[18].

Від Іркутська до Ростова

Головним режисером Іркутського театру музич-
ної комедії М. Лукавецький стає 1974 р. Доля за-
кидає сім’ю Лукавецьких із південного курортного 
П’ятигорська до Сибіру де, як казав режисер, наші 
батьки відбували покарання за... патріотизм. Та за 
іронією долі Мирону Лукавецькому сибірська земля 
подарувала чи не найкращі роки творчости.

Уже перша його вистава “Акуліна” за мотивами 
повісті О. С. Пушкіна “Панночка-селянка” отрима-
ла диплом першого ступеня на Всесоюзному огляді 
вистав, присвячених 175-річчю від дня народження 
поета”[19]. Театр багато гастролює, і вистави ново-
го головного режисера отримують схвальні відгу-
ки: “(…) у режисера М. Лукавецького і виконавців 

відчувається прагнення знайти для 
цієї вистави нові виразні засоби, від-
мовитись від нашарувань опереткових 
традицій”[20]. “У виставі “Великий 
виграш” Є. Птичкіна, Л. Куксо режи-
сер виявив чимало творчої сміливості, 
справжнього смаку і неабиякої вигадки 
в рішенні вистави на основі яскравої 
комедійности, заданої в пролозі і пов-
ністю витриманої до кінця (…) Поста-
новник вистави зміг створити хороший 
акторський ансамбль”[21].

У липні 1975 р. театр приступив до 
роботи над музичною комедією “Жі-
ночий заколот”, котрий став “візитною 
карткою театру на багато років”. Ліб-
рето за мотивами “Донських опові-
дань” М. Шолохова написав К. Ва-
сильєв, музику створив Є. Птічкін 
(…) Ставив виставу М. Лукавецький у 

співдружності з диригентом Е. Тобіашем (…). Понад 
десять років вистава не сходила зі сцени театру, її 
охоче відвідували. Всі гастролі неодмінно відкри-
вались “Жіночим заколотом”, зокрема і гастролі в 
Москві”[22].

На доказ того – рецензія у газеті “Правда”: 
“Вистава “Жіночий заколот’’ вирішена і зіграна тут 
у дусі народної комедії характерів, що несподівано, 
часом парадоксально, розкриваються у зіткненні з 
новою суспільною мораллю. Режисерське рішення 
підтримане усім акторським ансамблем, де є роботи 
більш чи менш яскраві, але всі виконавці втягнуті в 
стихію імпровізаційного існування”[23].

У середині 70-х театр був у розквіті своїх твор-
чих сил. Стала вже звичною фраза “Іркутський те-
атр входить до десятки найкращих театрів оперети 
країни”[24].

Головний режисер Іркутського музичного театру 
ім. М. Загурського М. Я. Лукавецький отримує 1978 р. 
почесне звання заслуженого діяча мистецтв РРФСР.

Зберігся запис радіопередачі, яку підготувала го-
ловний редактор художнього мовлення Іркутського 
радіо Лариса Гайдай. У записі зворушливо звучить 
бесіда двох земляків: 

Л. Г.: Головний режисер – серце театру. Енер-
гійний, з легким українським акцентом голос весь 
день чути в театрі – і за кулісами, і на репетиції у 
залі, і в майстернях. За ті чотири сезони, що молодий 
головний режисер працює у цьому театрі, у ньому 
відбулось чимало змін. По-перше, змінився характер 
репертуару. Сьогодні на сцені – не тільки князі та 
барони із класичних оперет. Провідне місце посі-
ли герої сьогоднішніх днів. В них приваблює поезія 
народного життя, чарівність і дзвінкість народного 

Мирон Лукавецький з дружиною Валентиною та сином Лесем. 
Снятин, 1978 р.



175

гумору, світлий і запальний ліризм. Чи випадкова 
така режисерська пристрасть? Якщо повернутись 
до джерел життєвої і творчої біографії режисера Лу-
кавецького, стане зрозуміло, що це його заповітна, 
його головна тема. В складному творчому процесі, 
у сплаві музики, драматургії, танцю відлунюють і 
рідні гуцульські наспіви, і повні завзятости танці, і 
яскравість народних костюмів, і незабутня своєрід-
ність свят і обрядів з-над Дністра – все, з чим він 
ріс, що він так любив. Предковічні враження дають 
режисерові впевненість: люди повинні бачити цю 
красу справжнього життя зі сцени театру…

М. Л.: Пам’ять про рідні місця завжди живе в 
моєму серці… Прийміть щирий уклін, рідні Карпа-
ти, дорогі мої земляки, дорогі мої вчителі і друзі, і, 
звичайно, мої найдорожчі батьки. Спасибі за те, що 
вивели на вірний шлях. Бажаю міцного вам здоров’я і 
великих творчих успіхів на благо і щастя нашої рідної 
Батьківщини”[25].

1980 р. М. Лукавецький ставить “Летючу мишу” 
Й. Штрауса, яка протягом 25 років не сходила зі сцени 
Іркутського театру і “облетіла” багато міст: “Летюча 

миша” вся від початку до кінця ніби зіткана з режи-
серських прийомів, котрі, звичайно, і не снились ні 
Й. Штраусу, ні автору лібрето М. Ердману (…), пос-
тановка її – приклад дуже дбайливого і вдумливого 
ставлення до однієї з перлин опереткової класики(…). 
Жодна режисерська знахідка не є тут самоціллю, кож-
ний реалізований задум режисера, кожна мізансцена 
витікає із самого трактування твору, із самої сутности 
вистави”[26].

Незмінним успіхом в іркутян користувалися його 
вистави “Четверо з вулиці Жанни” О. Сандлера, 
В. Плоткіна (1975), “Прекрасна Єлена” Ж. Оффен-
баха (1978), “Циганський барон” Й. Штрауса (1978), 
“Алеко” С. Рахманінова (1978), “Товариш Любов” 
В. Ільїна, Ю. Рибчинського (1979).

Майже десять років поспіль М. Лукавецький очо-
лює Іркутський театр музичної комедії. Та настали 
“непевні” часи – бурхливі збори колективу за участю 
міських чиновників, як наслідок – неодноразові змі-
ни адміністративного керівництва театру, музичного 
керівництва, чергових режисерів… У березні 1983 р. 
відбулась прем’єра “Фіялка Монмартру” І. Кальма-

Олена Баша

Сцена з вистави “Циганський барон” Й. Штрауса. Режисер – Мирон Лукавецький. 
Іркутський театр музичної комедії, 1978 р.



176

некрополь

на, що стала останньою поставою Лукавецького на 
посаді головного режисера. “В кінці квітня він звіль-
нився з театру, і майже одразу його місце зайняв Юрій 
Іванович Гвоздіков… Порівняно молодий чоловік, 
активний, голосний, з партквитком у кишені. Він од-
разу знайшов взаєморозуміння в місцевих партійних 
і радянських колах…’’[27].

Наступні три роки М. Я. Лукавецький про-
служив у Ростовському театрі музкомедії на по-
саді головного режисера, де також створив низку 
вистав, що викликали неабиякий інтерес у публіки 
та театральних критиків, зокрема “Тютюновий ка-
пітан” І. Щербачова (1983), “Ваш покірний слуга” 
А. Кремера, Ю. Ценіна (1984), “Студент-жебрак” 
К. Міллекера, “Вірю тобі” В. Казеніна, Ф. Лаубе 
(1984), “Графиня з Гонконгу” Ч. Чапліна, І. Шахо-
ва (1985). Ось уривки з рецензій, з яких можемо 
судити про те, яке враження справляли ці вистави 
на театралів: “…вистава Ростовського театру “Ваш 
покірний слуга” створює прекрасний настрій, ті-
шить зверненням до сучасної музичної драматургії і 
хорошим рівнем її втілення”[28], “Студент-жебрак” 
Ростовського театру – одна з найбільш вдалих робіт 
сезону (…) для режисера важливою виявилась тема 
боротьби поляків за національну незалежність проти 

австрійських поневолювачів… 
яскраве видовище, що захоплює 
сюжетними поворотами…” [29]; 
про “Вірю тобі” – “зумів подола-
ти слабкості сценарної основи і 
створити гостру, багатопланову 
виставу, доповнивши дію сцена-
ми “напливів”, надавши виставі 
кінематографічности, жвавости, 
динамічноcти…”[30].

Майже 20 років вистави 
М. Я. Лукавецького з успіхом 
йшли на кону російських теат-
рів від П’ятигорська, Ростова-
на-Дону, Рязані аж до Оренбур-
га, Іркутська й Магадана. Але з 
віком бажання бути біля батьків 
і “говорити рідною мовою” стає 
все сильнішим, і за найпершої 
можливости він їде працювати 
до Львова.

Йому вже майже 50, а треба 
починати все спочатку. Це в Росії 
він знаний режисер, заслужений 

діяч мистецтв, а в Україні, і тим паче в Галичині, свою 
творчу спроможність ще треба довести. Та труднощі 
тільки розпалювали в ньому азарт і робили відваж-
нішим. 

“У ріднім краю навіть дим...”

Першою була постава у заньківчан: “Ой не ходи, 
Грицю…” М. Старицького. Прем’єра відбулася 
16 травня 1986 р. А вже восени Мирон Лукавецький 
став головним режисером Львівського театру юно-
го глядача ім. М. Горького (тепер – Перший україн
ський театр для дітей та юнацтва), служінню якому і 
віддав майже 20 років свого життя. Складних років, 
оскільки випали вони спочатку на “перебудову’’, а 
потім на розвал старої радянської держави і побудо-
ву незалежної України, а в часи перемін умови для 
творчости не завжди сприятливі. Та з притаманним 
йому оптимізмом і лідерськими амбіціями Мирон 
Лукавецький поринув у роботу.

Першою прем’єрою у Львівському ТЮГу була 
вистава за п’єсою Р. Каца “Розмови в учительській” 
(1986). До вистави він запросив багато молодих ак-
торів, що робили перші свої кроки на сцені, а поряд 
з ними працювали актори старшого покоління.

Рішучий та енергійний, М. Лукавецький намагав-
ся згуртувати навколо себе колектив театру. Завжди 
охайний, елегантний, усміхнений, з незмінним своїм 
жартівливим “цілую ручки”, він з великою шаною 
ставився не тільки до творчих працівників, а й до 
обслуговуючого персоналу: викликало повагу його 

Сцена з вистави “Студент-жебрак” К. Міллекера. 
Режисер – Мирон Лукавецький. Ростовський театр 
музичної комедії, 1984 р.



177177

Олена Баша

вирозуміле ставлення до людей старшого віку і га-
лантне – до жінок.

Та щодо мистецтва, він вимогливий, принципо-
вий і знає, чого хоче. Творча режисерська майстерня 
М. Лукавецького була подібна до майстерні худож-
ника. Спочатку він “малював” майбутню виставу в 
уяві, потім переносив побачене на папір, фіксуючи 
мізансцени, фрагменти декорацій і навіть реквізиту, а 
під час репетицій вимагав від усіх учасників творчого 
процесу точної реалізації задуманого. 

Рік по року – нові прем’єри. “Граф Монте-Крісто” 
З. Чернишової за О. Дюма з’явився 1988 р. Тонка 
психологічна вистава, де режисер дуже переконливо 
прослідкував шлях головного героя від зневіреної, 
ображеної людини до благородного месника. Досі 
актори згадують випадок, коли не з’явився викона-
вець ролі Автора – і вистава опинилась під загрозою 
зриву… М. Лукавецький мовчки переодягнувся в те-
атральний костюм, узяв до рук текст п’єси, перехрес-
тився і пішов на сцену. Виставу було врятовано.

Невтомний режисер у своєму пошуку сучасних 
драматургів, яких він жартома називав “живими кла-
сиками”, знаходить спільну мову і творче порозумін-
ня із прекрасним львівським поетом Б. Стельмахом. 
Результатом співпраці стала вистава “Фрак для до-
цента” (1988) – легка, дотепна комедія, з чарівним 
львівським колоритом. За ініціятивою все того ж 
М. Лукавецького співпраця із поетом отримала своє 
продовження у дилогії “Тарас” (1989) та “І золотої, 
й дорогої...” (1990). Для постановки М. Лукавецький 
запросив молодого київського режисера С. Проскур-
ню і не помилився. Так у Львові з’явилися дві знакові 
вистави, що були присвячені пам’яті Кобзаря. 

Театр успішно гастролює містами України, Біло-
русі, Польщі. М. Лукавецький не боїться запрошува-
ти нових цікавих режисерів на постави. В часі його 
керівництва театром здійснювали вистави згаданий 
вже С. Проскурня, а також П. Колесник, Г. Макси-
менко, Я. Тітов, М. Яремків, А. Бабенко, Р. Валько, 
К. Адомайтіс, Я. Геляс, П. Ластівка, А. Критенко, 
Я. Федоришин, Л. Вєніна та ще інші…

Втілюється в життя давня мрія: “… 1989 р. від-
булась прем’єра “Мини Мазайла” М. Куліша у Львів
ському ТЮГові у постановці М. Лукавецького”[31]. 
Вистава з успіхом іде у Львові, а також посідає про-
відне місце у гастрольному репертуарі. Одеські жур-
налісти відзначали: “… рівень майстерности львів’ян 
не розчарував одеситів. Вистава є безсумнівним твор-
чим успіхом, навіть без урахування актуальности про-
блеми, більш перебудовчу виставу зараз в Україні 
важко назвати”[32].

Того ж таки 1990 р. М. Лукавецький виходить на 
колектив зі сміливою ініціятивою – повернути те-
атрові його історичну назву – Перший український 

театр для дітей та юнацтва, і майже одностайно 
(1 – проти, 2 – утримались) колектив приймає рішен-
ня про перейменування театру. Подію неоднозначно 
сприймають у керівних та театральних колах. У пресі 
з’являються критичні статті, та М. Лукавецький до-
стойно “тримає удар”:

“Вельмишановний Юрію Борисовичу!
Прочитав Вашу статтю “Не рекомендовано” в 

січневому випуску “Культура і життя”. Хочу пояс-
нити дійсний стан справ, які знайшли місце в Вашій 
статті щодо зміни назви. Чомусь, як це тоді робилося 
в 1938 р., українському театрові було присвоєно ім’я 
російського письменника. І цей єдиний український 
театр юного глядача весь час намагався виправдати 
це ім’я. Тому думаю, правильним було це рішення 
не переіменовувати, а повернути колишню назву і не 
робити з цього політичну подію, як комусь хотілося б. 
Звикли Ви до ім. Горького, звикнемо з часом до старої 
нової назви. Тим більш, що я проїздив майже всю 
Росію, але ніде не зустрів російського театру імені 
Шевченка, Франка, Котляревського і навіть Корній-
чука…”[33]. 

Не зраджує М. Лукавецький і свою давню при-
страсть – музичну виставу. У львівській пресі, зок-
рема у журналі “Театральна бесіда”, пишуть, що 
завдяки його творчому керівництву “репертуар ко-
лективу розширився у напрямку видовищних музич-
них вистав”[34]. З великим успіхом іде його виста-
ва-мюзикл “Том Сойєр” М. Петренка, Б. Янівського 
за М. Твеном (1990): ”...мюзикл “Том Сойєр” у пос-
тановці гол. режисера театру Лукавецького заслу-
говує найвищої похвали, як заслуговує на неї і вся 
акторська група (…) легкість, щирість, емоційність 
виконання захопили і тримали глядача в напружено-
му взаємозв’язку зі сценою від першої до останньої 
хвилини…в театрі ми відкрили прекрасний осередок 
української культури”[35]. Провідний театрознавець 
України В. Заболотна відзначала: “... вистави головно-
го режисера театру М. Лукавецького міцно зібрані, 
яскраві, і театр в його руках справді схожий на театр, 
а не на щось випадкове і зайве, як часто буває [36].

М. Лукавецький працює плідно, не зупиняється 
ні на мить, експериментує. У його доробку світова 
класика та твори сучасних авторів: “З коханням не 
жартують” П. Кальдерона (1991), “Княжич Лев” 
Д. Герасимчука, Я. Мельничука (1992), “Циганський 
барон” Й. Штрауса у Львівському театрі опери і ба-
лету ім. С. Крушельницької (1994).

Серед творчих здобутків режисера варто відзна-
чити також постави української класики: “Сто тисяч” 
І. Карпенка-Карого (1992), “Бой-жінка” Г. Квітки-
Основ’яненка (1995), “Назар Стодоля” Т. Шевченка 
(2000), “Цар Ох” Олександра Олеся (2001), “Захар 
Беркут” за І. Франком (2005). Український національ-



178

некрополь

178

некрополь

ний колорит посилює сприйняття широко відомих 
творів, розкриває їх по-новому. Народні характери – 
непересічні, сильні духом, глибокі й драматичні. 

І тим же галицьким неповторним колоритом 
та вишуканою дотепністю майже 10 років тішила 
львів’ян вистава М. Лукавецького “Швейк у Львові” 
Я. Мельничука за Я. Гашеком (2003).

Режисер з великою любов’ю працює над дитячим 
репертуаром. Його казки створені на основі найкра-
щих зразків світової літератури, завжди природні, 
емоційні, яскраві, з доречним виконанням музики. 
На його казках виросло не одне покоління малих 
львів’ян, і довгі роки прикрашали афішу театру на-
зви улюблених вистав: “Білосніжка та семеро гно-

мів” (Б. Янівський, М. Лукавецький, М. Марусалов, 
М. Петренко), “Аладдін” (В. Гравцов, М. Абрамов, 
1995), “Чіполліно та його друзі” (за Дж. Родарі, 1996), 
“Стережися Лева” (Я. Стельмах, 1996), “Коли зійде 
місяць” (Н. Забіла, 1998), “Тінь” (Є. Шварц, 1998), 
“Снігова королева” (Є. Шварц за Г. Х. Андерсеном, 
1999), “Острів скарбів” (Р. Стівенсон, 2001), “Загадки 
лісу” (Л. Річардсон, 2004). Щиро звучить захопле-
ний відгук відомого театрознавця: “Театр пропонує 
глядачам казкову феєрію, захопливе видовище, яке 
допомагає розвивати у дітей гармонійне естетичне 
сприйняття світу… Браво! мудрим казкарям. Бра-
во! – працьовитому, талановитому мистецькому ко-
лективу. Viva teatr!”[37].

12 травня 2004 р. М. Лукавецькому присвоєно по-
чесне звання “Заслужений діяч мистецтв України”.

Того ж 2004 р. на базі театру на факультеті куль-
тури і мистецтв ЛНУ ім. Івана Франка було набрано 
акторський курс під керівництвом М. Лукавецького. З 
дев’яти його випускників 2007 р. п’ятеро залишились 
у складі Першого українського театру для дітей та 
юнацтва, інші успішно працюють в театрах України 
і навіть в далекому Уренгої.

М. Лукавецький був причетний також до ство-
рення у Центрі творчости дітей та юнацтва Гали-
чини дитячого самодіяльного театру “Погулянка” 
(керівник В. Соломіна), який відсвяткував уже своє 
двадцятиліття. З цим дитячим колективом режисер 
випустив вистави “Гуляй, Погулянко!” В. Соломіної 
(1993), “Дванадцята ніч” В. Шекспіра (2001), “Лісова 
пісня” Лесі Українки (2007) та інші. Учасники цих 
вистав уже виросли, стали самодостатніми творчими 
особистостями, роз’їхалися далекими світами, та з 
великою вдячністю згадують свого режисера, що вчив 
їх любити прекрасне та дотримуватись християнсь-
ких заповідей.

М Лукавецький неабияк опікувався патріотич-
ним вихованням підростаючого покоління українців. 
На шпальтах однієї з газет він зазначав з гіркотою: 
“…Старі ідеологічні культурні цінності зруйновано, 
а нові не вироблено. Хоча часу для того, щоб їх ви-
робити, було достатньо. Чомусь у наших школах не 
знайшлося місця такій знаній і перевіреній молодіж-
ній організації, як “Пласт”, яка займається всебічним 
вихованням дітей. За часів панування Польщі Петро 
Франко в Коломиї міг підпільно організувати “Пласт”, 
а ми у своїй незалежній державі не можемо”[38].

У 1999 р. М. Лукавецький з групою ентузіястів на 
чолі із Володимиром Степанишиним організовують 
і проводять перший фестиваль дитячої та юнацької 
творчости “Сурми звитяги”, присвячений героїці 
УПА. Відкриваючи свято, у своєму вступному слові 
М. Лукавецький сказав: “Значення фестивалю “Сурми 
звитяги” годі й оцінити. Фестиваль заохочує молодих 

Олена Баша – Донья Беатріса,  Юрій Глущук – Дон Алонсо
 у виставі “З коханням не жартують” П. Кальдерона. 
Режисер – Мирон Лукавецький. Перший український театр 
для дітей та юнацтва, 1991 р.



179179

Олена Баша

українців до глибокого дослідження пісенної 
спадщини національно-визвольної боротьби 
українського народу у 20-ому столітті”. 

До останніх днів свого життя М. Лука-
вецький був натхненником цього щорічного 
свята патріотичного українства і незмінним 
режисером підсумкових гала-концертів, що 
проводились у Львівській опері.

За твердженням одного з львівських ви-
дань, М. Лукавецького названо “найкращим 
режисером-організатором Львова”[39]. Він з 
радістю брався за справді масштабні мистець-
кі дійства, робив їх майстерно і з розмахом: 
концерт-ювілей у Судовій Вишні, присвяче-
ний Іванові Вишенському (1990), “Різдво у 
Львові” (1991), концерт до 60-річчя ЗУНР 
(1994), дійство до 400-ліття від дня народ-
ження Б. Хмельницького в Олеському замку 
(1995), “День міста” (до 750-ліття Львова, 
1998), концерт до 70-річчя ОУН (1999), кон-
церт до 90-річчя з дня народження С. Бандери 
(2005) та інші. У сімейному архіві зберіга-
ються численні подяки та почесні грамоти від 
мерів, губернаторів, громадських організацій 
національного відродження.

Педагогічний досвід М. Лукавецького не 
обмежується одним акторським випуском. З 
перших днів свого повернення з Росії до Льво-
ва він одразу ж, водночас із роботою в театрі, 
почав викладати курс “Майстерність актора” 
у Львівській консерваторії ім. М. Лисенка 
(нині – Львівська державна музична академія 
ім. М. Лисенка). Завідувач кафедри опер-
ної підготовки професор І. Юзюк зазначав: 
“М. Лукавецький вперше застосував на ка-
федрі оперної підготовки метод розроблення 
студентами-вокалістами етюдів. Роботу про-
водить професійно, ґрунтовно, з умінням за-
цікавити і повести студентів за собою…” [40].

Після того, як 2005 р. пішов з Першого 
українського театру для дітей та юнацтва, 
пропрацювавши там майже 20 років, М. Лу-
кавецький повністю присвятив себе науково-
методичній та педагогічній роботі у стінах 
ЛДМА ім. Лисенка. Викладаючи на кафедрі 
оперної підготовки, М. Лукавецький поставив 
опери “Анна Снєгіна” Агафоннікова (1989), 
“Роксолана” Д Січинського в редакції М. Ско-
рика (1993), “Вечорниці” М. Ніщинського 
(2000), “Ключ на бруківці” Ж. Оффенбаха 
(2001), “Любовний напій” Г. Доніцетті (2010), 
“Алеко” С. Рахманінова (2011) та інші.

Його перу належать наукові роботи: “Ос-
нови акторської майстерности в оперному 

Світлана Мамчур та Мирон Лукавецький під час репетиції 
оперети “Циганський барон” Й. Штрауса.  Львівський театр 
опери і балету ім. С. Крушельницької, 1994 р.

Зліва направо: Олена Баша – Білосніжка та Ольга Гапа, 
Людмила Колосович, Христина Кедич (стоїть), 
Леся Шкап’як  – Гноми у виставі “Білосніжка і семеро 
гномів” М. Лукавецького, М. Марусалова. 
Режисер – Мирон Лукавецький. Перший український театр 
для дітей та юнацтва, 1993 р. 



180

некрополь

класі”, “Оволодіння професійною майстерністю 
студентів вокальних факультетів мистецьких ВУЗів 
в оперному класі”, “Етапи роботи над виставою в 
музичному театрі”.

За творчу, режисерську та педагогічну діяльність 
М. Я. Лукавецькому 17 лютого 2005 р. було присвоєно 
вчене звання доцента.

Розповідь про митця й людину М. Лукавецького 
буде неповною, якщо не згадати про його родину, 
людей, яких він безмежно любив і якими безмежно 
пишався. У біді і в радості, в моменти успіхів і години 
розмислів поруч з ним п’ятдесят років була поряд 
дружина Валентина. Він завжди наголошував, що 
його найбільше досягнення у житті – щаслива ро-
дина: син Лесь, лікар-гематолог, кандидат медичних 
наук, красуня-невістка Інна, теж лікар, і улюблені 
онучки – Надія та Олександра, студентки ЛНУ ім. 
Івана Франка…        

Мирон Лукавецький був людиною енциклопе-
дичних знань, феноменальної пам’яти, високої ін-
телігентности, дотепний і комунікабельний. Навіть 
тяжка хвороба, з якою він боровся останні тринадцять 
років свого життя, здається, не встигала за ним і від-
ступила… до часу. Адже треба було ще багато зроби-
ти… Мріяв про кафедру оперної режисури у ЛДМА 
ім. Лисенка, про театр оперети у Львові і про “Марі-
цу” І. Кальмана, про “Трьох товстунів” Ю. Олеші у 

Першому українському театрі, про нову 
роботу із М. Скориком. Вибрав тему для 
майбутньої дисертації  – “Шляхи Галиць-
кої Мельпомени” – про пересувні західно-
українські театри: “Театр в домі мого ди-
тинства… Театральні історії і фрагменти 
з архіву мого хресного батька режисера 
Юрія Кононіва… Розповіді батька, бабці 
і мами… В Івано-Франківській області 
(Станіславові) до тридцять дев’ятого року 
налічувалось чотирнадцять роз’їзних те-
атрів…”[41].

Життя обірвалось 21 лютого 2012 р.
Віддати останню шану Мирону Лука-

вецькому прийшли численні колеги, учні, 
друзі… Прощаючись, викладачі і студен-
ти-старшокурсники Музичної академії 
заспівали на голоси “Чуєш, брате мій”, 
виконуючи останню волю свого Вчите-
ля і Товариша. Потужно залунала пісня, 

підхоплена десятками голосів… І зірвався шалений 
вітер… І пішов сніг…

Такою була остання вистава режисера Мирона Лу-
кавецького, поставлена за його власним сценарієм.

1. Ствердження сподівань. Збірник на пошану імені 
Ярослава Лукавецького. Статті, матеріали, публікації / 
упорядкував Яців Р. – Львів, 2009. – С. 125.

2. Там само. – С. 126.
3. Там само. – С. 127.
4. Волошин Л. Ярослав Лукавецький: Малярство. 

Рисунки. Сценографія / Любов Волошин // Львів- Івано-
Франківськ, 2008. – С. 30.

5. Ствердження сподівань… – С. 129.
6. Гайдай Л. От чистых истоков / Лариса Гайдай // 

Очерк. Редакция художественного вещания Иркутского 
радио, 1977. – С. 3. – Приватний архів М. Лукавецького.

7. Фіглевський М. Що можна в двадцять / Мечислав 
Фіглевський. – Рукопис. – Приватний архів М. Лука-
вецького.

8. Ствердження сподівань… – С. 131.
9. Там само.
10. Лукавецький М. Неповторний вчитель. Спога-

ди. – Рукопис. – Приватний архів М. Лукавецького
11. Лукавецький М. Лист до батьків у Снятин, 

1961. – Приватний архів М. Лукавецького.
12. Лялюк И. Экзамен сдан / И. Лялюк // Красное 

знамя. – Харьков, 1962. – 02 июн. 
13. Лукавецький М. Питання № 1 / М. Лукавецький // 

Ленінська зміна. – Харків, 1963. – 15 берез.
14. Вяткин Б. Размышления о работе клоуна / Борис 

В’яткин // Жизнь клоуна. –Ленинград, 1975. – С. 124.
15. Бутова А. Счастливого пути, друзья / А. Буто-

ва // Кавказская здравница. – Пятигорск, 1968 – № 83. – 
30 апр.

Зліва направо: Борис Тріус – Галичанин, Юрій Глущук – 
Бретшнейдер, Валерій Коломієць – Палівець, Сергій Кустов 
– Швейк, Борис Раденко – Сліпий музикант  у  виставі“Швейк 
у Львові” Я. Мельничука. Режисер – Мирон Лукавецький. Пер-
ший український театр для дітей та юнацтва, 2003 р. Світ-
лина Сергія Смирнова.



181181

Олена Баша

16. Деревянко Г. Радостное искусство / Г. Дере
вянко // Львовская правда. – 1968. – 17 авг.

17. Маяцкий А. Верность теме / А. Маяцкий // 
Ставропольская правда. – 1970. – 21 мая.

18. Буркович М. “Тепер школярі не носять бу-
терброди для героїв вистав’’ / Мирослав Буркович // 
Високий замок. – Львів, 1999. – 19 трав.

19. Скоробегов Д. Иркутский музыкальный 
театр: Очерки по истории (1940 –2000) / Д. В. Ско-
робегов. – Иркутск, 2000. – С. 72.

20. Петрова О. Акулина / О.Петрова // Кали-
нинградская правда. – 1974. – 28 июн. 

21. Логвинов Н. Обращаясь к современной 
теме / Н. Логвинов // Ленинградская правда. – 
1974. – 25 июл.

22. Скоробегов Д. Иркутский музыкальный 
театр... – С. 73-74.

23. Рыжова В. Контрасты оперетты / В. Ры-
жова // Правда. – Москва, 1981. – 22 сент.

24. Скоробегов Д. Иркутский музыкальный 
театр… – С. 74. 

25. Гайдай Л. От чистых истоков… – С. 1, 6.
26. Козаченко Ю. Испытание классикой / Ю. Ко-

заченко // Вечерний Ташкент. –1980. – 14 июл. 
27. Скоробєгов Д. Иркутский музыкальный 

театр… – С. 87.
28. Цимбал Є. Атмосфера праздника /Е. Цым-

бал // Вечерний Донецк. – 1985. – 17 июн.
29. Белкин А. Этот непростой легкий жанр / 

А. Белкин // Тамбовская правда. – 1984. – 9 авг.
30.Татарская И. Поэзия оперетты / И.  // Кур-

ская правда. – 1985. – 23 июл.
31. Куліш М. / Микола Куліш // Тв. в 2 т. – Т. 2. – 

К., 1990. – С. 777.
32. Вильчинский О. Феномен Мазєніна / 

О. Вильчинский // Комсомольська іскра. – Одеса, 
1990. – 25 верес. 

33. Лукавецький М. Лист до Ю. Богдашев
ського, гол. редактора журналу “Український 
театр”. – 1990. – Машинопис. – Приватний архів 
М. Лукавецького. 

34. Янас Л. Театр для наймолодших глядачів та 
юнацтва-єдиний у Західному регіоні України / Лю-
бов Янас // Театральна бесіда. – Львів,  2008. – № 2 
(22). – С. 16.

35. Гордасевич Б. Театральна увертюра / 
Гордасевич Б. // Літературний Львів. – Львів, 
1992. –  3 груд.

36. Заболотна В. І все ж…/ Валентина Заболот-
на // Культура і життя. – Київ, 1991. – 26 жовт.

37. Феліс С. Яскрава й мудра феєрична каз-
ка / Сільвестр Феліс // Ратуша. – Львів, 2004. – 
30-31 берез. 

38. Буркович М. Тепер школярі не носять бутер-
броди для героїв вистав… / Мирослав Буркович // 
Високий замок. – Львів, 1999. – 19 трав.

39. Чоп Г. Він був кращим режисером – організа-
тором Львова / Галина Чоп // Новий Погляд. – Львів, 
2012. – № 9. – 2-8 берез. – С. 13.

40. Юзюк І. Відгук на науково-методичну, педагогіч-
ну та виконавську роботу М. Я. Лукавецького. – Маши-
нопис. – Приватний архів М. Я. Лукавецького.

41. Лукавецький М. Шляхи Галицької Мельпоме-
ни. – Львів, 2011. – Рукопис. – Приватний архів М. Лу-
кавецького.

Мирон Лукавецький (крайній праворуч угорі) серед організа-
торів та членів журі фестивалю “Сурми звитяги”. Львів, 
2003 р.

 Мирон Лукавецький (ліворуч угорі) серед постановників та 
учасників дипломної вистави “Роксоляна” Д. Січинського. 
Оперна студія Львівської  державної консерваторії ім. М. Ли-
сенка. Львів, 1995 р.



182

некрополь

182

Згадуючи про Євгенія Теодоровича (зрештою, це 
так тільки мовиться – насправді він не забувався!), 
розумієш, що в межах одного з найстаріших вишів 
він був самодостатнім інститутом (зі своєю методо-
логією, з розробленою та впровадженою стратегією 
розвитку кафедри, з притаманною йому людською 
етикою, зі своїм неповторним авторським стилем, 
інтонацією викладання, а  тим більше – навчання).         

Здавалося б, він мав винятково вигідний старт у 
професії та житті: свого діда Євгеній не застав, од-
нак пишався ним – Лев Фрумін був визначним хірур-
гом, науковцем; мати Ірма Золотовицька – кандидат 
наук, завідувач кафедри в Харківській консерваторії; 
батько Теодор Русабров – актор, співак, професійний 
скрипаль, був провідним солістом декількох театрів 
оперети… Коли, щойно зазнайомившись, Русабро-
ву робили комплімент щодо ефектности його імени, 
він віджартовувався – мовляв, ім’я – звичайне собі 
ім’я, але ви, мабуть, маєте на увазі по-батькові? Чи не 
приховувалося за цим сарказмом незагоєне почуття 
хлоп’ячої уражености – адже життя матері з батьком 
не склалося, і вони дуже рано розійшлися. Уявити 
собі Євгенія Теодоровича у спілкуванні без “другого 
плану”, без підтексту, без уїдливого дотепу – немож-
ливо. Але його почуття гумору було наче завжди при-
правлене гіркотою прихованого від широкого загалу 
смутку. Безсумнівно, навіть для тих, хто близько знав 
його в роботі роками-десятиріччями, Русабров був 
“річчю в собі”, людиною-загадкою. 

Успадкувавши від батьків численні таланти (крім 
наукових, мав очевидні творчі – чудово співав під 
гітару, писав вірші та п’єси, не кажучи вже про до-
стоту афористичне почуття гумору), бувши людиною 
напрочуд артистичною, чарівливості якої не можливо 
було не підкоритися, Русабров ніколи не розраховував 
лише на ці генетичні дивіденди, він об’єктивно був 
із “працеголиків”, такими ж виховав і своїх учнів. Не 

У січні 2013 року не стало Євгенія Ру-
саброва. Театрознавець, критик із всеукраїн
ським ім’ям, завідувач кафедри майстернос-
ти актора і режисури театру анімації Харків
ського національного університету мистецтв 
імени Івана Котляревського, він,  на жаль, 
далеко не до кінця висловив, передав і реалі-
зував свій колосальний науковий, критичний і 
педагогічний потенціял… Але, знаючи драма-
тизм життєвих та творчих колізій життя 
Євгенія Русаброва, можна сказати, що його 
надто передчасний відхід з життя (Русаб-
рову тепер назавжди п’ятдесят сім) – в яко-
мусь сенсі трагічно закономірний. Так, доля 
наче обрала собі цю сильну людину для най-
більших випробувань. Життя з маніякальною 
впертістю перевіряло його на лицарську силу 
духу, професійну незламність і людську при-
нциповість.     

Очевидно, що йому багато чого не дода-
ли за життя. А сам Русабров для себе нікого 
не просив (“Ніколи нічого не прохайте, особ-
ливо в тих, хто сильніший за вас.  Ніколи і 
нічого…”). Він був людиною вчинку, справи і 
обов’язку в унікальному поєднанні із всеохоп-
ними знаннями (і не тільки в гуманітарній 
галузі).

Екзистенційний герой 
нашого часу

Юлія Коваленко

Євнгеній Русабров.

(Пам’яти Євгенія Русаброва)



183

Юлія Коваленко

183

знаю іншої людини, яка була б настільки вимогливою, 
навіть нещадною до самої себе!

Здавалося б, це мало тільки посприяти його блис-
кучій кар’єрі у будь-якій царині. А шукав себе Русаб-
ров постійно. Людина з вродженим хистом до тео-
ретизування, він мріяв про філософський факультет 
(але який був час – безальтернативно “марксистсько-
ленінський”!), отже, вступив до “Політеху”, а після 
армії вже остаточно визначився з вибором на користь 
театрознавства як єдиного всеохопного гуманітарного 
профілю. Під час навчання він встиг застати майстрів 
курбасівського кола за їх життя: Романа Черкашина, 
Юлію Фоміну, Дмитра Власюка, сина найрадикальні-
шого експериментатора 1920-х рр.. найінтелігентні-
шого аристократа Олексія Глаголіна. На його сильно-
му курсі, де вчилися, зокрема, Сергій Васильєв, Юрій 
Гаврилов, Володимир Решетняк, Євгеній одразу і 
незаперечно був “попереду всіх”, проте життя знову 
тоді розпорядилося ним несправедливо. 

Маючи блискучу базу, він без проблем вступив до 
аспірантури одного з московських вишів (Москву Ру-
сабров “відчував” другим своїм після Харкова містом 
– часто їздив сюди на прем’єри, був на споглядаль-
ній практиці у “найгучнішому” Театрі на Таганці, де 
йому пощастило стати свідком репетицій “Злочину 
та покарання” Юрія Любимова з Володимиром Ви-
соцьким та Олександром Трофимовим). Але першої 
дисертації за напрямком “теорія драми” (цей предмет 
він потім блискуче викладав студентам – режисерам і 
театрознавцям) так і не захистив… Хтось із місцевих 
“скористався” його напрацюваннями, виключивши 

саму можливість повернення до цієї наукової теми. 
Зі спогадів близького друга Ю. Гаврилова стає зро-
зумілим, чому і київські наукові кола тоді теж не ста-
ли для Євгенія “своїми”. Тут, порівняно з Москвою, 
процвітав провінційний антисемітизм. 

Професійні перспективи Русаброва у рідному 
Харкові були не надто втішними... Після того, як ще 
студентом третього курсу він виступив на шпальтах 
місцевої “комсомольської” преси, з критичних пози-
цій аналізуючи ситуацію в російському театрі, яким 
одноосібно керував Олександр Барсегян, його ім’я 
опинилося в чорному списку. Друкуватися знову в 

Євгеній Русабров з родиною.

Євгеній Русабров. Вдома.



184

некрополь

харківській пресі Русабров зміг тільки у новій, Неза-
лежній Україні. Авжеж, посада методиста колективів 
театральної самодіяльности давала йому певну неза-
лежність (в порівнянні до підлеглої праці завлітом, 
дрібного чиновника від культури або невільного у 
своїх судженнях штатного журналіста), проте, ясна 
річ, не могла задовольнити амбіцій професіонала рів-
ня Євгенія Русаброва. 

Неодноразово доводилося мені чути від нього з 
різних приводів сентенцію, що Харків є прикордон-
ним містом на перехресті вітрів, і з нього історично 
видмухується або навіть вичавлюється все справді 
творче, концептуальне, небанальне… Розумію, на-
скільки болісними, адже автобіографічними, були ці 
міркування для вчителя. Адже на заході радянської 
доби він сам покинув Харків, подавшись за свіжими 
ідеями та ковтком творчої волі до найвіддаленішої від 
контрольованого “центру” провінції. Інститутського 
товариша, режисера театру ляльок Олександра Ян-
келевича, саме тоді призначили головним режисером 
Нижньо-Тагільського театру ляльок, і, покликаний 
“романтикою Тайги”, Русабров став у цьому театрі 
завлітом. 

Переоцінити значення двох років, проведених 
Євгенієм у товаристві лялькарів славетної, вибухо-
вої соціяльним протестом та мистецьким креативом 
Уральської зони – просто неможливо. Це був доленос-
ний поворот долі, остаточний дороговказ у сферу на-
укового та творчого спрямування всіх вмінь та знань 
Є. Русаброва. Пірнувши у цей надзвичайно цікавий 
живий процес, молодий театрознавець читав лекції 
у місцевому інституті, написав для постави у театрі 

дивовижну за своєю експресіоністичною тональністю 
п’єсу “Ясночервоні вітрила” за О. Гріном, “варився” 
у практиці обговорень найкращих вистав геніяль-
них режисерів сучасности на оглядах театрів ляльок 
Уралу. Саме під впливом цих ідей, вистав, майстрів 
Русабров сформулював гіпотезу свого подальшого 
життя – займатися театром ляльок як метатеатром, як 
“моделлю режисерського театру”. Згодом на цю тему 
він надрукує численні наукові та публіцистичні статті 
у виданнях від Тюмені до Харкова і Москви!

Свій вихід з благословенного Уралу Русабров по-
яснював дестабілізацією лінії фронту експерименту, 
яку розмило дев’ятим валом “перебудови”. Віднині 
творчо цікавим життя обіцяло стати і в рідному Хар-
кові! Але далеко не з обіймами вітало місто свого 
блудного сина: йому вдалося “зачепитися” на кафедрі 
театру ляльок – читати історію цього виду театру. 
Якийсь час викладав навіть спецкурс на теоретич-
ній кафедрі в консерваторії – до речі, випускники 
пригадують власне епізодичну зустріч з Русабровим 
із вдячністю: “То була школа! То був ні з ким не-
зрівнянний Вчитель!” З вимогливими студентами 
“театралки” Русабров навіть практикував відхід від 
навчальної дисципліни, задовольняючи їх нагальний 
запит у тій складовій театрального процесу, що була 
гостро актуальною, але доти нікому тут не відомою – 
читав лекції з театру абсурду, відкривав слухачам очі 
на сучасну авангардну літературу. Відтоді потяглися 
за його авторитетними порадами та підказками прак-
тики – актори і режисери. 

Усього ж упродовж чверти сторіччя викладання 
Євгеній Теодорович підготував не один десяток дис-
циплін, серед яких: “Історія театру і літератури Захід-
ної Европи та США”, його авторський курс “Вступ до 
театрознавства”, “Робота режисера з драматургом”, 
“Актуальні напрямки сучасного театру” і незабут-
ня особисто для мене “Історія російського театру”! 
Адже у XX столітті він знав і проводив нас буквально 
кожною – витончено-модерністичною, революційно-
романтичною, криваво-репресивною, постреабіліта-
ційною – сходинкою цього ускладненого політикою 
та калейдоскопом стильових формацій процесу. Ці та 
інші курси Русабров викладав не просто як історик, 
а як з божої ласки теоретик мистецтва. Він давав не 
просто фактаж – він володів таємницею змістових 
міждисциплінарних переходів, реконструював кар-
тину світу, формував світогляд. Та й за межами авди-
торії наші розмови, sms-ки, електронні листи (інколи 
до запеклих дискусій!) про улюблених режисерів, 
про театрознавчу термінологію, про етику та відпові-
дальність критика за кожне промовлене слово – не 
припинялися ніколи. 

Безумовно, для студентів театрознавчої спеціа
лізації Русабров був, передусім, монополістом семі-

Адольф Шапіро та Євгеній Русабров.



185185

нару “Театральна критика”. Це вже потім ми 
дізналися, що в інших навчальних закладах діють 
творчі майстерні, що колись так було і в нашому 
інституті. За “часів Русаброва” доцільність такого 
монотеїзму ніхто зі студентів сумніву не підда-
вав. Не пам’ятаю випадку, щоб він з кимось не 
спрацювався. Для часом полярних за своєю під-
готовкою, загальною культурою, темпераментом 
студентів Євгеній Теодорович був щонайменше 
авторитетом, а то й – батьком, старшим другом. 
Здається, навіть ті, хто в силу власної пересіч-
ности “неправильно записували за ним”, були 
під певним гіпнотичним впливом від його всео-
сяжних знань, русабрівської чесности і неуперед-
жености. Це можна пояснити і коротше – з ним 
завжди було по-людському і професійно цікаво! 
До того ж, студентів (як і колег) він тримав на 
коректній дистанції, інтригуючи своїм справжнім 
ставленням до них, змушуючи постійно прагнути 
розгадати цю таємницю. Одверто кажучи, його ав-
торський метод виховання професійних критиків 
та науковців відрізнявся суворістю, абсолютною 
безпристрасністю: нічого – авансом, ніяких улюб-
ленців! Як викладач та Учитель, він навчив нас 
об’єктивної самоцензури. 

Хист театрального критика Русаброва мали 
нагоду оцінити не тільки в Харкові. Як член журі, 
він висловлював свої думки перед колективами з 
України, Росії, Европи і країн далекого зарубіжжя 
на фестивалях: “Добрий театр”, “Січеславна”, 
“Белгородская забава”, “Театрон”, “Курбалесія”, 
на ініційованому ним фестивалі театрів ляльок 
та інших форм сценічної анімації (“ANIMA”), 

Євгеній Русабров  
з працівниками кафедри.

Євгеній Русабров  на випускному вечорі 
акторського курсу. Гра з вогнем.

Юлія Коваленко



186

некрополь

який тричі відбувався у Харкові на базі театру ляльок. 
Його енергії вистачало і на публічні обговорення (в 
секції критики) прем’єр харківських театрів, у яких 
традиційно брала участь і “молода гвардія”, учні Ру-
саброва. І по кількох роках сильні у пам’яті його афо-
ристичні, здавалося, геніяльні, усні розгляди вистав, 
у яких Євгеній Русабров примудрявся одному йому 
відомим способом висловити, не образивши авторів 
та акторів, абсолютно об’єктивну оцінку вистави, і 
при цьому вписати її в довколишній процес. 

Євгеній Теодорович умів дарувати свято теат-
ру, подавати та препарувати це мистецтво як гурман 
страву. Так, в рамках Міжнародних читань молодих 
учених пам’яти Л. Я. Лівшиця у Національному пе-
дагогічному університеті він впродовж десяти років 
організовував для учасників форуму походи на най-
кращу виставу сезону, з неодмінним після того її 
обговоренням. І хоча всі ледве ноги тягли від того 
марафону, Русабров був стрімким та бадьорим, він 
навіть після 18-годинного робочого дня тримався “у 
формі”! Як і його улюбленого театро-містифікатора 
В. Мейєрхольда, Євгенія Теодоровича здорова теат-
ральна полеміка лише тонізувала. В останні роки без 
нього не обходилася жодна студентська конференція 
на театральному факультеті: гості з Києва, Львова, 
Петербурга, Москви щиро полюбили його – модера-
тора цих заходів. Русабров опромінював будь-який 
такий міжнародний захід ореолом столичности, ета-
лонности – вони відчитувалися в його культурі спіл-
кування, в науковому рівні, у відчутті місця та часу 
для гарного дотепу.   

З усією відповідальністю і усвідомленістю над-
завдання Євгеній Русабров прийняв 2003 р. пропо-

зицію керівництва інституту очолити 
кафедру театру ляльок. Реформа ка-
федри стала головною справою його 
життя. Одночасно він доформулював 
і оприлюднив теорію театру анімації, 
що призвело до історичної події – він 
перейменував першу в Україні кафедру 
театру ляльок на кафедру майстерності 
актора та режисури театру анімації. 
Власну теорію Русабров активно по-
пуляризував на всіх наукових і фести-
вальних теренах. Слід зазначити, що 
за сорок років розвитку кафедри лише 
Євгеній Русабров повів її шляхом ра-
дикально революційним, пов’язаним з 
його авторською концепцією. В тому, 
як теоретично, науково він подивився 
та розгорнув явище, яке до того роз-

вивалося виключно еволюційно, Русабров – у своїй 
галузі – подібний до Леся Курбаса.  

У ланцюжку термінології театру XX – XXI ст. він 
дав найрадикальніше визначення театру, про який 
розмірковували: Михайло Корольов, Наталія Смир-
нова, Генрик Юрковський… Саме тому безцінним є 
визнання його теорії старшим і найавторитетнішим 
у світі колегою Генриком Юрковським (на жаль, цих 
слів про себе Русаброву прочитати не довелося): “Єв-
геній Теодорович – науковий дослідник велетенсь-
кого значення, якому відомі всі сучасні напрямки в 
науці про театр. Русабров вмів критично дивитись 
на імітаційний театр ляльок, що набув широкої по-
пулярности в Росії та Україні, і бачив майбутнє цього 
театру у зверненні до найдавніших спроб авангарду 
та різноманітних експериментів російського та ук-
раїнського театру кінця ХХ сторіччя. Я дуже високо 
ціную його теорію театру анімації та всі міркування, 
дотичні до цієї теми”. 	

Можливо, для когось лише після його смерти 
стане очевидним справжній масштаб наукового від-
криття Є. Русаброва, коли звідусіль стали надходити 
статті для збірника його пам’яти, зокрема“ авторства, 
професора Варшаської театральної академії, голови 
комісії UNIMA з публікацій та освіти Марека Вашке-
ля, екс-президента російського UNIMA, режисера Ва-
лерія Шадського, завідувача Всеросійського кабінету 
дитячих театрів та театрів ляльок Ольги Глазунової, 
багатьох практиків українського театру ляльок…             

Але це – зараз. А доти – як людина внутрішньо 
делікатна, інтелігентна, але принципова, цілком ус-
відомлюючи свій ситуаційно унікальний дуалізм 
між молотом – практиками сцени та ковадлом – на-
укою, Русабров, на жаль, чимало своїх останніх сил 
змушений був віддати обґрунтованій полеміці з при-
бічниками ортодоксального театру ляльок. Інколи 

Однокурсники: Сергій Васильєв та Євгеній Русабров.



187

мені здавалося, що душа Русаброва була 
народжена для місіонерства.

Людина залізної дисципліни й волі, ло-
гік, стратег та агностик у питаннях релігії, 
Русабров в усьому, що стосувалося театру, 
залишався великою дитиною. Русабров 
був романтиком у дружбі, в “єдиновір
стві” у театр. Інколи доводилося платити 
за свою довірливість, і тоді на нього, іде-
аліста, страшенно боляче було дивитися… 
Але віра в “молодих-талановитих” будь-
якого віку у нього від цього не зникала. 
З часів уральського братерства Євгеній 
Теодорович любив творчий світ режисе-
ра, поета, людини Євгенія Гіммельфарба. 
Щось більше, ніж професійні стосунки, 
об’єднувало його із недержавним “Теат-
ром P.S.” – його керівникові і викладачеві 
своєї кафедри Степанові Пасічнику він 
довіряв як мало кому в професії та житті. 
А яким щасливим бував Русабров після 
іспитів з контактної імпровізації та сучасного танку, 
підготованих викладачем Інною Фальковою! Надзви-
чайно пишався роботами “відкритої” ним у Сімферо-
полі і “загітованої” вступити одразу на дві кафедри 
інституту – отже, двічі своєю ученицею – Оксаною 
Дмитрієвою, яка згодом стала головним режисером 
Харківського театру ляльок та викладачем кафедри; 
зокрема, неймовірно радів і сприяв становленню не-
державного “Театру 19”, автор і режисер якого Ігор 
Ладенко згодом виправдав його надії унікальним для 
Харкова правом навчатися в аспірантурі Школи-студії 
МХАТ; Русабров міг всупереч кон’юнктурі, виключ-
но з професійного зацікавлення, віддати свій голос у 
присудженні муніципальної премії зовсім молодому 
режисерові, як це було у випадку з Єлизаветою Бан-
никовою. 

Людина принципу, він, здається, лише одно-
го разу поступився заради єдности своєї команди. 
Коли розгорілася “Помаранчева революція”, Русаб-
ров, який особисто підтримував іншого кандидата у 
президенти, раптом свідомо вирішив прийняти вибір 
викладачів своєї кафедри, і вийшов зі студентами на 
Майдан. І в цьому теж виявився романтиком. 

Вчинком – але цього разу під одноосібну від-
повідальність! – було і обстоювання права корпора-
ції театральних критиків, яку він очолював як член 
правління НСТДУ в Харківській області та голова 
секції критики. Після низки його коректних за тоном, 
об’єктивних публікацій та відкритих обговорень, в 
яких сучасний стан Театру ім. О.Пушкіна та Театру 
для дітей та юнацтва визначено як незадовільний, а 
процесам, що призвели до цього, дано компетентну 
фахову експертизу, критиків перестали пускати до 

цих театрів. Тоді Русабров один, мов Ланцелот про-
ти Дракона, вийшов з публікацією відкритого листа 
О. Барсегянові. Хоча доречніше було б порівняти ту 
ситуацію з кафкіянським “Замком”. Адже йому, як 
Землемірові К., так і не вдалося домогтися діялогу-
двобою. Натомість, навкруги утворився характерний 
вакуум. Сам же “Кламм” так і не обізвався з-за мурів 
театру-замку. Так, Русабров цілком свідомо протисто-
яв цьому звичайному екзистенційному абсурдові, і 
протистояв самотужки. Справжній герой. Він любив 
фразу Маяковського: “Надо бы доругаться…”. На 
відміну від поета, який натомість вистрілив у себе, 
цими публікаціями Русабров розставив усі крапки 
над “і” – не для себе, а для історії. Для себе безпеч-
ніше було б зберігати “поганий мир” із незмінним 
завідувачем сусідньої кафедри. Але хіба Вчитель 
думав про себе!

Коли лікування від страшної хвороби в іншій 
країні відокремило його від нас, Євгеній Теодорович 
писав в одному з листів: “Звісного фіналу все одно 
не уникнути, а якщо увесь час про нього думати, ні-
коли буде діяти”. За певний орієнтир йому послужив 
незадовго до того відхід улюбленого актора Івана 
Диховичного, який волів знімати своє кіно і займа-
тися улюбленою справою навіть у приреченому стані 
та попри фізичну знемогу зберігав під час інтерв’ю 
інтелігентну доброзичливість і прямо, з посмішкою, 
дивився в очі співрозмовникові, говорячи про смерть. 
От і Євгеній Теодорович самотужки відбув у далекій 

Євгеній Русабров та Юлія Коваленко.

Юлія Коваленко



188

некрополь

країні весь отой свій внутрішній “Чорнобиль”, який, 
втім, не піддав корозії його душу. Свою останню 
статтю – розвідку про історію кафедри, в якій він, 
як завжди, об’єктивно вийшов далеко за межі вузько 
поставленої мети, – він назвав промовисто “Час на-
ших сподівань”, але побачити її надрукованою вже, 
на жаль, не встиг… Майже в останньому листі, який 
мені пощастило отримати від Русаброва з Ізраїлю, 
він (чого б ніколи не дозволив собі в “мирні” часи) 
відверто зізнавався харківським друзям та учням в 
любові, хоча й додавав гірко: “Живу, не докоряючи, 
але й нічому не вірячи…”. Втім, нерозгаданою за-
гадкою є для мене останні пів року життя вчителя 
поза межею досяжности цих-таки друзів. За винятком 
найдавнішого інститутського друга Ю. Гаврилова, він 
відмовив у спілкуванні всім, хто його підтримував 
– наче відокремився від тих, для кого недосяжною 
була міра його страждань, вирішив не підживлювати 
більше наших ілюзій, коли не стало вже сили стояти 
з нами на одній смузі життя. 

Мені пощастило знати Євгенія Теодоровича 
дванадцять років, він був моїм майстром з теат-

ральної критики, він став і вільно 
обраним керівником диплому, і го-
ловним – на все життя – Вчителем. 
Нехай менше – але все одно – по-
щастило тим, хто принаймні почав 
опановувати театрознавство під 
його орудою – вони ж зустріли-
ся в житті! Втім, мені невимовно 
шкода тих талановитих, юних, від-
критих для сприйняття інформації, 
які приходитимуть вчитися надалі 
і не знатимуть щастя спілкування 
з Русабровим… Він, безумовно, є 
незамінним.     

Коли відходять видатні актори, 
після них залишаються кіностріч-
ки та записи вистав, коли не стає 
композитора – залишаються ноти, 
по театрознавцеві, викладачеві ли-
шається пам’ять діячів театру, уч-
нів, його критичні, методологічні, 
наукові праці. Може, найбільшою 
карою, а не провиною в долі Ру-
саброва стало те, що він, покли-
каний створювати монографії та 
підручники, які б закладали цілий 

напрямок у науці, через свою адміністративну поса-
ду та нескінченні “виробничі необхідності” не встиг 
власноруч створити і залишити по собі ґрунтовної 
праці. Сьогодні з усією виразністю усвідомлюю, 
що в тому була і наша провина…Адже “виробничу 
необхідність” тепер долаємо сукупними зусиллями. 
Перелік провин можна доповнити загальмованістю 
нашого, учнів, зростання, у велетенській тіні його 
професійного авторитету. Гадаю, в Євгенія Теодо-
ровича, який сам встигав за добу нереально бага-
то, були всі підстави переадресувати нам рядок з 
Мікеланджело: “Устал я ждать, я верить устаю/ 
Когда ж взойдет, Господь, что Ты посеял!” З того, 
як тільки він один умів без заздрости і навіть азартно 
поділяти авторську радість від виходу ґрунтовної 
фахової публікації, можу лишень припустити, якою 
була б його гордість за монографію, яку я легковаж-
но не встигла показати йому навіть у чернетці. Для 
Русаброва не було в нашій спільній з ним професії 
більшого бога, ніж книжка. Тому спроба зібрати все 
створене ним і прокоментувати ці тексти відповідни-
ми спогадами друзів та близьких, під однією обкла-
динкою; а також започаткувати традицію наукових 
читань пам’яти Євгенія Русаброва сьогодні є нашою 
спробою врешті-решт запізно, але віддати свій борг 
хай не йому, та хоча б його пам’яті.

На фестивалі “Січеславна –- 2011” (зліва напрово): Ірина 
Чужинова, Євген Русабров, Марія Проценко, Світлана Мак-
сименко.



189189

Щодня Юрій Борисович приходив до редакції в 
один і той сам час, і так само, майже в один і той сам 
час, якщо не завітали київські друзі або з інших міст, 
йшов з редакції.

В його кабінеті влітку і взимку було відчинене вік-
но. Біля вікна стояв його стіл, де у майже незмінному 
порядку лежали: старий мундштук, дешева запальнич-
ка, пачка “Прими”, купка свіжих газет, останні номери 
журналу, рукописи.

Поряд зі столом  –  стілець для відвідувачів, які 
приходили у гості до посади і подеколи нестерпно довго 
“налагоджували стосунки”.

Набагато вільніше опановували простір друзі, які 
зазвичай сідали далі або просто гуляли кабінетом, інко-
ли жваво розмахуючи руками і висловлюючись не так 
“інтертекстуально”, зате щиро.

З бігом часу редакція змінювала адреси, однак по-
рядок залишався незмінним; так само незмінним вида-
вався і світ, у якому жив Юрій Борисович. Принаймні 
зміни ці були, немов у природі, майже непомітні  –  як 
день переходить у надвечір’я, вечір  –  у ніч. Незмінним 
майже тридцять років, упродовж яких я знав Юрія Бо-
рисовича, було і його ставлення до того, що він любив 
у театрі і від чого тікав.

Самодисципліна, доведена ледь не до педантизму, 
дивним чином поєднувалася у нього із наївно-роман-
тичним ставленням до життя: Юрій Борисович завжди 
був у стані закоханости  –  у драматургів, авторів, ак-
торів, режисерів, сценографів, у яких цінував талант, 
порядність, вірність, незалежність, одне слово, інтелі-
гентність, бо й сам був таким. Часто, характеризуючи 
людину, казав: “він любить театр”, “він любить лю-
дей”, або  –  із сумом  –  “людей треба знати”, “людину 
не зміниш”. Мені здається навіть, що людей театру і 
театральне життя він любив більше, ніж окремі, на-

Олександр Клековкін

Юрій Борисович Богдашевський (1938–
2013) належав поколінню, яке дало україн
ському театрові низку знакових для часу 
ідей і потужних постатей. Саме так, не 
з однолітками, а з поколінням і його роман-
тичними ідеалами, він прийшов наприкінці 
“відлиги” у театр. Прийшов, як і все його 
покоління, не для естетських забав, але для 
служіння, змістом якого вважав правду, 
намагання її зрозуміти й уголос сказати. 
Власне, театр, з усім арсеналом сформо-
ваних тодішньою режисурою позацензур-
них засобів (пауза, підтекст, мізансцена) і 
був однією з небагатьох дозволених форм 
об’явлення правди; невипадково ж Георгій 
Олександрович Товстоногов вважав ХХ 
століття століттям режисури, яка ще 
не стала тоді у нашій країні мистецтвом 
вигадливого аранжування й провокації. 
Місцем свого служіння правді Юрій Бори-
сович обрав журнал “Український театр”, 
в якому прожив півстоліття – спочатку 
редактором відділу, а впродовж останніх 
двадцяти років – головним редактором.

юРІЙ БОГДАШЕВСЬКИЙ



190

некрополь

віть дуже гарні вистави, у сприйнятті яких ніколи 
не був об’єктивним. Бо мав дуже тонкий природний 
слух  –  як до правди, так і до брехні, а театр вважав 
передусім справою етичною.

Саме тому, думаю, Юрій Борисович зумів зібрати 
навколо видання не лише найкращих, уже “апробо-
ваних” театральних критиків, а й авторів молодшого 
покоління, які сьогодні вже й самі стали головними 
редакторами авторитетних видань, відомими теат-
ральними критиками; колись вони, за його підтрим-
кою, тільки починали свій шлях, приносили йому свої 
перші матеріяли, вірили його зауваженням і чекали 
на пораду.

Прочитавши статтю автора-початківця, Юрій Бо-
рисович зазвичай висловлювався жорстко, як хірург; 
хвалив лише зрідка, та й то  –  дуже стримано. Бу-
вало, автор подавав статтю на дванадцять сторінок, 
він читав і казав: “може бути”, тільки треба трохи 
скоротити, залишити першу й останню сторінки, а 
решту  –  в домашній архів.

Людиною був небалакучою: більше розпитував, 
ніж розповідав, вмів слухати і ставити гарні запитан-
ня  –  такі, що примушували зашарітися хитрунів, 
яких називав “жуліками”, а вони, цілком природно, 
вважали його людиною незручною.

Про його публічні міні-рецензії і досі ходять 
оповідки: переказувати їх не буду, актори старшого 
покоління самі пам’ятають.

Так само жорстко і легко писав: 
якось уранці сідав за стіл, ставив поряд 
філіжанку кави, діставав запальничку, 
сигарети, мундштук і лише записував 
живу, неначе наговорену на диктофон, 
пряму мову. В рукописах цих жорстких 
історій зазвичай не було ні виправлень, 
ні численних перестановок, ні нарощу-
вання оздоблювальних елементів, це 
були діягнози: як і в медицині, яка ва-
била його в юності, вони (ці діагнози) 
лише зрідка бували приємними, однак 
завжди були лаконічними, чіткими і 
необразливими, згідно з клятвою Гіп-
пократа. Через те йому вірили.

Так само керував і редакцією  –  
власне, не керував у ще й досі звичному 
для багатьох партійно-профспілковому 
сенсі; це була мудра співпраця  –  з ко-
легами, друзями, учнями.

Мені здається, найбільше у житті 
Юрія Борисовича дратувала фальш: він бачив її у 
брехливому письмі, у нещирості соціяльних і люд-
ських стосунків, в офіційних заходах, яких зазвичай 
уникав або, коли жодної змоги втекти не було, шоку-
вав його, той офіціоз, появою у незмінних джинсах, 
зі шкіряною сумкою через плече.

Тому й театрознавчі балачки про “високе”  –  ре-
цепції, концепції, перцепції  –  не дуже полюбляв, 
бо вмів розрізняти, коли говорять посутньо, а коли 
тільки жонглюють модними словесами. І вважав, що 
гарно писати  –  це  писати правдиво і просто.

Серед авторів, письмо яких він любив в останні 
роки, пам’ятаю Довлатова.

Якось попросив Юрія Борисовича назвати 
улюбленого автора. Він відмахнувся і навіть не став 
обговорювати. Чому? Думаю, через те, що не мав 
кумирів. Хоча припускаю, що в юнацькі роки його 
вразив Гемінґвей  –  і не лише манерою письма, а 
головне  –  системою так жорстко унаочнених чо-
ловічих уявлень про життя.

Поряд із цим пам’ятаю й іншу книжку: “Літопис 
життя і творчості Станіславського”. Не знаю, чи ба-
гато хто з театрознавців прочитав її. Юрій Борисович 
читав її довго, повільно, а вже наприкінці, відчувши 
сюжет красивого життя, сказав: “Яка людина!”

Коли з життя стали відходити друзі  –  Сергій 
Данченко, Володимир Бегма, Віталій Розстальний, 
Слава Стельмах, Богдан Ступка, Ігор Мамчур, Павло 
Верхацький  –  Юрій Борисович засумував, бо радісне 
коло його покоління, те саме, яке ще донедавна вида-
валося незмінним, ставало вужчим.

Здається, хоч трохи розвіяти сум і розширити 
це коло йому дуже допомагали студенти, яких він 

Юрій Богдашевський (стоїть) з працівниками кафедри теат-
рознавства Київського національного університету театру  
кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого.



191

Олександр Клековкін

ніжно любив: тішився їхніми успіхами, сумував, 
коли засмучували поразками, хоча й удавав із себе 
суворого, незворушного і непідкупного. Зрозумівши 
це наївне удавання, вони, особливо дівчата, легко 
розчулювали його своїм щебетом і розбишацькими 
витівками. Ставши дорослими й самостійними, вони 
приїжджали до нього, ділилися новинами, радилися, 
а він  –  умів обігріти, підтримати у найкращих їхніх 
намірах і  –  пишався ними.

Так само пишався сином і дружиною  –  Зоєю, 
пам’яті якої присвятив книжку.

Так само й журналом, якому віддав п’ятдесят 
років; однак віддав не лише публікаціям, а театрові 
та його людям, серед яких було дуже багато друзів і 
тих, які,  –  так само, як і автор цих рядків,  –  вважа-
ють його одним зі своїх учителів.

Один з останніх уроків Юрія Борисовича  –  урок 
гідности, що виявився у його ставленні до боротьби; 
він уникав її, знаючи, що у перемозі  –  завжди при-
хована поразка; і відступався, не бажаючи бруднити 
руки, які в нього й справді були чисті: вузькі, неначе 
дівочі, долоні; довгі, немов у хірурга, пальці.

Тепер шкодую, але вже ніколи не зможу зробити 
фотокартки, на якій хтось (можливо, навіть я; або 
не я) щось розповідає Юріжві Борисовичу Богда-
шевському, а він, підперши правою долонею щоку, 
“тіпа” уважно слухає. 

Спочатку я не знав, що означає ця пластична шту-
ка і, незважаючи на неї, продовжував плести якусь 
нісенітницю.

Потім, коли мізансцена стала повторюватися, 
зрозумів: вона означає, що Юрій Борисович мовчки 
говорить: “Сашко, не неси пургу” (так, звісно, він 
ніколи не казав, це вже вільний авторський переклад, 
але думав, здається, щось подібне).

Струна, стрижень, впевненість у собі і знання, 
що “кожен живе своє життя”, дали Юрію Борисовичу 
дуже точний вимірювальний  прилад, який допома-
гав надзвичайно легко відрізняти правду від брехні. 
Можливо, тому він і підпирав рукою щоку, коли у 
його присутності починалися постмодерні забави з 
їхніми лабіринтами, перетіканням добра у зло і нав-
паки. Підпирав, бо ставало нудно.

Його світ стояв на фундаменті  твердих істин, 
збити з яких його було неможливо. Інколи, щоб не 
сваритися, він міг зітхнути, кивнути головою, пого-
дитися, щоб відчепилися, але раніше чи пізніше все 
одно ставало зрозуміло, що є добром, а що ні.

В його світі добро ніколи не сиділо за одним 
столом зі злом, а правда ніколи не чаркувала з брех-
нею.

Здавалося б, це дивно для людини театру, у при-
роді якого лежить штукарство  і ледь не шахрайство 
з його органічним удаванням правди.

У театральному житті я знав мало людей, чиє 
життя і зовнішні його форми були б такими ж прав-
дивими і нетеатральними, як у Юрія Борисовича.

Думаю, цим і визначається талант життя у театрі 
і письма про нього, яким володів Юрій Борисович.

Однак химерна пам’ять зберігає не лише те, що 
унаочнено у жестах і словах, вона зберігає й відчут-
тя. І це відчуття говорить, що коли не стало Юрія 
Борисовича, любові і правди у театральному світі 
стало таки менше.

Валерій Фіалко, Валентина Заболотна, 
Юрій Богдашевський.



192

некрополь

Ми познайомилися в січні 1981 року, коли я при-
йшла працювати до Театру ім. М. Заньковецької.  
З дитинства вихована заньківчанськими виставами, 
про них писала студентські роботи, звичайно, непо-
гано знайома з творчістю Олександра Боніфатійови-
ча, я була вражена цілковитою відсутністю в ньому 
пози, його відкритістю й доброзичливістю. “Живий 
корифей” спілкувався з усіма, в тому числі із знач-
но молодшими, ніж я, нарівні, з повагою. Пізніше 
з’ясовував, з ким є спільне, а з ким краще дистанцію-
ватися, але коректність залишалася завжди.

Він був з тих, хто, вітаючись на вулиці, скидають 
капелюха. Цілуючи руку жінці, схиляються перед нею, 
а не підносять руку собі до уст. У скількох випадках, 
на мільйон населення, можна таке спостерегти?

Серед колег мав незмінну вагому репутацію й по-
вагу, з особливим теплим нюансом. Скажімо, замість 
вимовляти довге словосполучення імені й по-бать-
кові, заньківчани казали, по-родинному, Боніфатович, 
і авторитет від цього зовсім не страждав.

На гастролях у Тернополі йдемо до готелю повз 
чудове озеро в центрі міста, раптом Боніфатович 
каже, – А я на дні цього озера грав у футбол! – На 
моє німе питання пояснює, – озера ще не було. Тільки 
зарослий чагарями й бур’янами яр. Ми, гімназисти, 
вирубали й розчистили собі майданчик і влаштували 
футбольне поле з воротами, як повинно бути. – То 
ви були “просунутою” молоддю! – кажу. – Щоб тебе 
поважали, треба було бути спортсменом і патріотом. 
Ми знали, що українська мова зазнає утисків поль-
ської держави, тому розмовляли виключно українсь-

У кращий світ відійшов заньківчанин, 
народний артист України, патріярх української 

сцени Олександр Боніфатійович Гринько 
(26.09.1919–09.09.2013 р.). Він прожив велике, 
змістовне, сповнене драматизму життя і був 

такою постаттю в театрі, в мистецькому просторі 
України, що свідомість опирається, не хоче стосовно 

нього вживати минулий час.

НЕЗАБУТНІЙ ГРИНЬКО:
НОТАТКИ  З  ПАМ’ЯТИ

Мирослава Оверчук

кою. І ще ми знали, що патріот мусить бути фізично 
розвиненим, аби при необхідності стати на захист 
Вітчизни, тому геть усі займалися спортом. – А перші 
закоханості в старших класах? – Ні, ми були макси-
малістами, усяку таку лірику вважали слабкодухістю, 
тільки навчання, фізичний вишкіл – інтереси справж-
ніх чоловіків! – сміючись, каже Боніфатович. Я ж 
усміхаюся тій дитинній безкомпромісній цілісності 
натури, з якої походить цей чоловік і яку жорстоко 
випробувала доля вже за дуже короткий час.

– Як трапилося, що Ви  стали депутатом Народ-
них зборів 1939 року? У двадцять років – занадто 
серйозна справа. – Вчився у Вільнюському універси-
теті, коли прийшла звістка про смерть батька, треба 
було повертатися, брати на себе чоловічі обов’язки в 

Олександр Гринько



193

родині. Депутатом мене висунули односельці з села 
Грибова, напевно, через те, що вважали освіченим. 
Серед депутатів панувало відчуття особистої при-
четности до найважливішого історичного моменту – 
Возз’єднання України в одній державі. Цього хотіли 
всі, та, мабуть, мало хто уявляв, через що доведеться 
пройти, і яка буде ціна того Возз’єднання.

– Як можна заслати депутата таких важливих 
для радянської влади зборів? – Та, зовсім просто. З 
ентузіязмом сприйняв призов до радянської армії, бо 
вважав єдиною, на той час, можливістю захищати 
Україну. А мені, через голос, призначили служити в 
Ансамблі пісні й танцю імени Александрова, в Мос-
кві. Тішився, що побачу столицю… Там все й ста-
лося: заарештували, майже рік пробув на Луб’янці, 
безупинні допити, хоч удень, хоч серед ночі… Слідчі 
змінюються, а в’язень – побитий, без сну. Вимагали 
визнати провину за 58 статтею, а я не визнавав. Аж 
доки не трапився порядний чоловік, мабуть, у них 
не вистачало військових кадрів, слідчих на такий 
обсяг роботи, задіювали цивільних. Він мені й ска-
зав, – Саша, ти звідси не вийдеш. Або розстріляють 
у підвалі, або в камері помреш від туберкульозу, не 
буде й могили. Підписуй, їдь на повітря, там, може, 
виживеш. Якось так просто, по-людськи, сказав, що я 
подумав-подумав і підписав (сміється). – Та й поїхав 
на повітря, в тайгу!

У Запоріжжі ми з Боніфатовичем задумали по
трапити на Хортицю, але чомусь не було туди жодних 
екскурсій. То вирішили поїхати катером навколо ост-
рова. Ліворуч – надзвичайний природний монумент 
з граніту, вкритий лісом із сонячними галявинами, а 
праворуч – міський краєвид з купами заводських труб 
і “архітектурою” у вигляді бараків. Боніфатович дов-
го мовчки дивиться на місто й каже, – От, приблизно 
так виглядав наш табір, коли під’їжджаєш. Знаєте, 
краще дивитися на козацьку колиску.

А ще ми тоді довго обурювалися, що екскурсовод 
впродовж усього шляху розповідала нам про всі за-
води та їхню продукцію, про мости, про Дніпрогес, 
про флору й фауну Хортиці, та лиш одним словом 
обмовилася, що “в свое время здесь располагалась 
казацкая Сечь”.

У сприйнятті одних, Гринько ототожнювався з 
образом Меценаса Білинського (“Сестри Річинські” 
за Іриною Вільде); в інших – Карпа (“Суєта” І. Кар-
пенка-Карого), Командора (“Камінний господар” Лесі 
Українки), Залізняка (“Гайдамаки” за Т. Шевченком) 
чи Костя Гордієнка (“Павло Полуботок” К. Буревія), 
чи ще якимись персонажами, бо ж було їх близько 
150.

Та мало хто знав, як часто Олександр Боніфатійо-
вич мучився сумнівами з приводу роботи. Спершу це 
пішло від того, що прийшов до театру вже дорослим 

чоловіком, не маючи акторської професії. Так йому 
порадив товариш по ув’язненню, відомий кіносцена-
рист Олексій Каплер, – Іди до Театру Заньковецької, 
там – вихованець Курбаса Борис Тягно, він тебе візь-
ме. Справді взяли артистом хору, оцінили оксамито-
вий бас, гадаю, що й біографію врахували. Почалося 
вивчання професії на репетиціях і виставах. Сумніви 
самоука часом додавали в роботі ентузіязму, часом 
руба ставили питання, чи не помилився з вибором 
шляху. На все життя, вже коли був популярним, став 
“заслуженим”, потім “народним”, лишилася здатність 
сприймати думку іншої людини, нехай і не надто при-
ємну. Стосовно творчости сам випитував певних осіб, 
аналізував почуте, якщо відчував справедливість за-
уважень, намагався врахувати. Зворушливо ображав-
ся, коли не зможеш подивитися репетицію саме тоді, 
коли просив, а наприклад, якусь наступну, коли він 
не знав про перегляд і не пробував задуманого. Але 
відходив швидко, починав знову говорити про роль, 
свою сцену, знову й знов перебирав інтонації, про-
ходи, павзи, дієві шматки. Партнерів, до речі, дуже 

Мирослава Оверчук

Олександр Гринько – Король Лір у виставі “Король 
Лір” В. Шекспіра. Режисер – Михайло Гіляровський, 
Львівський театр ім. М. Заньковецької, 1969 р.

193



194

некрополь

194

цінував, їхніми помилками не тішився, сприймав, як 
власну поразку, коли можливо, намагався підказати, 
порадити.

Особливі стосунки поєднували його з персонажа-
ми. Цікавили ролі, котрі давали можливість сказати 
людям щось важливе: про життєву позицію, про нашу 
історію, про те, ким ми були й ким стали. Тут він 
захоплювався й ладен був до безмежности шукати, 
перевіряти, пробувати, аби важлива для вистави дум-
ка, що гріє його, чітко звучала для залу.

Меценас Білинський був для нього “знаком” мис-
лячого інтелігентного суспільного прошарку, зни-
щеного “визволителями” відразу після подій рома-
ну Вільде. В драматургії таких образів дуже мало, 

Гринько вважав обов’язком захистити, показати, кого 
ми втратили.

Карпо в житейській суєті класичної комедії Кар-
пенка-Карого вів тему дуже серйозну: творчого, 
господарного, відповідального ставлення до хлібо-
робства як одвічного українського призначення. Він 
нагадував інженера в простому одязі, а не темного 
селюка.

Командор міг сприйматися камінним, Гринько був 
монументальний, вагомий, але глядач мусив визнати 
йому рацію, що “права без обов’язків то – сваволя”, 
бо за таким законом жив цей герой, і сам актор теж 
його дотримувався.

Ні актора, ні режисера, ні вистави, ні театру 
без громадянської позиції, без свідомої творчости 

не сприймав. Сценічна творчість була для нього 
місією, а зразком – актори Товариства “Руська 
бесіда”. Не любив артистів-паяців, ладних за оп-
лески робити що завгодно, переймаючись деше-
вою популярністю.

125-річчя Театру “Руської бесіди” Заньківча-
ни відзначали виставою-посвятою “В наймах у 
Мельпомени” Н. Бічуї (1989, режисер – Б. Козак). 
Боніфатович був серед найактивніших ініціяторів 
та учасників урочистости. Якось показав мені 
листівку із зображенням дуже гарного незнайо-
мого будинку з підписом “Театр Руська Бесіда” 
і датою  1913 р. То була так звана “цеглинка”: 
купивши листівку, кожен громадянин міг зробити 
пожертву на спорудження українського театру у 
Львові. Був готовий проєкт, розгорнута кампанія 
зі збору коштів, та почалася Перша світова війна. 
Листівку Гринькові подарував хтось із тих інтелі-
гентів, що сам купив її. Боніфатович беріг, наче 
сподівався здійснення проєкту… колись.., трохи 
згодом…

Коли у 90-х роках, на противагу ідеї незалеж-
ности України, у суспільну свідомість була вки-
нута тема переходу українських театрів півден-
но-східних областей на “русский язык”, Гринько 
негайно долучився до дискусії. Він був одним 
із небагатьох акторів, котрі висловлювали пере-
конання не лише за лаштунками свого театру, а 
в друкованих виданнях, на радіо й телебаченні, 
поруч із письменниками, політиками, науковця-
ми, діячами мистецтв. Він говорив про мову як 
самосвідомість людини, як одну з найважливіших 
ознак держави, обстоював право національних 
меншин чути рідне слово зі сцени, але наполягав 

Олександр Гринько – Командор у виставі “Камінний 
господар” Лесі Українки. Режисер – Сергій Данченко. 
Львівський театр ім. М. Заньковецької, 1971 р.

некрополь



195

Мирослава Оверчук

на тому, що українці на рідній землі не 
можуть бути позбавлені цього права. 
Деякі театри тоді зрадили мову свого 
народу. Що доброго з цього вийшло? 
На сцені розмовляють поганою росій-
ською, а в залі суржиком – правнуки 
“славних прадідів великих”.

Ідеальний образ Гринька, що може 
виникнути з цих рядків, легко “ожи-
вити”. Боніфатович не дуже часто, але 
дуже “влучно” вмів запізнюватися на 
вихід у виставі, то забалакався, то про-
слухав репліку, то замислився, то був 
далеко від сцени… Це знали всі по-
мічники режисера й особливо уважно 
перевіряли, чи вже прийшов і чи він 
десь тут поблизу. Це знав і він, сам 
себе контролював, сам собі нагадував, 
проте…

Йде вистава “Князь Данило Гали-
цький” В. Босовича, у якій Боніфато-
вич грав Кирила. Утрьох з партнерами 
завчасу посідали на лаві за кулісами, 
чекають на репліку, пошепки балакають. З пульту по-
мічника режисера до акторських гримувалень доли-
нають дзвінки, Гринько відволікається від розмови й 
констатує: – Хтось запізнюється! – і продовжує тему. 
Дзвінки за хвилину-дві повторюються вже істерично, 
він обурено реагує, – Ну, як так можна, хіба не чути, 
всі ж чують! – Та й шепочуться далі. Ще за хвилю 
повз них до гримувалень пролітає ошалілий пом-
реж, Боніфатович, сповнений співчуття, каже: – Не 
розумію, як можна бути таким безвідповідальним, 
от, що робити помрежеві, вистава ж іде! І відразу 
підхоплюється, мов ужалений, – та це ж я!

80-річчя актора відзначали творчим вечором зі 
сценами з минулих і нинішніх вистав, з відкритим 
особистим монологом у контакті з глядачем. Звичай-
но, складали сценарій, робили репетиції, допомагали 
ювілярові, бо він почувався приголомшеним і невпев-
неним, сумнівався, “чи буде це цікаво людям”.

Зала була переповнена, й він залишився сам на 
сам з тими, кому цікаво. Казав про те, що його хви-
лює на сцені та в житті. Про вистави, які викликали 
суспільний і мистецький резонанс, режисерів, парт-
нерів, раз по раз торкався років ув’язнення та відо-
мих постатей технічної, наукової, творчої інтелігенції 
того часу, з якими звів Гулаг. Хтось запитав, що в тих 
поневіряннях вважає найважчим? Згадав не голод, 
не холод, не важку працю на лісоповалі, не співісну-
вання з криміналом чи цілковите беззаконня табірної 
адміністрації, сказав, – найважче – залишитися люди-
ною. І розповів, як котроїсь ночі сусід по нарах запи-
тав, чому не спить. Висповідався йому, що не засту-

пився, коли кримінальні зеки забрали в політв’язня 
посилку з дому. Сенсу в цьому заступництві не було 
ніякого, підрізали б обох, а от спати тепер не може. 
Імени того сусіда вже не пам’ятає, та той вислухав 
і порадив, – Сашко, тут ще багато буде такого. Як 
хочеш не збожеволіти і не стати останнім покидьком, 
згадуй увечері все, що було за день, і особливо те, 
де ти пішов проти совісти. Сам для себе обдумай ці 
випадки і покайся, інакше не зможеш жити. – Я так 
зробив, я досі це роблю, мені допомагає…

Обов’язково телефонував після чергової прем’єри. 
Запитував, як пройшла вистава, що вдалося, що ні, 
як виглядає робота кожного актора, що далі збираєть-
ся ставити режисер… А мені згадувалася лавка на 
проспекті Шевченка, яку він показав. Якраз, коли 
актори йдуть після репетиції додому, сюди виходила 
на повітря славетна Леся Кривицька. І хоча їй уже 
зраджував зір, слух, вона жваво цікавилася новина-
ми, раділа з успіхів колег, особливо молодих, питала 
про плани, і в ній запалювався вогник. Ідучи повз цю 
лаву, я уявляю на ній постать Кривицької, котрої не 
знала, але виразно бачу Боніфатовича, що розповідає 
про неї…

Олександр Гринько – Старий, Любов Боровська – 
Маргаритка у виставі  “Маргаритка” А. Салакру. 
Національний академічний театр ім. М. Заньковець-
кої, 2001 р.



196

ІНФОРМАЦІЯ

Цікавим дебютом на театральній карті Украї-
ни був Перший відкритий обласний театральний 
фестиваль імени Павла Луспекаєва (до 85-річчя від 
дня народження відомого актора театру і кіна, сла-
ветного земляка луганчан) “Госпожа удача”. Його 
організатори: дирекція Луганського академічного 
обласного російського драматичного театру (в особі 
творчої та креативної директорки Галини Михай-
люк-Філіпової), Луганська облдержадміністрація, 
Луганська обласна Рада, Управління культури Лу-
ганської обласної державної адміністрації. 

Луганськ зустрів учасників молодого фестивалю 
погідними весняними днями 20-28 квітня 2012 року 
щирою гостинністю, непідробним зацікавленням гос-
подарів та учасників фестивалю, яскравими мистець-

Світлана Максименко       

В ОБОРОНІ ТЕНДІТНО-НІЖНОГО МИСТЕЦТВА

кими подіями та не менш змістовними кулуарними 
дискусіями (фестиваль конкурсний). Театрознавче 
журі фестивалю у складі А. Липківської, кандидата 
мистецтвознавства Е. Загурської (Київ); Т. Кіктєвої 
(Харків) та С. Максименко, кандидата мистецтвоз-
навства (Львів) – очолив А. Баканурський, доктор 
мистецтвознавства (Одеса). Почесним гостем фести-
валю був народний артист Росії, актор БДТ ім. Г. Тов-
стоногова (Санкт-Петербург), друг покійного П. Лу-
спекаєва Георгій Штиль. Його коротка присутність 
у Луганську додала людяности, тепла урочистому 
заходу, а головне – усвідомлення того, що великі твор-
чі звершення творять земні (і далеко не безгрішні) 
люди. Нам належить вшановувати і продовжувати 
традиції видатних попередників. Принаймні, лу-
ганчани у цьому сенсі видались конструктивними, 
дієвими, гідними наслідування. Адже оголошену 
ініціятиву творчої трупи російського луганського 
театру  щодо присвоєння їхньому колективу імени 
славетного земляка Павла Луспекаєва у квітні 2012 
року було втілено в життя вже у травні (!).

Не викликає сумніву і подальша доля фестива-
лю під батутою вище названих керівників: дирекція 
планує проводити його що два роки, у визначенні 
переможців надається перевага чоловічим номіна-
ціям (ім’я Луспекаєва запорука цього). Фестиваль 
має на меті зберігати та розвивати традиції реперту-
арного театру, зміцнювати творчі контакти практиків 
та теоретиків сцени, сприяти формуванню високої 
професійної майстерности, налагоджувати творчі 
зв’язки між театральними колективами. 

Сцена з вистави “Дядя Ваня” А. Чехова. Режисер – О. Алек-
сандров, художник – В. Медвідь. Луганський академічний 
російський театр.

(Перший відкритий  обласний  театральний  фестиваль ім. Павла Луспекаєва “Госпожа удача”, 
Міжнародний театральний фестиваль жіночих монодрам “Марія”) 



197

З усіма цими завданнями фестиваль у Луган
ську впорався, не зважаючи на юний, дебютний, вік. 
Серед учасників домінували достойні конкуренти. 
Знайомтесь: Луганський академічний російський 
театр (“Дядя Ваня” А. Чехова захопив проникливим 
музично-драматичним рішенням режисера О. Алек-
сандрова); Донецький академічний обласний росій-
ський театр юного глядача зацікавив нетрадиційним 
прочитанням класики (“Гроза” О. Островського цього 
ж режисера та сценографа В. Медведя); Луганський 
обласний академічний український музично-драма-
тичний театр презентував яскравий лубочний “Соро-
чинський ярмарок”, майстерно оправивши виставу 
у дотепне пластично-сценічне дійство (режисер – 
В. Московченко, художник – І Лубська, пластика – 
О. Яворський); Сургутський музично-драматичний 
театр (Росія) презентував модерне прочитання “Ук-
раденого щастя” (режисер – І. Волицька); Творче 
об’єднання “Театр 19” (Харків) зачарував високим 
професіоналізмом злагодженої творчої команди 
І. Ладенка; порадував Миколаївський академічний 
художній російський театр високою театральною 
культурою (вистава “Страсті по Торчалову”, поста-
ва В. Остафійчука); заінтригував творчою винахід-
ливістю режисер В. Петренко (Дніпропетровський 
молодіжний театр “Віримо!”), зреалізувавши виста-
ву “Ворон” К. Гоцці; усі перелічені вище епітети 
стосувались повною мірою вистави “В очікуванні 
Ґодо” С. Беккета в режисурі О. Кравчука та акторів 
Львівського академічного театру імени Леся Курбаса: 
О. Стефана, О. Кравчука, О. Цьони, М. Берези, котрі 
заслужено стали фаворитами фестивалю. 

Вітаючи молодий фестиваль на славетній Луган-
щині, хочеться побажати йому залізної твердости на 
обраному шляху в обороні тендітно-ніжного мистец-
тва театру, котре потребує ненастанної уваги та опіки, 

Олексій Кравчук (праворуч), Олег Стефан у виставі 
“Чекаючи на Ґодо” С. Беккета. Режисер – О. Кравчук, 
художник – В. Кауфман. Львівський академічний 
театр ім. Леся Курбаса, 2006 р.

Сцена з вистави “Страсти по Торчалову” 
Н. Воронова. Режисер – В. Остафійчук, 
художник – О. Мамикін. Миколаївський  
академічний  художній російський театр.

Світлана Максименко

як незабутня муза бійця Сухова (у виконанні Павла 
Луспекаєва) – сільська мадонна Катерина Матвіївна 
у фільмі В. Мотиля “Біле сонце пустелі”. Адже ще 
однією родзинкою “Госпожі удачі” є її перевага у при-
судженні чоловічих номінацій. 

 Луганськ-Львів 

197



198

4-9 жовтня 2012 року шанувальники мистец-
тва монотеатру зустрілися (уже вдев’яте) в  На-
ціональному академічному українському драматич-
ному театрі імени Івана Франка на Міжнародно-
му театральному фестивалі жіночих монодрам 
“Марія”. 

Особливістю  цьогорічної зустрічі була нова 
гостинна оселя: Камерна сцена столичного театру 
імени Сергія Данченка. Організатори  ж  форуму 
залишаються  незмінними: Міністерство культури 
України, Національний  академічний  український 
драматичний театр імени Івана Франка, Міжнарод-
на  благодійна  організація “Міжнародний інститут 
театру” (Український центр). Натхненником, ху-
дожнім керівником фестивалю є народна артист-
ка України, лавреат Національної премії України 
ім. Т. Шевченка Лариса Кадирова.  Гостинну опіку 
і  посильну допомогу учасникам та гостям фесту, 
як завжди, надає дирекція театру,  насамперед її 
генеральний  директор  Михайло Захаревич, народ-

ний артист України; творчу зацікавленість фести-
валем монодрам виявив новий художній керівник 
франківців – Станіслав  Мойсеєв, народний артист 
України.

Цікавим смисловим та інтелектуальним кон-
трапунктом у театральній програмі стала між-
народна науково-мистецька конференція “Магія 
культур: гортаючи сторінки світової культури”, 
присвячена знаковим постатям світового мистец-
тва і літератури: Чарльзу Діккенсу – до 200-річчя 
від дня народження (доповідач – теоретик, прак-
тик театру Геміш МакДоналд, Великобританія), 
Соломії Крушельницькій – до 140-річчя оперної 
примадонни (доповідач – директор Меморіяльного 
музею Соломії Крушельницької  у Львові Галина 
Тихобаєва), Лесеві Курбасу – до 125-річчя  рефор-
матора українського театру (доповідач – директор 
Меморіяльного музею Леся Курбаса у Старому 
Скалаті  Ольга Василишин) та ін.

Київ – Львів

Учасники Міжнародного театрального фестивалю жіночих монодрам “Марія”, 2012 р.



199

Формуючи свою афішу, Дніпропетровський ака-
демічний український театр ім. Т. Шевченка постій-
но шукає балансу між проблемами вічними, про які 
передусім йдеться у класиці, та питаннями плинного 
буття, які цікавлять сучасних авторів. Тому сьогодні 
у шевченківців – “Назар Стодоля” Т. Шевченка, “Ха-
зяїн” І. Карпенка-Карого, “Украдене щастя” І. Фран-
ка, “Новосельці” (“Мамаша”) М. Кропивницького, 
“Лісова пісня” та “У катакомбах” Лесі Українки, 
“Кайдашева сім’я” І. Нечуя-Левицького, “Наталка 
Полтавка” І. Котляревського, “За двома зайцями” 
М. Старицького. А поруч з відомою вітчизняною 
класикою – “Заради любови” Л. Галушко, “Діоген” 
В. Константинова та В. Рацера, “Ромео та Жасмин” 
О. Гавроша, “Історія Отелло” Л. Іцелєва і, нарешті, 
драма “Вечір” О. Дударева.

Здається, що всі творці “Вечора” –  режисер 
А. Канцедайло, художник О. Гавриш та актори – 
Ж. Дмитренко, Г. Маслюк та В. Головко відчули в 
драматургічному матеріялі нерозривне поєднання 
вічности та швидкоплинности буття людини. Це 
відчуття стало головним творчим імпульсом у су-

часному вирішенні нескінченної теми моральної 
проблематики сенсу життя. Написана на початку 
80-х років минулого століття, драма “Вечір” про-
котилась хвилею сценами численних театрів ко-
лишнього Радянського Союзу. За даними журналу 
“Сучасна драматургія”, її поставили одночасно 
36 театрів.

Олексій Дударев писав про село, що вимирає, 
як про явище, породжене технічним прогресом, про 
те, що місто наступає та відриває людей від землі, 
від прадавнього коріння та традицій. Зі згоди автора 
режисер А. Канцедайло переніс дію в українське 
Полісся, у 1998 рік. Таким часовим зсувом режисер 
підкреслює актуальність історії життя трьох самот-
ніх, забутих своїми дітьми, старих – Анни, Мультика 
та Гастрита, що мешкають у спорожнілому селі.

З останніх сил вони  підтримують своє домашнє 
господарство. Сваряться, миряться, намагаються 
налагодити взаємини. Доля кожного з них склалася 
по-різному, нелегко та неоднозначно. Проте кожен 
по-своєму ставить вічні питання: для чого й навіщо 
вони жили, що відбулося в їхньому житті, а що могло 
би відбутися, але…

Роздуми про “Вечір” – та й не тільки

Тетяна Шпаковська

(Прем’єра вистави “Вечір”  О. Дударєва у Дніпропетровському академічному 
українському музично-драматичному театрі ім. Т. Г. Шевченка)



200

Узагальнено вибудував образ сценічного оформ-
лення художник О. Гавриш. Село з криницею, лавкою 
за двором, дуже простим внутрішнім убранням хати 
Мультика – стіл, лави, піч, небагатий посуд – свід-
чить про сталість та непорушність сільського життя. 
І до цієї атмосфери, заданої режисером та художни-
ком, артисти Ж. Дмитренко, Г. Маслюк та В. Голов
ко вносять дуже живу, кожен свою, життєву правду. 
Акторське тріо, розповідаючи про долю своїх героїв, 
послідовно віддає їм свій особистий конкретний біль, 
свої переживання, почуття, спомини. І ця акторська 
конкретика щільно вписується в концепцію автора 
п’єси та постановників спектаклю. Сенс життя героя 
Мультика у виконанні Г. Маслюка полягає у чесній 
праці на рідній землі, у доброті та щиросердності до 
людей, що живуть на ній. Артист без зайвого тиску 
та дидактики, у м’якій пластичній манері, з різними 
тонкими психологічними нюансами (особливо моно-
лог зі зверненням до сонця) доносить до глядачів свої 
переконання. Доброта Мультика-Маслюка присутня 
у всіх його діях і навіть у нескінченних суперечках з 
антиподом – сусідом Гастритом.

Життєлюбність та доброта Мультика, за задумом 
драматурга, весь час наштовхується на гострий, можна 
навіть сказати, скажений скепсис Гастрита, зумовлений 
колишніми рамками “вказівок згори”. Цю роль круп-
ними колоритними мазками, яких у першій частині 
вистави здається особливо багато, грає В. Головко. 
Артист з режисером будують характер на контрастах. 
Дуже голосний, агресивний Гастрит спочатку цілком 
заперечує впевнену доброзичливість Мультика. І тут 

В. Головко – Гастрит у виставі “Вечір” О. Дударева. 
Режисер – А. Канцедайло, художник – О. Гавриш. 
Дніпропетровський академічний український музично-
драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка.

Ж. Дмитренко – Анна у виставі “Вечір” О. Дударева.
Режисер – А. Канцедайло, художник – О. Гавриш. Дніп-
ропетровський академічний український 
музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка.



201

у палітрі В. Головка більше демонстративних барв. 
У другій частині ролі, де Гастрит звертається по до-
помогу до Мультика та Анни, прагнучи душевної 
теплоти та співчуття, артист переходить до засобів 
психологічного театру. Видається, що цей перехід 
актор не зовсім виправдовує емоційно. І контрас-
ту – крику та шепотіння – тут недостатньо. Але, як 
зазначив режисер, у наступних показах вистави об-
раз в артиста В. Головка набирає потрібних кольорів, 
характер розвивається.

Основне смислове навантаження у художньому 
втіленні вічних істин – добра, одвічної жіночої тер-
плячости, душевної щедрости й турботи – лежить, 
за задумом О. Дударева, на головній героїні. Неда-
ремно їй дано прекрасне ім’я уселенського масштабу 
Анна. Цю роль виконує Ж. Дмитренко. Про роботу 
актриси важко писати “грає”, вона, скоріше, прожи-
ває на найвищій ноті сценічної майстерности важку 
долю своєї героїні: чоловік помер, син у в’язниці, на 
порозі – одинока старість. Але Анна-Дмитренко несе 
свою долю з тихою гідністю, не звинувачує, не бід-
кається, не жалкує. Вона любить та чекає сина. Вона 
без слів розуміє і поділяє добру життєву впевненість 
Мультика, проте в її душі знаходиться місце й для го-

лосного Гастрита. Партитура ролі Анни опрацьована 
філігранно. Всі порухи душі головної героїні близькі 
та зрозумілі глядачеві. Ж. Дмитренко вдається на-
малювати з багатьма відтінками добрий, світлий, 
такий усім нам потрібний образ красивої, сильної у 
всерозумінні, терплячості та любові Жінки.

“Коли я писав “Вечір” 1982 року, це було як 
реквієм за моїми батьками”, – говорить Олексій 
Дударев. Але часто твори митця з плином часу в ін-
терпретації подій, що відбулися, набувають іншого 
звучання. Режисер А. Канцедайло використовує 
кругову композицію у побудові вистави. Протягом 
усього спектаклю герої вдивляються в обрій, в бік 
дороги: чи не йде хтось до них? Починається дія 
зі сходу сонця й монологу самотнього Мультика 
про живу силу води з його криниці. Поливаючи 
город, герой скеровує погляд в далечінь у тривож-
ному очікуванні. Й завершується спектакль тією 
ж мізансценою, але тепер уже Мультик та Анна 
разом стоять у сонячних променях і вдивляють-
ся вдалечінь. У шевченківців звучить у фіналі не 
реквієм. Пробивається нота захвату цими стари-
ми людьми, і мимоволі народжується думка, що 
ми – їхні діти.

В. Головко – Гастрит, Ж. Дмитренко – Анна, Г. Маслюк – Мультик у виставі “Вечір” О. Дударева. Режисер – А. Канцедайло, 
художник – О. Гавриш. Дніпропетровський академічний український музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка.

Тетяна Шпаковська



202

165 –й театральний сезон для Коломийського 
академічного обласного українського драматичного 
театру ім. І. Озаркевича позначений новою сторінкою 
в житті мистецького колективу, що було водночас 
неординарною подією загалом в українському теат-
ральному русі.

На запрошення італо-української культурної 
асоціяції “Розмай” (Неаполь), президентом якої є 
великий шанувальник української культури Маріо 
Андреотті, і завдяки підтримці Генерального Консула 
України в Неаполі п. Леоніда Домарецького театр 
здійснив цікавий гастрольний тур по Італії, успішно 
виступивши на трьох сценах. Така мистецька акція 
відбулася в Італії вперше. Гастролювали тут, зви-
чайно, і раніше українські митці, заслужені і навіть 
народні, але поява цілісної театральної трупи, та ще 
й з двома виставами – такого не траплялося. Тому 
наше турне викликало неабиякий резонанс серед ши-
роких кіл глядачів, зокрема українських емігрантів 
та громадських об’єднань, довкола яких гуртуються 
наші земляки.  Спільний благодійний проєкт італо-
української асоціяції “Розмай” та Коломийського те-
атру відбувся під загальною назвою “Розколяда”. 

Коломияни розпочали свої зустрічі з глядачем в 
Італії третього лютого 2013 р. виставою – візитною 

карткою “Гуцульський рік” Гната Хоткевича (у пос-
таві заслуженого артиста України Дмитра Чиборака) 
на сцені театру “Di Constanza Mattiello” у Помпеї. 
Напутнє благословення отця Андрія пароха грома-
ди УГКЦ у місті Помпея додало акторам завзяття і 
натхнення: передувала виставі спільна коляда в цер-
кві та величальна пісня многоліття, яку заспівали 
разом церковний хор та всі прихожани. 

Далі у програмі візиту було місто Казерта, де 
коломияни виступили десятого лютого на сцені те-
атру “Don Bоsco” з тією ж виставою – “Гуцульський 
рік”. 

Завершальним акордом нашого турне став виступ 
у Неаполі, в театрі “San Ferdinando”, сімнадцятого 
лютого 2013 р. При переповненій залі, де зібралися 
українські емігранти та їхні італійські друзі, відбувся 
показ вистави за п’єсою В. Канівця “Як наші батьки 
парубкували” . 

Головне, задля чого коломийські актори їхали до 
Італії – це бажання подарувати емігрантам справжнє 
свято українського духу, нагадати про Батьківщину, 
підтримати їх. Для самої трупи це було можливістю 
пізнати Італію зблизька, а в ній – життя наших краян, 
яких доля (чи – недоля?) у ХХІ столітті змусила по-
кинути рідну землю задля нелегкого заробітку. 

Захоплююче враження від Помпеї, 
вражаючі картини, що відкривають-
ся з вершини Везувію, знайомство з 
пам’ятками суворої архітектури Серед-
ньовіччя і нової доби в Казерті, Соррен-
то, самому Неаполі, Торре дель Греко 
… Кульмінаційним моментом нових 
відкриттів і вражень було знайомство 
з Римом і з християнською державою в 
державі – Ватиканом. 

Ближчою і зрозумілішою для всіх 
учасників поїздки стала і сама Італія, і 
специфіка театрального руху в Італії, і 
місце та роль – а також спосіб життя і 
намагання зберегти свою національну 
ідентичність українських емігрантів в 
цій европейській країні.

“Розколяда” в Італії
(Гастрольне турне Коломийського академічного драматичного  театру ім. І. Озаркевича)

Ольга Руданець

Колектив Коломийського академічного драма-
тичного театру ім. І. Озаркевича біля Колізею 
у Римі.

202



203

Ніна Бічуя

Сцена з вистави “Лавина” Т. Джудженоглу.  
Режисер – Людмила Скрипка, 
художник – Наталія Руденко-Краєвська. 
Чернівецький академічний обласний 
український музично-драматичний 
театр ім. Ольги Кобилянської.

“Коломийські представлення”, 
рік 2013

Коломия віднедавна зваблює до себе залюблених 
у Карпати і гуцульське високе мистецтво не лише 
писанками, мітами про мольфарів, історією, унікаль-
ними вишивками та піснями – але й можливістю зус-
трітись з театральними відкриттями. 

Сцена Коломийського академічного обласно-
го українського драматичного театру імени Івана 
Озаркевича від грудня 2008 р. стала відкритою для 
театральних колективів з усієї України й готових до-
лати дальні дороги гостей з-за кордону. Щорічний 
фестиваль “Коломийські представлення” (директор 
театру і фестивалю – Дмитро Чиборак) збирає но-
ваторів, готових експериментувати, пропонувати 

203



204

Сцена з вистави “Акторська гримерна” К. Сімідзу. Режисер – Оксана Стеценко, 
художник – Тетяна Медвідь. Харківський державний академічний драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка.

Лариса Кадирова у моновиставі “Марія” 
(“Коли розлучаються двоє…”) З. Хшановського, Л. Кадирової. 
Режисер, сценограф – Збігнєв Хшановський, 
художник з костюмів – Оксана Зінченко. 
Національний академічний драматичний театр ім. І. Франка.

Сцена з вистави “Недотепа із Вертепа” Д. Кешелі.
Режисер – Олександр Куцик, художник – Ярослав 
Данилів. Закарпатський академiчний обласний 
театр ляльок “БАВКА”.

204



205

Сцена з вистави “Кошмар” А. Чехова.
 Режисер - Костянтин Рєхтін,
сценографія - Володимир Сафронов. 
Омський державний Північний драматичний 
театр ім. М. О. Ульянова.

Сцена з вистави “З любов’ю... Оскар” Д. Мельничука 
за Е.-Е. Шміттом “Оскар і Рожева Пані”.
Режисер – Дмитро Мельничук, 
художник – Богдана Бочкай. 
Волинський академічний обласний 
музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка.

205



206

першопрочитання нових  – і давніших, часом з різних 
причин забутих драматургічних текстів та інсценіза-
цій. Одне слово, “Коломийські представлення” – це 
фестиваль несподіванок і непередбачености.

Відкривають для себе новітній і класичний, по-
новому прочитаний ближній і дальній театральний 
світ самі коломияни. Репертуарні афіші з Тернополя, 
Львова, Києва, Полтави, Івано-Франківська, Криму, 
Кривого Рогу, Чернігова, Росії, Польщі та навіть Індії 
вже знані глядачам міста. Приїзд несподіваних гос-
тей – а були це, зокрема, актор, співак і танцюрист 
Маліш Сінґ Капур (Індія, 2010 р.), Тарас Петриненко 
(2013 р.) – постійна присутність на фестивалях як 
члена журі і як актриси Лариси Кадирової – роблять 
свято театру яскравішим і вагомішим. На цьому тлі 
нового звучання набирають вистави свого, ніби давно 
знаного і любленого театру. Саме можливість порів-
няти – це і є дорога до розуміння й здатности оцінити. 
І добре, коли самі коломияни і сотні та тисячі гостей, 
які відвідують місто, починають усвідомлювати: про-
вінція – це не віддаль від великих міських центрів чи 
навіть від світових столиць. Коломия ніколи не була 
провінцією. Ні культурною, ні політичною. Тут завше 
знали, що таке державність і що таке духовність.

П’ятий, 2013 року фестиваль “Коломийські пред-
ставлення” був триваліший від попередніх чотирьох 
і позначений деякими особливостями. Журналісти 
цього разу мали особливо багато роботи, провадячи 
розлогі інтерв’ю після кожної вистави з усіма теат-
рознавцями, літераторами й іншими гостями, запро-
шеними на фестиваль. Коломияни, котрі намагались 
не втрачати можливости переглянути якнайбільше 
спектаклів, могли у письмовій формі висловити 
(і передати написане організаторам фестивалю) свої 
враження з приводу побаченого, поміркувати про 
режисерську роботу, гру акторів, музику, сценогра-
фію. Їхні погляди на вистави не завжди збігалися з 
міркуваннями театрознавців, але хто відає – у чім 
більше правди – у професіоналізмі чи в природному, 
емоційному сприйнятті мистецтва…

Можна сперечатись, що називаємо першопро-
читанням на театральній сцені, з чимось погоджу-
ватись, а з чимось – ні. Здається, досить конкретно 
і точно сказала відомий український театрознавець 
Алла Підлужна, аналізуючи один із коломийських 
фестивалів, що справжнім творчим відкриттям може 
бути кожен сценічний твір, хоч би “скільки разів він 
освячувався світлом рампи. Першопрочитанням ста-
не й найдавніший класичний твір, аби тільки в ньому 
глядачі побачили оригінальність і новаторство твор-
чого задуму, зрозуміли, що він може збагатити сталі 
поняття про вічне, і від того відчули в сценічному 
дійстві пульсацію першовідкриття”.

Програмка до вистави “Цахес” Б. Стельмаха 
за Е. Т. А. Гофманом. Режисер – Володимир Підцерковний, 
художник – Каріна Чепурна. Івано-Франківський 
академічний обласний театр ляльок ім. М. Підгірянки.

206



207

Традиційно урочистості, присвячені Міжнарод-
ному дню театру, відбулися на факультеті 27 берез-
ня 2012 р. В актовій залі ім. А. Кос-Анатольського 
викладачів і студентів із їхнім професійним святом 
привітав Богдан Козак, завідувач кафедри театроз-
навства та акторської майстерности, академік НАМ 
України, професор, народний артист України, лавреат 
Національної премії України ім. Тараса Шевченка.

Присутніх вітали також студенти різних кафедр 
факультету. Цікаву гумористичну програму “капус-
тяника” запропонували третьокурсники, майбутні 
актори: Сергій Литвиненко, Інна Лиховид, Дмитро 
Благий, Анна Єпатко, Наталія Липко і Володимир 
Пантєлєєв. Вони показали дві сценки – “Східна каз-
ка” і “На заняттях із майстерности актора”. Із пізна-
ваних персонажів присутні в залі сміялися відверто 
і щиро. Марта Забуська, Любов Таран, Ольга Крук і 
Оксана Гарасимів заспівали квартетом, класичні му-
зичні твори у перекладі на бандуру виконала Наталя 
Смола (кафедра музичного мистецтва). Іван Мака-
ришин виконав солоспів, лялькар Андрій Солово-
нюк майстерно прочитав байку “Телефон”, сповнену 
дотепности й гумору. Порадували й здивували всіх 
феєричним дивертисментом наші хореографи. На за-
кінчення концерту Сергій Литвиненко, Інна Лиховид, 
Анна Єпатко, Наталія Липко зіграли сцену “Пригоди 
Чарлі” в дусі німого кіно і підтвердили вислів Чарлі 
Чапліна: “Коли я зміг полюбити себе, я усвідомив, 
що мій розум може мені заважати, що від нього мож-
на навіть захворіти. Але коли я міг зв’язати його зі 
своїм серцем, він одразу став моїм цінним спільни-
ком. Сьогодні я називаю цей зв’язок мудрістю серця”. 
Тож майбутні актори закликали всіх не забувати про 
розум, але завжди прислухатися до мови серця і на-
солоджуватися весною і життям. 

На завершення свята традиційно вручено іменні 
стипендії найкращим студентам за успіхи в навчан-
ні, науково-пошуковій роботі та в оволодінні майс-

До Міжнародного дня театру

терністю актора. Традиція по-своєму унікальна, бо 
жодна із кафедр Університету не має стільки іменних 
стипендій, скільки їх є на кафедрі театрознавства та 
акторської майстерности, і ніхто не заперечить, що в 
тім – безпосередня заслуга професора Богдана Ми-
колайовича Козака. Адже серед засновників стипен-
дій він сам і його недавні учні, а нині вже відомі у 
Львові, в Україні і ще далі – актори-заньківчани, а 
також представники діяспориої інтелігенції.

Назвемо імена меценатів і засновників стипендій, 
а при тому й імена самих стипендіятів.

Отже вручено:
•	 Стипендію імени Григора Лужницького (за-

сновник – родина Лужницьких у США): Швидко 
Вікторії (КМТ – 51м), Станіславчук Мар ‘яні (КМТ 
– 31);

•	 Стипендію імени заслуженої артистки Ук-
раїни Віри Левицької (засновник – Юрій Левицький, 
США): Чичилюк Ользі (КМА – 21), Липко Наталії 
(КМА – 31);

•	 Стипендію Андрія Сніцарчука та Юрія Хвос-
тенка, акторів Національного академічного українсь-
кого драматичного театру імени Марії Заньковець-
кої: Саченко Катерині (КМА – 41), Мінєєвій Айгюль 
(КМА – 21);

•	 Стипендію Богдана Козака, академіка НАМ 
України, професора, народного артиста України, 
лавреата Національної премії України ім. Тараса 
Шевченка: Сурай Світлані (КМА – 41), Соловонюку 
Андрію (КМА – 21);

•	 Стипендію Олександри Лютої, актриси На-
ціонального академічного українського драматичного 
театру імени Марії Заньковецької – Благому Дмитру 
(КМА – 31);

•	 Стипендію Благодійного фонду імени Марії 
Заньковецької: Баліцькому Василю (КМА – 31), Сто-
ляр Мар’яні (КМТ – 41).

Студенти І та IV курсів акторського відділення кафедри театрознавства та акторської майстерности 
вітають колег  зі святом.



208

Скільки вже років триває обмін студентами між 
двома університетами – Вроцлавським та Львівським 
імени Івана Франка – а й досі не втомлюємось пов-
торювати: така практика надзвичайно доцільна і по
трібна. Помножуєш нові позитивні враження, хочеш 
творити, вдосконалюватись, експериментувати…

День перший

21. 04. 2013 р.
Про цю поїздку студенти тепер уже IV акторського 

курсу кафедри театрознавства та акторської майстер-
ности Львівського національного університету імени 
Івана Франка мріяли давно. Та, окрім занять в універ-
ситеті, постійна зайнятість у репертуарі Львівського 
державного театру ім. Лесі Українки – театру, на базі 
якого вони навчаються, поїздки на фестивалі, гастролі 
не давали змоги здійснити омріяне. І ось нарешті на-
став цей бажаний час.

Назустріч новим враженням виїхали зі Львова 
о 17.05 рейсовим автобусом, на початку дев’ятої 
ранку наступного дня прибули до Вроцлава, доїха-
ли трамваєм до університетських гуртожитків (наз-
ва нашого – “Оłówek”, тобто “олівець”), де на нас 
чекали прекрасні, затишні помешкання. На зустрічі 
в Університеті наш куратор, професор Малгожата 
Ружевич, люб’язно ознайомила з досить насиченою 
програмою перебування у Вроцлаві, а потім запропо-
нувала екскурсію. Оглянувши старовинне приміщен-
ня університету, якому понад 300 років, бібліотеку, 
відпочивши в надівколишньому затишному дворику, 
ми вирушили знайомитися з містом: Вроцлаву є чим 
пишатися і чим дивувати гостей!

День другий, 
або День “великої радости”

22. 04. 2013 р.
Сьогодні пішли до Вроцлавського зоопарку. 

Недарма пані М. Ружевич “вписала” відвідуван-
ня зоопарку до нашої програми, наголошуючи на 
тому, що це необхідно для майбутніх акторів, адже 
тут можна безпосередньо спостерігати за нашими 
братами меншими, “беручи” у них правдиві уроки 
акторської майстерности. Тварини (деяких з них ми 
бачили вперше), тягнулися до нас, граціозно позували 

Подорож до Вроцлава

перед об’єктивами фотоапаратів. Стосунки між ними, 
“сімейні непорозуміння”, хода, пластика тіла, по-
ведінка – все це дійсно варто покласти до акторської 
скарбнички, щоб потім, отримавши роль у виставі, 
якщо знадобиться, дістати з пам’яти спогади та пере-
творити їх на сцені у мистецьку реальність. 

Я бачила схвильовані обличчя студентів, які ви
промінювали справжню дитячу радість від спогля-
дання тварин. Та вже за декілька годин ми мусили 
попрощатися зі світом сафарі і вирушили до Вищої 
театральної школи Кракова (філія у Вроцлаві спеція-
лізується на підготовці акторів-лялькарів). 

Технічні можливості цього навчального закладу 
набагато перевищують можливості нашого держав-
ного театру, на базі якого вчаться студенти ІV курсу. 
Побачене нас вразило: студентський театр, камерна 
сцена і ще декілька облаштованих для навчання 
авдиторій. Кожна авдиторія має сцену, поділену на 
прямокутники, що можуть автономно опускатися 
і підніматися незалежно від решти сценічного 
простору. М’які крісла для глядачів складаються і 
розкладаються, мають привабливий сучасний вигляд. 
Вони розташовані як у залі, так і на сцені, що дає 
можливість режисерам-педагогам змінювати простір 
сцени або простір дії. Технічна апаратура – світлова 
і музична – на найвищому рівні. Ми також оглянули 
залу для занять зі сценічного руху – рівненька, чисто 
вимита підлога, дзеркальні стіни, величезні вікна… 
Переходячи від авдиторії до авдиторії, я бачила, 
як похмурніли обличчя моїх студентів… Кинулась 
розганяти сумні думки, говорила, що не завжди 
найкращі умови для навчання сприяють розкриттю 
тієї чи іншої індивідуальности… Та в душі – що 
там приховувати! – почувалася не ліпше за своїх 
вихованців, розуміючи, як далеко нам до таких 
потужних технічних можливостей. Наостанок ми 
побачили (знову ж таки на найвищому рівні технічно 
облаштовані) цехи для виготовлення декорацій та 
ляльок. Незаперечне враження чистоти, акуратности 
і стабільности.

А ввечері – Teatr Muzyczny “CAPITOL”, де ми 
чудово відпочили, насолоджуючись виконанням 
світових хітів.

Людмила Колосович

(Щоденник викладача)



209

День третій

23. 04. 2013 р.
Знову відвідали Вищу театральну школу Кракова. 

Цього разу були присутні на заняттях з фехтуван-
ня. На превеликий жаль, жодних занять з акторської 
майстерности чи то сценічної мови не пощастило 
побачити. Студенти цієї школи власне в цей час пе-
ребували у Кракові з показом своїх дипломних робіт. 
Щороку наприкінці квітня студенти театральних вузів 
з усієї Польщі збираються у Кракові, де відбувається 
перегляд їхніх дипломних робіт. Туди також приїздять 
режисери професійних театрів, щоб запросити най-
кращих випускників на роботу.

День четвертий

24. 04. 2013 р.
Лекція з театрознавства у Вроцлавському універ-

ситеті. “Молоді талановиті” П. Ґрушчинського – цю 
книгу викладач рекомендувала студентам до прочи-
тання. Лекція видалася пізнавальною, цікавою для 
нас: мова йшла про режисерів-реформаторів поль
ського театру 90-х років минулого століття, учнів 
відомого режисера Крістіяна Люпи: Анну Августи-
нович, Пйотра Цепляка, Збігнєва Бжозу. 

Людмила Колосович

Вроцлав. Площа Ринок.

Людмила Колосович (сидить, трятя праворуч) та студенти IV курсу акторського відділення 
ЛНУ ім. І. Франка. Вроцлав, 2013 р.



210

Ми переглянули уривки з вистави “Мораль пані 
Дульської” Г. Запольської в режисурі Анни Авгус-
тинович. У своїх поставах вона використовує відео- 
проєкції та багато музики. За її словами, “музика є 
поважним партнером у виставі”. Побачене нас за-
хопило. Підкреслено  загострений сюжет, віртуозне 
володіння сценічною мовою, виразні візуальні акцен-
ти – наприклад, усі актори мали яскраво намальовані 
червоною помадою губи – ознака агресії.

Того ж вечора набрели на книгарню, де змогли 
завдяки великій знижці купити книги про творчість 
Рембрандта й Боттічеллі.

День п’ятий

25. 04. 2013 р. 
Цього дня нас приймали у Центрі Єжи Ґротовсь-

кого. Це – своєрідна театральна“Мекка”, що функ-
ціонує у будівлі однієї з кам’яниць у самісінькому 
центрі старого міста.

Пан Бруно Хояк, поляк з українським корінням, з 
помітним акцентом оповідав нам про Єжи Ґротовсь-
кого – польського режисера-реформатора і теоретика 
сучасного театру. Він також продемонстрував нам 
кінодокумент “Лист з Ополя” та декілька фрагментів 
з репетицій та вистав.

Особливу цікавість привернули фрагменти спек-
таклів, що цілковито зламали класичні уявлення про 
театральне мистецтво (“Кордіан” за Ю. Словацьким 
(1962), “Фауст”за К. Марло (1963), “Стійкий принц” 
за Ю. Словацьким (1965), два найгучніші спектаклі 
Ґротовського – “Акрополіс” за С. Виспянським та 
“Apocalypsis Cum Figuris” за мотивами Євангелія 
(поставлені вже у Вроцлаві, де 1965 р. Ґротовський 
організував театр-лабораторію). 

Поряд зі Станіславським, Арто, Мейєрхольдом, 
Єжи Ґротовський вважається мислителем і практи-
ком, що зробив основоположний вплив на розвиток 
світового театрального мистецтва ХХ ст.

День шостий

Театр у Польщі завжди відігравав особливу роль. 
Польському театру притаманна самоіронія, тонка і 
багатозначна, що не виключає водночас  серйозности 
розмови з глядачем.

26. 04. 13 р.
Потрясінням, що чекало на нас цього дня, 

була вистава пошукового театру  “Ad speсtatoric” 
“Моллі Б” за Джеймсом Джойсом. Вона відбувалася 
у досить несподіваному для нас, проте звичному для 
експериментаторських театрів, місці – напівзруйно-
ваному, однак усе ще діючому заводі. Вечоріє. До 
початку ще 40 хвилин. Чекаємо. На подвір’ї якийсь 
чоловік розпилює металічні труби, на першому по-
версі хтось вправляється у грі на барабанах. До цього 
занедбаного місця час від часу на розкішних авто 
приїздять солідно вдягнені глядачі та запитують, 
де ж тут театр. Нарешті, час настав, і можна зайти. 
Заходимо і натикаємося на металічну триповерхо-
ву конструкцію – місця для глядачів. У поле зору 
потрапляє освітлювач, який сидить поруч на ящику 
з-під продуктів. Перед собою бачу дуже обмежений 
сценічний простір. З декорацій – три смуги білого 
паперу, біле покриття сцени, білий стілець. Виста-
ва – про самотню жінку середнього віку. Аналізуючи 
прожите життя, вона усвідомлює, що займається не 
тим, чим хотіла б, що старіє і не має того єдиного, 
якого б хотіла бачити поруч. Настає мить, коли жінка 
вирішує поговорити з інтелектуальною людиною, і 
тоді з’являється ще одна акторка – її друге я. Конфлікт 
внутрішній, загострений. Вразило насамперед те, що 
півтори години артистка тримала публіку в напрузі, 
існуючи органічно і невимушено у просторі спектак-
лю. Для студентів надзвичайно цінними були спосте-
реження за особливою манерою акторської гри. 

День сьомий

27. 04. 13 р.
Походом до Вроцлавського Національного музею 

завершувалася наша мандрівка у світ театрального 
мистецтва й культури не знаного досі нам Вроцлава.

 Безумовно, враження залишаться в пам’яті на-
довго. Місяць по тому студенти з Польщі приїхали 
до Львова, і за програмою стажування змогли пе-
реглянути виставу Театру ім. Лесі Українки “Ана-
томія театру” за мотивами нарису “Як ставиться 
п’єса” Карела Чапека у виконанні студентів IV курсу. 
Тепер студенти двох вишів ще краще пізнали одне 
одного та продовжили спілкування в соціяльних 
інтернет-мережах, з надією побачитись ще не раз на 
українсько-польських мистецьких перехрестях.



211

В – означає Вроцлав

Суворий і неприступний Вроцлав зачаровує не 
одразу. Спершу, ніби навмисне, ховається з усіма 
своїми таємницями. Потім огортає собою непомітно 
й поволі – крапля  за краплею, доки не розчинишся 
у ньому зовсім і не збагнеш його небуденности. Бо 
насправді Вроцлав – це не тільки місто ста мостів, 
оригінальної архітектури і динамічного розвитку, це 
унікальне перехрестя культур, дивний сплав традицій 
та модерну. 

Вроцлав – це Европа, це відвертість і провока-
тивність. Вроцлав – це театр. Це зовсім інший підхід 
до мистецтва, це певна протилежність нашій східній 
традиції. Це відсутність рамок, вихід за межі звично-
го. Вроцлав – інша грань театральної культури.

Р – означає рішучість

Наше знайомство з польською культурою відбу-
лось завдяки читанню п’єси польського драматурга 
Міхала Кмєчіка з доволі провокативною назвою – 
“Свині, або Поляки на роботі”. На конкретних при-
кладах “з життя” висвітлено вічні проблеми – бід-
ности, буденности, конкуренції, несправедливости, 
байдужости, певної кризи цінностей. Драматург нази-
ває речі своїми іменами:  він використовує логотипи 
сучасних торгових марок і в тексті, і на афіші (так, два 
сонечка з логотипу найвідомішої мережі супермар-
кетів “Biedronka” набули тут значення єхидних комах 
з ножами за спинами), уводить їв ряд дійових осіб 
такого персонажа як Директор – носія прагматизму і 
жадібности, торкається проблем сім`ї та одностате-
вих шлюбів. У жанровому сенсі автор вміло балансує 
між комедійним та драматичним первнями, тому жит-
тя в його творі постає об’ємним, багатоманітним, 
гострим. В цьому і є певна відвага.

Драматург, котрий водночас був і режисером чи-
тань, вніс у виставу-читання відеоряд, що допомогло 
увиразнити та розширити думки, закладені в тексті, 
підкреслити динамізм розвитку подій. У цьому чи-
танні були представлені чи не всі атрибути готової 
вистави. 

Вікторія Солов’юкВід 25 листопада до 1 грудня 2013 р. студенти 
кафедри театрознавства та акторської майстер-
ности Львівського національного університету імени 
Івана Франка під керівництвом викладачів кафед-
ри – доцентів М. Гарбузюк та М. Циганик перебу-
вали на стажуванні у Вроцлавському університеті 
(Польща). Регулярні студентські та викладацькі 
обміни, що відбуваються щороку в рамках підписаної 
поміж цими університетами Угоди про співпрацю, 
дають нові можливості українській та польській 
молоді обопільно знайомитись із культурою, особ-
ливостями навчання, театральним мистецтвом на-
ших країн. Наше успішне та насичене враженнями 
перебування в одному з найкрасивіших міст Польщі 
відбулось завдяки старанням працівників кафедри ви-
довищних мистецтв: завідувача кафедри, професора 
С. Бобовського, докторів М. Лесяка, П. Рудзького, 
а також двох чарівних волонтерок – маґістран-
тів театрології Евеліни та Кароліни. Програма 
стажування була насичена лекціями, семінарами, 
зустрічами. Особливо хвилюючою була зустріч із 
професором Я. Деґлером, якому в подарунок ми при-
везли щойно видану на кафедрі театрознавства та 
акторської майстерности ЛНУ імени Івана Франка 
книжку перекладених українською мовою наукових 
текстів польських театрознавців, що їх свого часу, 
на зорі створення театрології у Вроцлавському уні-
верситеті, зібрав у двотомне видання сам професор. 
Ми відвідали також Центр Єжи Ґротовського та 
наукову академічну бібліотеку “Оссолінеум”, але 
для кожного театрознавця душею будь-яких подій і 
цього разу залишився театр. Власне, своїми думками 
з приводу побаченого ділиться студентка ІІ курсу 
Вікторія Солов’юк. 

Абетка мандрів

Студентки ЛНУ ім. Івана Франка Надія Стефурак (ліворуч) 
і Тетяна Тимура в авдиторії філологічного факультету Вроц-
лавського університету.

(Студентські нотатки з Вроцлава)



212

О – означає одвічний ´ендер

Питання ґендеру відкривається у виставі “Бланш 
і Марія”. Це історія про двох жінок, які живуть у по-
лоні найдавнішого почуття – кохання. Основою  для 
створення вистави стала біографія відомого ученого-
фізика Марії Склодовської-Кюрі. Тут відкриваються 
секрети життя лавреата Нобелівської премії, її неод-
нозначні відносини з Бланш, пацієнтки професора 
Шарко і молодого Фройда. “Королева істерики” та 
“Королева науки” протистоять усьому чоловічому 
світові, для якого жінка – це лише предмет дослід-
ження, а не самодостатня одиниця суспільства. У 
виставі точиться двобій між двома полюсами: чоловік 
і жінка, логіка та інтуїція, наука і хвороба. Але що 
спільного між хворобою і сексом? Ця відповідь хо-
вається у вченні про  “психоаналіз”, яке є ще одним 
своєрідним “героєм” п’єси. І це не дивно: у виставі ми 
потрапляємо у переломний період ХІХ – ХХ століть, 
час, коли у психіятричних лікарнях підпільно викону-
вали експерименти над пацієнтками. Це були справді 
“атомні бомби” науки: психоаналіз і фізика.

Вистава вирішена мінімалістично: лише триярус-
ні площини і проєктор. Спершу здається, що у виставі 
відсутнє виразне режисерське рішення – таким “не-
врастенічним” виглядає її початок, але уже невдовзі 
картаєш себе за поспішні висновки. Режисер Цезарій 
Ібер вибудував усе до деталей. У напівтемряві ми 
бачимо жінку, яка в судомах корчиться на підлозі, її 
тіло ледь не в’яжеться вузлом, вона – сам біль. Опіс-
ля на сцені ми бачимо чотирьох – двох чоловіків та 

двох жінок, їхні погляди – порожні, пози – скам’янілі, 
голоси – холодні. Сухо і беземоційно вони розповіда-
ють, ким і чим вони були. Їхні розмови відбуваються 
в минулому часі, наче зараз від них залишились лише 
імена, оболонки, тіні… Далі спускаються канати із 
вбранням, актори переодягаються просто на сцені – 
наче знову надягають на себе свої життя.

Вистава дуже динамічна, їй притаманні різкі змі-
ни настроїв – від байдужости до тривоги, від спокою 
до вибуху, від кохання до ненависти. Особливо ці 
контрасти проявляються в Бланш, “королеви істери-
ки”. В якийсь момент меланхолійна героїня перетво-
рюється на агресивну істоту, яка рве на собі волосся 
і твердить одне і те ж – “Я не винна!”. Теж саме сто-
сується Марії – обох жінок наче під час шторму жбур-
ляє то до одного, то до другого борту корабля. Вони 
лише жертви суперечки двох чоловіків – професора 
Шарко і Фройда. Жінка для них – наче м’ясо, пожива 
хижака. Це яскраво видно у сцені, де актор Міхал 
Опалінський надягає на себе маску вовка і кружляє, 
немов чатує, довкола своєї жертви.

У виставі “Бланш і Марія” присутня надзвичайна 
експресія. Існування акторів, музичний та відеоряд 
побудовані за принципом контрасту. Різкі зміни три-
мають глядача в напрузі й концентрують його увагу. 
Музика вистави, як і відеоінсталяція, несе в собі пси-
ходелічні настрої, що додає глибини виставі.  

Лише зрідка можна побачити роботу, де режисер 
і актори зливаються воєдино, досягаючи певного “аб-
солюту”. Вистава “Бланш і Марія” – саме той випа-

Доктор Мілан Лесяк (праворуч) та студенти ЛНУ ім. Івана Франка біля Національного музею (Вроцлав).



213

Вікторія Солов’юк

док, коли мистецтво твориться в сукупності всього 
ансамблю постановників та виконавців.

Ц – означає Центр Єжи ¥ротовського

Побувати у Вроцлаві і не відвідати Центру Ґро-
товського означає не побачити міста. Саме тут, у 
Вроцлаві, 1965 року Є. Ґротовський створив театр-
лабораторію, яка не тільки зробила свій внесок у 
мистецтво, а й справді змінила його. Саме тут Ґро-
товський розвивав і втілював концепцію “бідного 
театру”, теорію абсолютної “оголености” актора, 
звільнення від будь-яких нашарувань. Тут митець 
став знаковою постаттю не лише польського, а й сві-
тового театру. 

Ґротовський зумів створити свій, інший театр. 
Психофізична підготовка учасників Театру Ґротов
ського повинна була до межі загострити здатність 
“тотального актора”до відмови від самого себе, до 
входження в транс. Іншими словами, перетворити 
виставу в акт своєрідного священнодійства.

Театр Ґротовського був експериментальною ін-
ституцією, де вивчали взаємозв’язок між сценою та 
авдиторією. Тому сценографічні роботи Єжи Жу-
равського, багатолітнього однодумця і співробітни-
ка Ґротовського, мали на меті з’єднання цих двох 
полюсів, створення такого сценічного простору, який 
би заволодів глядачами і зробив з них активних спів
учасників дії.

Завдяки своїм новаторським ідеям Є. Ґротовський 
здобув собі ім’я і славу, завдяки своїй концепції здо-
був прихильників і навіть послідовників. Ґротовсько-
му була присуджена Державна премія Польщі (1972), 
премія Вроцлава (1975), він обраний почесним докто-
ром університетів Вроцлава, Піттсбурга, Чикаго, а від 
1997 р. – він професор Колеж де Франс. 

Отож, 1990 р. у Вроцлаві було створено Центр 
імени Єжи Ґротовського. Ця установа, що працює до 
сьогодні, поєднує в собі художні та науково-дослідні 
проєкти, які відповідають встановленим проблемам 
творчої практики Єжи Ґротовського. Тут створений 
архів, тут проводяться розмаїті лекції та семінари, а 
також конференції на театральні теми.

Про все це нам розповів під час зустрічі Бруно 
Хояк, працівник Центру, багатолітній архівіст спад-
ку Ґротовського. Нам також пощастило переглянути 
фільм про творчість відомого реформатора сцени. 
Побачивши усе на власні очі, починаєш розуміти, у 
чому полягає унікальність концепції видатного поль-
ського режисера. Проте після перегляду ми дізнались, 
що жоден серед діючих театрів у Вроцлаві не засто-
совує принципи Ґротовського. Це викликало справж-
ній жаль, прийшло усвідомлення: тут, у Вроцлаві, 
великий митець –лише частка ще не надто давньої 
історії.

Л – означає суд Лінча

Лінчування – це самосуд, розправа без слідства, 
тваринна жорстокість. Саме такою темою режисер 
вирішив об’єднати три історії з одноактних п’єс 
Ю. Місіми: “Пані Aoi”, “Діяпазон”і “Шафа”. Вони 
показують силу людських емоцій, від яких важко 
вирватися на свободу, проблеми нереалізованости 
почуттів різних за віком, місцем проживання та 
соціяльним статусом героїв. У спектаклі Агнєшки 
Ольстен герої мають в собі сили стати незалежними 
особами. Усі вони хочуть звільнитися від пут. Дарма 
недооцінювати їх, вони настільки сильні, що готові 
змінити напрямок життя або залишитись непорушни-
ми, не даючи жити іншим. Герої готові на радикальні 
вчинки заради своїх прагнень.

Хотілось би наголосити на схожості загальної 
конструкції вистави до японського коміксу аніме. Тут 
немає зайвих сцен, лише лаконічно подані картини. 
Навіть хвилини мовчання додають правди і поси-
люють атмосферу у залі. Персонажі перебувають в 
незвичайних, дивних обставинах, які при уважному 
розгляді анітрохи не відрізняються від нашого пов-
сякденного життя. Глядачі наче стають допитливими 
сусідами, що спостерігають за подіями через вікно. 
Ми бачимо, як чоловік приходить до дружини у лі-
карню, в очікуванні, що вона нарешті прокинеться; 
як інший у сварці заколює ножем жінку; як закохані 
чоловіки стримують свої почуття.

Характерною ознакою вистави є мультимедійний 
перформанс: він слугує не тільки тлом для розповіді, 

Доктор Мілан Лесяк (в центрі) проводить лекцію для 
студентів Вроцлавського та  Львівського університетів 
у залі Національного музею (Вроцлав).



214

але й є її невід’ємним компонентом. Глядач подоро-
жує з однієї вистави в іншу, переходить із зали до 
зали, наче переміщує свій бінокль від одного вікна 
до іншого, впритул розглядаючи ту чи іншу життєву 
картину. 

А – означає альтернатива 
кольору помаранчі

Помаранчева Альтернатива – легендарний мис
тецько-політичний рух 80-х років ХХ ст. у Польщі. 
Рух започаткував Вольдемар Фидрих (відомий пізні-
ше як Майор Фидрих) у Вроцлаві в середовищі опо-
зиції 1983 р. Основна мета руху полягала у протесті 
проти комуністичної влади з використанням елемен-
тів безглуздого, абсурдного, дурного. Завдяки цьому 
учасники Помаранчевої Альтернативи не могли бути 
заарештовані міліцією як опозиція комуністичному 
режимові. Усе це відбувалося у формі акцій та гепе-
нінгів, що висміювали комуністичну систему, цензуру 
і владу у найнесподіваніший та якнайдотепніший 
спосіб.	

Символом Помаранчевої Альтернативи став 
гном – “краснолюдек” польською мовою – у черво-
ному капелюсі. Гнома малювали на стінах у тих міс-
цях, де влада в період воєнного стану зафарбовувала 
антиурядові написи. Усе це здійснювалось для того, 
щоб відверто привертати увагу до намагань влади 
приховати правду. 

Чим більше людей одягали червоні капелюшки, 
тим більше з’являлось міліціянтів, і вся ситуація ста-
вала дедалі комічнішою. Це спричинилося врешті-
решт до того, що люди перестали боятися міліції, 
шок військового стану минувся.

Історія Помаранчевої Альтернативи дає мож-
ливість створити розповідь про драму людей на ру-
бежі часів, людей революції. “Помаранчик” у Театрі 
Вспулчесному – це вистава про героїв, які не хочуть 
стати пам’ятниками, і про людей, які намагаються 
встановити їх на п’єдестал як знак минулого. Це 
трагікомічна казка родом із життя, в якій йдеться 
про зухвалість хірургії влади, котра прагне будь-що 
вкрасти особистість людини. Це історія про геноцид 
щодо людей, які не вписуються в рамки соціуму. Це 
пост-історія революціонерів, лідерів і новаторів гро-
мадянського суспільства, про яких уже забули. Це 
драма недавніх героїв.

Актор Олександр Дутко (виконавець головної 
ролі) вміло переходить з одного настрою в інший, 
від сцени до сцени розкриваючи свого героя по-ново-
му. В епізодах допиту ми бачимо особу, яку система 
намагається зламати. Глядач відчуває відчай і страх 
персонажа, проте в сценах, де герой розповідає про 
свою революційну діяльність, ми бачимо людину з 
випростаними плечима, людину, яку запалює ідея. 

Його існування на сцені було справді органічним, він 
вдавався до імпровізації та інтеракції з глядачем, що 
підкреслювало професійність актора.

Особливу увагу хотілось би звернути на просто-
рове вирішення вистави (сценограф – Марина Вижо-
мірська). Невеликий камерний простір (зала вміщає 
заледве 50 осіб глядачів) трансформується упродовж 
всієї вистави і з розвитком подій “збільшується”, на-
бираючи глибини. Спершу ми бачимо маленький стіл 
на двох перед непрозорою завісою із величезним, 
на всю висоту, зображенням мішені. Згодом цей за-
дник-завіса від’їжджає назад, і маленький столик 
перетворюється на великий, довгий стіл для прийо-
мів. Третьою іпостассю простору є кімната, схована 
за задником. Тож простір вистави змодельовано за 
принципом “подвійного дна”: герой проповзає крізь 
щілину в заднику, і завдяки іншому освітленню крізь 
прозорий тепер задник виникає ще один простір. У 
виставі використовують також сучасний музичний 
супровід і світломузику. Це робить її справді видо-
вищною і сучасною. 

У “Помаранчику” паралельно існують дві жан-
рові площини – комічна і трагічна. За сарказмом і 
жартами приховане подвійне, глибоко драматичне, 
дно, власне, як і сама ідея Помаранчевої Альтерна-
тиви. Та якщо комізм лежить на поверхні, і кожен 
глядач у залі сприймає його, то до глибшого, власне 
філософського рівня, можливо, не кожному вдається 
дістатись. Але проблема вистави дуже актуальна: су-
часний Вроцлав сповнений сотнями маленьких фігур 
гномиків-краснолюдків, що стали не тільки спогадом 
про минуле, а й доволі прибутковим бізнесом. Для 
когось тепер вони – обов`язковий сувенір із Вроц-
лава, а ще чверть століття тому це було втіленням 
опозиційного голосу народу. Тож постає питання: 
невже усе продається?

В – означає враження

Тиждень життя у Вроцлаві допоміг нам розши-
рити естетичні горизонти. Польща подарувала мені 
особисто мистецтво дуже далеке і ще не пізнане. Тут 
давно відбулась театральна революція. Тут мистецтво 
справді віддзеркалює життя, і глядач сприймає його 
адекватно. Тут належно оцінюють винесені на сцену 
питання одностатевих стосунків, сексуальні пробле-
ми, розмовну лайку тощо. Проблеми, які виникають 
у виставах, не обмежує жодна цензура. Тут (висно-
вок з переглянутого) вистава є справді незалежним 
витвором мистецтва, актом творчости. Тут не бояться 
експериментів і творять території для спільного роз-
витку молодих драматургів і режисерів.

Поїздка у Вроцлав червоним маркером підкресли-
ла те, чого нам не вистачає, і дала конкретні завдання, 
задля виконання яких нам варто працювати. 



215

Драматургія

Драма “Тарас Шевченко” українського письмен-
ника, журналіста, театрального діяча і критика, пере-
кладача Зенона Тарнавського (1912–1962) тривалий 
час вважалася втраченою. Найбільше у складних пе-
рипетіях з текстом завинили бурхливі, трагічні події 
середини ХХ ст., Друга світова війна, низка окупацій 
Львова, а відтак – і повоєнна еміграція українців до 
США. Автор літературної основи і творці її сценічно-
го варіянту також опинилися за океаном – у новій су
спільній ситуації. Сам письменник пізніше зізнавав-
ся: “Драм я ніколи не старався видавати, бо вважав, 
що драма призначена для життя в театрі, як підложжя 
до театрального видовища, а не як лектура у час доз-
вілля” [1]. У цьому висловлюванні відчувається і при-
родна скромність автора, і його переконання у дусі 
класичного розуміння драматургії як розгорнутого 
сценарію, схематичність якого згладжується, коли 
актори на сцені наповнюють образи живим змістом. 

Визначний письменник і громадсько-культурний 
діяч З. Тарнавський  народився 9 вересня 1912 р. в 
місті Самборі (тепер районний центр Львівської обл.). 
Закінчив з відзнакою Самбірську гімназію; навчався 
на юридичному факультеті, але згодом перейшов на 
відділ історії мистецтва на філософському факультеті 
Львівського університету (тепер Львівський націо-
нальний університет імени Івана Франка). Закінчив 
Вищу школу журналістики у Варшаві. (Юридичну 
освіту здобув уже в другій половині 1940-х років 
у Мюнхенському університеті). У другій половині 
1930-х років був співредактором щоденної газети “Ук-
раїнські вісти”, співпрацював із тижневиком “Бать-
ківщина”  у Львові, під десятками різних псевдонімів 
дописував і до інших часописів. Певний час – від 
1940 р. – працював  керівником мистецької програ-
ми на Львівському радіо (це голосом З. Тарнавсь-
кого прозвучало проголошення Акту відновлення 
Української Держави  30 червня 1941 р.). Проте, крім 
журналістської праці, активно займався літературною 
творчістю, був знаний у мистецьких колах. Належав 

до львівського літературного угрупування “Дванад-
цятка” (1934–1939), що об’єднало молодих пись-
менників Анатоля та Ярослава Курдидиків, Богдана 
Нижанківського, Зенона Тарнавського, Івана Черня-
ву, Василя Ткачука, Володислава Ковальчука, Карла 
Мулькевича, Василя Гірного, Романа Антоновича, 
Ганну Павенцьку, Богдана Цісика та інших, які, висту-
паючи за орієнтацію на західноевропейську культуру, 
шукали “нових динамічних форм вислову”, твори-
ли сучасну українську урбаністичну літературу [2].

Зокрема, прозі З. Тарнавського (дебютував 1930 р. 
на сторінках газети “Новий час”) частково властиві 
ознаки літератури “потоку свідомости”, що влучно 
пізніше відзначив критик Г. Лужницький:  “...Роз-
повідь т. зв. ланцюговим способом, тобто одно по-
няття асоціяційно в’яжеться із другим, незалежно від 
цього, що це не завжди доповнює акцію оповідання, а 
часто навіть і –  сповидно – сповільнює її. Цим своїм 
стилем, засвоєним, в першу чергу, від французьких і 
німецьких новітніх письменників, Тарнавський хоче 
передати цей спліт думок, який повстає в людині, 
яка розповідає, і даючи волю своїм думкам, не кон-
тролює розповіді” [3]. Водночас письменник захоп-
лює психологічно точними штрихами, колоритністю 
наративу, насичуючи його магією простору Львова, 
переплітаючи характерними словами зі специфічного 
львівського говору. Сам З. Тарнавський, визначаючи 
домінантну тему своїх художніх текстів, стверджував: 
“Завжди в центрі моєї уваги є людина і її духові пере-
живання на тлі соціяльних і політичних обставин” [4]. 
Друкувався багато і часто, проте перша його збірка 
новел і нарисів – “Дорога на Високий Замок” (Торон-
то–Детройт, 1964) – вийшла щойно посмертно...

Однак особливе місце і в житті, і в творчості 
З. Тарнавського посідало театральне мистецтво. Про-
блеми з психології акторської творчости, питання 
безпросвітньо-трагічної долі української “мандрівної 
богеми” тощо – часто зустрічаються у його прозі. 
Значний доробок письменника і як театрального кри-

Драма  “Тарас Шевченко” З. Тарнавського 
							             та її повернення

Роман ЛАВРЕНТІЙ



216

тика. Шлях у драматичну творчість З. Тарнавський 
починав із власних практичних виступів у напівама-
торському львівському театрі “Богема” (зокрема у 
комедії “Акорди” Г. Лужницького, 1934 р., реж. Петро 
Сорока). На замовлення режисера Українського мо-
лодого театру “Заграва” Володимира Блавацького 
підготував переклад-адаптацію французької комедії 
“Стефко” Ж. Деваля (1935), на замовлення режисера 
Українського народного театру ім. І. Тобілевича Ми-
коли Бенцаля інсценізував спільно з Романом Анто-
новичем повість Уласа Самчука про національно-виз-
вольну боротьбу закарпатських українців  “Гори гово-
рять” (1935); окрім того – польською мовою –  у місь-
кому театрі Лодзі (Польща) йшла його інсценізація 
повісти австрійського письменника Йозефа Полячка 
“Д-р Берґгоф приймає від 2-тої до 4-тої” (реж. Б. Дом-
бровський). Для аматорського студентського театру 
переклав дві французькі комедії “Мусиш бути моя” 
Е. Лабіша та “Дрібненькі ручки” Е. Лабіша – Р. Мар-
тена. Найперша власна драма З. Тарнавського “Тарас 
Шевченко” (1936) принесла йому мистецький успіх 
насамперед завдяки вдалому сценічному прочитанню 
1937 р. в мандрівному Українському молодому театрі 
“Заграва”.  Інші драми та переклади з’явилися уже 
за океаном – у вимушеній еміграції автора: “Чай у 
пана прем’єра” (у співавторстві з Богданом Нижан-
ківським; Український театр у Філадельфії, США, 
1953 р., реж. Володимир Шашаровський), переклад 
анонімного середньовічного мораліте “Дійство про 
чоловіка” (1961 р., Українське театральне товариство 
у Детройті, США, реж. З. Тарнавський), “День на-
шого відпочинку”, “Характерники” (у співавторстві 
з Володиславом Ковальчуком), “Плач Ярославни” 
(у співавторстві з Б. Нижанківським), “Аттіла в Римі”; 
працював над інсценізацією “Повісті временних літ” 
і над драмою “Мій брат-повстанець” та ін. 

Майже усі спогади про З. Тарнавського рясніють 
згадками про його особливий пієтет до сцени; ве-
ликим любителем театру назвав його у своїх спога-
дах і письменник, близький колега з літературного 
угрупування “Дванадцятка” Богдан Нижанківський 
(1909–1986) [5]. Зрештою, праця З. Тарнавського 
для театру не вичерпувалася лише драматичною 
творчістю:  у роки першої радянської окупації був 
активним членом Обласного комітету працівників 
мистецтва (1939–1941), під час німецької окупації 
керував театром “Веселий Львів” (1942–1944), пара-
лельно брав участь у роботі Літературно-мистецького 
клубу і “Клюбового театру” (1942–1944)  при ньому. 
Ці театри малих форм успішно прищеплювали віт-
чизняній сцені урбаністичні сюжети, витворювали 
власне українську популярну міську культуру. 

Далі, у 1944–1945 рр., працював у штабі Ук-
раїнської національної армії у званні підпоручника. 



217

Роман ЛАВРЕНТІЙ

Від 1944 р. З. Тарнавський перебував на вимушеній 
еміграції. Спершу – в Німеччині, де співпрацював із 
газетою “Українська трибуна” (1947–1948), журналом 
“Арка” у Мюнхені, потім – від 1949 р. – у США, де 
був кореспондентом “Шляху перемоги”,  друкувався 
у журналі “Київ” та ін. Упродовж багатьох років вів 
українську радіопрограму (зокрема, записав і цілу 
низку радіопередач для дітей). До останніх днів жит-
тя продовжував творчо працювати на літературній 
ниві. Писав, перекладав, готував інсценізації та пере-
робки, був співробітником “Літературного Братства”, 
яке видавало українські книжки. Створив і очолю-
вав у Детройті Українське театральне товариство, у 
якому поставив низку вистав. Був співзасновником 
Інституту української культури в Америці. Викладав 
історію української культури і українського театру на 
Академічних курсах українознавства. Жив у місті Де-
тройт, штат Мічиган, де й помер 8 серпня 1962 р. [6].

Чотири картини з життя поета “Тарас Шевченко” 
(“біографічно-сценічний репортаж”, як висловився 
сам автор) З. Тарнавський написав ще у 19 років [7].  
Проте дуже тривалий час переробляв текст. Допрацьо-
вував, вочевидь, навіть після того, як влітку 1936 р. 
віддав його до постави на сцені Українського моло-
дого театру “Заграва”, а на завершальному періоді 

репетицій особисто приїжджав до театру контролю-
вати процес. Молодий драматург відважився уперше 
[8] вивести на сцену сакральний для українців образ 
поета, прозаїка, художника Тараса Шевченка (1814–
1861), який творами і особистим життям піднявся 
до рівня національного пророка. Але не звичний “у 
шапці та кожусі” – відомий з автопортрета і розти-
ражований по всіх книжках для народу, шаблонних 
народницьких концертах, аматорських вечорах – а 
образ живого Т. Шевченка, людини з академічною 
освітою, з високосвітськими манерами, яка одягала 
фрак, тобто жила і мислила згідно з тогочасною ев-
ропейською модою.

Близьке знайомство із західноукраїнським теат-
ральним життям та процесами у світовому мистецтві 
сприяло витворенню власної специфічної драматургії 
З. Тарнавського, для якої – за висловом Г. Лужницько-
го – характерне прагнення позбутися провінційности, 
бажання прищепити театру европейськість [9]. Драма 
“Тарас Шевченко” з самого початку провокувала до 
дискусії: З. Тарнавський свідомо намагався не лише 
очистити образ поета від традиційних кліше (“му-
жицького сина”, “провінціяла”), а й – відшукати в 
ньому живу людину, з пристрастями, помилками, 
страхами.



218

Проте “дискусія” не завжди розгорталася у зада-
ному автором руслі. Коли уперше Шевченко – пророк 
нації – з’являється на сцені у захмелілому стані, з ке-
лихом вина, патріотичні репліки упродовж першої дії 
(Яготин, маєток Рєпніних, 1843 р.) прочитуються рад-
ше як фліртування з княжною Варварою Рєпніною, 
гра на її народницькому “сентименті”. Хоч і епатаж-
но як на той час, та все ж таки це вдало підкреслює 
в героєві живу людину. Але на противагу чистому 
серцем Шевченкові надто традиційно, однозначно 
виписано негативні характери – розбещені життям 
пани (Закревський, Лукашевич), які безтурботно про-
пивають свій час, програють  у варцаби кріпаків. З 
приводу цього схематизму п’єси в одній з рецензій 
критик – учитель українських гімназій у Галичині, 
психолог, доктор філософії – Олександр Кульчицький 
(1895–1980) скептично зауважував, що велич поета 
не можна зводити до банальних стереотипних опози-
цій: “Протиставити два світи, світ мужика Шевченка 
і світ дворянства (І картина) це не тільки натяк на 
протиставлення величі світа Титанів, що вироста-

ють із землі, та нікчемности світа її галапасів (пара-
зитів. – Р. Л.)” [10].

У другій дії “Двоголовий орел” (Петербург, 
1847 р.), коли звучать зовсім не героїчні відповіді 
Т. Шевченка під час допиту, що мало б працювати 
на “демітологізацію образу”, впадає в око повна без-
порадність автора у виписуванні самої сцени слід
ства-суду, від чого вона втрачає свою фатальну вагу 
(чого вартий виведений у фарсових тонах Секретар). 
Через це спрощення губиться пізніше і сила спротиву 
особистости репресивній системі. “Зустріч двого-
лового орла із Шевченком – Кирило-Методіївським 
братчиком – (картина ІІ-а) не могла знов бути зустріч-
чю кавказького вірла із Прометеєм” [11], – зазначала 
критика. Крім того, введення безтурботно-манірної 
Кітті – пасії слідчого генерала Дубельта – остаточно 
розбиває серйозну атмосферу суду, хоч і акцентує ува-
гу на гідності, людяності підсудного та нікчемності 
його звинувачувачів.

Втім, читач початку ХХІ століття цю сцену може 
прочитати і як  “виставу для самих себе”, яку, зайвий 
раз знущаючись над підсудним, розігрують слідчі, 
наперед знаючи вирок. Тому й відповіді Тараса Шев-
ченка мають відсторонено спокійний характер: так 
поводиться людина, що розуміє невідворотність 
долі і приймає свою “чашу” (гірка іронія фрази про 
“тридцять срібняків” як гідну винагороду донощикові 
Петрову тут не випадкова). Зрештою, під час постави 
на сцені ця дія була підсилена точним акторським 
виконанням, відтак прозвучала актуальніше. Зок-
рема, анонімний кореспондент газети “Українські 
вісти” стверджував, що “це незвичайно сильна і для 
багатьох аж надто зрозуміла картина, а головно по 
всяк день актуальні “методи і техніка” допиту, тож не 
дивниця, що викликала в глядачів сильне незатерте 
вражіння” [12].

У третій дії “На засланні” (Новопетровська фор-
теця, 1857 р.) – вимальовується нарешті впізнаваний 
Тарас  Шевченко, який карається, мучиться, але не 
відмовляється від своїх національних поглядів. Однак 
З. Тарнавський свідомо не вкладає в уста Кобзаря 
трафаретних патріотично-патетичних гасел, його 
герой – після десяти років солдатчини, з забороною 
займатися на дозвіллі улюбленою справою, – загнана 
життям, передчасно постаріла людина, хоч і не до кін-
ця зламана. І фрагмент “Благословенная в женах...” 
з поеми “Неофіти” звучить як природна молитва 
віруючої людини і – як вагомий чинник, що тримає 
Шевченка при житті. Цікава, ненав’язлива спроба 
З. Тарнавського “оприсутнити” у побуті поета про-
тотипів героїв його творів, як-от: покритка Євдокія, 
яка мандрує за своїм коханим-москалем (у виставі 
для більшої зрозумілости персонаж перейменований 
на Катерину). Водночас є й контраверсійна пікант-

Віра Левицька – кн. Варвара Рєпніна, Ганна Істоміна  – її 
Мати у виставі “Тарас Шевченко” З. Тарнавського. Театр 
“Заграва”, 1937 р. (Тут і далі світлини з архіву Віри Леви-
цької).



219

Роман ЛАВРЕНТІЙ

на інтрига: дружні стосунки з киргизькою дівчиною 
Джабан-Тус прочитуються двозначно, хоча цілком 
можливо, що автор хотів просто підкреслити духов-
ну близькість поневолених росіянами народів. Але 
макаронічна мова дівчини, стилізована під кавказь-
ко-азійську манеру мовлення, недоречно провокує 
комічний ефект, руйнуючи її трагічний образ... І все 
ж автор п’єси на завершення третьої дії вдало випи-
сав момент звільнення Кобзаря з неволі, не впавши 
у мелодраматизм, – подавши лише ніби незначну, 
але таку символічну, зрозумілу з контексту, репліку 
Т. Шевченка: “Треба поголити бороду” (як символ 
початку нового – вільного – життя).

Щойно четверта дія “Вмирає людина” (Петер-
бург, 1861 р.) остаточно підкупляє читача/глядача, 
створюючи близький до усталеного образ Т. Шев-
ченка – батька українства, який останні години життя 
тримається лише однією надією на звільнення рідно-
го народу з неволі, ніби зумисне добиваючи хвилю-
ванням підірваний хворобами організм. Надзвичайно 
тонко З. Тарнавському вдалося схопити настрій лю-
дини, яка помирає: “...Чи ви переживали таке, коли 
свічка догоряє, а ви читаєте цікаву книжку? Ви швид-
ко, швидко дочитуєте якнайбільше. Ще одна сторінка, 
ще одне речення, ще одне слово. А свічка хоробливо 
блимає, грозить, манить, дразнить. Ви спішитесь, 
щоб якнайбільше прочитати. Вам жаль відложити не-
прочитану книжку. Тільки тому, що свічка гасне. Мені 
жаль відложити непрочитану книжку. До останньої 
сторінки ще далеко. А свічка гасне...” – риторично 
констатує Тарас Шевченко на смертному ложі. І ці  

Євген Левицький – Г. Андрузький, Іван Яріш – Секретар, 
Володимир Блавацький – Генерал Дубельт у виставі “Тарас 
Шевченко” З. Тарнавського. Театр “Заграва”, 1937 р.

Омелян Неделко (сидить) – Генерал граф Орлов, Богдан Паздрій – Костомаров, Р. Стрільчик – Гулак, Володимир 
Блавацький – Генерал Дубельт, Роман Зелез – Петров у виставі “Тарас Шевченко” З. Тарнавського. Театр “Заграва”, 1937 р. 



220

слова своєю безпосередністю зворушують навіть су-
часного читача. Та й у світлі близької смерти слова 
поета і його друзів про невмирущість слави сприй-
маються не так ходульно, а радше – як продиктовані 
бажанням самозаспокоєння-потішення і полегшення 
останніх годин життя. 

Уже згаданий критик О. Кульчицький  – у рецензії 
на виставу – стверджував: “Щойно в третій і четвертій 
картині автор зумів зворушити, схвилювати, виклика-
ти збірне “унісоно” спочутливости для Шевченка-му-
ченика – засланця. Влучно підмітив і передав оту тай-
ну Шевченкової особовости, яка відкриває перед нами 
глибину людяности під сірою шинелею” [13]. І далі 
уточнював: “В четвертій яві – непотрібно переванта-
женій деякими зайвими мельодраматичними ефекта-
ми (сцена молитви) – фізіольоґічні терпіння людини 
не прислонюють, на щастя, муки Батька Народу, що 
тримається при житті єдиною надією на маніфест про 
скасування кріпацтва. Ритм   цього  умученого серця, 
що сподівається, чекає і живе сподіванням, в значній 
мірі своєю символікою перенісся у душі глядачів, 
єднаючи їх у спільноті одного почування – спільноті 
туги за здійсненням усього того, на що чекає нині, як 
і вчора загал народу” [14]. Отже, крім біографічного 

Амврозій Маруненко – Унтерофіцер, Леонід Боровик – Тарас 
Шевченко, Марія Степова – Джабан-Тус у виставі “Тарас 
Шевченко” З. Тарнавського. Театр “Заграва”, 1937 р.

репортажу про поета, п’єса опосередковано давала 
і патріотично актуальну проєкцію на сучасне 1937 
року – знову підневільне, як і за часів Т. Шевченка 
– життя українців у несвоїй державі: в СРСР відбу-
валося масове знищення національно свідомих сил 
(“розстріляне відродження”), а на західноукраїнських 
землях – тривав розгар переслідувань, витіснення 
з усіх сфер, обмеження та викорінення історичної 
пам’яти українців. 

Парадокс полягав у тому, що епоха вимагала – 
зокрема, від літератури і театру – конструктивного 
національного героя, постійної актуалізації вели-
кого об’єднувального міту, а молодий автор драми 
З. Тарнавський шукав тонші, суб’єктивніші нюан-
си, на жаль, не зрозумілі широкому загалові. “Де-
бют автора штуки (п’єси. – Р. Л.) треба вважати за 
удатний, – писалося на сторінках львівської газети 
“Новий час”. – Однак, мимо цього, поставив він собі 
за початок завдання, може, заамбітне. Дуже трудно 
було йому втримати цілий час п’єсу на рівній висоті. 
До Шевченка підійшов він як до людини і старав-
ся дати нам образ Шевченка-чоловіка. Образ цей не 
вийшов, однак, так ярко і глибоко, як це глядач бажав 
би” [15].

Приймаючи суттєві та влучні зауваження крити-
ків, варто нагадати, що “Тарас Шевченко” – найперша 
драма автора, а також – як видно з дискусії навколо 
неї – смілива, хоч і недосконала спроба деконструк-
ції усталених уявлень. Важливішим є те, що через 
деконструкцію стереотипів, пов’язаних із поетом, 
З. Тарнавський конструює оновлений “земний” образ 
Т. Шевченка – зрозумілий і близький людям ХХ ст. 
Зрештою, на цьому наголошували і це підкреслювали 
також постановники драми на сцені. 

Контраверсійність (за висловом Г. Лужницько-
го), тобто дискусійність драматургії З. Тарнавсько-
го, його критика усталених норм – зручно лягали у 
русло мистецьких пошуків режисера-експеримен-
татора В. Блавацького (справжнє прізвище – Трач, 
1900–1953), який був захоплений ідеями та практи-
кою Леся Курбаса щодо модернізації національної 
сцени, мав досвід роботи у “Березолі” (1927/1928) та 
створив на західноукраїнських землях новаторський 
театр, який руйнував “царство шабльону і пересічнос-
ти” [16]. Провідним в очолюваному ним Українсько-
му молодому театрі “Заграва” був “монументальний 
репертуар”, де режисерськими засобами підсилювано 
національно-патріотичне звучання до рівня символу, 
досягаючи потужного ефекту єднання зали й сцени 
в єдиному пориві. Зокрема, історичні видовища “Ба-
турин” Б. Лепкого, інсц. Л. Лісевича (1933), “Зем-
ля” за В. Стефаником, інсц. В. Блавацького (1933), 
“Тарас Бульба” М. Гоголя, інсц. В. Блавацького 
(1934); релігійні полотна “Голгота” за Євангеліями 



221

Роман ЛАВРЕНТІЙ

(1936), “Камо грядеши (Quo vadis?)” за Г. Сєнкеви-
чем (1936) – обидві інсц. Г. Лужницького) та ін. [17] 
Але, окрім пошуку нових театральних форм, була 
у доробку В. Блавацького і наскрізна тенденція до 
“театру суспільного виклику”, до підважування сте-
реотипів, яку не завжди громадськість сприймала 
беззаперечно (зрештою, і щодо резонансної, заборо-
неної згодом через домагання консула СРСР, вистави 
“Земля обітована” О. Олеся (1935) – про репресовану 
сім’ю Крушельницьких – серед українців звучали 
критичні зауваження у тому, що театр спекулює на 
особистій трагедії). 

Про п’єсу “Тарас Шевченко” – в інтерв’ю для 
львівської щоденної газети “Українські вісти” – 
В. Блавацький стверджував: “Драма ця, мушу при-
знати, написана нашим молодим автором з великою 
культурою і талановитістю. Це прекрасна річ, яку 
направду варта буде побачити” [18]. У програмці 
до вистави “Тарас Шевченко” для кращого розумін-
ня концепції героя було подано розлогий коментар 
“Шевченко на сцені” Г. Лужницького (під псевдоні-
мом Л. Нигрицький): “[…] Саме тут треба усвідомити 
собі, що ґеній українського слова, пророк національ-
ного визволення був людиною, яка жила, терпіла й яка 
вмерла самітня. Шевченко силою слова та пророчим 
духом перейшов у нас в міт, але на сцені театру “За-
грава” Шевченко – це людина. Як автор, так режисер 
черпали з творів і життя Шевченка тільки те, що ко-
нечне було для характеристики Шевченка-людини, не 
Шевченка-ґенія, не Шевченка – пророка української 
нації, не Шевченка-міту. Це, сказати б, відтяження 
самої особи Шевченка є головним мотивом п’єси. 
Відтяження як політичне, так і письменницьке. Те, 
що бачимо на сцені, може, а то навіть і пережив не 
один з нас. Романтичне кохання, суд, зрада, присуд, 
смерть. На вид речі банальні, а такі дуже людські. 
І в нашій уяві Шевченко стає багатший. Бо кожний 
з нас такі чи подібні банальні (а такі дуже людські) 
речі переходив, кожний з нас ці переходи не тільки 
розуміє, але й почуває. А вслід за тим кожний знає, що 
ця звичайна, проста людина, яку ми бачимо в п’єсі, 
є тим Шевченком, якому поклоняється і поклоняти-
меться цілий український нарід во віки вічні. Що ця 
звичайна, проста людина, яка терпіла так, як кожний 
з нас, залишила по собі вічні слова, залишила по собі 
національне Євангеліє. Це не була якась уявлена, ви
мріяна істота, а наш брат, наш друг. І таким чином 
п’єса “Тарас Шевченко” З. Тарнавського не тільки 
скріплює нашу пошану, наш культ до найбільшого 
Ґенія Українського слова, але наближує його до нас, 
споріднює його з нами” [19].

Перший показ вистави відбувся 8 березня 1937 р. 
у містечку Снятин (тепер місто, районний центр Іва-
но-Франківської обл.), офіційна прем’єра – 9 і 10 бе-

резня 1937 р. у Коломиї (тепер районний центр Іва-
но-Франківської обл.). Йшла упродовж семи місяців, 
була показана 45 разів у понад 40 містечках і містах 
східної Галичини, якими мандрував театр “Заграва” 
[20] (про покази у Львові невідомо). 

Режисер, вирішуючи поставу, скористався част-
ково засобами виразности, знайденими у своїх попе-
редніх роботах. Запропоноване жанрове окреслення 
“чотири картини з життя поета” прочитується у ключі 
“видовища”, яке поєднувало прийоми кінематографа 
(монтажність; образотворча композиційність мізан-
сцен-кадрів) та містерійно-літургійні мотиви (виразні 
біблійні алюзії; смислонавантажені пластичні ходи; 
хорове виконання сакральних текстів; зрештою, сам 
“Заповіт”, що звучав притишено за кулісами у кін-
ці вистави, спонукав глядачів підводитися, стаючи 
співучасниками прощання-похорону). Така форма 
не виключала і психологічної манери виконання, але 
короткими штрихами намічені ролі не давали акторам 
розгорнути повнокровні характери, вони були лише 
типами – фоном для розкриття образу головного ге-
роя. Гармонійно виглядало й ілюзійне, історично до-
стовірне оформлення сцени, костюми епохи, портрет-
ний грим – роботи першорядного сценографа театру, 
випускника Санкт-Петербурзької академії мистецтв 
Леоніда Боровика (1891–1942), який також виконував 
головну роль Т. Шевченка.

Рецензент О. Кульчицький, відштовхуючись лише 
від ефекту вистави (сили впливу на глядачів), аналізу-

Людмила Сердюкова – Ускова, Василь Сердюк – Майор Усков, 
Леонід  Боровик – Тарас Шевченко у виставі “Тарас Шевчен-
ко” З. Тарнавського. Театр “Заграва”, 1937 р.



222

вав її у характерному – вже звичному на той час для 
мистецького стилю “Заграви” – ключі “монументаль-
ного театру”: “Ці другі беруть заздалегідь під увагу 
вже істнуючі нескладні і відомі чуттєві нахили цілого 
зборища видців, і намагаються їх тільки з’єднати в 
полум’я збірного захоплення. Прикладом цього дру-
гого роду творів є середньовічні містерії – подеку-
ди антична релігійна драма. Очевидно – не тільки 
релігійні почування можуть стати основою творів 
“театру спільноти”. […] Постать Шевченка, цілком 
виняткова в українській історії, може стати осередком 
такої збірної містерії. Шевченко – міт про героя-Про-
метея, Шевченко – міт про Кобзаря бувальщини, Шев-
ченко – міт про Батька Народу...” [21]. Однак цього 
– на думку критика – у п’єсі немає. Зате сценічний 
варіянт розширює межі інтерпретації.

Підсумовуючи, треба сказати, що оскільки виста-
ва надавала широке поле для трактувань, даючи кож-
ній спільноті відчитувати свої сенси, публіка масово 
відвідувала всі покази драми “Тарас Шевченко”. І зви-
чайні глядачі навряд чи помічали демітологізацію, а 
радше шукали можливість співпереживати з Шевчен-
ком його долю... Тим паче у світлі політичних реалій 
свого часу – гоніння української культури – загалом 
приймали і такий підхід до образу Кобзаря, позитив-
но проєктуючи його на себе. Зокрема, коломийський 

тижневик “Трембіта” наголошував після прем’єри, 
що “п’єса “Тарас Шевченко”, крім виховного зна-
чіння, ще є спонукою для кожного українця – шев-
ченколюба – перестудіювати та вивчити Шевченка, 
як ґеніяльного поета, так і великого артиста-маляра, 
його добу, оточення, в якому поет находився, умови 
творчої праці – тоді лише пізнається Шевченка в усій 
його величі” [22].

Окремо варто зазначити, що вистава не лише 
корегувала традиційне спрощене уявлення про 
Т. Шевченка, сформоване багатолітніми народни-
цькими тенденціями, а й опосередковано вступала в 
дискусію з новітнім – радянським – звульгаризовано-
спролетаризованим образом поета-революціонера, 
трансльованим з кіноекранів (зокрема, у Галичині 
був широко відомий фільм Одеської кінофабрики 
“Тарас Шевченко”, 1926 р., реж. Петро Чардинін, у 
гол. ролі – Амвросій Бучма).

Сам режисер В. Блавацький, вочевидь, не вважав 
виставу “Тарас Шевченко” так званою “програмно-
новаторською” у репертуарі свого колективу, згадую-
чи її з понад десятилітньої перспективи загалом ней-
трально: “До п’єс, що мали політично-національне 
значення, належали рівно ж “Обітована земля” Олеся 
та “Тарас Шевченко” З. Тарнавського”.  Але показово, 
що після цієї констатації у своїх спогадах режисер 
одразу ж навів промовистий підсумок: “Невважаючи 
на страшні переслідування театру польською полі-
тичною владою, про що буде мова окремо, “Заграва” 
до кінця свого існування не забувала свойого гас-
ла: будити народ і живим словом кріпити народного 
духа. Чисто мистецькі стремління і завдання театру 
не перешкоджали йому вести національно-освідомну 
роботу, яку диктували вимоги часу” [23].

Показово, що Г. Лужницький навіть значно піз-
ніше – у 1974 р. – на сторінках української газети 
“Америка” (Нью-Брітен, штат Коннектикут, США) 
в публікації до 160-річчя Кобзаря повторив основні 
положення своєї статті з програми до вистави 1937 р., 
наголосивши: з-поміж українських драматургів саме 
З. Тарнавському найкраще вдалося знайти ключ до 
постаті Тараса Шевченка на сцені, через певну демі-
тологізацію стереотипних уявлень – утвердити онов-
лений, не менш притягальний образ [24]. 

Повертаючись до історії рукопису п’єси, варто 
зазначити, що через політичні причини – замовчу-
вання імен З. Тарнавського та В. Блавацького як “бур-
жуазних діячів” у вітчизняній науці та примусове 
забуття їхнього доробку – за радянських часів п’єса 
була приречена “загубитися” (хоч і лежала, так би 
мовити, “на поверхні” – в архіві, звертатися до неї не 
було можливості). Щойно з відновленням незалеж-
ности України стали “повертатися” на батьківщину 
заборонені імена і тексти: у книзі “В орбіті світового 

Леонід Боровик – Тарас Шевченко, М. Рудакевич – Онуфрій, 
слуга-солдат. Фінальна сцена з вистави  “Тарас Шевченко” 
З. Тарнавського. Театр “Заграва”, 1937 р.



223

театру” український театрознавець з Канади Валеріян 
Ревуцький переповів зміст драми “Тарас Шевченко” 
(за програмкою вистави) [25]. Належну заочну оцінку 
отримала драма і в сучасної дослідниці Олени Бонь-
ковської (на основі рецензій на виставу) [26]. 

У Центральному державному історичному архіві 
України у м. Львові у фонді “Наукового товариства 
ім. Шевченка у Львові” – непомічений – зберігався 
оригінальний машинопис драми [27]. Саме за цим 
документом сьогодні вперше публікуємо п’єсу З. Тар-
навського.

Ідея публікації тексту – з нагоди 200-річного 
ювілею Тараса Шевченка – належить лауреатові На-
ціональної премії України імени Тараса Шевченка, 
народному артистові України, академікові Національ-
ної академії мистецтв України, дійсному членові На-
укового товариства імени Шевченка, професорові 
Львівського національного університету імени Івана 
Франка Богданові Козаку.

1. Останній лист Зенона Тарнавського // Тарнавський З. 
Дорога на Високий Замок : новелі, оповідання, нариси / на-
кладом Видавництва “Гомін України”, Торонто, Онт. Ка-
нада та Інституту Української Культури в Америці, Де-
тройт, Міч. США, 1964. – (Бібліотека Видавництва “Гомін 
України”; ч. 24). – С. 12.

2. Детальніше див.: Нижанківський Б. “Дванадцятка”. 
Наймолодша львівська богема тридцятих років / Богдан 
Нижанківський // Сучасність. – 1986. – № 1. – С. 33–40; 
“Дванадцятка”. Наймолодша львівська літературна богема 
30-х років ХХ століття : антологія урбаністичної прози 
/ авт. проекту, вступ. слово, ред. Василя Ґабора. – Львів: 
Піраміда, 2006. – 344 с. – (Українська Літературна Спад-
щина. До 750-ліття Львова ).

3. Лужницький Г. Спроба характеристики творчости 
Зенона Тарнавського / Григор Лужницький // Тарнавський З. 
Дорога на Високий Замок... – С. 17.

4. Останній лист Зенона Тарнавського... – С. 13.
5. Нижанківський Б. “Дванадцятка”. Наймолодша 

львівська богема тридцятих років... – С. 38. 
6. Лужницький Г. Людина театру. (Замість вступного 

слова); Спроба характеристики творчости Зенона Тар-
навського... – С. 7–8, 14–18; Тис Ю. Пам’яті вірного друга. 
Над свіжою могилою бл. п. Зенона Тарнавського / Юрій Тис // 
Шлях перемоги. – Мюнхен, 1962. – 2 вересня. – С. 3; Лисяк О. 
Зенон Тарнавський – людина театру / Олег Лисяк // Наш 
театр: Книга діячів українського театрального мистецтва 
1915 – 1991 / За ред. Г. Лужницького і Л. Полтави. – Нью-
Йорк; Париж; Сідней; Торонто: Об’єднання мистців ук-
раїнської сцени (ОМУС), 1992. – Т. ІІ. – С.199–203.

7. Тис Ю. Пам’яті вірного друга. Над свіжою могилою 
бл. п. Зенона  Тарнавського... – С. 3.

8. Першу спробу показати Т. Шевченка як героя п’єси 
здійснив актор, режисер, письменник Ісидор Трембицький 
(1847–1922). Див. текст: [Трембицький І.] Тарасъ Шевчен-
ко : картина изъ житья поета : въ 1 дhйствію / написавъ 

Исидор Трембицкій. – Коломыя : черенками и накладомъ 
Михаила Бhлоуса. Зъ печатнh Михаила Бhлоуса, 1903. – 
24 с. – (Театральна Библіотека ; Нр. 1).

9. Лужницький Г. Спроба характеристики творчости 
Зенона Тарнавського... – С. 14–18.

10. Кульчицький О. Тарас Шевченко на сцені: “Тарас 
Шевченко” – чотири картини з життя поета – Зенона 
Тарнавського у театрі “Заграва”  / О. Кульчицький // На-
зустріч. – Львів, 1937. – 1 квітня. – Ч. 7. – С. 5.

11. Там само.
12. Крісло ч. 54. “Тарас Шевченко” на сцені / Крісло 

ч. 54  // Українські вісти. – Львів, 1937. – 18 березня. – 
Ч. 59. – С. 3.

13. Кульчицький О. Тарас Шевченко на сцені.... – С. 5.
14. Там само. Також див.: Кульчицький О. Театр “Загра-

ва” в Коломиї: “Тарас Шевченко” – чотири картини із жит-
тя поета, З. Тарнавського / О. Кульчицький // Діло. – Львів, 
1937. – 16 березня. – Ч. 57. – С. 8. – (З нашого театру).

15. Г. К. Нова прем’єра “Заграви” / Г. К.// Новий 
час. – Львів, 1937. – 16 березня. – Ч. 57. – С. 7. – (Коломий-
ська хроніка).

16. Блавацький В. В царстві шабльону / В. Блавацький // 
Новий час. – Львів, 1935. – 16 жовтня. – Ч. 230. – С. 6. – (Те-
атр).

17. Волицька І. “Монументальний театр” Володимира 
Блавацького / Ірина Волицька // Записки Наукового товарис-
тва імені Шевченка. – Т. CCXXXVII. – Праці Театрознавчої 
комісії. – Львів: НТШ, 1999. – С. 246–258.

18. Ч. Вісти з-за куліс рідного театру. Хвилина роз-
мови з арт. режисером В. Блавацьким / Ч. // Українські 
вісти. – Львів, 1936. – 4 вересня. – Ч. 202. – С. 3.

19. Нигрицький Л. [Григір Лужницький] Шевченко на 
сцені // Тарас Шевченко, 4 картини з життя поета : про-
грамка / оформив Ярослав Пінот-Рудакевич. – Накладом 
Українського Молодого театру “Заграва”, 1937. – С. 15.

20. Детальніше див.: Лаврентій Р. Український Молодий 
Театр “Заграва”. (Декілька штрихів до творчого портрету) 
/ Роман Лаврентій // Вісник Львівського університету. Серія 
мистецтвознавство. – Львів, 2002. – Вип. 2. – С. 316–321.

21. Кульчицький О. Тарас Шевченко на сцені... – С. 3.
22. (х.) “Тарас Шевченко” // Трембіта. – Коломия, 

1937. – 1 квітня. – Ч. 1. – С. 4.
23. Блавацький В. Спогади / Володимир Блаваць

кий  // Ревуцький В. В орбіті світового театру / Валеріян 
Ревуцький. – Київ; Харків; Нью-Йорк: Вид. М. Коць, 
1995. – С. 155.

24. Лужницький Г. Т. Шевченко на сцені / Григор 
Лужницький // Америка – Нью-Брітен, 1974. – 9 берез-
ня. – Ч. 48. – С.4. – (З нотатника шпарґаляра).

25. Ревуцький В. В орбіті світового театру / Ва-
леріян Ревуцький. – Київ; Харків; Нью-Йорк: Вид. М. Коць, 
1995. – С. 31-32.

26. Боньковська О. Театральне мистецтво на західно-
українських землях у 1918–1939 роках / Олена Боньковсь-
ка // Студії мистецтвознавчі. – Ч. 2 (22). Театр. Музика. 
Кіно. – Київ, 2008. – С. 30.

27. Тарнавський З. “Шевченко”, драма (1936) : [маши-
нопис] // Центральний державний історичний архів України 
у м. Львові. – Ф. 309, оп. 1, спр. 1882, арк. 1–25.

Роман ЛАВРЕНТІЙ



224

Зенон Тарнавський

ШЕВЧЕНКО
П’єса на чотири картини*

Львів 1936 р.

І. картина

ДВА СВІТИ

Дієві особи:

Тарас Шевченко

Кн. Варвара Рєпніна

Її Мати

Закревський

Лукашевич

Прислуга

Фасада палати князя Рєпніна в Яготині. Веранда з кольонами оповита диким вино
градом. Зліва оподалік веранди столик і два крісла. На столі розстелена шахівниця і роз-
ставлені фіґури до варцабів. Весь перший плян сцени – це досить претенсійно втриманий 
у псевдоклясичнім стилю город, газони, аморчики, водограї, печери і т.д. 

В хаті світло (рік 1843).
На кам’яній лавці сидять: княгиня-мати Рєпніна і Варвара. Мати сидить непорушно, 

заслухана в себе. Це струнка старша жінка, на лиці видно, що життя не щадило її. Вдяг-
нута в чорне. Варвара немолода вже дівчина, чорноволоса, довгі коси. Вражають у неї 
великі та безвістно глубокі очі. Уста трохи може завеликі. Сукня біла. На плечах мантиля. 
Дзвінким голосом читає матері французький роман. Прочитала декілька слів. Вечоріє.

Мати: (Дає знак рукою) Доволі. Темно. 

(Варвара замовкла, опустивши книжку на коліна, задумується) 

Ти, Варваро. чого сумуєш? (Мала павза, майже м’яко) Знов на тебе находить. (Вар-
вара тулиться до матері). Ех, доню, наша кров відзивається. Гаряча і нестримна. Я вже 
пережила своє, а ти щойно входиш в життя.

* Друкується з дотриманням правопису автора.



225

Зенон Тарнавський

Варвара: Я теж вже пережила життя і нічого не чекаю.

Мати: Говориш як розхрістаний дівчур, що не вміє опанувати своєї волі ні змислів і 
тому попадає в крайності. Як ти приїхала зі Швайцарії, зовсім інакше поводилася. А тепер 
інакше.

Варвара: Як?

Мати: Варваро, переді мною не скриєш нічого. Тям проте, що я майже сліпа, але тим 
бистрійше решткою погасаючого зору підхоплюю все, що тут чиниться. Мені вистарчає 
поглянути на твоє обличчя, щоб я знала, що означає ця або друга морщина. Твоє лице для 
мене отверта книга, що з неї я читаю твою душу. Між мною а тобою є тіснійший зв’язок, 
ніж ти припускаєш. Ти навіть не помічаєш, що я відчуваю удар твого серця. І я знаю маестро 
Шарля Ейнера, треба тобі до нього написати, [він] мав на тебе інший вплив, як....

Покоївка: (Входить) Ваш світлосте, постель приладжена.

Мати: Ага, добре. Добраніч, Варваро.

Варвара: Мамо, як хто?

(Мати швидко виходить, намацуючи палицею дорогу. Щезає в тіни веранди. За нею 
покоївка. Варвара остала сама, спокійно всміхнена. За той час найшов вечер і місяць по-
чав свій срібний танок. В однімить на веранду входять Закревський і Лукашевич. Обидва 
підхмелені. Закревський несе під пахою дві пляшки вина і чарки. Варвара, коли запримітила 
їх, неприємно зашаріла.)

Закревський: Так і ви цю партію програєте.

Лукашевич: І не з такими грав і не програв. 

Закревський: А зо мною таки програєте. Місяць і вино. це два мої союзники. А ви 
під місяць ще не грали. 

Лукашевич: Я грав, грав. І навіть виграв. Я завжди виграю. Для мене це дрібничка. 
Програв, так програв. А виграв, тим краще.

(Варвара непомітно хоче перейти побіч них. Закревський запримітив її.)

Закревський: А, Варваро Миколаївно, – вибачте, але ми не запримітили вас.

Варвара: Нічого не шкодить, пане Закревський. Я дивуюся, що ви в такому стані 
взагалі що-небудь запримічуєте. 

Закревський: Це правда. І я теж дивуюся цьому. Але ми тепер з Лукашевичем заняті 
великим ділом, просто епохальним.

Варвара: Чим же, якщо ласка, скажіть, ви хочете вщасливити людство? 

Лукашевич: (Ледви на ногах тримається) О, можна, можна. 

Закревський: Ми заложилися. Заграємо при місячному світлі партію варцабів. Він 
ставить зі свого боку п’ять душ своїх кріпаків, а я.... я ставлю дві пляшки вина. (Сміється 
цинічно. Лице Варвари викривлюється ґримасою болю.) 

Лукашевич: (З пияцькою впертістю) О, можна, можна. Захочу, так поставлю більше. 
Поставлю більше. Триста поставлю. Так, триста. Шевченків. Ха, ха, ха. (Сідає на сходах) 

Закревський: Приймаю.

Варвара: (Обурена) Це образа. Це не гідне людини. 

Закревський: Яка ж тут образа? Він ставить, я приймаю. Я в тому не бачу ніякої об-
рази. Він пан своєї волі, і йому вільно чинити се, що йому подобається. 

Варвара: О, як вище, як багато вище за вас, мої панове, стоїть кріпацький син Шев-
ченко. 



226

Лукашевич: (Вперто) Триста поставлю. 

Закревський: Чи вище, це питання, над яким варто би думати. Поки що він лежить в 
салоні. Заки ми вийшли, щиро мене впевняв, що він останнє втілення Будди. Він гаряче 
вірить у це, і в цю мить шепче гимни в честь безконечного Готтами.

Варвара: Це сором, пане Закревеький. Ви нищите людей. 

Лукашевич: Можна, можна. Триста ставлю. Доложу ще два. Разом триста два (вдо-
волено хіхікає) 

Закревський: Нищу, не нищу. Його до чарки не треба тягнути. Може, від чарки... Але 
цього ніхто не робить. 

Варвара: На вас спаде відповідальність за цього молодого чоловіка. Ви не знаєте, хто 
він. Ви навіть не в силі уявити собі, що в цій людині скривається. 

Закревський: Відданий поклонник Баха...

Варвара: О, це й по-вашому. Але крім цієї прикмети він має ще великий скарб, що 
відродить нас усіх. Та ви не гідні і не в силі зрозуміти його. Ідіть. Ви мені осоружні. Зали-
вайтеся з вином далі. Хиба в алькоголі зможете випрати свою совість.

Закревський: О, то треба б куди більше випити, як я випив. Куди більше, ніж я зможу 
випити. Така вона брудна. 

Варвара: Ви хоч щирі.

Закревський: (Бере за руку Лукашевича) Починаймо (Засідають обидва при столі. 
Закревський бере в руки дві фіґурки). Чорні чи білі? 

Лукашевич: Мені все одно. І так виграю. 

Закревський: Вибирайте. (Лукашевич тягне.) Білими граєте. (Уставляють фіґури на 
шахівниці. Варвара мов німа стоїть білою плямою на зеленому винограднику. Спирається 
об мур веранди, закриваючи лице рукою. Повна болісних дум. На веранді в сутіні появився 
Шевченко. Молодий, вдягнутий по тодішній моді в бронзовий фрак. Блідий. Очі підкреслені 
синіми обвідками. Знеможений.) 

Закревський: Та заки що вип’єм по чарці вина. 

Лукашевич: Можна, можна (П’ють оба, стукаючись чарками) 

Шевченко: (Осоружно) Скрізь вино. Вино. Де не глянеш, усюди цей гидкий трунок. 
Я бреду в ньому. Він затоплює мене. Всюди брязкіт чарок, що дзвенять, як пекельні кай-
дани. 

Закревський: Ага, вже вбив одну. Чи не надоїло ще? 

Лукашевич: О, ні. Ще ні.

Варвара: (Здригнулася) Ви тут? За ними прийшли?... 

Закревський: Ваше здоровля. Как шуміт, как пєнітся вино... 

Шевченко: (І не запримітив Варвари) Так, ви чуєте, як у ваших чарках шуміт віно. Та 
ви не чуєте голосного, до божевілля болючого крику землі. Ви не чуєте, як вона кров’ю 
накипає, наливається гнівом і здригається. Як кров народу, вино землі буриться і наповнює 
чаші вщерть. Горе вам. Це вино заллє вас. А ви п’яні і пусті, погибнете в ньому.... 

Варвара: Що з вами, Тарасе Григоровичу?

Шевченко: Ви не розумієте мене. Ненавиджу вашого розкішного, панського життя. 
Стогону землі, крику розпуки моїх братів не заглушать пияцькі вигуки ваших гостей. Є 
щось, що впиває сильнійше, як вино. Мене оп’янює моя ідея. 



227

Зенон Тарнавський

Варвара: Я не розумію вас. 

Шевченко: А це таке просте. Я завис між вашим небом а моїм пеклом.

Варвара: (Знизує голову, тихо). Вибачте.

Шевченко: Ні, Варваро Миколаївно. Я буду дужий... (В цей мент він весь перемінюєть-
ся. Очі грають огнем. Постать набирає дивної сили і пружкости. Сходить долів. Кидає 
об землю чарку, що тримав у руці. Твердо і переконливо): Я буду дужий.

Закревський: (Злорадісно) А, програли ви партію. (Лукашевич не відповідає, нахилився 
на стіл і спить) Що, ви спите? Ну, хай вам і так. Краще випити. (П’є, сидить непорушно. 
Засипляє.)

Варвара: (Ніжним шепотом) Я знайшла вас. У вашу ніч я знайшла вас, Тарасе.

Шевченко: Варваро, Варваро. (Тримає її за руки) Справді чудна ніч. Коли місяць 
срібним серпом виходить на лан зелені трави жати, на безкраїй степ, із за світу виходять 
духи великих предків моїх. Хмелів, Мазепів, Нечаїв. Найбільших і поменших лицарів 
волі. Широким колом засідають у степу і ждуть. Та враз між ними стає посланець Божий, 
ангел. І тихо шепче їм, дідам моїм: “Ще час, ще час. Вертайте в могили і ждіть”. І вертають 
похилі, сідоголові чуби. Довго так буде. Аж стане між ними дух. Сильний дух. Закований 
в залізо і сталь. З вогнистим мечем стане в їх колі і голосом дужим, що скелями струсоне, 
кликне їх на чин. Скоряться йому. Стануть.... ті, що сплять тепер, спатимуть отак далі. І 
незчуються, як на їх могилах виростуть нові люде. Як прийдуть часи непохитної віри і 
твердих змагань... 

Варвара: (Захоплена) О, щоби діждати... 

Закревський: (Крізь сон стукає п’ястуком о стіл) Цок, цок, цок. 

Шевченко: (Бере Варвару за руки) Варваро, хто вірить, дожиє цього часу.

Варвара: Я вірю в тебе, Тарасе. (Наближає до нього все тіло. Шевченко обнімає її. 
Нахилюються лицями до себе. За мент їхні уста злучаться божевільно пристрасним 
цілунком. Та в цю ж мить Варвара виривається з його обіймів і тікає домів. Шевченко 
витягає руки за нею, як би хотів зловити її. Опісля прямиться і побідно глядить в небо. 
Завіса йде поволі вниз). 



228

 ІІ. Картина

ДВОГОЛОВИЙ ОРЕЛ

Дієві особи:

Генерал Граф Орлов

Генерал Дубельт

Секретар

Тарас Шевченко

Микола Костомарів

Гулак 

Андрузький

Петров

Кітті 

Жандарм

Простора кімната. Чорна,.В двох кутах невеликі двері. Крізь одні входять в’язні. Крізь 
другі світло. Під стіною, напроти публики, підвищення . На ньому високе бюрко і старезний 
фотель, вибитий червоним шовком з орнаментом царських королів. За фотелем на стіні 
портрет царя Миколи І в стоячій позі. Над ним великий двоголовий орел. Під портретом 
навхрест прибиті два царські прапори. Справа на авансцені столик і крісло. На ньому 
сидить засушений, з рижою борідкою, в окулярах о дротяній оправі, секретар. З гусячим 
пером. Звернений лицем до публики. На середині перед підвищенням крісло для в’язня. Коли 
відкривається завіса, на сцені ґр. Орлов, ген. Дубельт, секретар і Костомарів. Орлов сидить 
за бюрком. Костомарів на кріслі. Дубельт з паличкою в руках ходить по сцені.

Дубельт: А ваш приятель Куліш що іншого сказав... 

Костомарів: (Протирає скла окулярів, говорить непевно) Я дивуюся цьому, як Куліш 
міг щось іншого сказати. Він же ж не був причасний, як ми закладали товариство. Він 
взагалі до товариства не належав. 

Орлов: А хто заложив товариство? 

Костомарів: Гулак, Білозерський і я. 

Дубельт: Коли це сталося? 

Костомарів: При кінці 1845 р [оку].

Дубельт: Хто подав думку носити перстені? 

Костомарів: Я.

Орлов: А хто перший подав проєкт створити братство? 

Костомарів: (Мнеться) Властиво важко сказати, хто саме перший. Якось так, усі... 

Дубельт: Однодушно. 

Костомарів: Так, однодушно. 

Дубельт: За цю однодушність ви відпокутуєте. Краще було однодушність замінити 
на одновірність. 



229

Зенон Тарнавський

Орлов: Яка мета вашого товариства?

Костомарів: (Трохи запалюється) Наша мета з’єднати слав’янські племена в одну дер
жаву. Всі слав’янські річки злити в одну ріку. Але ми хотіли з’єднання всіх племен тільки 
під скиптром Й.І.В. [Його імператорської величности]

Орлов: Чому ж ви не звернулися з сим до Й.І.В.? 

Костомарів: Ще власне нічого не було з’ясоване. Ми щойно уформлювалися. Та проте 
ми знали, що Й.І.В. зайнятий внутрішним благоустроєнням держави, не зможе наділити 
нас своєю високою поміччю. І тому ми змагали до мети власними засобами. 

Орлов: Які це засоби? І як взагалі виглядав плян праці? 

Костомарів: Плян розкладався на дві частини. Зовнішну і внутрішну роботу.

Дубельт: Що зовнішна, а що внутрішна? 

Костомарів: Зовнішна це перестрій слав’янського світа, на основі єднання, зближення 
і вирівнання всяких порахунків між поодинокими слав’янськими народами. А внутріш-
на – це заходи над подвигненням і просвіченням українського народу. Братство поклало 
собі метою ширити поміж слав’янами ідею єднання і федерації на основі непорушної волі 
кожного народу, що пристане до загальної федеративної спілки.

Дубельт: А не говорилося там про загальну рівність і однакове для всіх громадян право? 
Про волю особи і віри? Про знесення всяких станових привілеїв? Про гноблення нижчих 
клясів вищими? Про загальне виборче право? Про виборність урядників? 

Костомарів: (Мовчить)

Дубельт: Мовчите? Ну, нічого.

Орлов: Якими засобами ви хотіли дійти до такого “надзвичайного устрою”?

Костомарів: Дорогою виховання молоді. Мирною пропагандою, по евангельським 
словам любови. Найважнійшим кличем була у нас освіта.

Орлов:  (Іронічно) І ви вірили, що цими засобами дійдете до мети?

Костомарів: Так. Ми вірили. Ми інших не шукали.

Дубельт: А як довго, по-вашому, треба б ждати на це хвальне здійснення?

Костомарів: (Поважно) Кількасот, а то і тисячу років. 

Дубельт: Ну, що ж, можна пождати.

Секретар: (Хіхікає довго, тихо і рівномірно) Можна пождати. 

Орлов: А яке відношення Шевченка до вашого товариства? 

Костомарів: Шевченка? Він наш найбільший поет. Він виконав найбільшу частину 
праці. Оте, що він дотепер вже зробив, цього сотки поколінь до нього не вчинили. Він 
творить нашу правдиву літературу. І те, ще він своїми поезіями зробив для народного 
відродження, цього вже ніхто, ніколи не зможе знищити. (У захопленні не запримітив, яке 
вражіння викликали його слова на лицях Дубельта і Орлова).

Дубельт: А, будівничий української держави. А ви знаєте, що сказав Й.І.В.? “Хочу, 
щоб уся література спинилася”. Розумієте, що це значить? Не сміє бути ніякої літератури. 
Ніякого барахла. Ніякого (Кричить): Ніяких Пушкінів. Ніяких Гоголів. Ніяких Шевченків. 
Це все дрантя, ворохобники і непотріби. Розумієте? (Тупотить ногами) Не смієте братися 
за літературу ще ви, хахли. Ваше діло стояти напозір перед начальством. Тоді сповните 
те, чого від вас вимагають. А цього вашого Шевченка ми вже відучимо від мазепинських 
мрій. Вас усіх облить смолою і підпалить, щоб сліду не стало. (Ходить подратований по 
кімнаті. Тиша. Чути тільки важкі його кроки і сопучий віддих. Секретар прилип до актів. 
Костомарів наляканий, протирає скла. Орлов курить. Довша павза) 



230

Орлов: Хто крім вас, Гулака і Білозерського належав до товариства? (Дубельт при-
станув).

Костомарів: Власне більше ніхто. Другі – це були приклонники. 

Орлов: Хто саме?

Костомарів: Навроцький, Пильчиків, Савич.

Орлов: Вже? Говоріть усіх. Нічого не скриєте. Ми і так знаємо. Це тільки проба ва-
шої правдомовности. (Дубельт стукає палицею об долівку. Відчиняються двері. Жандарм 
впускає Гулака. Костомарів його не бачить). 

Костомарів: Маркович, Андрузькмй, Посяда, Тулуб, Куліш. 

Дубельт: (Дає йому протокол) Прошу підписати. Так. Дякую. Ви вільні. Поки що вас 
не заавансують на професора. Але згодом, хто зна, хто зна... 

Секретар: (Довго, рівномірно і тихо хіхікає). 

Костомарів: Це хіба не вплине ... на моє становище... Я ж зовсім льояльно й щиро...

Дубельт: Прошу, пане Гулак, ось маєте. А ви клялися, ви головою ручили за евоїх 
приятелів. Хто їх краще знає, я чи ви? Що варта тепер ваша голова? 

Гулак: Будь ласка, зніміть її.

Дубель: Ще час. Опісля. Ранійше ви признайтесь у всьому. 

Гулак: (Твердо) Я раз сказав, що ні. До ніякої вини не почуваюся. На ніякі ваші запити 
відповідати не буду. 

Дубельт: Ви самі. За вами ніхто не постоїть. 

Гулак: (Мовчить).

Дубельт: Ви думаєте, Куліш не признався. Ось його підпис. Прошу, його зізнання такі 
самі, як пана професора Костомарова. А всі другі? Вони нам що, плювать. Продовж трьох 
годин усі як один, співатимуть кантату в честь царя, під такт моєї палички. 

Гулак: (Підсміхається).

Дубельт: А, ви підсміхаєтеся, можна знати – чого? Хи, хи, хи. Він теж такий самий, як 
всі ви, мої панове . Його я ще швидше скручу в ганчірку, як вас. Це ж бувший кріпак. Він 
стоятиме на задніх лапках, як цуцик... (Швидко й голосно) Шевченко.

(В цю ж мить жандарм впроваджує Шевченка) 

Дубельт: (Дуже швидко) Ви знайомі з цими панами? Кирило-Методіївські Братчики, 
пане Шевченко. (Це, “пане” говорить “паане”. Він взагалі має нахил подвоювати в слові 
голосівки, особливо, коли глумиться). 

Шевченко: (З усміхом кланяється Гулакові і Костомарову).

Дубельт: Призналися до всього. 

Шевченко: (Спокійно) Так? Ну, це вже їхнє діло. 

Гулак: (Швидко) Це неправда.

Орлов: Мовчати. Прошу вийти. (Жандарми виводять Гулака і Костомарова. По павзі) 
Проти вас маємо такі докази, що кожний вистачає на те, щоби вас завести раз назавжди в 
Сибір. Та заки це станеться, ви вмрете під кнутами.

Дубельт: (Лагідно) Прошу сідати, пане Шевченко. (Подає йому крісло). Ви пишете 
вірші, правда? А як там з цим “Сном” було? ге? Пошуткували трохи з царської фамілії? 
Мабуть, вечерком погуляли, а ви це любите, і вночі не могли спати. От і приснився сон. 



231

Зенон Тарнавський

А як це ви царицю назвали? “Засушений опеньок, довгонога чапля”. Ха-ха-ха. Ну, нічого, 
нічого. Вас засушать у Шліссельбурзі. 

Секретар: (Довго, тихо і рівномірно хіхікає). Засушать у Шліссельбурзі. 

Орлов: Ви приймали участь у замислах слав’янського товариства ім. св. Кирила і 
Методія? 

Шевченко: Це неправда.

Орлов: Хто написав статут і правильник товариства? 

Шевченко: Не знаю.

Дубельт: Чи не було у вас зшитка під наголовком “Закон Божий” з ворохобницькими 
закликами накінці і хто поширяв її примірники? 

Шевченко: Не знаю.

Орлов: Хто зладив символічні перстені і образки з іменами св. Кирила і Методія? 

Шевченко: Направду не знаю.

Дубельт: Якими засобами ви надіялися з’єднати слав’янські племена? Чи хотіли надати 
самостійність кожному племені, а особливо малоросам? 

Шевченко: (Весело): Не знаю.

Орлов: Які були замисли проти теперішної влади в Росії і яке правління ви хотіли 
ввести в Малоросії? 

Шевченко: Не знаю.

Дубельт: Якими засобами слав’яністи приготовляли повстання між простолюддям? 

Шевченко: Не знаю.

Орлов: Хто і в який спосіб хотів творити школи для простого народу і видавати книжки? 
Хто збирав гроші на ті ціли і чи не призначались вони до яких других злочинних діл? 

Шевченко: Не знаю.

Дубельт: Чи не було наміру збройного виступу? 

Шевченко: Не знаю.

Орлов: А навіщо ви тримали в хаті аж три пістолети? 

Шевченко: (Мовчить)

Дубельт: Хто зі слав’яністів працював найбільше і чи був такий, що всім розпоряджав? 

Шевченко: (Знуджено) Не знаю.

Орлов: Чи це правда, що Костомарів був представником слав’янської партії, а ви і 
Куліш були представниками радикальної малоросійської партії? 

Шевченко: Не знаю.

Дубельт: (Прискакує як скажений) Не знаю і не знаю. Хам, сволоч. Ви не вернете зі 
Сибіру. Подохнете, як собака. Раб, кріпак. (В цей мент за дверима чути жіночий крик): 

Що, що мені не вільно, хахол. 

Кітті: (До Дубельта) Ах, пане генерале, уявіть собі, ці хами не хотіли мене тут впустити. 
Я мусіла найбільшого з них ударити по щоці. Заєдно мені торочив, що ви тепер заняті. Для 
мене нема в вас занять, пане генерале, зрозуміли? 

Дубельт: Так, панно Кітті, я накажу, щоби вас кожної пори дня сюди впускали. Але в 
нас справді тепер важна робота. 



232

Кітті: (Тупає ногою) А що мені там ваш робота. 

Дубельт: Чим можу служити?

Кітті: (З гримасою). Нічим. Я заскочила до вас спитати, чи ви будете сьогодні на опері 
“Руслан і Людміла”? 

Дубельт: Дуже мені прикро, але, мабуть, ні...

Кітті: Як ні? А хто мене домів проведе? Пане генерале, ви мене зраджуєте. (До Орлова) 
Пане графе, візьміть його на допит. 

Орлов: Добре, пані, тільки покінчу з отсим чоловіком, зараз візьмуся за генерала. 
Напевно вивідаю, якої перфуми вже має ваша суперниця. 

Кітті: (На Шевченка) Це хто? 

Дубельт: Неважно. Мужицький поет. 

Кітті: Його прізвище? 

Дубельт: Шевченко.

Кітті: А, це той, що “Сон” написав. Я уявляла, що він ходить у довгій сорочці і воняє 
дьохтьом. 

Секретар: (Йолопувато підсміхається та жадібними очима стежить за нею).

Кітті: (Нюхає Шевченка, щиро здивована) Ні, уявіть, зовсім не чути. (Дубельт і Орлов 
сміються) Це яка перфума? 

Шевченко: Мужицька сила, якої ви ніколи не зрозумієте. (Шевченко весь час пово-
диться достойно, не звертаючи на неї ніякої уваги) 

Кітті: (По павзі) Вибачте, пане Шевченко. (До графа) Скільки йому грозить? 

Дубельт: Це воля Й.І.В.

Кітті: Ах, киньте дурачить, ви ж знаєте, що його воля залежить від вашої волі. Врешті, 
мені байдуже. Я жду вас сьогодні в моїй льожі.

Дубельт: Я постараюся вам послужить. (Побренькуючи острогами, відводить її до 
дверей). 

Кітті: (Прощається з Орловим) Прощавайте, ґрафе (Дивиться на Шевченка) До поба-
чення, пане Шевченко. (Виходить, Дубельт розмовляє з Орловим). 

Дубельт: Сідайте, пане Шевченко, чого ж ви стоїте? (Шевченко сідає) Може, закурите? 

Шевченко: Ні, дякую.

Дубельт: Ну, як хочете, як хочете, ваша воля. 

Орлов: Чи правда те, що ви побуджували слав’яністів у Києві до більшої діяльности?

Шевченко: Неправда. Бо скільки разів я приїздив до Києва, завжди займавсь рисунками. 
Нікуди не виходив і нікого в себе не приймав. Це може посвідчити мій товариш, художник 
Сажін, з яким я жив на одній кватирі.

Орлов: З якою метою ви писали вірші, що могли розворушити уми малоросів проти 
нашого правительства? Ви читали ці вірші і всякі пасквілі в товаристві ваших приятелів і 
давали їх переписувати?

Шевченко: Моїм приятелям подобалися мої вірші. А писав я їх... вибачте, це доволі 
дивне питання. Ви спитали б, чому лісовий потік журчить, чому птиці співають, чому 
дерева ростуть. Це вже так мусить бути. В них скрита животворна стихія, що велить їм 
плисти, зростати і співати. Так й в мене. Одрубайте руки, то кров, що з них сплине, стане 



233

Зенон Тарнавський

віршевими рядками. Вирвете язика, очі співатимуть. Вб’єте, могила моя вовіки співатиме 
пісні для мого народу.

Орлов: А що спонукувало вас писати образливі і бунтарські вірші проти царя?

Шевченко: Ще в Петербурзі я чув нарікання і негодовання на царя і правительство. 
Коли вернув в Україну, я почув ще більше, я побачив нищення і страшний гнет. Поміщики, 
посесори, шляхтичі жили на народови. І все те діялось і діється в імени государя і прави-
тельства.

Орлов: Між вашими паперами знайдено вірші Чужбинського і Забілла. Перші бун-
тарські, другі пасквільні. Хто такий Чужбинський, хто Забілла?

Шевченко: Звідкіль мені знати. Стільки молодих поетів присилало мені свої вірші до 
оцінки, що коли я хотів би пригадати прізвища авторів, я мусів би здорово натрудитися. 

Дубельт: Хто такий Штрандман і Карпо? 1 чому вони в своїх письмах називали вас: 
“Останнім із козаків”, а другий “Отамане наш”? 

Шевченко: Зі Штрандманом я познайомився в Яготині в князя Рєпніна. Він був там 
домашнім учителем. Карпо – ученик академії мистецтва. Він і ще двох учнів жили зі мною 
на кватирі. Тому, що я був старший літами, вони кликали мене отаманом. 

Дубельт: Ага. Це гарно. Може, вип’єте з нами чайку. 

Шевченко: Ні. Дякую.

Дубельт: Як хочете, як хочете. Я не настоюю, щоб ви не думали, що ми вас отруїти 
хочемо. (Стукає тричі легко в долівку. Входить Петров. Властиво, не входить, а вхов-
зується. Бльондин, облізлий, гладко прилизаний, завжди всміхнений вазилиняр). 

Орлов: А з Петровим ви знайомі? 

Шевченко: Не знаю цього чоловіка,

Дубельт: Але він знав вас (До Петрова) Це хто?

Петров: (Розлізло) Тарас Григорович Шевченко, поет – віршики пише.

Дубельт: Де ви його зустрічали?

Петров: У Гулака. Це мій сусід. Теж віршики пише. Досить гарненький собі.

Дубельт: Так? гарненький?

Петров: Ні, властиво, це свинство, що він виписує. Цей теж таке саме свинство пише. 
І ще оце читає вголос. Останнього разу читав про це, як Й.І.В. Катерина ІІ забавлялася 
зі салдатами і про всякі другі неприличності, що їх порядній людині сором слухати. Що 
Й.І.В. цариця неплідна, а його І. В. царевич син куховарки.

Шевченко: Це вже ідіотизм.

Дубельт: Мовчіть. Вас не питають.

Петров: Але про Мазепу і самостійну Україну, і про гетьманів, це вже хиба не ідіотизм. 
А повстання і бунт? А конституція?

Дубельт: Ну, що ж, ще і тепер не вірите? Пане Петров, будь ласка, подайте, звідкіля 
вам відомі ці факти.

Петров: Я вже раніш казав, що Гулак був моїм сусідом. Стіни нашої хати особливо 
тонкі. Я часто чув гамір у хаті мого сусіда. Зразу не звертав на це уваги. Аж одного разу я 
вчув слова: “Під царським кнутом гинемо”. З того часу я почав пильнійше прислухуватися. 
Я приставив моє ліжко біля тієї стіни. Коли Гулака не було в хаті, я пробив у стіні дірку. Там 
з другого боку була тапета. Я прекрасно чув кожне слово. Я навіть вивчив напам’ять усі 



234

голоси. Я знав, котрий голос до кого належить. Коли Гулак запросив мене на одну вечірку 
до себе, я утривалив собі в пам’яти ще вид цих людей. Тепер понад усякий сумнів можу 
ствердити то, що і коли говорив та робив. Помилка виключена.

Дубельт: А тепер скажіть пану Шевченкови, навіщо ви це все робили.

Петров: Я свідомий громадянин імперії та вірний підданий Й.І.В. Я мусів... стати...

Шевченко: Зрадником.

Петров: (З усмішкою) Ах, ви це так називаєте, ваша воля. Я на ці справи маю ін-
ший погляд. Я виконував тільки наказ моєї совісти. Я з повним самовідреченням служу 
Й.І.В. та величі Російської імперії. Такий, як ви, може називати це зрадою, я називаю це 
обов’язком.

Дубельт: Так, так, вашу відданість оцінять належито, повірте мені, і очевидно, від-
повідно нагородять.

Шевченко: Тридцяти срібняками.

Дубельт: Залиште ваші зауваги. Краще скажіть, що думаєте про це все.

Шевченко: (Знизує раменами) Це підлий наклеп і брехня. 

Дубельт: Ах, так зараз почуємо, що говорить ваш другий молодий приятель. Дякую, 
ви вільні. Не забудемо про вас (Рівночасно жандарми впускають до кімнати Андрузького. 
Це зовсім молодий хлопчина. Заляканий, блідий, шия обв’язана хустиною). 

Шевченко: Андрузький. (Дубельт підсміхається).

Орлов: Андрузький, ви знаєте, що републиканські замисли жде Сибір? 

Дубельт: А за всякі конституції смерть?

Орлов: Здається, ви зладили якісь проєкти республиканської конституції?

Андрузький: (Сильно заляканий спаленів) Я, я нічого…

Орлов: Так, так, ви нічого. Ми це знаємо (На Шевченка) Це хто?

Андрузький: (Не дивиться туди, понуро) Шевченко.

Дубельт: Це ладно, ласка Й.І.В. необмежена. Були випадки, що цар милував з-під 
мотуза... 

Орлов: А що ви знаєте про нього? 

Андрузький: (Мовчить).

Дубельт: Але явний бунт проти маєстату Й.І.В. карається найбільш суворо.

Орлов: Де ви його зустрічали? 

Андрузький: (Тихо) В хаті Гулака. 

Дубельт: Ага. 

Орлов: Ви теж там ходили? 

Андрузький: Так.

Орлов: Що ви там робили? Говоріть все по черзі, тільки швидко.

Андрузький: Я нічого не робив. Я тільки слухав.

Орлов: А Шевченко?

Андрузький: Він теж нічого.

Дубельт: Угм. Нічого. У вас батьки є?



235

Зенон Тарнавський

Андрузький: Є.

Дубельт: Ваш батько хто? 

Андрузький: Учитель.

Дубельт: Ага. Ви студент? Та, мабуть, ви ніколи курсів не покінчите. А про батька 
подумаємо. 

Андрузький: (Споглядає на всіх приявних прохаючо. В нього лице повне болю і розпуки. 
Зір як в убитого щенюка).

Орлов: Що знаєте про Шевченка?

Андрузький: (Хвилину мовчить, бореться з думками. Починає говорити. Зразу тихо, 
опісля голоснійше. Зразу тон жалю, опісля оскарження і болю). Тарас Григорович Шев-
ченко в пролітну 1843 р [оку]. приїхав у Київ. Тоді всі про це говорили. Але я зустрів його 
щойно минулого року на кватирі в Гулака. На сходинах Кирило-Методіївського Братства. 
Він перстеня не носив. Візерунку теж. Та він завжди приймав палку участь у дискусії. 
Належав до тих, що хотіли гетьманщину повернути. Хотів, щоби Україна була самостійна, 
як колись за гетьманів і князів. Він боготворив Мазепу, а лаяв Хмельницького за те, що 
злучився з Росією. Коли він виїздив з Києва, праця немов завмірала. Він був животворним 
духом Братства. Коли приїздив, усе спалахувало вогнем праці і запалу. Він читав свої 
вірші, якими закликав до бунту і мести. Читав пасквільні стихи, що ними зневажав усю 
царську фамілію.

Шевченко: (Тихо, добряче) Андрузький, і це ви про мене?

Андрузький: (Гарячково) Так, так, про вас. Про вас. Це ви нас під’юджували. Ви. За 
вас ми терпимо. Ми цього не хочемо. Ви. Ви... (Йому рвалася на уста якась обида. Він 
щораз більше нервується і кричить) Ваше Превосходітельство, він той, що нарід бунтував. 
Накликував до зради. Скажіть йому, нехай так не дивиться на мене. Я не можу так. Він мене 
в’яже. Його очі параліжують мене. Я збожеволію. (Безпорадно) Ваше Превосходітельство 
(Заломлюється) Я не можу.

Дубельт: Ну заснокійтесь. Ось вода. (Андрузький жадібно п’є).

Орлов: Що ви знаєте ще про Шевченка?

Андрузький: (По павзі) Нічого більше.

Дубельт: Підпишіть. (Бере від секретаря протокол й підсуває Андрузькому. Цей від-
чахується. Очі неспокійні, благаючі. Відпихає папір).

Андрузький: (Кричить) Ні, ні, це все неправда. Я все збрехав. Я все відкликую. (За-
криває лице руками).

Шевченко: (Сумно всміхається).

Орлов: Одвести в казню.

Андрузький: Ох, ні, ні, тільки не туди, не туди. Там вода зі стін ллється. Я по кістки в 
воді стою. Я не можу там заснути. Салдати день і ніч примушують мене стояти. Не ведіть 
мене туди. Я все зроблю. 

Орлов: Підпишіть.

Андрузький: (Дріжачою рукою хватає перо, але воно випадає йому з рук. Шевченко 
піднімає його і подає, Андрузький насилу підписує). 

Дубельт: (Бере папір): Дякую вам. Ви вільні.

Андрузький: (Зовсім охлялий, шепотом до Шевченка) Простіть.

Орлов: Вийти. (Жандарми виводять Андрузького. Павза) Ну що ж? Бачили? (Сідає) 
Так виглядає вихований вами козацький нащадок, вільний син степу.



236

Шевченко: Ні, так виглядає вами вихований горожанин Російської імперії, царський 
підданий. 

Орлов: Ви за це повиснете. 

Дубельт: Отже, ви признаєтесь?

Шевченко: Як? В чому ж я маю признатися? Я сказав вам усе, що мав сказати. Мене 
дивує, навіщо ви стільки часу витрачуєте на зайві допити. Чи ви хочете, щоб я признався 
до того, що мав замір убити царя і тому вдягнув фрака, в якому мене арештували?

Дубельт: Мовчіть, мовчіть. Ви справді забагато собі дозволяєте. Вам належало б трохи 
кнутів, щоби про Й.І.В. говорили з більшою пошаною. 

Шевченко: Собак теж б’ють, заки вони вивчать стояти на задніх лапках. 

Дубельт: Що ви скажете на слова цього молодого чоловіка? (Показує зізнання Анд-
рузького).

Шевчвнко: Ви самі знаєте, що вони варті, зрештою, він їх відкликав. 

Дубельт: Чи це стверджене його підписом? 

Шевченко: Ні.

Дубельт: Натомість стверджено підписом усе те, що тут написано. І це вас сильно 
обтяжує. 

Шевченко: Мабуть, сильнійше, ніж я сподівався. 

Дубельт: Як це?

Шевченко: Уважно читайте, а знайдете те, що я хотів відірвати Україну від Росії і 
наставити Гетьмана. 

Дубельт: Так, і за це вас жде… 

Шевченко: Знаю. Сибір, кайдани і таке друге. Мені однаково. Не маю нічого до стра-
ти. Я сам. Ніхто зі мною не ділитиме моєї долі. А що ви зробите, це вже ваша річ. Але я 
свідомий, що справа, за яку я караюся, не остане тільки в ваших мізках і не завмре між 
тими мурами.

Орлов: І ви не розкаєтеся? Не проситимете ласки Й.І.В.? Впевняю, що на випадок 
виказання покори присуд може бути куди лекший. 

Шевченко: Бачите, я щойно дев’ять років на волі, і вже забув просити. 

Орлов: (Павза) Це ваше останнє слово?

Шевченко: Поки що так.

Орлов: На наше останнє слово ви заждете в Шліссельбурзі. (Дзвінок). 

Шевченко: А моє останнє слово подасть вам історію прийдешніх днів. 

Орлов: Вивести.

К у р т и н а 

 



237

Зенон Тарнавський

ІІІ. Картина

НА ЗАСЛАННІ

Дієві особи:

Тарас Шевченко

Майор Усков

Його дружина

Євдокія*, прислуга Ускових

Джабан-Тус, кіргізка

Унтерофіцер

Салдат

Павза. Чути ритмічну ходу відділу вояків. 

Голос унтерофіцера: Взвод, стояти. (Рівний стукіт зап’ятків). На право рівняйсь. 
Смірно. Шевченко.

Шевченко: Слухаю.

Унтерофіцер: Виступити. (Стук зап’ятків) За мною. (Входять обидва на сцену. Унтер
офіцер перетрушує його кишені.) Ну, твоє щастя, сьогодні по приказу коменданта майора 
Ускова не підеш на вправи. Візьмеш лопату, джаґан і тачки та вичистиш оце барахло. 
Зрозумів? 

Шевченко: Так точно.

Унтерофіцер: Вечером будеш вправляти зі мною учебний шаг. Зрозумів? 

Шевченко: Так точно.

Унтерофіцер: Бери лопату, тачки, і гайда. (Відходить вліво вперед. Шевченко до брили. 
В руки джаґан – дивиться вслід салдатів. Унтероф[іцер] відходить. Чути команду “Смір-
на”, на первий-второй росчитайсь. Падуть короткі слова відчислювання. Первой-втарой, 
первой-втарой. Направо шагом марш. Зразу чути стукання чобіт на місци, опісля хода ви-
довжується, а далі затихає, зникає. Вояки співаючи якусь “канарейочку”, відходять геть).

На сцену вбігає оден салдат і тихцем підходить. 

Салдат: Ти, ти, слухай, маєш бумагу? 

Шевченко: Ні.

Салдат: Та не дурач. Дай, у тебе напевно є. Я достав трохи тютюну, а не маю бумаги. 

Шевченко: Дай тютюну, може, бумага знайдеться. 

Салдат: (Витягає) На. Давай бумагу. (Дає йому тютюну). 

Шевченко: (Сідає на брилу, скидає чобіт і з нього виймає кусок газети, дре її на дві 
рівні частини. Одну дає салдатови, другу разом з тютюном ховає в шапку). 

Салдат: Спасибі. Прощавай. (Швидко вибігає вліво вперед). 

Шевченко: (Остає сам, одягається в чобіт, встає, хвилинку працює. Чути жіночий 
голос. “Тарас Григорович, Тарас Григорович”). 

Шевченко: (Слухає).

* У програмці до вистави – Катерина. Про це див.: С. 218



238

На сцену входить служниця Ускових Євдокія, брудна задрипана дівка. 
Несе на таці горнятко молока і шматок хліба. 

Євдокія: (Хмурно) Добридень Тарасе Григоровичу. 

Шевченко: Здорова, Євдокіє. 

Євдокія: Їжте. Пані казали принести.

Шевченко: О, спасибі. (Бере від неї їду. Сідає на брилі, здіймає шапку і хреститься. 
Починає їсти. Євдокія сіла на тачки. Всього хліба не з’їв, решту ховає до кишені плаща). 
Ти чого так насупилася? 

Євдокія: (Глянула на Шевченка) Біда, Тарасе Григоровичу. Нема мені чого радіти. 
Знову... 

Шевченко: Що? Знову...

Євдокія: Так. Сьогодні вночі я помітила. Довго поза північ я заснути не могла. Весь час 
думала я і думала. Аж голова стала важким млиновим каменем. А потім я заснула, чи ні, 
не знаю того. Мені здавалося, що стою над колодязем у нашім селі, біля Канова. Колодязь 
сей зараз за селом, біля нашої хати. Довкола зацвили жита дрібненьким золотим цвітом. І 
шумить... а маки червоніють, як кров... А я стою. Повз мене ідуть люде, так богато їх. Ідуть 
кудись. Се село опустіло. Нікогісінько нема. Мертвеччина. Всі зникли за обрієм. Тільки я 
одна осталась. Тоді я почула, що в мене ворушиться нове життя. Моя голова змінилась у 
млинський камінь і тягне мене долів. У колодязь... 

Шевченко: Гріх життя своє тратити.

Євдокія: (Понуро) Нема гріха, Тарасе Григоровичу. А гріх у тому, що я покинула моє 
село рідне. Сама, добровільно, і пішла в світ за салдатським сміхом.

Шевченко: (Поклав їжу) Молись. Богу молись, щоб розкаяв тебе. Припадь до землі 
святої, обійми ії своїми руками. Якщо вона простить тобі, простить тобі й Бог, Євдокіє. 
Бо ти земля. Ти той родючий чорнозем, потоптаний москалем. І тому ти у ганьбі живеш. 
Ти засуджена на це. 

Євдокія: (Як ранійш, тоном байдужности) З’їли?

Шевченко: Так. Дякуй пані. (Підводиться з тацею).

Євдокія: Добре. (Збирає посуду) Прощавайте (Але не відійшла, мнеться). Я... Тарасе 
Григоровичу, оце востаннє тут... 

Шевченко: Як це?

Євдокія: Сьогодні частина салдатів з кріпости відходить геть. Між ними й він... 

Шевченко: Така твоя доля. 

Євдокія: (Відходить).

Шевченко: (Знову сам. Оглядається довкруги, потім закурює папіроску, ховаючи за 
кожним димком папіроску в рукав і розганяючи дим. Із-за каміння виходить нечайно майор 
Усков. Людина з добрячим лицем). 

Усков: Здорові були, Тарасе Григоровичу.

Шевченко: (Випрямився) Здоровля желаю, Ваше високе благородіє. 

Усков: Залишіть це, Тарасе Григоровичу. Ми самі, не понижуйтеся. 

Шевченко: Важко, пане майоре, важко. Чим горнець накипає десять років, тим ми-
мохіть тхне.

Усков: Дасть Бог, і це перетреваємо. Що це ви в руках тримаєте? 



239

Зенон Тарнавський

Шевченко: От дістав покурити.

Усков: Киньте цю погань. Загноїте легені. І так погано виглядаєте. Прошу, покуріть.

Шевченко: Спасибі.

Усков: Візьміть ще одну.

Шевченко: О, спасибі. 

Усков: Сьогодні сподіваюся почти. Якщо буде до вас, дам знати. 

Шевченко: Але тільки як буде щось доброго. Бо якби щось поганого, краще й не 
кажіть.

Усков: Думаю, що вже час на вас. Ваші приятелі хиба ж не сплять. Лазаревський, гра-
финя Толстая, княжна Рєпніна… щось виклопочуть. При амнестії поминули вас. Зчеркнули 
зі списка амнестійованих. Не може вам цариця дечого простити. 

Шевченко: Ех, не нагадуйте. Душа боліє. І дня не знаєш ні години, коли це все скін-
читься.

Усков: Не скучайте. Видержимо. Воля Господня. Ви погано виглядаєте. Вам би в лі-
карню, поголитиеь би. Оцю погану бороду геть. А то виглядаєте, як медвідь.

Шевченко: О, ні, я поклявся поголити бороду щойно тоді, як стану вольний. 

Усков: Прийдіть до канцелярії пополудни. Дам відпустку на три тижні. Трохи одпо-
чинете в моїй альтані. Почитаєте трохи. А Наташенька і Наденька заєдно допитуються, 
“де дядя Ґорич”. 

Шевченко: Небожатка мої сизокрилі. Цілуйте їх од мене. 

Усков: Дякую. Ну, прощавайте. А ви справді не дуже теє... 

Шевченко: Дякую вам. А якщо буде з пошти, то чи погане, чи добре... 

Усков: Добре, добре. Очевидно, не забуду. Прощавайте. 

Шевченко: (Сідає на камені і курить. Задумано дивиться в одну точку, потім бере 
патичок і ним рисує на землі. ІІавза. За ним хтось шепче “Тарас Ґріґор, Тарас Ґріґор”). 

Шевченко: Це хто?

Джабан-Тус: Добрий день, Тараса Грігоро. 

Шевченко: Ах, це ти, моя кірґізко. Добридень, Джабан-Тус. Ходи сюди. Розказуй, де 
була, чом так довго не приходила? Я думав, забула. 

Джабан-Тус: Нема нікого? Нема урус? 

Шевченко: Поки що нема, не бійся. 

Джабан-Тус: Джабан-Тус боїться за тебе, Тараса Ґрігор. 

Шевченко: Моя квітко степова. А що це ти ховаєш?

Джабан-Тус: Я тобі трохи верблюжого сиру принесла і масла. Це помагає на цинга. 
(Показує на зуби). Так кажуть у нас, в аул. 

Шевченко: Спасибі, що не забула старого уруса. 

Джабан-Тус: Ні, Тараса Ґрігор, ти не урус. Урус поганий, дуже б’є, так дуже б’є. Побив 
Джабан-Тус. 

Шевченко: Коли тебе побив? 

Джабаи-Тус: Давно, Тараса Ґріґор. Ще був сніг, я прийшла до тебе. Тебе не було. А 
мене такий грубий урус зловив. Так міцно і таким великим камші побив. Так дуже. Стіль-
ки, стільки й стільки. Так боліло. Але Джабан-Тус не плакала. Втікла до свого аул. Старий 



240

Тав-аю приклав масти, і все пройшло. Ну, Тараса Ґріґор. Чого ти сумний? Мене вже не 
болить. 

Шевченко: Моя сердечна.

Джабан-Тус: А наш аул побільшилася на дві юрти. В нашім аул живе тепер князь Бі-
дорджі. Наш аул тепер князівський. Наша біла верблюдиця вродила маленьке. Воно таке 
смішне. Не вміє ходити. Тато тішиться. Зарізав барана. Я їла його живіт. Добрий, Тараса 
Ґріґора, живіт барана. Мама вродила дитину. Погана. Кричить. Тато злий, бо це дівчина, 
а він вже має стільки дівчат, і йому шкода барани давати за кожню. Тепер за мене мусить 
дати барани й верблюди, бо я найстарша. 

Шевченко: Що таке?

Джабан-Тус: Бо я матиму чоловіка. Так тато сказав, а мама сказала, що я матиму дітей. 
(Гордо) Багато хлопців і ні одна дівчина. 

Шевченко: Так ти замуж ідеш, моя Джабан-Тус? 

Джабан-Тус: Угм. Він називається Ші-юр. Дістане від мойого батька стільки баранів 
(Показує двадцять на пальцях) і стільки верблюдів (показує два) і нову юрту. І ми поїдемо 
геть. На друге море. Я так тішуся, так тішуся. 

Шевченко: (Схилив голову. Джабан-Тус посумніла). 

Дкабан-Тус: Що тобі, Тараса Ґріґор? Не плач. 

Шевченко: Так ти ідеш, моя Джабан-Тус? 

Джабан-Тус: Угм.

Шевченко: Ти вольна. Ти ідеш геть на друге море. А я тут остаю. Сам, вже не прибі-
жиш до мене ніколи, моя квітонько. Я сам остану серед урусів. Як довго ще ждатиму, заки 
теж поїду геть? Може, вродиться в вас багато верблюдів і багато баранів. Не знаю, коли 
поїду до аул, де я жив раніш. 

Джабан-Тус: А ти вже довго тут живеш?

Шевченко: Стільки верблюдів уродилося і стільки було снігу і стільки літа.

Джабан-Тус: То менше, як я живу. Стільки верблюдів менше.

Шевченко: Коли ти їдеш? 

Джабан-Тус: Завтра вже, Тараса Ґріґор. Завтра. Тому я прийшла тебе попращати. 

Шевченко: Вже завтра.

Джабан-Тус: А я тобі ще заспіваю пісоньку про Будоджі. Я її вивчила. Така гарна. 
(Бере джаґан і кладе його на коліна. Виймає Шевченкові з-за халяви залізну ложку і вибиває 
нею такт пісні об джаґан. Пісня монотонна і властиво без мельодії. Повтаряються в ній 
чергово два заводячі мотиви) 

Великий Бай-бі Дор-джі 
Приїхав із півночі 
Привіз верблюдів стільки 
А стільки багато юрт. 
Невіста Бай-бі Дор-джі 
Красна, як гірський потік 
Красна, як лиса футро 
Добра, як гарячий мід. 
Великий Бай-бі Дор-джі 
Сильний, як чорний медвідь 
Привіз невісту красну 
Добру, як гарячий мід.



241

Зенон Тарнавський

Гарна пісонька, правда, Тараса Ґріґор?

Шевченко: Гарна, серце, гарна, як ти, як твоя душа. Вона твоя рідна. Слово твого 
духа. Спів твоєї землі.

Джабан-Тус: А тепер ти мені щось заспівай, Тараса Ґріґор. Якусь пісню, що співають 
у твоя аул. 

Шевченко: Дитинко моя, я забув, не вмію. Вони мені висохли тут, як всихає річка на 
пустині. Тому я так тихо божеволію. Тому я так страшенно тужу, що співати забув пісень 
мойого рідного аул. Колись я співав і рисовав. А потім мені руки відняли і уста замкнули. 
Хто зна, чи я ще співатиму, хто зна... 

Джабан-Тус: А хто це тобі зробив? 

Шевченко: Великий урус, дитинко.

Джабан-Тус: Цей самий, що мене бив? О, то я попрошу мойого Ші-юр, щоб його 
побив.

Шевченко: Його тут нема, дитинко. Він далеко живе в великій юрті, в великім аул. 
Це найстарший урус. 

Джабан-Тус: Може, ти нагадаєш хоч що-небудь про твій аул, хоч що-небудь. Я хочу 
знати, як твоя юрта виглядає? Коли поїду над друге море, не знатиму, як тебе згадувати. 

Шевченко: Ні, дитинко, я тобі краще нарисую. Ходи. (Обоє встають. Шевченко бере 
джаґан. І ним на скалі рисує.) Це моя юрта. А тепер, Джабан-Тус, говори за мною молитву, 
щоб я ще раз побачив рідний аул. (Джабан-Тус повтаряє за ним молитву).

Благословенная в женах 
Святая, праведная Мати 
Святого Сина на землі. 
Не дай в неволі пропадати, 
Летючі літа дармо тратить, 
Скорбящих радосте. Пошли, 
Пошли мені святеє слово, 
Святої правди голос новий, 
І слово розумом святим
І оживи і просвіти. 
Ти Мати Бога на землі, 
Ти сльози Матері до краю, 
До каплі вилила. Ридаю, 
Молю, ридаючи: пошли, 
Подай душі убогій силу 
Щоб огненно заговорила, 
Щоб слово пломенем взялось, 
Щоб людям серце розтопилось 
І на Украіні понеслось 
І на Украіні святилось. 
Те слово Божеє – кадило, 
Кадило істини. Амінь.

(Обидвоє стоять, як занімілі. Справа виходить Унтерофіцер. Побачив їх.)

Унтерофіцер: Це що? хахол? Ти дармуєш! Смірно! Доложу командіру. 

Джабан-Тус: Тараса Ґрігоро. Це грубий урус. Він мене поб’є. (Тулиться до Шевченка, 
Унтерофіцер хапає її за руку і тягне). 

Унтерофіцер: Ти щенюку кірґізький, я тебе висічу. А ти марш до роботи. 



242

Джабан-Тус: Тараса Ґріґоро. Він мене знов поб’є кнутом так дуже, стільки і стільки і 
стільки (Показує двадцять). 

Унтерофіцер: Мовчи.

Джабан-Тус: Але ти не сумуй, Тараса Ґрігор. Це не буде боліти. Старий Тав-аю при-
ложить масти, і все пройде. Я вже більше не прийду, Тараса Ґрігор. Прощавай. 

Шевченко: Прощавай, Джабан-Тус. (Унтерофіцер витягнув геть Джабан-Тус. Шев-
ченко стоїть непорушно. За хвилину на сцену швидким кроком входить майор Усков, 
усміхнений, й його жінка). 

Пані Ускова: Тарасе Григоровичу, сталося. 

Шевченко: (Стрепенувся) Аж здорові були, Агафіє Єміліяновно. 

Ускова: Хочете гостинця, гарного гостинця? 

Шевченко: Де мені до гостинця, Агафіє Єміліяновно. 

Ускова: А ось гостинець вам. Пошта привезла. Ви вільні, Тарасе Григоровичу.

Шевченко: Не шуткуйте так боляче.

Усков: Єй Богу вільні. До вас прийшов лист від Лазаревського Михайла з датою 7 січ-
ня ц[ього] р[оку], що ви вільні. Та ось читайте (Дає йому листа. Шевченко бере і поволі 
розгортає листа). 

Шевченко: (Муркоче, як причинний) Вільний, вільний, справді вільний? 

Ускова: Очевидно. Ще й пачка гаванських вам прийшла, від приятеля. Ось вона. (По-
дає йому пачку).

Усков: Поздоровляю, щиро поздоровляю з волею. 

Ускова: Ходіть домів, я вже приладила пир на вашу честь. (Шевченко отворив пачку, 
виймає жменями цигари і ховає по кишенях.) 

Усков: Що ви, Тарасе Григоровичу, це ж усе ваше. Навіщо ж перекладаєте? 

Шевченко: (Пристанув) Як? Моє? Не відберуть? 

Усков: Очевидно, що ні. Зрозумійте, ви вільні. 

Шевченко: (Аж тепер зрозумів, зашарів, зніяковів. Не знає, що зі собою зробити. 
Наївно, мов дитина, всміхається, скидає шапку. Тепер заваджають йому руки. Він обмацує 
своє тіло і лице. Намацав бороду, зрадів. Лице повне втіхи і усміхнувся). Треба поголити 
бороду.

Ку р т и н а



243

Зенон Тарнавський

 ІV. Картина

ВМІРаЄ  ЛЮДИНА

Дієві особи:

Тарас Шевченко

М. Костомарів

М. Лазаревський

Гр. Честохівський

Др. Барі, лікар

Черненко

Онуфрій, слуга-салдат

Шевченкова робітня в Академії Мистецтва в Петербурзі. Вечер 26 лютня 1861 р. День 
Шевченкових уродин. Мимо того, що в хаті досить багато світла, настрій понурий, як 
у похоронній крипті. Так і чується, що смерть накладає на стінах свої краски. На сцені 
Честохівський, Костомарів і др. Барі. Кілька хвилин павзи. 

Честохівський: Ви були в нього? 

Барі: Був.

Чест.: Дозволив оглянути себе?

Барі: Так, але скільки я намучився. Скільки слів треба було витратити, щоб його пе-
реконати. Вперся. Ні і ні. Це вже і так ні на що, каже. Навіщо ви біля мене час витрачуєте, 
докторе. Тут ніякі людські заходи не поможуть.

Честохівський: Ну і вкінці?

Барі: Вкінці дозволив оглянути себе. Але з якою нехіттю, з якою гримасою обридження, 
і то ледви сорочку розтрібнув.

Честохівський: (Тихо тривожно) Як ви його найшли? 

Барі: Нема ніякої надії. (Павза. Слова ці зробили видиме вражіння на приявних. Усі 
знизують голови.) Кінець може надійти кожної хвилини. Або продовжиться ще на кілька 
годин, а то і днів. Точно означити не можу. Треба бути приготованім на все. Злиденне 
життя, недуги, каторга в сумі перемогли такий сильний організм, як його. До того він ще 
любив попити. Тепер усе те викликує аж надто сумні наслідки. Водяна пухлина, – плєв-
літіс сероса, спричинена безпосередньо недугою нирок, зашила долішну частину легенів. 
За цим слідуватиме смерть, внаслідок неможливости дихання. Смерть жахлива. Чудо, що 
він дотепер ще тримається. Але терпить невимовно. Не говорить про це, але я знаю, як він 
терпить. Кожний віддих – се біль, кожне слово мука, кожний рух – тортура. 

Честохівський: Невже нема надії? Ніякої надії... Не на одужання, але на втримання 
хоч на часок, на тижнів два-три цього життя, заки проголосять маніфест? 

Барі: Все в Господніх руках. (Прикра мовчанка.) 

Костомарів: Лежить?

Барі: Ні. Весь час ходить. Хоч як йому важко, але ходить. Каже, що ходження при 
життю його тримає. Бо якби не міг ходити, то втратив би цілковито віру в себе, в свою 
життєздатність. 



244

Костомарів: Це найгірше. Він повинен лежати.

Барі: Очевидно, тільки лежати. А тут нема нікого, хто б піклувавбися ним.

Костомарів: А салдат?

Барі: Цей салдат, правда. Золоте серце, але він не робить на мене вражіння людини. Це 
радше собака в людському тілі. Такий собака, що кожною клітиною своєї істоти прив’язаний 
до свого пана. Я певний, що коли Шевченко вмре, він лежатиме кілька днів на могилі. Не 
прийме ніякої їди. Пальцями гребтиме землю. Чи така людина може мати владу над ним? 
Тут треба якогось непохитного авторитету або почування. Словом – жінки.

Костомарів: Може, заплатити доглядницю?

Барі: Це ні на що не здасться. Тут треба жінки, що їй цілою душею залежало б на тому, 
щоби його врятувати від смерти або якнайдовше утримати при життю. (Павза).

Костомарів: Жалівся, що його рідня не заосмотрена. Каже, правда, вони вільні, але 
землі в них нема. А ми без землі що? Нічо. Як бур’ян вирваний з корінями, кинутий на 
погній іншим народам. (Стук у двері.)

Честохівський: Прошу війти. (Входить Лазаревський)

Лазаревський: (Вітається) Ну як? (Мовчанка) Невже це кінець?

Барі: (Хитає потакуючо головою).

Честох[івський]: Що станеться з нами, як він відійде? З його смертю завмре отой 
живчик, що заєдно нагадував нам, хто ми і що ми.

Костомарів: Неправда. Хто так говорить, не вірить у велич і силу його духа. Так 
говорити не можна. Це не гідне його імени. Тіло вмре, але дух завжди живий остане між 
нами. Завжди кріпитиме наші сили в час негоди. Дух Шевченка буде рушійною силою всіх 
наших діл. Заповіт його хай буде початком і кінцем усіх наших починів. Це наш обов’язок, 
у відношенні супроти нього до нас, виконавців його останньої волі. І це тут, в обличчі 
смерти, мусимо ствердити і дружнім стиском руки припечатати. (Всі мовчки стискають 
собі руки, довша павза).

Шевченко: (За сценою) Поглянь, хто то йшов? (Крізь двері просувається голова сал-
дата і зараз же зникає.) Я зараз сходжу вниз. Поможи. (Всі знервовані, нетерпеливі.)

Лазаревський: Навіщо він це робить? Він же ж заганяє себе в могилу цим ходженням. 
(На сходах появляється Шевченко. Його постать знеможена, прив’яла. Голова ще більше 
повисла. Лице жовте, видовжилося, стомлене. Їжаться густі брови і віхтями звисають 
темні вуси. Очі блискучі. Одягнений в ясні штани і довгу темну аксамітну блюзу. З рукавів 
вистають жаботи. В руках ціпок. Входить поволі, важко. Говорить стомлено, з болем. 
Часами заговориться, тоді забуває про біль, але потім виходить тим острійша реакція, 
В такі менти вів хватає повітря, широко отвертими устами. Його піддержує салдат). 

Шевченко: Це ти, Михасю. Дуже тішуся. Що нового приніс? 

Лазаревський: Навіщо ти ходиш? Треба лежати. Бачиш, ти неслухняний, як дитина.

Шевченко: Вже ти мені нотації читаєш? Щойно оден доктор покінчив, а оце і другий 
найшовся. Кілько вас ще буде? 

Честохівський: Ні. Так не можна. Ви ж губите себе. Це божевілля. 

Шевченко: Ну, не кажу. Ще оден. Це ніяке божевілля. Ціле моє життя було якимсь 
божевільним сном. А те, що тепер, це найбільша реальна дійсність. Що може бути більше 
реального від води. А я переповнений водою. Моє тіло набрякло нею. Вона і в легенях, і 
в серці… і всюди. 

Честохівський: (Прохаюче) Не говоріть стільки. Вас болить при цьому. 



245

Зенон Тарнавський

Шевченко: Ви всі з якоюсь дивною впертостю дозволяєте мені бачите за вашими 
словами смерть. Оставте це одному Барі. Він це краще робить. (Йому важко говорити, 
болісно дише.) Вартомлей писав?

Лазаревський: Ні.

Шевченко: Напиши йому ще раз, що мені дуже погано.

Лазаревський: Писала княжна Варвара і граф Тарнавський. Вітають з днем уродин.

Шевченко: Спасибі. Черненко не приходив? 

Честохівський: Ні.

Шевченко: От якби цей приніс добру вістку про маніфест. Це було б найкраще приві-
тання для мене. (Павза. До Честохівського) Ти приніс мені Вернікс? 

Честохівський: Так. Он там лежить.

Шевченко: Спасибі. Тепер зможу викінчити ще пару офортів. А це конечне, конечне. 
От якби ти мені ще купив Сепя ді Рома. Хочу на пейзаж піти. Михасю, підеш зі мною? Над 
Неву. Над цю прокляту і чарівну Неву. Підеш? 

Лазаревський: Піду, піду. Під милий Біг, не говори стільки. Змилуйся хоч над нами. 
Ми свідомі цього, як ти терпиш при кожнім слові. Ощади нам тієї свідомости. 

Костомарів: Очевидно. Ви повинні зглянутися якщо не на себе, то хоч би на своїх 
приятелів. 

Честох: Докторе, переконайте його. Вас як лікаря послухає. 

Шевченко: Ні, ні. Нікого не послухаю. Нікого. А так, ви не можете зрозуміти тієї 
страшної свідомости, що ви кінчаєтеся. Чи ви переживали таке, коли свічка догаряє, а ви 
читаєте цікаву книжку? Ви швидко, швидко дочитуєте якнайбільше. Ще одна сторінка, 
ще одне речення, ще одне слово. А свічка хоробливо блимає, грозить, манить, дразнить. 
Ви спішитесь, щоб якнайбільше прочитати. Вам жаль відложити непрочитану книжку. 
Тільки тому, що свічка гасне. Мені жаль відложити непрочитану книжку. До останньої 
сторінки це далеко. А свічка гасне. Ви цього не розумієте. Ви цього не хочете зрозуміти. 
(Стомлено замовкає.)

Костомарів: Простіть, як ви таке можете говорити? На ваше одуження ми ждемо як 
на найвищу благодать.

Шевченко: Я знаю. Ви добрі, простіть. От якби додому, там я, може, подужав би. Можна 
би ще попрацювати. Мені хочеться ще декілька меццотінт зробити. Це страшенно гарна 
манєра. Треба викінчити декілька зачатих віршів. Ага. Ви бачили мій золотий годинник. 
Ось він. Погляньте. Я ним дуже милуюся. Він дуже добрий. Послухайте, як рівномірно 
йде. Як невмолимо і жорстоко, рівномірно проковтує час. Все далі і далі. До мети. Це мій 
перший золотий годинник. (Хвилину бавиться годинником.) Де цей Черненко. Мав ще 
раніш прийти.

Костомарів: Він напевно прийде. (Стук о двері.) Це він. Прошу увійти. (Входить 
Черненко).

Шевченко: (Видимо схвильований, підривається швидко). Що – є? Є маніфест? (Пав-
за, нема відповіді. Він змучено падає на столець). Значить, нема. Нема. Коли ж воно буде. 
(Закриває лице руками). Я не діжду бачити мій нарід вільним. (Павза). Прощавайте, мої 
приятелі, вже десята. Може, засну. Прийдіть рано. Станьте біля мене. Зложіть руки, і разом 
зо мною змовте молитву за вміраючих. (Всі встають довкруги Шевченка, складають руки 
і півголосом однотонно відмовляють молитву).

Наче привид сонний, дим 
Наче трав і квіт з левад 
Є наше життя. Відкиньмо 



246

Житейскую, братіє, печаль 
І вознесімся до небесного життя 
І каючись закличмо до Христа: 
Помилуй і пощади, Спасе, 
Душу од тіла ісходящую, 
І со святими упокої 
Слава Отцу і Сину 
І Святому Духу і нині 
І присно і в віки віков. 
Оподалік сьогодні стоячи, братіє, 
Бачимо і надаремно піклується 
Кожний чоловік, та залишім 
Наші щоденні печалі 
І перенесімся мислею 
До небес в поклоні 
Закличмо до Христа.

Тепер прощавайте, друзі мої. Ви знаєте мій заповіт. Тямте його і будьте завжди разом. 
Ну, прощавайте. Прощавайте. Бо втрачу всю силу, як довше дивитисьму на вас і залншуся. 
(Стискає їм руки. Вони виходять. Остає Шевченко і салдат. Шевченко непорушно заслу-
ханий у затихаючі кроки приятелів. Павза. Шепотом) Пішли. Оставили мене. (До салдата 
що клячить перед іконою і молиться). Ти що робиш, Онуфрію?

Салдат: Молюсь до святого Онуфрія-мученика, щоби мене забрав, а вас оставив. Щоби 
вам полекші подав. Ви тут потрібні, а я? що я? може, вислухає мене угодник Божий.

Шевченко: Цить, цить, Онуфрію. Ти оден мені остав. Але небаром я залишу тебе. 
Останеш сам. Я йду, брате, бо я стомлений. Сорок сім літ жив. Пів життя карався кріпа-
ком. (Павза). Учебний шаг... я ніколи ие міг його вивчитися. Хоч це не було таке трудне, і 
я не тупий. А якось не міг. Бог його знає чому. Двадцять чотири – кріпак, дев’ять вольний, 
десять на засланні, три з половиною під поліцейським наглядом. Разом сорок сім. Згод-
жуються. Вже час. Але як важко. Ніби нічого. От ідеш стежкою. А вона кінчиться. Що ж 
тут дивного. А мені хотілось. До болю хотілось вийти цією стежкою на поляни. Побачити 
на ній власну хатину і Дніпро, що десь далеко гомонить. І діточок і жінку. Але стежка 
скінчилася, заки я вийшов на соняшні поляни. (До салдата). Положися, ти стомлений. Ти 
день і ніч на ногах. Коли ти спочиваєш? Ну положися. (Павза. Салдат притягає до стола 
матрац, біля Шевченкових ніг і на ньому спочиває. Дивиться на Шевченка). І так хочеться 
тобі все розказати. Розкрити навстіж груди перед тобою, мій друже. Бо ти такий самий, як 
я. Простий, із землі одірваний. Одірваний і кинутий у чужий і жорстокий світ. (Важко). 
Як воно важко дихати, як тут холодно і непривітно. (Салдат зривається). Ні, ні, лежи. Це 
пройде, але як болить... у…  (Павза. Салдат клячить на матраці).

Салдат: А в нашому селі, далеко над Єнісеєм, кажуть, що коли хто на чужині вмірає 
і дуже терпить, то йому аби тільки жмінку землі з рідного села, з-під церкви за пазуху 
вложити, зараз полекшає. Я пішов би за тією землею для вас, Тарасе Григоровичу. Тільки 
не знаю, чи верну в час. А так, хто вам очі закриє і свічку поставить? Круглим сиротою 
помрете.

Шевченко: Не треба. Це вже не поможе. Ляж спокійно і спи. Я сам устану. Надходить 
моя остання година. Б’є північ мойого життя. Загаси свічку, щоб ти міг заснути. (Гасить 
свічку, салдат звивається в клубок).

Так ждатиму на мою смерть. (Павза. Шевченко сидить спокійно, задивлений в огорта-
ючу його темінь. Повний спокійного і зрівноваженого ожидання). 

Куртина поволі йде вниз. За сценою чути тихе: “Як умру ...”

К і н е ц ь



Ніна Бічуя, письменниця (Львів)

Ада Сапьолкіна, театрознавець (Київ)

Ірина Чужинова, театрознавець (Київ)

Юліана Полякова, театрознавець (Харків)

Галина Павленко, театрознавець (Київ) 

Марія Прево, театрознавець (Харків)

Надія Терещук, театрознавець (Львів)

Юлія Коваленко, театрознавець (Харків)

Майя Гарбузюк, кандидат мистецтвознавства, 
доцент (Львів)

Тетяна Кіктєва, театрознавець (Харків)

Ольга Дорофєєва, театрознавець (Київ)

Віктор Гуменюк, доктор філологічних наук, про-
фесор (Сімферополь)

Ярослав Грушецький, режисер (Черкаси)

Дмитро Богомазов, режисер, лавреат Національ-
ної премії ім. Т. Шевченка (Київ)

Галина Бень, вокаліст (Львів)

Ольга Довгань-Левицька, студентка V курсу 
театрознавчого відділення ЛНУ імени Івана Фран-
ка (науковий керівник курсу – кандидат мистецтво
знавства Світлана Максименко)

Анастасія Коржова, студентка 3 курсу кафедри 
режисури КНУТКіТ ім. І. К. Карпенка-Карого (науко
вий керівник роботи – доктор мистецтвознавства 
Олександр Клековкін) 

Мар’яна Янкевич, студентка V курсу театро
знавчого відділення ЛНУ імени Івана Франка (нау-
ковий керівник курсу – кандидат мистецтвознавства 
Світлана Максименко)

Олесь Коваль, студент ІV курсу театрознавчого 
відділення ЛНУ імени Івана Франка (науковий ке
рівник курсу – кандидат мистецтвознавства Майя 
Гарбузюк)

Олена Жатько, студентка кафедри театрознав
ства ХНУМ ім. І. Котляревського (науковий керівник 
роботи – Інга Долганова)

Олексій Паляничка, студент І курсу театрознав-
чого відділення ЛНУ імени Івана Франка (науковий 
керівник курсу – Марія Романюк)

Сашко Брама, студент ІІІ курсу театрознавчого 
відділення ЛНУ імени Івана Франка (науковий керів-
ник курсу – Уляна Рой)

Леся Мазепа, Тетяна Жолтанецька – студентки 
V курсу театрознавчого відділення ЛНУ імени Івана 
Франка (науковий керівник курсу – кандидат мистец-
твознавства Світлана Максименко)

Вікторія Солов’юк, студентка ІІ курсу театро
знавчого відділення ЛНУ імени Івана Франка (нау-
ковий керівник курсу – кандидат мистецтвознавства 
Майя Гарбузюк)

Аделіна Єфимéнко, доктор мистецтвознавства, 
професор (Луцьк)

Олена Баша, заслужена артистка України 
(Львів)

Олександр Клековкін, доктор мистецтвознав
ства, професор (Київ)

Мирослава Оверчук, театрознавець (Львів)

Світлана Максименко, кандидат мистецтво
знавства (Львів)

Тетяна Шпаковська, журналіст (Дніпропет-
ровськ)

Ольга Руданець – педагог, вчитель історії (Ко-
ломия)

Людмила Колосович, заслужена артистка Ук-
раїни (Львів)

Роман Лаврентій, театрознавець (Львів)

Наші автори:



Адреса редакції:
79008 м. Львів, вул. Валова, 18., к. 22, редакція журналу “Просценіум”. 

Телефони: (032) 239–42–96, 239–41–97. 
E-mail: proscaenium@franko.lviv.ua

Підписано до друку  16. 12. 2013.
Формат 60 х 84/8. Друк офсетний. Фіз. друк. арк. 22,5. 

Умовн. друк. арк.19,2. Наклад 300 прим. 

 Далі у “Просценіумі”:

Театрознавці Харкова, Києва, Львова із міркуваннями про 
нетеатральні й театральні миті Революції Гідности

Володимир Єфимов про патріотичний й мистецький феномен 
художника Івана Шулика 

Роботи переможців конкурсу на найкращу студентську теат-
ральну рецензію до 200-ліття Т. Шевченка Олени Жатько (Харків) 
та Марії Бикової (Львів)

Майя Гарбузюк про невідомі сторінки з біографії заньківча-
нина Богдана Антківа

Світлана Максименко із оглядом “Мельпомени Таврії – 
2014”

“Січеславна – 2014” в іменах та фактах;

Інформація про наукові театрознавчі конференції кафедри 
театрознавства та акторської майстерности ЛНУ імени Івана Фран-
ка з нагоди 200-ліття від дня народження Т. Шевченка.   

На першій сторінці обкладинка – сцена з вистави “Шаг-шаг-шагал”  
(за мотивами творчости художника М. Шагала). 

Режисер – Оксана Дмитрієва, художник – Наталя Денисова. Харківський державний 
академічний театр ляльок ім. В. А. Афанасьєва, 2013 р. Світлина – Наталія Зайцева.


