
ÇÌ²ÑÒ

3

11
26
33
38

44
48

52
54

69
74
82

87

95

100

111

117
122

Майя Гарбузюк

Наталія Єрмакова
Лариса Брюховецька

Ірина Чужинова
Маргарита Корнющенко, 

Ольга Дорофєєва
Мар’яна Матвейчук

Ірина Попівчак

Галина Тихобаєва
Михайло Скорик

Анна Липківська
Майя Ілюк

Юлія Коваленко

В’ячеслав Хім’як

Андрій Бакіров, 
Ельвіра Загурська
Ярослав Данилів, 
Олександр Куцик

Ярослав Грушецький

Галина Бень
Олена Баша

Початок професійної акторської діяльности  Леся Курбаса: 
до проблеми датування
Лесь Курбас і національна класична спадщина
Кіно та акторські школи Курбаса і Рейнгардта
Кость Буревій і політичне ревю “Чотири Чемберлени”
Лесь Курбас у часопросторі українського театрознавства

Лесь Курбас: контекст світової культури
Якби Курбас…, або шляхи модерного українського театру
(ІІ Всеукраїнська студентська театрознавча конференція 
“Лесь Курбас: шляхи модерного українського театру” )

Михайло Скорик – автор “Причинок”
Причинки до біографії Соломії Крушельницької-Річчіоні

“Київська Пектораль”: 20 років – політ триває!
“Дивень – 2012”: театральний огляд
“Мрій-Дім” – фестиваль  у Прилуках

Режисерські новації Анатолія Бобровського 
у поставі комедії “Мартин Боруля” (1983)
Творча перспектива – це наше життя

Випадкових зустрічей не буває 
(Інтерв’ю. Розмовляла Майя Гарбузюк)
Фольклор у виставах театрів ляльок України 
останньої чверти ХХ ст.

Вокальна культура актора драматичного театру
Практика – педагогічний експеримент

 ÏÐÀÊÒÈÊÀ

ÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

ÏÅÄÀÃÎÃ²ÊÀ

ÊÐÈÒÈÊÀ

ÀÐÕ²Â



2

Адреса редакції:
79008 м. Львів, вул. Валова, 18., к. 22, редакція журналу “Просценіум”. 

Телефони: (032) 239–42–96, 239–41–97. 
E-mail: proscaenium@franko.lviv.ua

Засновник: Львівський національний університет імені Івана Франка. 
Видається з 2001 року. Реєстраційний номер КВ № 6029. УДК 7.072.2(051)

© Львівський національний 
університет імені Івана Франка, 2012

Головний редактор 
Богдан Козак 

Концепція видання,
відповідальний редактор

Майя Гарбузюк 

Літературний редактор  
Ніна Бічуя

Дизайн та верстка 
Інна Шкльода

Набір і коректура
Ольга Козлова 

Марія Цигилик

Редакційна колегія:
Ігор Безгін (Київ), Юрій Богдашевський (Київ), 
Ірина Волицька (Львів), Валерій Гайдабура (Київ), 
Вольфґанґ Ґрайзенеґґер (Відень), 
Валентина Заболотна (Київ),  Неллі Корнієнко (Київ),
Любов Кияновська (Львів), Ганна Веселовська (Київ),
Анна Липківська (Київ), Наталія Єрмакова (Київ),
Світлана Максименко (Львів), 
Людмила Міляєва (Київ), Володимир Овсійчук (Львів), 
Ростислав Пилипчук (Київ), 
Доброхна Ратайчакова (Познань), 
Тарас Салига (Львів), Галина Тихобаєва (Львів), 

128

133

138

142
148

151
155
162
163
164

166

170

Підписано до друку  15. 11. 2012.
Формат 60 х 84/8. Друк офсетний. Фіз. друк. арк. 22,5. 

Умовн. друк. арк.19,2. Наклад 300 прим. 

Турецький театр тіней “Карагьоз”. До питання сучасних форм та 
концептульних орієнтирів
Новий погляд на оперну класику 
(Г. Доніцетті і В. А. Моцарт на сцені Баварської державної опери)
Діялектика апофеозу та висміювання

Хто не був у Китаї, той не був ніде… (Українські лялькарі у Ченгду)
“Перший тиждень я просто мовчав…” (VI Міжнародна літня 
театральна школа у Звенигороді під Москвою)

Театральна освітня програма “За лаштунками”
Незабутні  світлини від “Мельпомени – XIV”
Професійне свято відзначаємо разом (До Міжнародного дня театру)
“Барикади театру” повертаються до широкого читача
Презентація збірника праць “Життя і творчість Леся Курбаса”

Історія з кількома невідомими 
(З приводу появи тексту “За двома зайцями” у “Березолі”)  
За двома зайцями (За М. П. Старицьким)

Тетяна Бойко

Аделіна Єфімéнко

Анастасія Гайшенець за 
Даріушем Косінським
Ярослав Грушецький

Юрій Волинський

Сашко Брама
Світлана Максименко
Євдокія Стародинова

Роман Лаврентій
Уляна Рой

Ніна Бічуя

В. Василько-Миляїв, 
Х. Шмаїн; В. Ярошенко та ін.

¹ 1-3 (32-34)/2012ÇÌ²ÑÒ

ÑÂ²Ò

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß

ÄÐÀÌÀÒÓÐÃ²ß

В художньому оформленні першої сторінки обкладинки використано світлину з вистави “Недотепа із вертепа” Д. Кешелі. 
Режисер –  О. Куцик, сценографія – Я. Данилів. Закарпатський обласний театр ляльок “Бавка” (м.Ужгород), 2004 р.



3

ÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

За відсутности необхідних документальних свід-
чень та джерел, період переходу Леся Курбаса з Гу-
цульського театру Гната Хоткевича на професійну 
сцену театру товариства “Руська бесіда” досі зали-
шається недостатньо вивченим. У статті “Театральні 
університети Леся Курбаса”, що вийшла друком у 
черговому збірнику праць Театрознавчої комісії НТШ 
2011 року, театрознавець Ольга Шлемко зібрала та 
проаналізувала усе написане з цього приводу і, спро-
стувавши низку неточностей і викривлень – та врешті, 
покликаючись на слова самого Курбаса, довела, що 
у складі Гуцульського театру Лесь Курбас перебував 
до квітня 1912 р. [1]. Дослідниця наводить, зокре-
ма, листи Леся Курбаса до Гната Хоткевича, датовані 
4 березня, 3, 9 та 12 квітня 1912 р., написані у Старо-
му Скалаті[2]. А відтак підсумовує: “Однак, не доче-
кавшись від Г. Хоткевича позитивної відповіді або й 
дізнавшись про його арешт, Л. Курбас, очевидно, не 
бачив за тих умов перспективи дальшого існування 
Гуцульського театру, а тому змушений був шукати ін-
ший варіант застосування свого творчого потенціалу. 
Тож незабаром він уже в Руському народному театрі 
товариства “Руська бесіда”, куди його взяв Й. Стадник 
і де він швидко зарекомендував себе як талановитий, 

Свого часу на прохання Ф. Стригуна, художнього керівника Львівського академічного театру ім. М. Зань-
ковецької для розширення репертуарного портфеля заньківчан авторка цих рядків, тоді редактор 
літературної частини театру, провадила пошук забутих, заборонених авторів та сценічних творів. 
Увагу привернула інформація про оперу галицького композитора Ярослава Лопатинського “Еней на 
мандрівці”, що йшла в репертуарі Руського театру товариства “Руська бесіда” у 1912–1913 рр. З ча-
сом пощастило відшукати цей твір у відділі рукописів Львівської наукової бібліотеки ім. В. Стефаника 
НАН України. Яким же великим було здивування, коли на титульному аркуші в кінці переліку дійових осіб 
каліграфічним письмом, чорнилом,  було зазначено: “Нептун – Лесь Курбас”. Отже, до рук дослідника 
несподівано потрапив ще один невідомий документ, що допомагає розкрити, ймовірно, першу сторінку 
професійної акторської долі видатного майстра української сцени.

ÏÎ×ÀÒÎÊ ÏÐÎÔÅÑ²ÉÍÎ¯ 
ÀÊÒÎÐÑÜÊÎ¯ Ä²ßËÜÍÎÑÒÈ  ËÅÑß ÊÓÐÁÀÑÀ: 
ÄÎ ÏÐÎÁËÅÌÈ ÄÀÒÓÂÀÍÍß

Майя ГАРБУЗЮК

різноплановий актор, продовживши сімейну тради-
цію, яку започаткували його батьки – талановиті га-
лицькі актори Степан та Ванда Яновичі”[3]. 

Сам момент переходу Леся Курбаса на професій-
ний кін не задокументовано належним чином.  Доку-
мент, що його уперше вводимо у науковий обіг, до-
помагає уточнити це питання. Рукопис опери Я. Ло-
патинського “Еней на мандрівці”, що зберігається 
у відділі рукописів Львівської наукової бібліотеки 
ім. В. Стефаника НАН України у колекції “Бібліотека 
Львівської консерваторії” – це п’ять папок з нотним 
текстом [4;5;6; 7; 8]. В них уміщено практично весь 
музичний та текстовий матеріял опери. Ноти писані 
рукою, каліграфічно, на фабричних нотних аркушах 
формату А3 частково чорнилом, частково – олівцем. 
Лише в першій папці за № 79/25 міститься автограф, 
решта тексту – “відпис”, тобто переписані іншою ру-
кою ноти. Розташування нотного матеріялу в папках 
непослідовне, наприклад, в останній з них вміщено 
фрагменти з різних дій – можемо припустити, що 
це концертні номери, і їх могли виконувати окремо. 
В іншій папці кілька сторінок пропущено, наскрізна 
нумерація порушена, до оригінальної, первісної ну-
мерації згодом додано інші номери сторінок – мабуть, 



4

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

це зробили бібліографи, котрі описували архів, тож 
виникають труднощі у відчитанні тексту та покликан-
ні на певні сторінки. Очевидно, перед  нами – частини 
робочого нотного матеріялу, за яким відбувались ре-
петиції, і, очевидно, йшла вистава, про що свідчать і 
сліди частого використання (потертість паперу, скрес-
лення тощо), і те, що на титульному аркуші зазначено 
імена не лише перших виконавців, а й тих, хто співав 
партії надалі. 

У контексті нашої теми особливо цінними є 
власне кілька перших сторінок. Титульний аркуш 

містить назву та жанр твору, прізвища 
авторів, дату й місце прем’єри, обсаду, 
прізвище та ім’я диригента. На 2-3-ій 
сторінках виписані решта дійових осіб, 
місця дії відповідно до кожної з трьох 
дій. Текст титульної сторінки подаємо 
повністю, зберігаючи оригінальний 
правопис: “Еней на мандрівцї”, комічна 
опера на три дії. Слова: Миколи Курце-
би, Музика: Дра Ярослава Лопатинського. 
(І. вистава: 6 червня 1912 р. в Чернівцях) 
Обсада: Еней – Василь Коссак; Енаре-
та, Дідона, Лявінія – Фільомена Лопа-
тинська (потім Рубчакова); Еол, Харес, 
Лятін – Рубчак; Турн – Маслюк-Мартіні 
(пізніще: Паньчак); Актеа, Тезифона, 
Амата – Петровичева, Кухар –  Василь 
Юрчак, Ганна, Венера – Пилипенко, 
Нептун – Лесь Курбас. Диригент – Ми-
хайло Коссак”[9]. Наступні дві сторінки 
містять продовження переліку дійових 
осіб без виконавців, і ми переконуємось, 
що у виставі працював, очевидно, увесь 
театральний колектив – для виконання 
численних епізодів та масових сцен за 
участю троянців, дівчат, дворян і дворя-
нок (тут  – прислуга. – М. Г.), картагенців 
та картагенянок, слуг тощо [10]. Цей за-
пис здійснено одним почерком, але при 
уважнішому розгляді можна помітити, 
що колір чорнила не всюди однаковий: 
окрім насиченого чорного де-не-де ви-
користане інше, трохи блідіше, ближче 
до коричневого або вицвілого чорного 
(ця особливість практично не помітна 
на чорно-білій фотокопії). Цим другим 
чорнилом написано/дописано? на ти-
тульній сторінці два прізвища: “Лесь 

Курбас” і “Діригент – Михайло Коссак”. А на звороті 
першої сторінки та на другій тим же чорнилом вже 
явно дописано місця дії: “Річ діється на острові бога 
вітрів Еола”, “Річ діється в Картагені”, “Річ діється в 
Римі”. За характером письма створюється враження, 
що записи блідішим чорнилом зроблені пізніше, ніж 
увесь основний текст. До того ж, характер письма за 
розмірами літер дещо відрізняється від основного 
тексту. Ймовірно, прізвище Леся Курбаса на само-
му нижньому краєчку титульного аркуша навпро-
ти ролі “Нептун” вписане чи не в останні дні перед 
прем’єрою, так само, як ім’я диригента, дописувати 
котре чомусь довелося збоку, вертикально, уздовж 
переліку виконавців: очевидно, за браком місця.        

Виходячи з характеру самого документа й міс-
ця його зберігання – “Бібліотека Львівської консер-

Титульна сторінка рукопису комічної опери “Еней на ман д-
рівці” Я. Лопатинського.  Тут і далі світлини з фондів відділу 
рукописів Львівської національної наукової бібліотеки НАН 
України ім. В. Стефаника.



5

ваторії”, можемо стверджувати, що маємо справу, 
ймовірно, з єдиним існуючим сьогодні записом му-
зики й тексту комічної опери “Еней на мандрівці”, 
оскільки твір ані повністю, ані частково не був дру-
кований. Нотний текст, ймовірно, зберіг сам автор або 
хтось, хто опікувався його спадщиною, бо ноти “Енея 
на мандрівці” входять до архіву Я. Лопатинського 
поруч із рукописом опери “Казка скал” та іншими 
музичними творами, написаними вже за кілька років 
після “Енея…”.  

Таким чином, завдяки вказаним даті та місцю 
прем’єри – 6 червня 1912 р., у Чернівцях – отри-
муємо документально засвідчену дату виходу Леся 
Курбаса на  професійну сцену у Театрі товариства 
“Руська бесіда”. З одного боку, ця дата підтверджує 
приблизно окреслені у відомих нам попередніх до-
слідженнях часові рамки вступу митця до цього те-
атру. Але й водночас істотно корегує та уточнює їх, 
бо якщо зважити, що прем’єра відбулась 6 червня 
1912 р., то Курбас мав брати участь у репетиціях 
принаймні від 1 червня того року. Найімовірніше,  
він долучився до репетицій в останній період: цим 
і можна пояснити “дописане” прізвище виконавця 
навпроти ролі Нептуна.     

Перша з відомих нам публікацій про виставу – 
стаття “Прем’єра укр[аїнської] опери в Чернівцях” у 
“Новій Буковині” від 16 червня 1912 р., автором якої 
був відомий на Буковині музичний діяч Модест Ле-
вицький[11]. З публікації довідуємось, що прем’єра 
пройшла успішно, а в залі був присутній сам ком-
позитор – Ярослав Лопатинський, котрий, як свід-
чить та ж газета від 4 червня, прибув до Чернівців із 
дружиною. Рецензент також наголосив на помітних 
слідах поспіху у підготовці вистави, що не дозволили 
уповні оцінити сам музичний твір.  Жодних згадок 
про початківця Курбаса у статті не знаходимо, що 
й не дивно. 

Безумовно, об’єктивні зауваження щодо поспіху 
у підготовці вистави звучать дивно у світлі іншої 
публікації, вміщеної у часописі “Неділя” на самому 
початку 1912 року. Її автор, музичний критик Ярослав 
Вічуковський, аналізуючи композиторський доробок 
Ярослава Лопатинського, наголошує на новому творі, 
що вийшов з-під його пера: комічній опері “Еней на 
мандрівці”[12]. Після короткого огляду структури 
твору Я. Вічуковський зазначає: “Що до музичної 
сторони, то твір сей годі докладно оцінити, не ба-
чивши його перед тим на сцені, для якої властиво 
призначений… Наш театр саме тепер приготовляє 
сю річ і належить надіяти ся, що виставить її з не-
би-яким вкладом праці. Бажалоб ся лишень, щоби 
управа звертала бачнійшу увагу на орхестру, яка 
задля вічного декомплєтованя або знов добираня 
нових музикантів нїколи не може зрівнятись з про-

дукциями вокальними”[13]. Отже, театр працював 
над поставою цієї комічної опери принаймні від 
початку 1912 р. – тобто шонайменше півроку. Але 
поспіху передпрем’єрної гарячки не вдалося уник-
нути – зокрема, і “дописане” прізвище Леся Курбаса 
може свідчити про це.    

Вистава протрималась у репертуарі театру що-
найменше сезон 1912/ 1913 рр.; пройшла на сцені 
30 разів; була показана у концертному варіянті під час 
гастролей колективу у Кракові. І хоча жодного іншого 
виконавця ролі Нептуна у вищезгаданому документі 
не знаходимо, достеменно не можемо стверджувати, 
що Лесь Курбас грав у ній упродовж цього часу, адже 
невдовзі він перейшов на амплуа першого аманта тру-
пи, а отже, міг “позбутися” невиграшних для нього 
вокальних епізодів. 

Коли ж уже за інших обставин, у сезоні 1914/ 
1915 рр., Василь Коссак у зорганізованому ним Ук-
раїнському Людовому Театрі, що діяв у Львові, по-
новлює “Енея на мандрівці”[14], то склад виконавців 
змінюється, і Леся Курбаса у цьому колективі не-
має: він перебуває на Тернопільщині. Зрозуміло, що 
й у записаних на грамплатівці фрагментах з опери, 
зроблених у Львові 1914 р.[15], ми не почуємо не те 
що голосу Курбаса, а й просто звучання епізодичної 
партії Нептуна у будь-чиєму виконанні.      

Та ноти допомагають нам з’ясувати, якою ж була 
ця роль. Партія Нептуна виписана наприкінці І дії, в 
сцені “Буря”, коли вигнаних і переслідуваних тро-
янців на чолі з Енеєм застає на морі ураган. У поемі 
І. Котляревського цей мікроепізод виникає ще на 
самому початку, у 9 – 12 віршах першої частини, в 
опереті ж слугує своєрідним закінченням любовних 
пригод Енея й Енарети:

Еней: Нептуне, рятуй нас в бідї!  
     Що хочеш – все я дам тобі!
Нептун (за сценою): Хто зве мене?
Троянці: Троянці молять тебе! 
Еней: Рятуй! Еней в біді тебе зове!
(з моря вилазить Нептун з тризубом і мітлою)
Нептун: О що ж тут іде? 
Еней: Еолъ нас вітрами мов листя мете!
Нептун: Хто сьмів так свавільно у царстві моїм 

Вітри випускати на море!
На того прокляття і пімсти мій грім!
А вам, вітри, лихо і горе! 
Чого гудете ви так грізно, 
До моря, знаєте, вам зась! 

(Нептун замітає мітлою море) 
Їдьте в спокою!” 

(Троянці переїжджають через сцену) [16]. 

Після важких і грізних тремоло в оркестрі ха-
рактер музики змінюється на спокійний тридоль-

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



6

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

ний ритм і далі звучить героїчно-романтичний хор 
троянців: 

“Пливем ми по морю крізь бурі і тучі,
Хоть море сердите лютує, гуде.
Не встрашать нас бурі ні филі  (хвилі. – М. Г.) 
          ревучі, 
Юнацьке завзяття вперед нас веде!”[17].

Оркестр закінчує дію на фортисимо.  
При зіставленні із текстом “Енеїди” бачимо, що 

діялоги Енея, троянців та Нептуна автор лібрето 
М. Курцеба написав самостійно на основі кількох 
віршів поеми – із прямим цитуванням двох фраз, що 
їх подано жирним шрифтом. Також близько до літе-
ратурного оригіналу відтворено і поведінку самого 
Нептуна: замітає море мітлою, звертається до вітрів 
тощо.   

Партія Нептуна виписана у верхньому басовому 
регістрі (від “ре” малої октави до “мі-бемоль” пер-
шої октави) і наближена до речитативу. Тут дореч-
но згадати слова М. Рудницького про те, що в трупі 
“Руської бесіди” Леся Курбаса називали Курбáсиком: 
“натякаючи на голос – не то тенор, не то бас”[18]. Ще 
переконливішим у зв’язку із цим звучатиме докір  ре-
цензента у “Новому слові” 1913 р.: “Чи ж не смішно 
бачити тої міри драматичного артиста, що п. Курбас, 
котрий не має ніякого голосу, але мусить, рад не рад, 
після контракту співати notabene кепсько в оперетах, 
або навіть в операх? Смішно і боляче”[19]. Тут вар-
то додати, що і його батько, актор Степан Янович, 
розпочинав професійну кар’єру також у музичних 
виставах із епізодів, за виконання яких був неодно-
разово критикований польськими дописувачами. Зре-
штою, сам образ Нептуна, кремезного, гучного  – ще 
й у комічно-вокальній інтерпретації – вочевидь, був 
далеким від творчого амплуа молодого актора. Без 
сумніву, він мав удатись до характеризації: перука, 
борода, грим. Можна також припустити, що оскільки 
це – єдиний епізодичний вихід Курбаса у цій виставі, 
то він мав би брати участь у хорах та масових сценах 
в інших діях. 

Чому ж ця історія “загубилась” у плині часу? 
Чому про неї не згадують ані сам Курбас, ані його ко-
леги по сцені? У театрознавчій літературі до періоду 
Незалежности згадки про цей твір подибуємо лише у 
добре відомих театрознавцям працях “Триста років 
українського театру” Д. Антоновича, “Нарис історії 
українського театру в Галичині” С. Чарнецького та 
принагідно – у Й. Стадника. Оцінки вистави і твору 
при цьому досить суперечливі. Так, Д. Антонович 
у вищеназваній праці стверджує, що комічна опера 
йшла з великим успіхом[20]. Дискутуючи з Д. Анто-
новичем на сторінках газети “Наші дні” 1942 р. та 
спростовуючи деякі положення праці Д. Антоновича 

(зокрема, він помилково приписав  Я. Лопатинсько-
му  керівництво Театром товариства “Руська бесі-
да” – замість Льва Лопатинського), Йосип Стадник у 
полемічному запалі доволі зневажливо говорить про 
Я. Лопатинського та про його комічну оперу як про 
таку, що “особливого успіху не мала”[21]. 

У радянський час згадки про оперу та її автора 
також нечисленні. Уперше згадала про “Енея…” му-
зикознавець  Л. Ахримович у монографії “Українська 
класична опера”, виданій у Києві 1957 р. [22]. Наз-
ва “Енея…” та ім’я композитора тричі виникають у 
першому томі “Українського драматичного театру” 
(автор розділів – Р. Пилипчук) та принагідно – у текс-
тах, присвячених творчості Катерини Рубчакової[23]. 
У статті з нагоди 100-річчя від дня народження ком-
позитора, де також йдеться і про оперету “Еней на 
мандрівці”, Б. Луканюк услід за провідними музи-
кознацями визначає місце Я. Лопатинського в історії 
розвитку української музики в Галичині як “перехід-
ний щабель між домашнім музикуванням і вокальною 
творчістю Д. Січинського і С. Людкевича”[24]. Біль-
ше уваги приділено композитору у шеститомному 
виданні “Історія української музики” (голова редак-
ційної колегії – М. Гордійчук), зокрема, у третьому 
томі, що вийшов друком 1990 р. Тут знайдено місце 
для розгорнутого музикознавчого аналізу “Енея на 
мандрівці”, цитування нотного матеріялу[25]. Зок-
рема, підкреслено “виразну аріозність в простому  й 
ясному гармонічному, ритмоструктурному і фактур-
ному оформленні”[26 ]. 

Та якщо постать Я. Лопатинського, як бачимо, 
ще була присутня в історії вітчизняної театральної 
культури, то про М. Курцебу не йшлося взагалі, і 
лише в останні роки у працях українських істориків 
подибуємо його ім’я. Тож короткий огляд цих двох 
біографій, на нашу думку, буде доречним.    

Ярослав Лопатинський (19.08. 1871, містечко До-
лина, тепер – місто, районний центр Івано-Франківсь-
кої обл. – 14.01. 1936, с. Гологори, тепер Золочівського 
р-ну Львівської обл.) – галицький композитор, автор 
майже ста солоспівів, кількох опер, низки фортепіян-
них творів. У своїй праці “Триста років українського 
театру” Д. Антонович називає його після Д. Січинсь-
кого “другим видатним у Галичині оперовим ком-
позитором”[27]. З фаху лікар, він здобув початкову 
освіту у Львові, після закінчення Львівської німецької 
гімназії навчався у Віденському медичному універ-
ситеті. Після семирічних студій, здобувши диплом 
лікаря широкого фаху, 1898 р. повертається в Гали-
чину і працює міським лікарем у містечку Поморяни 
(тепер – Золочівського району Львівської обл.), а від 
1905 р. – окружним лікарем у с. Гологори того само-
го Золочівського повіту. Попри медицину від дитин-
ства займався музикою, початкові знання отримавши 



7

від матері – чудової піяністки. Перебуваючи у Від-
ні, навчався композиції у російського композитора, 
уродженця Херсона, Самуїла Майкапара (1867–1938), 
коли той у 1894–1898 рр. удосконалювався як піяніст 
у Відні, беручи уроки у Т. Лешетицького), активно 
відвідував концерти та вистави віденських музичних 
театрів[28]. Тоді ж власним коштом у Відні видав 
свої перші музичні твори. Удома працю на лікарській 
посаді поєднував із компонуванням: писав солоспі-
ви, хорові, інструментальні твори, що користувались 
великою популярністю у Галичині, організував сіль-
ський хор. Під час Першої світової війни працював 
лікарем у військовому шпиталі  російської армії і був 
евакуйований до Києва.  Повернувся додому 1918 р., 
але вже за рік вступив лікарем до Української Галиць-
кої Армії. У її лавах перейшовши Збруч, перебував у 
Проскурові (тепер – Хмельницький), Умані, Вінниці, 
Черкасах. По розформуванню армії був заарештова-
ний, амністований, і, звільнившись, залишився до 
1923 р. у Києві як лікар товариства Червоного Хреста.  
По тому повернувся до Гологорів, де одружився й 
працював, провадячи лікарську практику. Останнє 
десятиліття життя композитора було позначене гли-
бокою депресією у зв’язку із розлученням, смертю 
матері та малолітнього сина. 

Справжню славу в Галичині йому принесли ка-
мерні вокальні твори – романси на слова О. Пушкіна, 
Т. Шевченка, П. Грабовського, І. Франка, Лесі Ук-
раїнки, П. Карманського, О. Олеся, В. Пачовського, 
Б. Лепкого, Л. Лопатинського.  Як підкреслює музи-
кознавець Р. Мисько-Пасічник, “ще за життя автора 
їх виконували не тільки аматори, але й професійні 
співаки, в тому числі С. Крушельницька, О. Банд-
рівська, М. Сабат-Свірська, І. Синенька-Іваницька, 
Р. Прокопович-Орленко”[29]. Брак професійної ос-
віти, очевидно, ставав неодноразово на перешкоді 
композиторові. Доволі суворими були перші оцінки 
творчости композитора у статтях провідного музико-
знавця С. Людкевича. Так, зазнав його нищівної 
критики хор “Вставай, Україно!”, що його Я. Лопа-
тинський написав на слова С. Яричевського 1906 р. 
[30]. Згодом, щоправда, С. Людкевич з більшою при-
хильністю писав про вокальні камерні твори Я. Лопа-
тинського, називаючи їх “вдячний романс”[31] або ж 
“скромні симпатичні пісні”[32].   

Час згадати і про автора лібрето – Миколу 
Курцебу, постать практично не знайому українсь-
кому театрознавству. Уродженець Тернопільщини, 
ймовірно м. Коропця, М. Курцеба на початку ХХ ст. 
був активним діячем національного політичного та 
культурного життя Галичини, редактором, поетом, 
драматургом. Сповідував, принаймні до 1917 р., со-
ціялістичні ідеї. Його ім’я загубилось у плині часу: 
сьогодні лише зрідка й принагідно воно виринає у 

сучасних історичних дослідженнях. Але скористав-
ши із того  інформаційного мінімуму, що доступний 
нам нині, можемо окреслити його долю принаймні в 
найзагальніших рисах.  

Перша доступна нам згадка про М. Курцебу да-
тована 1909 р.: від 1909 до 1911 р. він відповідав за 
редакцію львівської газети “Народне слово” – ілюст-
рованого популярно-просвітнього, політичного і 
літературного видання, що виходило тричі на тиж-
день[33]. Щоб обіймати таку посаду, він мусив був 
мати добру освіту, ймовірно, університетську. Саме 
на сторінках цього видання він видрукував власну 
драму з народного життя “Замрачений світ”. Про 
активну участь у політичному житті краю свідчить 
і факт друку накладом Миколи Курцеби рекламної 
агітки кандидата до Повітової ради у Львові о. Йо-
сифа Фолиса 1911 р. під назвою “Писанка. Письмо 
до виборців” 64 округа (Львів – Городок – Винни-
ки – Щирець)” [34].

Яскравим та насиченим у житті М. Курцеби був 
1912 р. Прем’єра “Енея на мандрівці”, як ми знає-
мо, відбулась у червні. А на початку липня він – на 
політичних барикадах у боротьбі за український уні-
верситет у Львові. У краєзнавчому дослідженні “Іс-
торія містечка Янів” В. Лаба описує, покликаючись 
на тогочасну пресу, велике трьохтисячне українське 
віче, що відбулось на початку липня 1912 р. у Янові 
під Львовом, де із рефератом (доповіддю – М. Г.)  про 
український університет у Львові виступив власне 
М. Курцеба[35]. Віче та урочистий похід центральною 
вулицею за участю “Сокола” завершились панахидою 
в Янівській церкві за убитим два роки тому студен-
том Адамом Коцком. Нагадаємо, що події дворічної 
давности мали істотний вплив і на іншого їхнього 
учасника – Леся Курбаса. Можна з певною часткою 
ймовірности припустити, що шляхи М. Курцеби та 
Л. Курбаса могли “перетинатися” у Львові в часі пе-
ребування Курбаса у Львівському університеті. 

У грудні того ж 1912 р. часопис “Свобода” видру-
кував поетичний “Український катехізис” авторства 
Миколи Курцеби. Він починався словами:

Хто ти, хлопче чорнобровий? Українець з кости й крови! 
А твоєї слави фана? В лютих боях кровю ткана!
А твоя минула слава? Україна Ярослава! 
А твоя минула сила? З’єдинена Русь Данила!
А той спомин, що не зв’яне? Сїч, козацтво і гетьмани! 
А твої незгійні болї? Тюрма царської неволі![36].

Ще одним щаблем у громадській діяльності 
М. Курцеби стала участь у створенні Союзу Визво-
лення України, що розпочав свою діяльність із прихо-
дом у Львів російських військ влітку 1914 р. Історик 
Ю. Лавров у своєму дослідженні, присвяченому цій 
темі, називає підпільний гурток Курцеби–Дорошенка 

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



8

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

одним із підрозділів таємної підпільної мережі[37]. 
Звісно, що царська влада жорстоко розправилась із 
учасниками цього таємного з’єднання: нам нічого не 
відомо про долю самого М. Курцеби, але вочевидь його 
було заарештовано та відправлено до Сибіру разом із 
групою львів’ян–заручників десь наприкінці 1914 р. 
Принаймні, у своїй монографії “Західноукраїнська 
інтелігенція у загальнонаціональних політичних та 
культурних процесах (1914–1939)” сучасний історик 
О. Рубльов двічі згадує ім’я М. Курцеби саме в цьому 
контексті. Зокрема, учений подає текст привітання на 
адресу новоствореної Україн ської Центральної ради у 
Києві від галицьких в’язнів, що відбували заслання в 
с. Чадобскоє Єнісейської губернії (датований 7 квітня 

1917 р.). Серед низки прізвищ  “підпи-
сантів” – д-р  Володимир Охримович, 
Микола Заячківський, д-р Микола Шу-
хевич, Іван Івашко, Юліян Балицький, 
Костянтина Малицька – знаходимо й 
ім’я Миколи Курцеби[38]. У зверненні 
до М. Грушевського від Народного ко-
мітету Національно-демократичного 
сторонництва  у Львові, датованому 
3 вересня 1917 р. (цей документ також 
подає у своїй монографії О. Рубльов), 
де йшлося про необхідність повернен-
ня з Сибіру до Галичини важливих для 
розвитку національного руху осіб, се-
ред тридцяти шести названих прізвищ 
четвертим стоїть ім’я “редактора Ми-
коли Курцеби”[39]. 

Чи повернувся тоді, 1917 р., 
М. Курцеба із однодумцями-краяна-
ми до України? Малоймовірно. Лег-
ше припустити, що із невідомих нам 
причин з Єнісейської губернії він пе-
ребрався далі на схід – до українсь-
кої діяспори в Америці: принаймні 
тут 1918 р. видрукувано вже згадану 
вище його драму на 5 дій “Замраче-
ний світ”[40]. Наступного, 1919 р., 
так само в Америці вийшов друком 
жарт на 1 дію “Свідки”, надрукований 
також і у Львові 1923 р.[41]. Чергова 
звістка про нього датована аж кінцем 
1931 р.: у календарі української еміг-
рації на 1932 р. прорекламовано його 
дитячу п’єсу “Свята гостина” до свя-
та Святого Миколая[42]. А 1935 р. у 
Львові (!) вийшли друком ноти хоро-
вих творів “Майські пісні” на слова 

Миколи Курцеби, укладені Степаном Гораком [42]. 
Подальший шлях редактора, поета, драматурга нам 
поки що не відомий.     

Та саме завдяки ще одній його публікації – статті 
“Нова українська опера”, що вийшла друком у числі 
№ 24 газети “Неділя” за 1912 р. одразу по чернівецькій 
прем’єрі “Енея на мандрівці” – ми можемо з’ясувати 
історію появи цього твору на українській сцені. Зі 
змісту усіх вищезазначених досліджень, присвяче-
них “Енею на мандрівці”, розуміємо, що публікація 
в “Неділі” залишилась поза увагою учених. Тому, 
гадаємо, доцільно подати її у повному обсязі: “Дня 
4 с.м. виставив наш театр в Чернівцях перший раз 
нову українську оперу, твір нашого композитора, д-
ра Я. Лопатинського п.з. “Еней на мандрівці”. Опера 
мимо непростимих гріхів дирекциї і режисериї театру 
добула великий успіх, признанє у  музиків і публики 

Фрагмент рукопису комічної опери “Еней на мандрівці”
Я. Лопатинського.  



9

та виборола собі певний шлях до доброго поводже-
ня. Я, як автор лібрета сеї опери (нехай вільно мені 
буде сказати про себе слово), отже певний процент 
причасника в набутю сього твору  для нашої бідної 
музичної, а не богатої й драматичної літератури, хочу 
з нагоди вистави прем’єри сказати дещо про сей твір 
і його автора.

В часі мойого короткого побуту в Гологорах (лі-
том 1907 року) познакомив ся я з тамошним одино-
ким інтелігентним Українцем д-ром медицини Яр. 
Лопатинським. Збуваючи “сільські нуди”, я сиджував 
цїлими днями у нього,  а д-р Лопатинський бавив 
мене весь час грою на фортепяні, переграваючи весь 
репертуар своїх пісень та всіх українських музиків. 
Та скоро нам сї концерти знудили ся: треба було шу-
кати инших вражінь. Одного дня, не пригадаю собі 
хто з нас в часі обговорювання опереток, сказав, що 
“Енеїда” Котляревського се чудова тема для українсь-
кої оперети. І сей плян утворення з “Енеїди” оперети 
обом нам подобав ся і ми рішили негайно спробувати, 
чи б не можна його зреалізувати. По обговореню і 
усталеню акциї І. акту я забрав ся безпроволочно до 
лібрета і “im Hitre des Gelchtes” – протягом тижня 
злїпив цілий першй акт. Протягом слїдуючого тиж-
ня два другі, а рівночасно д-р Лопатинський зладив 
субстрат музичних мельодий. В сїй першій редак-
циї “Енеїда” була оперетою зі сьпівами, хорами і 
т.д. переплїтана прозою. Скоро після сього я відїхав 
з Гологір, а д-р Лопатинський заняв ся викінченєм 
оперети аж до зінструментованя. В році 1909 роз-
почав д-р Лопатинський пертрактувати з дирекциєю 
віденського “Carltheater”, яка опробувала оперету. 
Зладжено німецьке лібрето, д-р  Лопатинський змінив 
і виправив музичну часть і вже мала бути оголошена 
в репертуарі, коли директор “Сarl-театру” вмер не-
надійно [тут – несподівано. – М. Г. ]в Карльсбаді, а 
його наслідник не приняв з десятками инших штук і 
штуку Лопатинського.   

По сій невдалій пробі рішив ся д-р Лопатинсь-
кий змінити оперету на комічну оперу в тім напрямі, 
аби вона могла йти на сцені нашого театру. Я після 
плянів композитора змінив цілий текст лібрета, про-
зу заступив речітатівами, а первісний текст дуетів, 
куплетів, хорів і т.д., писаний побіжно, вигладав та 
доповняв так, аж воно виступило  за раму шабльону 
оперетних лібретів.

Ся радикальна перерібка тексту і відповідної до 
нього музики тревала близько два роки і аж сього 
року вийшла опера в такій формі, в якій її виставив 
наш театр.

Що до конструкциї теї опери, можу одно сказати, 
що д-р Лопатинський вложив в неї всі свої найкрасші 
пісні, всі свої найліпші композициї, дбаючи пильно і 
про технічно-сценічну будову сього твору.

Д-р Ярослав Лопатинський писав досі переважно 
сольові музичні твори, композициї на фортепіян (одна 
з найкрасших: “Русалка”) та один великий хоровий 
твір: “Вставай, Україно!”. Музична його діяльність 
датує ся ще від часу, як студиював медицину в Відні і 
Дрезні, де рівночасно посьвячував багато часу музич-
ним студиям в тамошних музичних консерваториях. 
Колиж по виставі опери “Енея” в Чернівцях відозвали 
ся симпатичні голоси в оцїнці і від музикантів і від 
публики, то  се найкрасша сатисфакция за пятилітну 
тяжку і мозольну працю для композитора.

Нехайже ж се буде заохотою для нього до даль-
шої праці в збогачуваню нашої музичної літера-
тури”[43].

Отже, з наведеної статті отримуємо важливу ін-
формацію про час та обставини народження твор-
чого задуму опери, шляхи його реалізації, тривалу 
історію виходу на кін. Можемо стверджувати, що 
перший варіянт “Енея на мандрівці” (1909) хроно-
логічно випередив появу опери “Енеїда” М. Лисенка 
(1910). Інформація про плани постави оперети Я. Ло-
патинського у віденському театрі підтверджується 
наявністю у вже згаданому рукописі окремих сторі-
нок партитури та клавіру з текстом вокальних партій 
німецькою мовою. Зрештою, цілком зрозуміло, шо 
д-р Лопатинський міг мати знайомства та дружні 
особисті стосунки у музичному світі Відня ще від 
часів свого перебування там, що й дозволило йому 
планувати прапрем’єру твору на столичній австрій-
ській сцені.

Важливим моментом для розуміння жанрових та 
конструктивних особливостей цієї комічної опери є 
оповідь М. Курцеби про переробку твору з оперети 
на комічну оперу: безумовно, цю інформацію слід 
враховувати при аналізі драматургії, діялогів тощо.

Загадкою для дослідника залишається лише по-
чаток статті М. Курцеби – а саме дата чернівецької 
прем’єри: 4, а не 6 червня, як вказано на титульному 
аркуші рукопису. Можемо припустити, що перший 
показ вистави відбувся таки 4 червня: інформацію у 
“Новій Буковині” про прибуття до Чернівців компози-
тора Я. Лопатинського з дружиною датовано саме цим 
числом. Але офіційною датою прем’єри, очевидно, 
вважали виставу, показану 6 червня. Це питання пот-
ребує ще додаткового вивчення та з’ясування. Але, 
принаймні, щодо участи Леся Курбаса як актора те-
атру товариства “Руська бесіда” у прем’єрі 6 червня 
1912 р. комічної опери “Еней на мандрівці” сумнівів 
не залишається.             

 
Як бачимо, комічна опера “Еней на мандрівці” 

Я. Лопатинського-М. Курцеби – надзвичайно цікавий 
документ не лише театрального, а й громадського, 
національного життя Галичини. Він дозволяє істотно 

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



10

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

відкоригувати дату приходу Л. Курбаса до професіо-
нального “Руського народного театру”. 

Ґрунтовне театрознавче і музикознавче дослід-
ження самого твору – попереду. Але, гадаємо, збере-
жений нотний текст має всі підстави стати не тіль-
ки джерелом наукових студій, а й продовжити своє 
сценічне життя через століття. Адже, упорядкувавши 
та опрацювавши сторінки рукопису, ми отримаємо 
сповнений справжніх вокальних хітів, м’якого гумору 
та патріотичного піднесення твір, здатний  схвилюва-
ти і сучасного глядача. Цей твір цілком під силу дра-
матичному колективу за наявности добрих вокалістів 
та якісного оркестру. Колись заньківчани щасливо 
подарували друге життя оперетам Я. Барнича. Мож-
ливо, тепер черга – на твір, від прем’єри якого цього 
року минає рівно сто літ?       

1. Шлемко О. Театральні університети Леся Курбаса / 
Ольга Шлемко //  Записки Наукового товариства імені Шев-
ченка.  – Т. ССLXII.  Праці Театрознавчої комісії. – Львів, 
2011. – С. 99 –135.

2. Там само. – С. 123 – 126.
3. Там само. – С. 126. 
4. Лопатинський Я. Еней на мандрівці. Комічна опера 

на 3 дії. – Відділ рукописів Львівської наукової бібліотеки 
ім. В. Стефаника НАН України. – Бібліотека Львівської кон-
серваторії, № 73/25, п. 27. – Увертюра. І та ІІІ дії. Партиту-
ра. – Б.д., б.м. – Автограф. Олівець. – 51 с.;

5. Лопатинський Я. Еней на мандрівці… – Там само. –  
№73/26, п.27 . – 1-ша дія. Клавір (Відпис без початку). – Б.м., 
б.д.. – 168 с.; 

6. Лопатинський Я. Еней на мандрівці…– Там само. –  
№73/27, п. 27. – ІІ дія. Клавір (відпис, олівець). – Б.д., б.м. – 114 с., 

7. Лопатинський Я. Еней на мандрівці… Там само. –  
№73/28, п. 27. –  ІІІ дія. Клавір (відпис). – Б.д., б.м. – 137 с.

8. Лопатинський Я. Еней на мандрівці… Там само. –  
№73/29, п. 27. –  Фрагменти (копія). – Б.д., б.м. – 20 арк.

9.  Лопатинський Я. Еней на мандрівці…   – № 73/25, 
п. 27. – С. 1.

10. Там само. – Зворот С. 1. – С. 2.
11.  Левицький М. Прем’єра укр[аїнської] опери в Чернів-

цях / Модест Левицький // Нова Буковина. – 16 червня.
12.  Вічуковський Я. Композиция Ярослава Лопатинсько-

го. – Неділя, 1912. – Ч. 1. – С. 6.
13.  Там само. – С.6-7. 
14.  Бонковська О. Львівський театр товариства “Ук-

раїнська бесіда”. 1915 – 1924 / Олена Бонковська. – Львів: Лі-
топис, 2003. – С. 38.

15.  Максим’юк Г. Ярослав Лопатинський: життя між 
госпіталем і романсом / Галина Максим’юк // Галицький корес-
пондент. – Івано-Франківськ, 2011. – 9 серп. 

16.  Лопатинський Я. Еней на мандрівці… – № 73/25, 
п. 27. – С. 181 – 184.

17.  Там само. – С. 185 – 186.
18.  Рудницький М. В наймах у Мельпомени: Історія роз-

витку галицького театру. Спогади. — К.: Мистецтво, 1963. – 
С. 309. 

19.  Цит. за:  Волицька І. Театральна юність Леся Курбаса: 
(Проблема формування творчої особистості). – Львів: Ін-т 
народознавства НАН України, 1995. – С. 113.

20. Антонович Д. Триста років українського театру. – 
Львів, 2001. – С. 183.

21. Стадник Йосип. Лев Лопатинський // Наші дні. – 1943. – 
Березень. – Ч. 3. (Публікація Максименко С. у: Вісник Львівсько-
го університету. Серія мистецтвознавство. –  Вип. 2 – Львів, 
2002. – С. 267).

22. Ахримович Л. Українська класична опера. – К.: Мистец-
тво, 1957. – С. 295 – 297.

23. Український драматичний театр. – Т. І. – К., 1967. – 
С. 430–431; Барнич Слава. Пам’яти моєї матері Катрі Руб-
чакової / Наш театр. Книга діячів українського  театрального 
мистецтва 1915 – 1991. Том ІІ. – Нью-Йорк – Париж  – Сід-
ней –Торонто, 1992. – С. 164.; Медведик П. К. Катерина Руб-
чакова. – К., 1989. – С. 101. 

24.  Луканюк Б. Ярослав Лопатинський: до 100-річчя від 
дня народження // Музика. –1971. – № 5. – С. 25.

25.  Історія української музики: в 6 т. – Т. 3. Кінець 
ХІХ – початок ХХ ст./Ред. кол. тому: М.П. Загайкевич, 
А. Й. Калениченко, Н. Ф. Семененко.  – К.: Наукова думка, 
1990. – С. 166 – 170.   

26.  Там само. – С. 168.
27.   Антонович Д. Триста років українського театру. – 

Львів, 2001. – С. 183
28.  Луканюк Б. Ярослав Лопатинський... – С. 24-25.
29.  Мисько-Пасічник Р. Ярослав Лопатинський / Роксоляна 

Мисько-Пасічник / Митці Львівщини: Календар ювілейних і 
пам’ятних дат на 2001 рік / Упоряд.: Н. Письменна, М. Кри-
венко. – Львів, 2001. – С. 59-62.  

30. Людкевич С. “Вставай, Україно!” Слова С. Яричевсь-
кого, музика Я. Лопатинського. Пісня на мішаний хор у супро-
воді оркестру або фортеп’яно / С. Людкевич // Світ. – 1906, 
ч. 9. – 24 черв. 

31. Людкевич С. Концерт Прокоповича-Орленка і С. Стад-
никової в Перемишлі / С. Людкевич // Український голос. – 1919, 
ч. 24. – 21 вересн. 

32. Людкевич С. З музичного руху. Пописи елевів Вищого 
музичного інституту ім. Лисенка / С. Людкевич // Діло. – 1926, 
ч. 151. – 11 лип.  

33.  Українські часописи Львова 1848 – 1939 рр.: Історико-
бібліографічне дослідження: У 3 т. – Т. 2. 1901 – 1919. – Львів: 
Світ, 2002. – С. 307.  

34.  Там само. – С. 431.
35.  Лаба В. Історія містечка Янова від найдавніших часів 

до 1939 року (та штрихи до історії села Лелехівка) / Василь 
Лаба. – Львів, 2000. – С. 18.

36.  Курцеба М. Український катехізм / Микола Курцеба // 
Свобода. – Львів, 1912. – 19 груд.

37.  Лавров Ю. П. Початки діяльності Союзу Визволення 
України / Юрій Лавров // Український історичний журнал. – 
1998. – № 4 . – С. 17 – 32.  

38.  Рубльов О. Західноукраїнська інтелігенція у загальнона-
ціональних політичних та культурних процесах (1914 – 1939). – 
К.: Інститут історії України НАН України, 2004. – С. 54.

39.  Там само. – С. 62.  
40.  Курцеба М. Замрачений світ [Текст] : драма в 5 діях / 

М. Курцеба. – New York, New York : [б.в.], 1918. – 29 с.
41.  Сьвідки [Текст] : сценічний жарт на одну дію / М. Кур-

цеба. – New York, New York : Ukrainian printing, 1919. – 24 с.; Кур-
цеба М. Свідки [Текст] : жарт на 1 дію / М. Курцеба. – Львів : 
[б.в.], 1923. – 14 с.

42.  Свята гостина [Текст] : сценічний образ у 2 відслонах 
/ М. Курцеба. – Jersey City, New Jersey : [б.в.], 1931. – 28 с. 

43. Курцеба М. Нова українська опера. – Неділя, 1912. – 
Ч. 24. – С. 3-4.



11

Ще за життя Леся Курбаса в широких колах не 
лише пересічних, а й фахово освічених глядачів ши-
рилась думка, нібито видатний реформатор українсь-
кої сцени вважав національну класичну спадщину 
не придатною для розбудови нового театру. Чи так 
воно було насправді? Історія Молодого театру таку 
упередженість спростовує. Поза тим, несподівані-
шим виглядає той факт, що позиція Л. Курбаса, який 
пов’язував із класикою серйозні надії, не знаходила 
одностайної підтримки в колективі. 

Майже одразу після київської прем’єри “Едіпа-
царя” Л. Курбас поринув у роботу над “Різдвяним 
вертепом”, спровокувавши тим  загострення внутріш-
нього конфлікту в “Молодому театрі”, який визрівав 
з кінця першого сезону Репетиційний період супро-
воджувався стрімким розвитком украй драматичної 
внутрішньої колізії. Її характер і масштаби гранично 
ускладнювали працю Л. Курбаса й змусили його в 
розпалі роботи скласти з себе обов’язки головного 
режисера та голови Товариства: своє рішення він по-
яснив намаганням членів колективу втручатися в його 
режисерську діяльність. 

Річ у тім, що включення до репертуару “Різдвя-
ного вертепу” серйозно збурило трупу. Вкрай нега-
тивну реакцію на цей вибір демонструвала не лише 
та частина трупи, яка неохоче долучалася до регу-
лярного фахового навчання, але й дехто з прихиль-
ників Л. Курбаса, відмовляючи цьому експерименту 
в будь-якій естетичній та практичній доцільності. 
Ті, хто найактивніше опирався “лінії” Л. Курбаса, 
саме тоді отримали визнання публіки, що додавало їм 
“аргументів” у наполегливих вимогах змінити курс. 
Вони активно закликали уникати ризикованих спроб, 
таких, як-от “Різдвяний вертеп”, радили шукати даль-
шого зближення з широким глядацьким загалом, для 
чого, на їхню думку, не потрібні були ані виснажлива 
праця, ані безперервне навчання. Натомість Л. Курбас 
лишався непохитним. 

Його звернення до вертепної культури помітно 
зацікавило українських інтелектуалів. Так, зокрема, 

Д. Антонович висунув оригінальну гіпотезу мотиву 
“щеплення” вертепної культури тогочасному драма-
тичному театру. Він наголосив на пріоритетній ролі 
“европеїзації” для нових українських театрів – Дер-
жавного драматичного та Молодого, де перший, 
орієнтуючись на Московський Художній театр, “ло-
калізував” довкола цього феномену свій пошук за-
собів “европеїзації” української сцени. Другий же 
рухався “шляхом чистої театральности і найкраще 
себе почуває в п’єсах символічних і таких, де мож-
на виступати з підкресленням театральности”. Саме 
тому, стверджував автор, Л. Курбас, у пошуках оригі-
нального матеріялу, “не міг пройти мимо нашого ук-
раїнського вертепу <…> По-перше, тому, що, як театр 
маріонеток, вертеп є театром ідеальним у своїй теат-
ральності, по-друге, тому, що в історичному надбанні 
українського театру вертеп має найбільше здорового і 
художнього серед українського драматичного театру, 
це річ велика, складна” [1].

ËÅÑÜ ÊÓÐÁÀÑ 
² ÍÀÖ²ÎÍÀËÜÍÀ ÊËÀÑÈ×ÍÀ   
           ÑÏÀÄÙÈÍÀ

Наталія ЄРМАКОВА

Лесь Курбас, 1918 р.
(Тут і далі світлини з архіву Державного
музею театрального, музичного 
та кіномистецтва України).



12

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Режисерська позиція Л. Курбаса ясно свідчила: 
наміру просто відтворювати на драматичному кону 
форми стародавньої народної культури він не мав. 
Його радше приваблювала нагода здійснити радикаль-
ний творчий експеримент, спираючись не на новітню 
драму, а, сказати б, “припадаючи до давніх джерел”; 
використати яскраву, самобутню театральність вер-
тепного дійства, керуючись модерною художньою 
ідеологією. Саме це і було естетичною програмою 
вистави. Відтоді в Театрі Л. Курбаса вертеп як потуж-
ний естетичний чинник посідатиме особливе місце. А 
безпомилковість суджень Д. Антоновича про чималі 
“ресурси” цього, належного містеріяльній культурі, 
феномену митець доводитиме своєю творчістю ще 
не раз. 

З приводу інших, конкретніших причин появи 
“Різдвяного вертепу” на молодотеатрівській афіші 
безпосередні учасники подій висловлювали різні 
думки. Декому пощастило заторкнути принципові 
сенси поставання цієї унікальної вистави. Приміром, 
для Й. Шевченка із “Різдвяним вертепом” та “Горем 
брехунові” “вперше з’являється розуміння справж-
ньої суті, дійсної природи театру, розуміння театру 
як гри” [2]. В. Василько зауважив, що “це була велика 
школа для відчуття актором форми” [3]. С. Бондар-
чук (на час створення “Різдвяного вертепу” – його 
противник) згодом називав виставу “трампліном у 
творчому зростанні Л. Курбаса, А. Петрицького, а 
разом з ними й всього нашого колективу” і, водно-
час, наголошував на її “гострій і яскравій сценічній 
формі” [4]. На жаль, нам не пощастило дізнатися про 
концепцію вистави безпосередньо від постановника, 
проте маємо наведені В. Васильком слова, з якими 
керівник Молодого театру нібито звернувся до тру-
пи перед початком репетицій [5]. Він закликав по-
вернутися до джерел національного театру, в яких 
можна “угадати зерно, зародки того, що так буйно 
потім розцвіло у творчості Котляревського та інших 
основоположників нашого театру. Поруч з показом 
яскравої сторінки минулого ми ставимо перед собою 
суто творчі завдання, які допоможуть нам підвищити 
свою театральну майстерність. Принцип постановки 
вертепу – ляльковий театр” [6]. Себто, йдеться про 
унікальну можливість безпосередньо апелювати до 
явища, яке, по-перше, сформувало “генотип” націо-
нального театру, а, по-друге, – використати його як 
нагоду для формальних експериментів із видовою 
природою театру.

Якщо з довірою поставитися до оприлюднених 
В. Васильком слів, важко не зауважити очевидної 
неупереджености лідера Молодого театру до тра-
диційної культури. Він взагалі не був схильний об-
межувати палітру виражальних сценічних засобів. 
І таке налаштування давало йому чималі переваги 

в мистецьких експериментах, створювало для них 
плідний ґрунт, бо не стримувало свободи мистецького 
самовияву, навпаки, – дозволяло при нагоді спиратися 
на ментально близькі художні феномени. З роками ця 
риса творчої вдачі далі розвиватиметься, рятуючи від 
сектантської замкнености на вузькому колі прийомів, 
засобів, підходів. 

“Різдвяний вертеп” став серйозним випробуван-
ням на творчу зрілість для трупи в цілому. Втім, робо-
та над цим матеріялом переконала акторську молодь 
у придатності рідної мистецької ниви для радикаль-
них експериментів. Крім того, оволодіння механіз-
мами творення вертепних образів помітно збагатило 
творчий апарат виконавців новими прийомами, які 
Л. Курбас використовував у наступних поставах за 
творами Т. Шевченка. 

Технологічний аспект побудови “Різдвяного 
вертепу” викликав жвавий інтерес дослідників. По-
між найпринциповіших виступів виділяється стаття 
Ю. Блохіна, де, закидаючи виконавцям брак належної 
техніки, він, водночас, досить обережно припускав, 
що спектакль міг бути “екскурсом у бік маріонет-
кового театру, проповідуваного Ґордоном Едвардом 
Креґом” [7]. На відміну від Ю. Блохіна, деякі авто-
ри, вже в наш час, про безпосередній вплив Ґ. Креґа 
на “Різдвяний вертеп” пишуть однозначно ствердно, 
хоча ніяк це документально не підтверджують. Тим не 
менше, не лише сам постановник, але й жоден із учас-
ників тих подій – В. Василько, С. Бондарчук, Й. Шев-
ченко – імени Ґ. Креґа цього приводу не згадували. 

Л. Курбас, безперечно, був знайомий з теоріями 
Ґ. Креґа, часто з різних причин звертався до тих чи 
інших аспектів діяльности видатного реформатора 
сцени. Щодо теорії “надмаріонетки”, то варто наго-
лосити: видатний англієць розглядав ідею антиномії 
живої людини й маріонетки в зв’язку з універсаль-
ною природою театру, тоді як Л. Курбас, у переказі 
В. Василька (інших свідчень ми не маємо), висував 
перед виконавцями конкретне завдання, слушне саме 
у випадку постави “Різдвяного вертепу”. Відтворення 
пластики ляльки він розглядав як імітацію поведінки 
певного прошарку персонажів, і до певної міри – засіб 
“перевтілення”: “Актори мають зіграти ляльку. Діяти, 
вірніше, рухатись, як ляльки. Міфічні персонажі, які 
діятимуть на горішній площадці, розмовляти мають, 
як ляльки, – механічно. А ті, хто гратиме реальних 
персонажів на нижній площадці, розмовлятимуть як 
звичайні люди. Треба знати основу руху ляльки, ме-
ханіку, а не логіку поведінки персонажа. Почуття ви-
являти лобово, максимально, примітивно, лаконічно, 
без напівтонів і переходів. Всі почуття первісні, ясні, 
прості. Це найвідповідальніша справа акторського пе-
ревтілення. Так, так, перевтілення! <…> Уявіть себе 
лялькою, перевтільтесь у ляльку” [8]. Останні репліки 



13

цієї тиради позбавляють будь-якого сенсу твердження 
про наслідування Ґ. Креґа – керівник Молодого театру 
говорить саме про імітацію, яка уможливлює “пере-
втілення”, що не мало нічого спільного з настановами 
Ґ. Креґа. У вправах на механізацію рухів український 
режисер бачив лише одну із можливостей поліпшен-
ня сценічної виразности актора. На його думку, така 
робота “принесе велику користь <…> Це колосальна 
вправа на володіння своїм тілом. Треба знайти мане-
ру поведінки ляльки, яка категорично відмінна від 
поведінки живої людини на сцені. Тут на першому 
плані не психологія, а рефлексологія, механіка руху 
<…> для підвищення акторської майстерності ми 
дозволяємо собі таку “розкіш”, бо важливе відчуття 
актором основ руху. Коли є вправи на володіння свої-
ми нервами, то можуть бути і вправи на усвідомлен-
ня механіки людського руху” [9]. Ідея використання 
досвіду лялькового театру для осмислення механіки 
рухів і ляльки, і “живого” актора була тоді актуаль-
ною. В Европі, у першій третині ХХ ст., відповідні 
спроби набули чималого поширення. Л. Курбас ро-
зумів користь таких студій для акторів і приділив 
їм належну увагу. Однак все це жодним чином не 
означає, що роботу над “Різдвяним вертепом” слід 
розглядати як практичну реалізацію вчення Ґ. Креґа 
про “надмаріонетку”. 

Самі учасники вистави мали нагоду перекона-
тися у величезній користі докладених ними зусиль, 
хоча й розцінювали репетиційний період як важке ви-
пробування. Репетиції в пам’яті більшости лишилися 
зразком украй складної та копіткої фахової роботи. 
“Техніка, методика лялькового театру давалася нам 
нелегко. Це був важкий іспит на володіння своїм ті-
лом, на пластичний малюнок ролі, на звільнення від 
самого себе” [10], – під наведеними словами В. Ва-
силька могли б поставити підпис всі без винятку 
учасники роботи. Ймовірно, тільки “Едіп-цар” ство-
рював для акторів більше фахових проблем. Але над 
античною трагедією вони працювали не один рік, тоді 
як для підготовки вертепу мали лише місяць. Тим 
не менше, виконавці чим далі, тим дужче відчували 
результати цієї праці: “ми захоплювалися все біль-
ше. Курбас зумів зацікавити нас аналізом основ руху 
людини, шуканням імпульсів до руху, позбавленням 
себе звичайних жестів. Все було дуже складно, але 
цікаво” [11]. 

Щодо “імпульсу до руху” – проблеми, яка постала 
під час репетицій “Едіпа-царя”, то тут варто нагада-
ти, що вимога утримуватися від будь-яких жестів на 
початку опрацювання ролі змусила тоді невправних 
виконавців напружувати недорозвинену інтелекту-
альну складову творчого апарату, інакше дивитися 
на природу творчих імпульсів, без чого неможли-
ва правильна регуляція органіки сценічного образу. 

В певному сенсі праця над “Різдвяним вертепом” 
продовжила раніше застосовану репетиційну прак-
тику, ставши прикладом постійного вдосконалення 
методичних основ очолюваного Л. Курбасом напрям-
ку. Безперечно, тоді ще годі було говорити про чітке 
окреслення засад конкретної мистецької школи, од-
нак, варто зазначити її започаткування в тих чи інших 
підходах і мотивах. 

Помітна роль у Курбасовому опрацюванні як ан-
тичної трагедії, так і вертепу, належала стилізації. 
Саме у вертепі, в стилізованому русі вона набула 
найяскравішого виразу, насамперед, у виконавців 
ролей біблійних персонажів, з поміж яких помітно 
вирізнялася Р. Нещадименко (Рахіль). В цілому, сце-
ну “Плачу Рахілі” часто називали однією з вершин 
трагедійного мистецтва тієї доби. Умовно-стилізовані 
рухи героїні, коли вона долонею витирає удавані сльо-
зи, емоційно вражали публіку, змушуючи забувати, 
що персонаж Р. Нещадименко – “лялька”. Стилістич-
ним полюсом цього образу був образ Сатани (М. Те-
рещенко), в естетичній природі якого відчувався 
вплив балагану. Цей персонаж, за задумом режисера, 
мав постійно вправлятися в імпровізованих дотепах 
щодо “гарячих” політичних новин. Єдиний серед так 
званих мітичних персонажів, він міг говорити “нор-
мальною” мовою. Образи, створені Р. Нещадименко 
та М. Терещенком, сказати б, унаочнювали жанровий 
діяпазон містеріяльної частини молодотеатрівської 
стилізації вертепу. 

Для Л. Курбаса о тій порі проблема стилізації 
набула особливої актуальности – він навіть називав 
власний колектив театром стилізації. Її закони, рег-
ламентуючи ретельний добір та гармонійне єднання 
всіх образних засобів, змушували прискіпливіше 
ставитися до проблем форми, що, в результаті, по-
мітно поліпшило розвиток стильової чутливости всіх 
творців вистави. 

Роботу над вертепною виставою режисер почав 
із пошуку літературних джерел, які слушно вважав 
особливо важливими для цієї безпрецедентної спро-
би. Саме тому він звернувся через пресу до фахівців із 
пропозицією написати сучасний варіянт такої п’єси. 
Втім, належних відповідей на пропозицію він не до-
чекався, і це спонукало його зупинитися на вертеп-
ному тексті, який перед тим оприлюднив О. Кисіль. 
Автентичний музичний матеріял режисер знайшов 
у архівах, а здійснення просторового образу дору-
чив А. Петрицькому, чию роль у стилізації народ-
ної літургійної драми сучасники визнавали в усіх 
сенсах принциповою. Навіть більше: зоровий образ 
стає стилістичним “камертоном” молодотеатрівської 
вистави, про що згадував Ю. Блохін – єдиний, хто 
зауважив усі головні структуроутворюючі елементи 
“Різдвяного вертепу” [12]. 

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



14

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Цьому дослідникові ми не лише завдячуємо до-
сить докладним опис декорацій, але й виразність ха-
рактеристик сценічної дії: “Коли розсувається завіса, 
бачимо сцену, на сцені, в глибині – велика чотирьох-
кутня будова, ніби вертепна коробка, так само поді-
лена на дві рівні частини – горішню, де відбувається 
містерія “різдва христового”, і долішню для побутової 
інтермедії. Коло цієї будови спереду, з лівого й пра-
вого боку – два імпровізовані криласи з школярських 
лавок, де міститься невеличка бурсацька капеля, що 
під час містерії реагує на події “різдва”, співаючи 
давніх псальмів” [13]. Робота над бурсацьким хоро-
вим коментарем подій живилася досвідом, набутим 
у роботі над “Едіпом-царем”, хоча, звичайно, тип 
реакцій обох гуртів був різним. 

Корпус персонажів “Різдвяного вертепу” склали 
біблійні, інтермедійні герої та бурсаки. Тип костюмів 
двох перших груп залежав від місця їхнього перебу-
вання на кону, приналежности до одного зі “світів”, 
– стверджував В. Василько. Іншої думки був С. Бон-
дарчук, вважаючи, що для виготовлення строїв усіх 
героїв вистави використовували кольоровий папір та 
фарбовану марлю. В. Василько помітив ці матеріяли 
лише у “горішніх” персонажів. Питання костюмів 
лишається відкритим, хоча, напевно, необхідність 
чітко розмежовувати функції окремих груп героїв 
мала позначитися і на підходах до вбрання.

У виставі чисельно переважали саме інтермедійні 
герої. Ю. Блохін не помилявся, вважаючи їхню роль 
провідною, через що “центр ваги дії було перенесе-
но на інтермедію” [14]. Л. Курбас в інтермедії бачив 
ефективний засіб реагувати на “злобу дня”. Завдяки 
вертепу, який за своїми комунікативними засадами 
був ніби створеним для поліпшення діялогу мит-
ців із глядачем, Молодий театр зміг виявити власні 
політичні погляди в інший спосіб, аніж той, до якого 
вдавався Г. Юра. 

На жаль, історія не лишила нам повноцінного 
опису вистави, що, мабуть, спонукає декого з дослід-
ників робити надто сміливі припущення стосовно тих 
чи тих її аспектів. Узяти хоча б казус з інтермедією, 
в якій містився натяк на політику Скоропадського 
щодо німців. Деякі дослідники, посилаючись на кни-
гу В. Василька “Театру віддане життя” (1984), опри-
люднену через дванадцять літ після смерти автора, 
описують цей епізод як сцену з вистави, хоча йдеть-
ся тут лише про репетиції. Цю ситуацію роз’яснює 
ненадрукована автобіографія В. Василька (датована 
1938 р.): “Тоді, ще, коли був гетьман, Молодий театр 
замовив Якову Отруті (не знаю, хто ховався за цим 
псевдонімом) сучасний вертеп, сатиру, де дієвими 
особами був Скоропадський і німці. Я, наприклад, 
грав Скоропадського, Лопатинський – німця. Зро-
зуміло, що це робилося конспіративно. Цей вертеп не 

був показаний, але його репетирували” [15]. В цілому 
питання змісту інтермедійних сюжетів “Різдвяного 
вертепу” – передостанньої молодотеатрівської робо-
ти Л. Курбаса – залишається відкритим. 

Після наступної прем’єри – “Шевченкової виста-
ви”, якою закінчився надзвичайно бурхливий другий 
сезон, Молодий театр фактично перестав існувати. 

Спектакль за творами Т. Шевченка (11 березня 
1919 р.) в деяких джерелах фігурує як концерт. В. Ва-
силько, приміром, називає його то “Шевченкова”, то 
“Шевченківська”, чи навіть “Ліричні вірші”. Іноді до 
складу цього сценічного твору помилково зарахову-
ють інсценізації поезій П. Тичини, які молодотеатрівці 
насправді показували окремо, в артистичному кабаре 
“Льох мистецтв”. Такі різночитання, ймовірно, виник-
ли через обмежену кількість показів, а термін “кон-
церт”, вочевидь, виник  “завдяки” структурі, утвореній 
сюжетно не пов’язаними між собою інсценізаціями 
поезій Кобзаря: “Великий льох”, “Єретик” (за афішею 
– “Іван Гус”), “І небо невмите…”, “На Великдень, 
на соломі…”, “Не спалося, – а ніч, як море…”, “У 
неділеньку та ранесенько…” [16]. За жанром вони 
різнилися між собою. “Великий льох”, услід за пое-
том, постановник визначив як містерію, “Івана Гуса” 
В. Василько називав народною трагедію, а театралізо-
вані вірші були різножанровими мініятюрами. 

Л. Курбас ще на самому початку історії Молодо-
го театру мав намір поставити поезії Т. Шевченка, 
але втілити цей намір пощастило лише наприкінці 
цієї історії. Взимку 1919 р., “за декілька днів Кур-
бас зробив основу інсценізації, а решту передбачав 
розробляти під час репетицій. Цей метод акторам 
дуже подобався” [17]. 

Характер опрацювання поетичних текстів Кобзаря 
щонайкраще відповідав студійним принципам як за 
формою, так і за змістом. Майже в усіх згадках про 
виставу передусім йдеться про особливу творчу атмос-
феру, що виникала з перших хвилин. Так, приміром, 
у переказі С. Мануйлович сенс роботи над віршем “У 
неділеньку та ранесенько…” полягав у тому, що індиві-
дуальні емоційні реакції чи навіть рефлексії виконав-
ців завдяки пануючій атмосфері “переплавлялися” на 
своєрідне сценічне дійство. Все починалося з багатора-
зового читання твору гýртом актрис, варіювання ними 
інтонацій, тембрів. Потужний емоційний імпульс раз 
по разу змушував їх до цілком несподіваних жестів, па. 
С. Мануйлович згадувала, як раптом “дівчата захоп-
лено, ніби побачивши раніше за мене валку чумаків, 
промовляють по складах: “Чу-ма-чень-ка”. Після паузи 
я підхоплюю: “Чумаченька свого зустрічати”. Я вже 
не можу встояти на місці, музика примушує мене йти, 
мало не бігти, трохи пританцьовуючи. А Лесь Степа-
нович стежить через плече за мною, іноді кидаючи: 
– Добре, ідіть, зафіксуйте цей рух” [18]. 



15

Аби посилити напругу майже “медитативного” 
стану виконавиць, надати їхнім реакціям структурної 
чіткости, спрямувати рух у належне річище, Л. Кур-
бас підхоплював те, що вони робили інстинктивно, 
фортеп’янною імпровізацією на теми народних пі-
сень, стиха виспівуючи віршовані рядки, добираючи 
ритмічний та мелодичний супровід для поетових слів. 
Поступово утворювалася модель майбутньої сценіч-
ної мініятюри, де єдналися в органічне художнє ціле 
спонтанна реакція та ритмічно осмислена мелодек-
ламація. 

Цілком очевидно – Л. Курбас умисне так спря-
мовував творчий процес, аби пластичні реакції по-
ставали органічно, а зовнішній вираз емоцій героїнь 
був художньо виправданим, допомагаючи актрисам 
уникати “штучного” жесту, з чим трупа зіткнулася 
ще в роботі над “Едіпом-царем”. Трагедія Софокла 
створила також передумови для експериментів з ін-
тонаційним та пластичним малюнками у роботі над 
творами Т. Шевченка. 

Ймовірно, працюючи над етюдом “І небо невми-
те…”, в якому діяв чоловічий гурт, Л. Курбас вдав-
ся до майже тих самих прийомів, що й у роботі над 
віршем “У неділеньку та ранесенько…”. Недаремно 
С. Бондарчук у схожих виразах писав про режисуру 
обох мініятюр: “Сценічне втілення їх було спробою 
Курбаса перекласти ліричний твір на мову театру 
засобами колективної декламації, поданої з ритмо-
пластичними рухами” [19]. 

“Театральне іномовлення”, про яке згадував 
С. Бондарчук, висувало перед художником вистави – 

А. Петрицьким – вимоги, які мали багато спільного 
з тими, що постали перед ним у період праці над 
“Едіпом-царем”. Відтак, мініятюри “У неділеньку 
та ранесенько…” та “І небо невмите…” візуально 
виглядали таким собі “відлунням” першої української 
античної вистави із запровадженим тоді ж принци-
пово новим оформленням – умовним. 

Дія першого вірша розгорталася на тлі великого 
сіро-блакитного задника, босі дівчата, “вдягнені в 
перехоплені неширокими крайками хітони з м’якого 
матеріалу кольору селянського полотна”, у віночках із 
дрібних квітів на розплетених косах спільно й порізно 
ритмічно рухаючись, час до часу збиралися в скуль-
птурні групи. Колір, світло пробуджували почуття 
піднесености, ліричної схвильованости навіть у са-
мих виконавиць. “На сцені навкруги голубе повітря, 
станки і ми в ясно-сірому вбранні. Нам здається, що 
ми рухаємося не по землі, а пливемо у повітрі босими 
ногами” [20]. Особливий емоційний стан виконавиць, 
енергійно підтриманий візуальними виражальними 
засобами, насамперед – світлом, заворожував авди-
торію, посилюючи здатність до співпереживання. 

У роботі над мініятюрою “І небо невмите…” 
Л. Курбас вдався до аналогічного прийому через не-
обхідність стимулювати уяву публіки, її здатність до 
асоціювання. Тому “на сцені не було ні моря, ні хмар, 
ні очерету, тільки невисокі сірі станки на сірому тлі. 
На цих підвищеннях п’ять-шість акторів, убраних 
від шиї до п’ят у широких шатах з сірого, небілено-
го полотна і такого ж кольору перуки персонажів. 
Актори індивідуальними та поєднаними зі слова-

Сцена з вистави “Цар Едіп” Софокла. Режисер – Л. Курбас, художник – А. Петрицький. Молодий театр, 1918 р.

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



16

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

ми поета колективними рухами, що змінювалися 
зі скульптурною виразністю, викликали у глядачів 
потрібні асоціації – то “заспаних хвиль”, то вибуху 
протесту” [21]. 

Репетиційна методика обернулася для трупи но-
вим серйозним випробуванням, несподівано для себе 
виконавці з’ясували: “ця невелика річ потребувала не 
меншої затрати нервової енергії, ніж п’єса на чотири 
дії. І текст, і музика вимагали весь час перебувати в 
дійовому процесі, весь час бачити, а “бачити” веде 
за собою “думати” [22]. Акторська молодь, долаючи 
перешкоди, пов’язані, головним чином, із браком до-
свіду, отримала потужний імпульс до вдосконалення, 
переоцінки наявних можливостей і резервів, без чого 
не варто було розраховувати на повноцінний творчий 
самовияв.

 У тих процесах відбувалося народження 
мистецького принципу, який, врешті, стане наріж-
ним каменем Курбасівської моделі театру. Більшість 
учасників згадуваних подій стверджує, що саме тієї 
пори лідер колективу вперше вжив термін “перетво-
рення” з метою позначити особливий спосіб сценіч-
ного відображення поетичних образів Кобзаря. Це 
підтверджують і висловлювання самого Л. Курба-
са: “Коли ми робили перетворення <...> як колись 
у ліричних віршах (а історія перетворення почи-
нається з ліричних віршів), наприклад, “Зайчик” або 
“Вечір”, – там було будування, там був той же під-
хід, тільки ми не розуміли, що ми робимо <...> Там 
було перетворення ілюстративне, комбінація руху 
певних осіб, від неї мала постати асоціація того, 
про що говориться. Це було перетворення другого 
порядку. Перше зробив поет, друге – ми, але ми ро-
били вже більш свідомо, так що не перетворювали 
поетичних метафор, а просто переводили на мову 
рухів і групових побудов те, що поет хотів сказати 
метафорами <...> На сцені не був показаний вечір. 
Не було заходу сонця. Не було квакання жаб, хати 
і т. п. Не було всіх тих суто реалістичних знаків, 
перенесених із життя на сцену, які просто в співстав-
ленні мусили викликати уявлення про вечір. Просто 
наголошений був настрій та уявлення про вечір у 
певній естетичній площині. Воно досягалося, – чи 
воно таки досягалося, я не знаю, ми хотіли того до-
сягнути, аж ніяк не належними до природи вечора 
речами, такими як рух рукою, або вся група лягає 
спіраллю, а зверху хлопець із дівчиною цілувалися 
<...> коли ми робили перетворення, певним рухом 
викликалися певні асоціації, актор це поєднував із 
певним відчуттям у житті і одержував назад те, що 
він творив у своїй психіці” [23].

В історії лишилося обмаль спроб окреслити це по-
няття з принципових позицій. Вважаємо, що найточ-
ніше схарактеризував “перетворення” В. Василько, 

назвавши його іномовленням, яке “шляхом асоціацій 
викликало б у глядача переживання, думки, потрібні 
митцеві”. С. Бондарчук, натомість, звернув увагу на 
характер функціонування “перетворення”. На його 
думку, це був “принцип театрального іномовлення, 
образного мислення режисера й актора”, завдяки яко-
му те, що відбувається на кону, не “копіює життя, а 
справляє враження реальності”. Кожен зі згаданих 
авторів досить переконливо передав загальний зміст 
ідеї Л. Курбаса. Цікаво, що обидва колишні молодо-
театрівці помітили переважання ігрового принципу 
над міметичним (традиційним для попередньої доби 
національного театру), тобто переважання модерної 
художньої ідеології над ідеологією народницькою, 
яка в українській сценічній культурі найповніше себе 
виявила в театрі корифеїв. Отже, цілком слушно вони 
виокремили найважливіший аспект у новому мето-
дичному принципі, що спричинив виникнення нової 
естетичної доктрини. Саме завдяки Л. Курбасові і 
запропонованому ним методу “перетворення” ук-
раїнський театр впевнено еволюціонував у бік мо-
дерної сценічної культури.

Подальшу історію Театру Леся Курбаса не можна 
уявити поза “перетворенням”. Ніхто із дослідників не 
уникнув не лише згадок, але й спроб розтлумачити 
значення цього терміна. Зараз важливо лише наголо-
сити момент його появи, “терени” поставання та одну 
із головних ознак – цілеспрямоване стимулювання у 
глядачів асоціятивних процесів. 

Праця над поезіями Т. Шевченка переконала 
Л. Курбаса в необхідності “заохочувати” публіку до 
активнішої співтворчости, врешті, сподвигла дбати 
про інспірацію та регуляцію її асоціятивних процесів. 
У добу зародження авангардної культури принцип 
“перетворення” помітно актуалізує діялог театру і 
публіки, допомагає їй (публіці) краще адаптуватися 
до нових форм образного “мовлення”. В европейсь-
кій театральній культурі першої чверти ХХ ст. саме 
Л. Курбас та Вс. Мейєрхольд звертали таку велику 
увагу на асоціяції. 

Те, що концепція “перетворення” виникає в ро-
боті над “Шевченковою виставою”, що вона напрям-
ки пов’язана зі спробою відтворити поетичний світ 
Кобзаря сценічними засобами, – позначилося не лише 
на творчій долі Молодого театру. Значення цієї події 
– набагато вагоміше, бо саме “Шевченківська виста-
ва” переконливо доводила: інтегрування українського 
театру в европейський культурний простір можли-
ве шляхом залучення до тих зрушень національної 
класичної спадщини. Уникаючи міметичних форм 
сценічного виразу, вдаючись до образно “перетворе-
них” засобів змалювання дійсности, молодотеатрівці 
значно інтенсифікували процес реформування націо-
нального театру, долаючи в такий спосіб, можливо, 



17

найбільший “бар’єр”, що відділяв український театр 
від театру европейського. 

Щодо інсценізації віршів “Не спалося, – а ніч, 
як море…” та “На Великдень, на соломі…”, то нові 
мистецькі підходи відбилися на їхній поетиці мен-
шою мірою. Ймовірно, це залежало від особливостей 
естетичної природи двох згаданих мініятюр. Перша 
– по суті жанрова сценка, де Г. Юра – Т. Шевченко 
та П. Долина і М. Терещенко – солдати-вартові за 
законами психологічного реалізму зображували по-
невіряння поета на засланні. Л. Курбасові, за словами 
В. Василька, довелося багато працювати “над тим, 
щоб органічно пов’язати діалог вартових з настроєм 
Шевченка” [24], який у Г. Юри був майже ескізною 
фігурою: глядачі бачили його у напівтемряві за ґрата-
ми та чули з його уст кілька фраз. Про постановочне 
рішення “На Великдень, на соломі…” відомо лише те, 
що, за аналогією з епізодом “Не спалося, – а ніч, як 
море…”, його було поставлено “зовсім реалістично, 
з реалістичним оформленням: тином, соняшниками. 
Актриса О. Добровольська [25] була одягнена як бід-
на сирота. Все просто, щиро, наївно і в той же час 
поетично” [26]. 

Усі чотири інсценізації народжених на засланні 
віршів разом утворили виразний ліричний портрет 
Кобзаря. Стриманість, з якою режисер розв’язував 
проблему фізичної присутности поета у виставі, “ес-
кізний” характер змалювання його особистости, наре-
шті, той факт, що він перебував поміж власних героїв 
(“Не спалося, – а ніч як море…”), – створювало вра-
ження поетичної сповіді Т. Шевченка, допомагаючи 
глядачам зрозуміти: вистава не ілюструє біографію, 
а формує образ творчої долі митця.

“Великий льох”, про який лишилося обмаль інфор-
мації, вочевидь, мав би презентувати Т. Шевченка як 
філософа, мислителя, для чого жанр містерії “пасував” 
якнайкраще. На жаль, кілька коротких зауважень з 
тих, що до нас дійшли, стосуються майже виключно 
роботи художника. Йдеться про мальований задник, на 
якому була зображена “стара, напівзруйнована церква 
з багатьма проломами, з яких промовляли Душі. Поруч 
– віковий дуб з дуплами-медальйонами, крізь які було 
видно відповідно загримовані голови акторів, що грали 
Воронів” [27]. Ця просторова диспозиція робить, прак-
тично, безпомильним припущення, що постановник 
досить жорстко “вмонтувавши” виконавців у декора-
ції, тим змусив їх зосередитися найперше на засобах 
мовної виразности. Підтвердження знаходимо у В. Ва-
силька, який згадував, що актори досягнули активіза-
ції “інтонацій, укрупнення жестів без психологічного 
мотивування вчинку” [28], а ще в С. Бондарчука, що 
зауважив “досконалу словесну дію” [29].

Аскетичний пластичний малюнок “Великого льо-
ху”, попри розвинені мовні характеристики його ге-

роїв, напевно, був разючим контрастом до пластично 
вигадливого “Івана Гуса” (на думку сучасників, саме 
цьому сюжету належала у виставі провідна роль). 
Здавалося, ніби Л. Курбас свідомо прагнув викликати 
асоціяції легендарного чеха із геніяльним українсь-
ким поетом, відтак зробив постать Гуса центром 
“Шевченкової вистави”.

Деякі критики, поділяючи це припущення, заува-
жували принциповий зв’язок “Івана Гуса” та “Едіпа-
царя”. Однак, в поставі трагедії Софокла титульного 
героя грав досвідчений Л. Курбас, тоді як у прем’єрі 
за Шевченковою поемою роль Гуса доручили почат-
ківцю М. Терещенкові. З ним режисер надзвичайно 
багато працював окремо, змушуючи мобілізувати 
уяву, всі емоційні та інтелектуальні резерви. 

Структура ролі великого протестанта розгорта-
ла його постать, насамперед, в емоційних ракурсах. 
Спектакль починався сценою в храмі, з гірких слів 
героя про панування зла на землі. “На сцені – лише 
ігрові деталі, аналой та хрест, що перед ним молить-
ся Гус, ґрати тюрми та ганебний стовп, біля якого 
спалюють великого Єретика <…> У схрещенні двох 
світлових променів на темному фоні куліс, біля ана-
лоя, одягнений у темний чернечий хітон, стоїть Іван 
Гус” [30]. Персонаж М. Терещенка говорив до Бога 
так, ніби водночас розмовляв із самим собою. В на-
ступному й останньому, передсмертному монолозі, 
він уже звертатиметься до натовпу, чиє сумління 
щиро прагне збудити. 

Необхідність поєднувати “доцентрове” та “від-
центрове” спрямування монологів вимагала від 
М. Терещенка духовної, творчої зрілости, відповідної 
техніки. Їхню нестачу доводилося компенсувати особ-
ливими ознаками сценічної поведінки, відомими нам 
завдяки зауваженням Я. Можейка. Йдеться, насампе-
ред, про експресивність. Гру актора критик називав 
“виразною й темпераментною”, а тон – “натхненним і 
правдиво взятим”. Він наголошував: сценічний образ 
розвивався “на продуманих фонах, в супроводі жи-
вих груп, талановито скоординованих”, що, на його 
переконання, “дозволяє нам одмітити постановку як 
прекрасний дарунок артистичної фантазії й слідуючу 
ступінь бадьорості режисерської думки” [31]. Отже, 
для Я. Можейка не було таємницею, що М. Терещен-
ко (і не він один) своїми високими творчими резуль-
татами у цій виставі завдячував режисерові. Не менш 
важливою треба визнати саму структуру сценічної 
дії, яка ідейно, естетично, емоційно “організовувала” 
розвиток сценічних подій, робила художньо пере-
конливими і мізансценічний малюнок, і внутрішнє 
наповнення ролі кожного персонажа. 

Принциповою в цьому процесі була місія ху-
дожника, чий внесок високо цінували, насамперед, 
актори. Приміром, виконавець ролі Гуса в своїх спо-

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



18

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

гадах наголошував на тому, як світло в цій виставі 
додавало дії драматизму, експресивности, рвучкости. 
Промінь, вихоплюючи із темряви ті чи інші постаті, 
об’єкти, робив ракурси і пози особливо виразними. 
Так, у першому епізоді було “подано лише натяки 
на декорацію готичного храму, кілька характерних 
його деталів” [32], решту мала домалювати фантазія 
глядачів. Із тих фрагментів, малочисельних станків 
і сукон А. Петрицький створював делікатний, але 
від того не менш виразний, зоровий план вистави. 
Він не претендував на домінування, однак відчутно 
активізував асоціятивні процеси. 

Важливе уточнення щодо загальної спрямова-
ности вистави зробив Ю. Блохін, звернувши увагу 
на специфіку її будови, оскільки “впливає на гляда-
ча, здебільшого, не поодинокий актор, а колектив-
на маса акторська всім комплексом отих складових 
елементів театральної дії” [33]. Саме це він визнавав 
новаторським, саме тут, на його думку, “молодотеат-
рівці зійшли на найвищий щабель своїх досягнень 
у сфері чистої театральності – досягли початків ек-
спресіоністичної дії” [34]. З тезою Ю. Блохіна пе-
регукується репліка П. Руліна, який теж побачив у 
виставі “Іван Гус” (вкупі з “Едіпом-царем”) “перші 
зернятка експресіонізму” [35]. Врешті, Л. Курбас, 
згадуючи 1927 р. останню прем’єру Молодого театру, 
як “перший експресіоністичний спектакль у тодішній 
Росії” [36], це вкотре підтвердив. 

Ю. Бобошко, автор першої монографії про режи-
суру Л. Курбаса, мав усі підстави виокремити суто 
експресіоністичні ознаки в останній молодотеатрівсь-
кій виставі Л. Курбаса, вказавши на “синхронні ко-
лективні рухи і жести, динамічну зміну мізансцен, 
контрастні перепади інтонацій”. Серед характерних 
прикмет цього напрямку він слушно називав і те, 
що принципово важливим “композиційним чинни-
ком виступало у виставі світло” [37]. До наведеного 
Ю. Бобошком переліку варто додати ще й гостроту 
та експресивність мізансценічного малюнку, а також 
особливий характер взаємодії героя і маси, в якому 
наголошується драматизм їхнього протистояння. Ці 
та деякі інші прикметні ознаки естетики вистави 
допомагають краще зрозуміти природу мистецьких 
пріоритетів Л. Курбаса наприкінці другого сезону 
Молодого театру. 

Зробивши на межі 1910-х – 1920-х рр. ХХ ст. “ек-
спресіоністичне” “щеплення” українському театрові, 
Л. Курбас прагнув тим подолати ізоляцію національ-
ної сценічної культури від актуальних европейсь-
ких рухів. С. Павличко дуже точно зазначила, що 
Л. Курбас “єдиний у своєму поколінні переконаний 
західник, який відчуває не лише зацікавленість, але й 
співзвучність із певним сучасним культурним проце-
сом <…>, що відбувається поза Україною” [38]. 

У другому сезоні Молодого театру його керів-
ник майже одночасно поставив свою найбільш екс-
пресіоністично “наснажену” виставу тієї доби і напи-
сав статтю “Нова німецька драма” для першого числа 
часопису “Музагет”. Програмні ознаки останньої 
прем’єри – “активізм світосприйняття і відношен-
ня до життя” – Л. Курбас приписував впливові саме 
німецької експресіоністичної драми. Він розглядав 
її прагматично: як практик сцени, а не літературо-
знавець. Відтак для нього цей новий різновид дра-
матургії був, радше, “матеріал для театру. Театр дістає 
знову текстове лібрето для своєї мети, для своїх чут-
тєвих видовищних ефектів, для орудування масами, 
для світлових і колірних оргій” [39]. Позбавлений 
можливости бачити на сцені твори згадуваних ним 
В. Газенклевера, Г. Кайзера, Ф. Унру, П. Корнфель-
да, Р. Герінга, А. Штрамма, спираючись на лічені 
драматичні тексти та нечисленні критичні розвідки, 
Л. Курбас намагався допомогти читачеві уявити “гі-
потетичний” театральний зміст нового напряму. Він 
пропонував режисерське бачення нової німецької 
драматургії, коли писав, що завдяки їй утворюється 
“величезне поле для режисера. І нова преінтересна 
можливість для театру – сполучення пантоміми і сло-
весної дії, звуку мови і літургії, пластики і музики”. 
Реформи, покликані до життя цим напрямком, могли, 
на його думку, докорінно змінити уявлення про функ-
цію сценічного простору, дозволили б використати 
“всі можливості арени бездекораційної, безкулісної”. 
Значно посилилася б, як він вважав, роль світла. Ри-
туальна природа нової драми створить умови для 
того, щоб “сполучати театр з богослужінням”, коли 
перед глядачами “з’являються маси і зникають серед 
крику і молитовного співу”. У роздумах Л. Курбаса 
є місце і для особи героя, чиє сценічне відтворення 
передбачає “ліричне риторичне” кружляння фанта-
зії довкола екстатичного настрою певного “я”, на-
бринілого великим прагненням дії, – це і є, може, 
новий принцип мистецький”. Впадає в око, що серед 
прикмет напрямку, який він презентував у цій стат-
ті, трапляються й такі, чию проєкцію помічаємо на 
окремих виставах Молодого театру. Згодом вони ще 
гучніше озиватимуться у спектаклях Л. Курбаса й 
деяких його учнів.

Завдяки лідерові Молодого театру вперше в 
мистецькій історії України на сторінках українсь-
кого видання постають виразні, хоча й цілком умо-
глядні сценічні образи, сказати б, шкіци майбутніх 
експресіоністичних вистав. Патос фінальної тиради – 
емоційної реакції на явище німецького експресіоніз-
му – видається відлунням мрій самого автора про 
майбутнє українського театру: “Враження розбур-
ханої стихії, сил, що прокинулись у глибинах нації, 
покоління, покликане до життя, сп’янілого молодістю 



19

і небувалою волею чину. Розмах молодої мускуляс-
тої руки і початок відповіді на питання: наше, нове 
мистецтво<…>” [40]. 

Попри вагомі здобутки другого сезону, внутрішня 
криза в колективі досить довго визначала моральну 
атмосферу, доки у лютому 1919 р. Л. Курбас, якого 
підтримала основна маса акторів, не повернувся до 
керівництва. Вперше ситуацію прокоментував Ю. Бо-
бошко, точно розставивши акценти в перебігу тих 
подій. Він мав усі підстави стверджувати, що кон-
флікт другої половини 1918 – початку 1919 р. був 
бунтом акторської анархічної волі, яка в спектаклях 
Л. Курбаса наразилася на прояви режисерського теат-
ру, що викликало її шалений спротив. Саме це спри-
чинило розбрат, а не те, що говорив Г. Юра: “з одного 
боку, орієнтація Курбаса на театр умовної стилізації, 
вишуканих форм, пошуків самодостатньої театраль-
ності, і з другого – прагнення частини акторів до тво-
рення реалістичного, психологічного мистецтва” [41]. 
Гостра реакція лідера трупи на посталий конфлікт 
дала зрозуміти: у питаннях мистецької стратегії його 
позиція завжди залишатиметься безкомпромісною. 
Перевірити це на практиці колективу довелося з на-
станням 1920 р., коли Л. Курбас почав готувати нову 
виставу – “Гайдамаки” за Т. Шевченком. 

Сценічна доля творів Т. Шевченка в Україні охоп-
лює майже півтораста років. На багатому подіями тлі 
постава Л. Курбаса височить мистецькою Говерлою. 
Деякі сучасники реформатора національного театру 
(П. Рулін, Ю. Меженко, Й. Шевченко) вважали, що 
цією виставою закінчилася ціла епоха в українсь-
кій сценічній культурі й розпочалася її нова доба. 
Недаремно вона покликала до життя низку сценіч-
них інтерпретацій драматичної поеми Т. Шевченка 

в інших театральних колективах, які зазвичай ви-
користовували літературну редакцію Л. Курбаса, 
зроблену ним на початку 1919 р. (видана “Книгос-
пілкою”, 1926) [42]. Л. Курбас “переніс” виставу на 
сцену театру ім. М. Заньковецької 1922 р., пізніше 
– неодноразово повертався до поетичного шедев-
ру Т. Шевченка у керованих ним самим колективах 
(Кийдрамте, 1920; Мистецьке Об’єднання “Березіль”, 
1924; театр “Березіль”, 1930), чим створив важливий 
прецедент у національній сценічній культурі. 

Найвірогідніше, Л. Курбаса надихав неугавний 
глядацький інтерес, не кажучи вже про фахівців, кри-
тиків, науковців різних поколінь. Цей інтерес з роками 
не згас. Численні спогади учасників подій, моногра-
фії  Г. Довбищенко та М. Лабінського (1972; 1989), де 
розглядається сценічна історія поеми Т. Шевченка, 
в якій спектаклі Л. Курбаса посідають чільне місце, 
– всі вони це засвідчують. Нині важко уявити спробу 
осягнути творчий шлях Л. Курбаса без, принаймні, 
згадки про “Гайдамаків”. 

Доля “Гайдамаків” складалася примхливо. Почати 
з того, що прем’єра відбулася вже на сцені Першого 
театру Української Радянської Республіки ім. Т. Шев-
ченка, хоча, за Л. Курбасом, спектакль був “останнім 
словом Молодого театру”. Вперше серед виконавців 
знаходимо представників інших мистецьких шкіл: 
О. Загарова в ролі Благочинного, І. Мар’яненка – Гон-
ти та О. Мішти – Лейби. (Щоправда, їхньою участю 
постановник обмежив присутність у виставі акторів 
немолодотеатрівської генерації [43]). Обставини їх-
нього запрошення лишилися недослідженими і не 
зовсім зрозумілими, бо ж Л. Курбас найбільше потре-
бував у своїй роботі особливого, молодотеатрівського 
досвіду, накопиченого насамперед у новаторських 

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ

Сцена з вистави “Гайдамаки” Т. Шевченка. Режисер – Л. Курбас, художник – А. Петрицький. Перший державний 
український драматичний театр УРР імени Т. Г. Шевченка. Київ, 1920 р. 



20

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

сценічних творах – “Шевченковій виставі” та “Еді-
пові-цареві”, досвіду, якого новоприбулі виконавці 
не могли мати. 

На репетиціях “Шевченкової вистави” виник 
метод “перетворень” – одна з емблематичних ознак 
Театру Л. Курбаса, створеної ним школи. Сценічне 
опрацювання вертепу, Шевченкової поезії всіх пере-
конало: використання феноменів національної куль-
тури попередньої доби в радикальному оновленні 
театру цілком можливе. Оприлюднення особливого 
підходу до образу народу як рушія історичних про-
цесів суттєво скорегувало у роботі над античною тра-
гедією розповсюджені уявлення про функцію масових 
сцен. Навіть більше – оскільки хор в “Едіпові-цареві” 
водночас і троянський демос, і голос совісти Едіпа, 
– ця “диспозиція” особи та маси інспірувала появу 
нової концепції героя, водночас відкривши резерви 
загострення драматичної напруги, яких національна 
сцена раніше не знала. 

Усі згадані ознаки вказують на вплив експресіоніс-
тичної художньої доктрини. Якщо до них додати реф-
лексії, “проартикульовані” в статті “Нова німецька 
драма”, то матимемо комплекс принципів і підходів, 
які використав Л. Курбас у сценічній інтерпретації 
поеми Т. Шевченка.

 Постава “Гайдамаків”, всотавши і збагативши 
весь цей досвід, посіла чільне місце в процесах ре-
формування національної сцени кінця 1910-х – почат-
ку 1920-х років. Однак, навряд чи варто її тлумачити 
лише як підсумок попередніх шукань Л. Курбаса та 
Молодого театру. Нова робота створювала й нові ху-
дожні прецеденти, ідеї, що не завжди були зрозумілі 
для сучасників. Характерний приклад – реакція на 
музичне рішення “Гайдамаків”, власне, на роль му-
зики в структурі сценічної дії, адже тут їй належала 
винятково важлива роль. 

Свідки й учасники подій згадували про особливу 
увагу Л. Курбаса до музичної концепції майбутньої 
вистави. На його запрошення до співпраці одразу 
відгукнувся Р. Глієр, який, за згадкою В. Василька, 
написав “<…> шість номерів: увертюру, пролог-пан-
томіму, пантоміму зустрічі Яреми з Оксаною, фінал 
першої дії, антракт перед третьою дією, сцену бою, 
а також усе оркестрував. Всі ці номери є оригіналь-
ними симфонічними творами, і саме вони відіграли 
велику роль у музичній атмосфері постановки” [44]. 
Окрім того, дописувач зауважив використання трьох 
пісень М. Лисенка: “Ой літа орел”, “Пісня про Швач-
ку”, “Од села до села”, пісню К. Стеценка “Гей, нащо 
ви, славні брати гайдамаки, засіяли трупом степи та 
байраки…” та пісні “А в нашого Галайди” Н. Прус-
ліна, який після від’їзду Р. Глієра з Києва завершив 
музичну редакцію “Гайдамаків” і диригував оркест-
ром під час цієї вистави. 

Новаторський характер музичного рішення “Гай-
дамаків” був очевидним, так само, як нові режи-
серські підходи до музики у структурі сценічної дії. 
Цей мистецький “урок” в цілому виявився не марним 
для національної сцени, його засвоїли й розвинули 
інші митці. Приміром, П. Козицький – автор музи-
ки до вистави “Сава Чалий” (1927) – твердив, що 
не лише загальні підходи, але й конкретні засоби в 
“Гайдамаках” були для нього взірцем. Він згадував, 
як для “сцени покарання Сави на смерть його товари-
шами по повстанню, під час якої оркестра виконувала 
“pianissimo” гопакову музику, ним було вжито прийом 
добре знайомий по “Гайдамаках”, для зображення 
“протиставлення драматичній кульмінації танкового 
мотиву і досягнуто тих самих наслідків” [45]. 

П. Козицький зупинився на епізоді з вистави 
Л. Курбаса – вбивств Гонтою власних дітей, – що 
свого часу викликав бурхливу реакцію сучасників. 
Зокрема, П. Саксаганський назвав режисерські підхо-
ди Л. Курбаса “психопатичними”. Таке неприйняття 
образних засобів, покликаних загострити протистав-
лення інтимних переживань та “вимог часу”, осо-
бистої трагедії та суспільних інтересів, вказувало не 
лише на разючі зміни, що їх зазнавав національний 
театр під впливом реформаторської діяльности Кур-
баса (зміни, які здавалися корифею української сцени 
неприйнятними), але й на суттєве переосмислення 
принципу позиціонування театру як суспільного ін-
ституту. Л. Курбас не випадково саме у такий спосіб 
змальовував народну трагедію, через яку “заручни-
ком” так званої історичної необхідности ставала окре-
ма людина. І тут особливо очевидним постає зв’язок 
проблематики й патосу його постави “Едіпа-царя” 
та “Гайдамаків”. 

Для створення зорового образу поеми Т. Шев-
ченка режисер запрошує А. Петрицького. Художник 
вдало скористався досвідом їхньої попередньої спів-
праці. Проте, якщо в трагедії Софокла умовне середо-
вище (“сукна”) він поєднував із античними колонами 
та жертовником (місце дії та час), то в “Гайдамаках” 
будь-якої просторово-часової ознаки не простежуємо. 
На кону невисокий станок, простий і лаконічний, тяг-
нувся з куліси в кулісу, відділяючи перші дві третини 
сцени від ще однієї, задньої. Вся конструкція склада-
лася із трьох сегментів; два бічних поєднувалися схо-
динками з третім – центральним. Від нього декілька 
сходинок спускалися на підлогу. Подібно до того, як 
це було зроблено в “Едіпі-царі” та “Шевченківській 
виставі”, задню частину кону А. Петрицький також 
задрапірував сірим полотном. 

У першому варіянті “Гайдамаків” уярмлені селя-
ни витягали на сцену карету (точніше, “знак карети”, 
бо вона була не об’ємною, а намальованою на фа-
нері). Пані, яка їхала в цій кареті, власне, теж була 



21

“знаком” і називалася Польщею. А весь цей епізод 
– пантоміма “Поневолення” – мав дати узагальнений 
образ народного страждання. Карета та Польща у 
подальших сценах не з’являлися. Згодом Л. Курбас 
зовсім від них відмовився.

Надзвичайно складною та різноманітною вияви-
лася світлова партитура вистави. Ю. Бобошко слуш-
но називав світло у “Гайдамаках” “композиційним 
інструментом у руках режисера”. Він першим заува-
жив певну знакову сутність світлової колористики 
вистави: “Спалахи червоного світла зображали по-
жежі, що спалахували по панських маєтках на шля-
ху повстанських загонів. Зелене світло у поєднанні 
з музикою передавало настрій ліричних сцен, синє 
– тривожну атмосферу потаємних зібрань, червоне 
– невгамовну лють “червоного бенкету” [46]. 

Знаковим у “Гайдамаках” були також костюми 
двох типів. Перший – історичний, краще сказати, 
такий, що відбивав поширені уявлення про націо-
нальний одяг часів гайдамаччини. До другого типу 
належали лише десятеро жінок в однакових сірих 
довгих селянських свитках, пошитих із того самого 
полотна, що й “сукна”. Монохромність цих строїв 
“руйнувалася” кольоровими крайками та стрічками 
на їхніх головах з однаковими, заплетеними в одну 
косу темно-попелястими перуками. 

Це були – Десять слів поета. Їхні функції важ-
ко окреслити однозначно, про що учасник вистави, 
В.Василько, писав: “жінки не тільки оповідали, що 
діялося між окремими діями чи епізодами, вони да-
вали оцінки подіям, радили дійовим особам, як їм 
вчиняти, обороняли їх <…> Дуже рідко вони відігра-

вали також роль “живої декорації”; ставали всі вряд, 
стіною, поза якою вбігали на сцену конфедерати. 
З-поза їхніх спин конфедерати вигукували свої вимо-
ги відчинити двері і потім, розштовхуючи цей ряд жі-
нок, ніби ламаючи двері, вдиралися в корчму Лейби. 
І тільки в деяких моментах п’єси ці десять жінок сто-
яли осторонь, зовсім не втручаючись у дію” [47]. 

Про особливу роль художника у створенні “Гай-
дамаків” Л. Курбас у другій половині 1920-х років 
справедливо зауважив, що А. Петрицький рішуче 
змінив саме уявлення про місію художника в ук-
раїнському театрі: “І в цьому відношенні революцію 
зробив “Молодий театр”, що в складі своїх співробіт-
ників мав Анатоля Петрицького, одного з найкращих 
майстрів костюма і театрального оформлення в нашій 
сучасності. По лінії свого мистецтва він проробив у 
“Молодому театрі” всі ті віхи формальної революції, 
що були тоді на часі” [48].

Слушність думки Л. Курбаса підтвердилася всім 
плином мистецького життя України, що в ньому “Гай-
дамаки” є певною художньою кульмінацією. 

Варто наголосити, що призначення “хору” не 
обмежувалося роллю “авторських ремарок”. Десять 
слів поета уособлювали “позаісторичний”, вічний 
народ, чиє ставлення до змальованих у поемі ситуацій 
суттєво відрізнялося від того, що своїми вчинками 
стверджували герої поеми – представники народу 
“історичного”. Навіть більше, у реакціях хору образ-
но відтворювалася узагальнена моральна оцінка тих 
давніх подій, і вона, ця оцінка, могла бути нищівною 
стосовно вчинків, думок, уявлень багатьох персо-
нажів вистави. В цьому сенсі найбільше враження 

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ

Сцена з вистави “Гайдамаки” Т. Шевченка. Режисер – Л. Курбас, художник – А. Петрицький. 
Перший державний український драматичний театр УРР імени Т. Г. Шевченка. Київ, 1920 р. 



22

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

справляли фінальні сцени з Ґонтою (І. Мар’яненко) – 
ними закінчувалась уся тематична лінія, пов’язана із 
вчинком персонажа, убивці власних дітей.

Своїми “Гайдамаками” Л. Курбас уперше в ук-
раїнському театрі створив на кону ситуацію одно-
часного існування двох зовсім різних “народів”, і в 
такий спосіб із досить несподіваного кута зору поди-
вився на тих, кого традиційно називають “народною 
масою”. У світлі його бачення сенс і мотиви вчинків 
цієї “маси” виявилися не просто неоднозначними, а 
суперечливими, що посилювало гостродраматичні 
чи навіть трагедійні обертони відтворюваних подій. 
Оригінальне режисерське прочитання дозволило зва-
женіше та принципово підійти до осмислення ролі на-
роду в історичних процесах. Адже у виставі Л. Курба-
са те, що чинив “народ тогочасний”, зазвичай не мало 
підтримки у “народу вічного”. В добу революцій і 
воєн таке позиціонування потребувало чималої муж-
ности, принциповости й відповідальности. 

Щодо естетичних ознак цього прийому, то існу-
ють усі підстави розцінювати його як вияв художньої 
ідеології так званого “епічного театру”. У виставі 
Л. Курбаса саме на таку місію Десяти слів поета вка-
зували покладені на нього функції – зокрема йдеться 
про коментарі хору, які, сказати б, “відсторонюва-
ли” події “Гайдамаків”. Відтак ставало ясно, чому 
пластика Десяти слів поета помітно відрізнялася від 
сценічної поведінки основної маси персонажів: хор, 
який майже весь час перебував на сцені, рухався, рад-
ше, за законами хореографії. Майже всі дописувачі 
зауважували особливу виразність їхніх скульптурних 
поз, ритмічну наголошеність рухів і жестів. Водночас 
хор був “живим” уособленням самого Кобзаря, його 
поетичним alter ego й своїми реакціями-коментарями 
також “відсторонював” власне авторську позицію. 
Отже, у цій виставі зустрічаємося із вкрай складною 
системою образних “опосередкувань”, що скеровує 
уяву в бік “поетичного театру”, де хору належала 
“системоутворююча” роль. 

Композицію вистави, яка складалася з окремих 
епізодів, поєднаних реакціями Десяти слів поета, 
можна прокоментувати влучним спостереженням 
Ю. Бобошка: “В загальному контрапункті компонен-
тів спектаклю епізоди власне драматичної дії прохо-
дили немовби пунктиром, чергуючись з масовими 
сценами, пантомімами й “оповідними” фрагментами 
хору” [49]. Всі вони єдналися за монтажним принци-
пом, що подеколи створювало враження кінооповіді. 
Вочевидь саме це мав на увазі режисер В. Галицький, 
коли писав: “У центрі станка безперервною стрічкою 
тягнулися епізоди “Гайдамаків”, то у вигляді стоп-
кадрів, які швидко змінювали один одного, то у формі 
драматичної дії” [50]. Все зазначене спонукає при-
пустити: так званий “поетичний кінематограф”, за-
початкування якого слушно пов’язують із творчістю 
О. Довженка на початку 1930-х років, у своїй ґенезі 
міг сягати “Гайдамаків” Л. Курбаса. Вистава мала 
всі шанси створити для кіношедеврів О. Довженка 
плідний естетичний ґрунт. І не лише для О. Довжен-
ка, якщо згадати про початок кінокар’єри ще одного 
представника цього напрямку в українському кіно – 
І. Кавалерідзе. З цього приводу О. Мусієнко зазначає, 
посилаючись на самого кінорежисера: “Згадаймо, що 
перший фільм І. Кавалерідзе “Злива” був спробою 
екранного прочитання шевченківських “Гайдамаків”. 
Безпосереднім імпульсом до створення картини став 
знаменитий спектакль. “Нині подивився у Курбаса 
“Гайдамаків” і в повному захваті. Яка висока куль-
тура! Не боюсь когось наслідувати, але “Гайдамаків” 
став би” [51]. 

Центральні персонажі вистави Л. Курбаса, на-
самперед, Ґонта (І. Мар’яненко), Оксана (В. Чис-
тякова), Ярема (Ф. Лопатинський, Г. Ігнатович, 

В. Чистякова – Оксана у виставі “Гайдамаки” Т. Шевченка. 
Режисер – Л. Курбас, художник – А. Петрицький. Перший 
державний драматичний театр УРР імени Т. Г. Шевченка. 
Київ, 1920 р.



23

Л. Сердюк), Лейба (О. Мішта, А. Бучма, Й. Гірняк) 
“прокреслювали” власними долями ті чи інші сю-
жетні лінії, з’являючись на кону в окремих сценах, 
здебільшого досить коротких. Тим не менше, це їм 
не заважало повноцінно розкривати характери своїх 
героїв. Зрозуміло, що запроваджений принцип по-
будови ролі вимагав великої майстерности, вміння 
лаконічними прийомами виявляти сутність кожної 
особистости. В. Галицького, приміром, вразило, як 
А. Бучма мінімальними засобами досягав рідкісної 
психологічної переконливости у трагі-ґротескно-
му образі шинкаря. Цей персонаж, за його виразом, 
був “чудом мистецтва. А вершину чуда утворювали 
дві пісеньки, які він співав під шаблями польських 
панів. Не співати, а голосити хотілося старому шин-
кареві, його душу заполонив страх за долю красуні 
дочки <…>. З його здавленого горла судомно ви-
ривалося щось хрипке: “Була собі Ґандзя… каліка 
небога…” Пани кричали: “Веселу давай!” І після 
паузи, зібравши рештки сил, шинкар примушував 
себе танцювати. “Перед паном…Хведором…і за-
дком, і передком… перед… паном… Хведорком”… 
Ні, Бучма не танцював – він майстерно показував 
танець. <…> його конвульсивні, рвучкі рухи містили 
у собі заряд трагедійности” [52]. 

Насиченою естетичну фактуру вистави робила 
складна комбінація окремих стилістичних ліній. По-
чати, приміром, із лірико-романтичної, яку режисер, 
услід за поетом, будував довкола взаємин Оксани та 
Яреми. Всі їхні стосунки “уклалися” в два епізоди. 
Для першого – побачення закоханих – режисер засто-
сував прийоми, які змусили В. Чистякову говорити 
про “сцену-пісню”. Головна особливість цієї ліричної 
картини – чергування словесної дії з пантомімічною. 
Другий епізод теж був дуетним, але режисер надав 
йому вигляду “монологу” Оксани, “підтримано-
му” лаконічними й делікатними реакціями черниці 
(В. Яновичева). Гранично мінімізувавши діялогічну 
частину другого епізоду, режисер значно ускладнив 
завдання молодої виконавиці. Її героїня, переживши 
страшну наругу, вбивство катованого батька, фізично 
і морально перебувала на межі життя і смерти. В. Чис-
тякова відтворювала внутрішню боротьбу нещасної 
дівчини, яка зусиллям волі, мобілізуючи все чисте, 
світле, чим трималася її душа, намагалася повернути 
собі колишнє відчуття життя. Актриса, характеризую-
чи вимоги режисера до цієї сцени, уточнювала, що її 
монолог: “<…> це “мікродрама”. В нього ті ж закони: 
зав’язка – розвиток – кульмінація – драматургічний 
спад – фінал” [53]. Образ Оксани стає лірико-екста-
тичним полюсом вистави. На протилежному її “краю” 
височіла трагічна постать Ґонти. 

У Л. Курбаса цей персонаж уперше з’являвся 
на кону в останній, третій картині, мав три виходи, 

впродовж яких мусив розкрити трагедію непересічної 
особистости. Перша поява подавала Ґонту як фігуру 
епічну. Він стояв поруч Залізняка на станку; нижче, 
на всьому просторі сцени, юрмився барвистий натовп 
гайдамаків. Їхній ватажок – полководець, впевнений у 
собі, своїх силах, здавалося, не знав докорів сумління, 
внутрішньої боротьби. Згодом Л. Курбас пояснив, що 
в естетичному сенсі персонажі цієї вистави  “ґрун-
тувалися не на живих людських типах, сповнених 
м’ясом і кров’ю, а на певних енергетичних сконцен-
трованих персонажах, які були грандіозними мону-
ментальними постатями, які діяли як узагальнений 
образ, а не людська особистість, з усіма зовнішніми 
ознаками” [54]. Тож епічна, велична, лицарська фі-
гура Ґонти візуально, психологічно домінувала в цій 
сцені, символізуючи невідворотність кари всім крив-
дникам батьківщини. В. Галицький, описуючи свої 

І. Мар’яненко – Гонта у виставі “Гайдамаки” Т. Шевченка. 
Режисер – Л. Курбас, художник – А. Петрицький. Перший 
державний драматичний театр УРР імені Т. Г. Шевченка. 
Київ, 1920 р. 

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



24

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

враження, небезпідставно згадував монументальний 
живопис Я. Матейка. Проте дуже швидко сценічна 
ситуація радикально змінювалася – Ґонта зустрічав 
своїх синів-католиків. Упродовж наступного епізоду, 
коли страшний лемент Ґонти змінювався онімінням, 
емоційною прострацією, коли він несподівано пере-
ходив на шепіт, щоби потім знову зірватися на крик, 
не “вміючи” затамувати жахливої люті відчаю, – всі 
зміни емоційних, психологічних станів актор відтво-
рював художньо майстерно. 

Після вбивства дітей Ґонта їх оплакував, його 
монолог звучав лише у присутності Десяти слів по-
ета. Лишаючись сам на сам зі своїм горем, він ли-
шався сам на сам із тими, хто у виставі Л. Курбаса 
уособлював “вічний народ”. Лінію зв’язку поміж цим 
гуртом і нещасним вбивцею власних дітей режисер 
накреслював чітко та послідовно. Наприкінці моно-
логу герой, перебуваючи у стані жахливої душевної 
прострації, майже безбарвно говорив: “І мене вб’ють 
…коли б швидше! Та хто поховає? Гайдамаки!.. Піду 
ще раз, ще раз погуляю”. Хор підхоплював останню 
репліку, розвивав її, ніби подумки “вдивляючись” 
у безрадісну картину прийдешнього. Трагічною 
іронією бриніли слова хору: “Погуляли гайдамаки, 
добре погуляли: трохи не рік шляхетською кров’ю 
напували Україну, та й замовкли…”. І поставав об-
раз знедоленого краю, в якому, попри ріки крові, 
пролитої гайдамаками, все ж таки “нема правди, не 
виросла; кривда повиває”. 

Ставлення хору до того, як “погуляли” гайдама-
ки, було однозначно негативним. На відміну від “іс-
торичного народу”, лідером якого був центральний 
герой вистави Л. Курбаса – Ґонта, чиї переконання 
робили його вбивцею власних дітей, – “народ віч-
ний”, вочевидь, не був схильним приймати кривавої 
жертви, нехай навіть мотивованої благородною ідеєю 
здобуття свободи. 

Концепція образу Ґонти тут поставала в її прямих 
і опосередкованих зв’язках з обома іпостасями наро-
ду, що уможливило максимальне загострення мораль-
ної, філософської проблематики цього кон кретного 
образу, вистави в цілому. 

Л. Курбас підходить до проблеми трагічної про-
вини Ґонти з дещо нетрадиційних позицій. У такий 
спосіб утворений “Гайдамаками” прецедент стає без-
цінним для національної сценічної традиції, особли-
во зважаючи на принциповий характер можливости 
опанування культурою трагедійної вистави. 

Особливої уваги заслуговують думки самого 
режисера щодо підходів до вибору образної мови 
“Гайдамаків”. Його слова, оприлюдненні у колі най-
ближчих учнів-режисерів, дозволяють краще зро-
зуміти, чим були інспіровані ті чи ті естетичні при-
йоми. Аналізуючи через п’ять років після прем’єри 

окремі обставини створення “Гайдамаків”, він тим 
самим наближав слухачів до реалій, які впливають 
на художній задум: “Якщо ми <...> не затримували-
ся на окремих моментах життя, на її зовнішньому 
життєвому пливкому виразі, то це було тому, що не 
тільки зовнішні наші враження на зразок руху мас, 
змін влади, розривів бомб, гарматних пострілів були 
такими, але й в цілому ми самі були тісно пов’язані 
з тими подіями. Це був певний історичний процес, 
переворот, з яким ми були кровно пов’язаними; зі 
своїми симпатіями та антипатіями і т.п. І ми всі від-
чували, що зараз, у цей час, – яка важлива точиться 
суспільна боротьба, тенденція, яка має так чи інакше 
розв’язатися” [55].

“Гайдамаки” – зразок зрілої мистецької форми, 
що народилася в потужних творчих експериментах, 
на етапі активного оновлення національної сцени, 
що, врешті, засвідчило вихід її митців на нові “ру-
бежі”. Сучасників цей шедевр Л. Курбаса змусив 
по-новому подивитися на перспективи вітчизняно-
го театру. Стало очевидним: Л. Курбас здійснював 
мистецькі реформи, які радикально змінюють долю 
цього театру.

1. Д. А (Д. Антонович). Молодий театр // Робітнича 
газета. – 1919. – 12 січня

2. Шевченко І. “Молодий театр”, його роль і ро-
бота // Сучасний український театр.  – Харків – ДВУ, 
1929 – С. 10.

3. Василько В. Театру віддане життя. – К.: 
“Мистецтво”. – 1984 – С. 138.

4. Бондарчук С. “Молодий театр” // “Молодий 
театр”: Ґенеза. Завдання. Шляхи / Упорядн., авт. 
вступ. ст.. М. Г. Лабінський. – К.: “Мистецтво”, 
1991. – С. 153–154. 

5. Ретельний літописець театральних подій тих 
часів, В. Василько міг досить точно відтворити думки 
Л. Курбаса з приводу мети й мотивів постановки, але 
не варто, як роблять окремі дослідники, видавати ці 
слова за пряму цитату з Л. Курбаса.

6. Василько В. Театру віддане життя. – К.: 
“Мистецтво”,1984 – С. 137.

7.Блохін Ю. Молодий театр // Життя і револю-
ція. – 1930. – Кн.. 1V –  С. 168.

8. Василько В. Театру віддане життя. – К.: 
“Мистецтво”, 1984 – С. 136–137.

9. Там само. – С. 138.
10. Там само.
11. Там само. 
12. П. Коваленко згадує додаткову деталь, якої 

не зустрічаємо в жодного іншого автора, деталь 
стилістично неузгоджену із загальним просторовим 
рішенням. Йдеться про пофарбовані червоним аніліном 
полотнища, на яких художник “намалював чорними 



25

силуетами двох величезних козаків-мамаїв, на зразок 
народного примітивного лубка. Це панно було повішено 
замість сценічних порталів”. Див.: Коваленко П. Шляхи 
на сцену. – К.: “Мистецтво,  1964. – С. 113.

13. Блохін Ю. Молодий театр // Життя і револю-
ція. – 1930. – Кн. 1V –  С. 168.

14. Там само.
15. Василько В. Автобіографія // ІМФЕ ім. М. Т. Риль-

ського НАН України. – Рукописний відділ. – Фонд 14-к 
3/1. – С. 33.

16. В окремих дослідженнях, в тому числі й у 
Ю. Блохіна, є згадка про “Москалеву криницю”, яку, крім 
М.Терещенка, ніхто з учасників подій не називає.

17. Терещенко М. Крізь лет часу. К.: “Мистецтво”, 
1974  – С. 157.

18. Мануйлович С. “У неділеньку та ранесенько…” 
// Лесь Курбас. Спогади сучасників. – К.: “Мистецтво”, 
1969. –  С. 101.

19. Бондарчук С. “Молодий театр”.  // “Молодий 
театр”: Ґенеза. Завдання. Шляхи / Упорядн., авт. 
вступ. ст. М. Г. Лабінський. – К.: “Мистецтво”, 
1991. – С. 156.

20. Мануйлович С. “У неділеньку та ранесенько…” 
// Лесь Курбас. Спогади сучасників. – К.: “Мистецтво”, 
1969. –  С. 102.

21.  Бондарчук С. “Молодий театр” // “Молодий 
театр”: Ґенеза. Завдання. Шляхи / Упорядн., авт. 
вступ. ст.. М. Г. Лабінський. – К.: “Мистецтво”, 
1991. – С. 156–157. 

22. Мануйлович С. “У неділеньку та ранесенько…” 
// Лесь Курбас. Спогади сучасників. – К.: “Мистецтво”, 
1969.— С. 102.

23. ІМФЕ ім. М. Т. Рильського НАН України. – Фонд 
42. – Од зб. 20.

24. Василько В. Театру віддане життя. –  К.: 
“Мистецтво”, 1984  – С. 144.

25. У своїх спогадах П.Нятко писала, що цією роллю 
вона дебютувала на сцені Молодого театру. Можливо, 
вони з О. Добровольською грали її в чергу. 

26. Василько В. Театру віддане життя. –  К.: 
“Мистецтво”, 1984  – С. 144.

27. Бондарчук С. “Молодий театр”.// “Молодий 
театр”: Ґенеза. Завдання. Шляхи / Упорядн., авт. 
вступ. ст. М. Г. Лабінський. – К.: “Мистецтво”, 
1991. – С. 156.

28. Василько В. . Театру віддане життя. –  К.: 
“Мистецтво”, 1984  – С. 144.

29. Бондарчук С. “Молодий театр”.// “Молодий 
театр”: Ґенеза. Завдання. Шляхи / Упорядн., авт. 
вступ. ст.. М. Г. Лабінський. – К.:”Мистецтво”, 
1991. – С. 156.

30. Бондарчук С. Там само.
31. Я. М [ожейко] Перший Молодий театр // Ко-

муніст. – 1919. – 23 квіт.
32. Там само.
33. Блохін Ю. Молодий театр // Життя і револю-

ція. – 1930. – Кн.. 1V –   С. 169.

34. Там само.
35. Рулін П. Український драматичний театр за 

п’ятнадцять років Жовтня // Життя й революція. – 
1932. – № 11–12. – С. 102.

36. Державний музей музичного, театрального 
та кіномистецтва України.  – Фонд Л. Курбаса. – Інв. 
№ 9736.

37. Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас. – К.: 
“Мистецтво”, 1987  – С. 51.

38. Павличко С. Дискурс модернізму в українській 
літературі. 2-ге вид., перероб. і доп. – К.: “Либідь”, 
1999. – С. 181.

39. Курбас Л. Нова німецька драма // “Молодий 
театр”: Ґенеза. Завдання. Шляхи  / Упорядн., авт. 
вступ. ст. М. Г. Лабінський. – К.: “Мистецтво”, 
1991. – С.53.

40. Там само. – С. 50–55.
41. Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас. – К.: 

“Мистецтво”, 1987 – С. 44.
42. Інсценізація складалася з Прологу та трьох 

великих картин. Крім того, Л. Курбас розвинув сценічну 
дію у кількох пантомімах: “Поневолення”, “У корчмі”, 
“Зустріч Оксани з Яремою”, “Сходка гайдамаків”, 
“Бій”, “Після бою”.

43. В. Василько стверджував, що у масових сценах 
брали участь і студенти Інституту ім. М. Лисенка

44. Василько В. Театру віддане життя. – К.: 
“Мистецтво”, 1984  – С. 164.

45. Козицький П. Музика в “Березолі” // ІМФЕ ім. 
М. Т. Рильського НАН України. – Фонд 42. – Од. зб. 16

46. Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас. – К.: 
“Мистецтво”, 1987 – С. 59.

 47. Василько В. Театру віддане життя. – К.: 
“Мистецтво”, 1984  – С. 165..

48. Курбас Л. Сьогодні українського театру і “Бе-
резіль” //Курбас Лесь. Березіль: Із творчої спадщини 
// Упоряд. і прим. М. Лабінського; Передм. Ю. Бобош-
ка. – К.: “Дніпро”, 1988 – С. 271.

 // Лесь Курбас у театральній діяльності... – 
С. 208.

49. Бобошко Ю. Режисер Лесь Курбас. – К.: 
“Мистецтво”, 1987 – С.  58.

50. Галицкий В. Театр моей юности. –  Л: “Искус-
ство”, 1984. – С. 168.

51. Цит. за: Мусієнко О. Кінематограф тоталі-
тарної доби (1930–1950-ті роки) // Нариси з історії 
кіномистецтва України. – К: “Інтертехнологія”, 
2006. – С. 143.

52. Галицкий В. Театр моей юности. – Л: “Искус-
ство”, 1984. – С. 168–169.

53. Чистякова В. Листування з Валерієм Гаккебу-
шем // Український театр. – 2006. – №5. – С. 20.

54. ІМФЕ ім. М.Т. Рильського НАН України. – Фонд 
42. – Од. зб. 20.

55. Там само.

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



26

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Курбас був людиною світового масштабу. Цікаво, 
що у своїх лекціях і текстах, роздумуючи над театром, 
він часто апелював до зарубіжних митців театру і 
драматургів. Про українців – діячів літератури 
чи театру – згадок менше. Думками і помислами 
він був з тим театром, який переживав розквіт, де 
відкривалися нові горизонти театральности, де 
експериментували і шукали нову сценічну мову. 
Театр український, в якому він грав у часи юности 
і який знав зсередини, сприймав як етнографічно-
побутовий, вважав його породженням і наслідком 
колоніяльного статусу України, не бачив для такого 
театру перспектив і тому докладав максимум зусиль, 
щоб його европеїзувати.

Наскільки був згубним для розвитку мистецтва 
колоніяльний статус,  Курбас наголошував 
постійно: “Сучасний український театр – наслідок 
антиукраїнського режиму, це недодумана думка, 
недотягнений жест, недонесений тон. Це в кращому 
разі кілька могіканів великої епохи Кропивницького, 
Тобілевичів і їх перших учнів, котрих традиції ідуть 
врозріз з потребами, стилем і якістю сього репертуару, 
котрий єдино нас одушевляє” [1]. Він послідовно 
виступав проти апологетів “малоросійщини”.

В полемічному запалі Курбас ототожнював 
український національний репертуар, національне 
вбрання акторів, за його словами, “українофільське 
козако- і побутолюбство”, з тим колоніяльним 
статусом. Він не приймав драм побутового характеру, 
не бачив у них зламу, психологічного екстазу, які 
принесла в театр драматургія експресіонізму.

Володіючи европейськими мовами, Лесь Кур-
бас був безпосередньо знайомий з німецькою режи-
серською практикою (Георг Фукс, Макс Рейнгардт), 
знав і вивчав творчість англійського режисера і актора 
Едварда Ґордона Креґа. Навчаючись у Віденському 
університеті (1907–1908), бував на виставах в імпе-
раторському театрі, захоплювався грою австрійського 
актора Йозефа Кайнца. Окремої уваги заслуговує і  
його оцінка вистав Макса Рейнгардта, які в 1900-х 
роках справляли велике враження. Дослідники не 
виключають, що молодий Курбас мав нагоду бачи-
ти роботи Макса Рейнгардта і навіть взяти участь 
у масових сценах його постави “Царя Едіпа” 1910–

Лариса БРЮХОВЕЦЬКА

Ê²ÍÎ ÒÀ ÀÊÒÎÐÑÜÊ² ØÊÎËÈ 
ÊÓÐÁÀÑÀ ² ÐÅÉÍÃÀÐÄÒÀ 

1912 рр. (як зазначає Ірина Волицька, саме в ці роки 
Курбас бував у Відні з метою залагодження справ зі 
своєю освітою, адже його навчання там перервала 
смерть батька, й він змушений був продовжити студії 
у Львові) [2]. Ось як розповідь Курбаса зафіксував 
Олександр Дейч: “Курбас, ще будучи студентом, ви-
ходив у масовці в Рейнгардта. І це було предметом 
постійних анекдотів. Він розповідав про свій “дебют” 
з великим гумором. Учасників масовки довго водили 
якимись коридорами і підвалами, де звідусіль капало, 
– майже підземелля! “Це щоб ми по-справжньому 
пройнялися духом часу, – незворушно пояснював 
Лесь. – Потім вивели, як биків на арену, дали в руки 
шпаргалки, в яких усе розписано: стійте тут... спочат-
ку гудіння натовпу, потім крик – “Еді-і-іп!”, руки до 
неба, і нарешті всі падають долі”. Рейнгардт, на жаль, 
сам з ними не репетирував, зі статистами возились 
асистенти” [3].

Тон анекдоту не здивує, якщо пригадати, що Макс 
Рейнгардт був чи не найбільш контроверсійним твор-
цем театру ХХ ст., і шкала даних йому оцінок була 
широка: від “власник ярмаркового шатра, який до-
сяг успіху тільки завдяки рекламі” до “найперший 
справжній режисер театру” [4]. На час, коли Лесь 
Курбас уже виступає як режисер-практик (1917 р. 
– створення “Молодого театру”), в Европі почав за-
войовувати популярність кінематограф, і театр на 
противагу йому відкидає реалізм, природність, на-
туралізм і робить поворот до символізму.

Саме о тій порі, тобто на початку двадцято-
го століття, він зазнає й інших змін: з театру зірок 
ХІХ ст. перетворюється на театр режисерський. І в 
цьому процесі німецький актор і режисер Макс Рейн-
гардт посідає особливе місце – його називали най-
більшим митцем театру на зламі ХІХ і ХХ ст. у Захід-
ній Европі, він посідав провідне становище в театрі 
німецькому. У повороті до символізму його внеском 
стала вистава “Зимова казка” за В. Шекспіром (1906), 
де він пропагував символізм, у своїх поставах під-
креслюючи елементи казковости й фантастики. 

На початку ХХ ст. внаслідок розвитку промисло-
вости й росту міст зросло число населення, яке відчу-
вало потребу в театрі, й на ці потреби він відгукнувся. 
Комплексно виконуючи постулати великої реформи 



27

сцени, Рейнгардт з непослабною енергією викорис-
товував багато практик, знайти технічні засоби для 
досягнення магічного світла й умів оживити мону-
ментальні за пропорціями моделі. У монументаль-
них масових виставах початку ХХ ст. (“Цар Едіп”), 
організовував простір як виразне видовище. Він адап-
тував театр відповідно до урбанізації, тобто ініцію-
вав вихід театру за межі замкнутого приміщення, у 
нього працювали тисячі статистів, він апелював до 
давньогрецького театру. Рейнгардт невпинно експе-
риментував у найрізноманітніших видах театру – від 
пантоміми до мораліте та містерій. Але вихований на 
традиції, він за всієї радикальности змін, які запро-
ваджував, не відкидав її, а брав у неї найкраще. Пієтет 
до традиції разом з умінням побачити в ній позачасові 
цінності надавали їй нової іпостасі, зокрема, у сполу-
ченні явищ непоєднуваних, таких як, на приклад, цирк 
і давньогрецька трагедія. Експерименти ті не були 
самоціллю, тому що його стратегічна мета – творити 
театр, який дає людям радість, витягає їх з понурої 
буденности й переносить у сферу чистої краси. Бурх-
ливій діяльності цього реформатора сприяла інтелек-
туальна атмосфера Берліна на зламі віків.

У 1920-х рр. мистецьке піднесення переживає й 
німецький кінематограф, і цим значною мірою за-
вдячує Максу Рейнгардту. Історик кіно Єжи Тепліц 
зазначає, що “зв’язки німецького кіно з театром ще 
з довоєнних років були тісніші й плідніші, аніж в 
інших країнах. Майже всі німецькі актори пройшли 
школу Рейнгардта. Й не тільки актори, а й режисери, 
зокрема Ернст Любич і Пауль Лені” [5]. 

Пауль Вегенер, який уславився як виконавець 
ролі царя Едіпа у виставах Рейнгардта, один із 
перших серед німецьких акторів почав працювати 
в кіно – 1913 р. у фільмі Стеллана Рійє “Празький 
студент” він зіграв обидві головні ролі – студента і 
його двійника. Любич навчився у Рейнгардта ставити 
масові сцени і яскраво виявив своє вміння у філь-
мах “Мадам Дюбаррі” (1918), “Анна Болейн” (1919), 
“Дружина фараона” (1920). Цей кінорежисер створив 
у німецькому кіно школу історичного фільму – аме-
риканці захоплювалися ним, називали “европейським 
Гріффітом” і зрештою переманили до США.

У 1920-х рр. Рейнгардт поставив низку екс-
пресіоністичних п’єс і в деяких робив наголос на грі 
світла і тіней: сцена тонула в темряві, а людські по-
статі були освітлені. В багатьох експресіоністичних 
фільмах, особливо у “Втомленій смерті” Фріца Ланга, 
можна виявити аналогічні ефекти . 

Макс Рейнгардт також пробував свої сили в 
кіно, “знявши за сценарієм Альберта Кахана “Ос-
трів мерт вих”, поетичний і за задумом ґротескний 
варіянт “Сну літньої ночі”. Фільм не мав успіху ні 
у публіки, ні у критики. Зроблений в манері швей-
царського художника Бекліна, він справляв неприєм-
не враження своєю штучністю. Натурні зйомки, які 
відбувалися на острові Корфу, зовсім не відповідали 
ні павільйонним декораціям, ні манері акторської гри, 
стилізованій під балет. Рейнгардт механічно переніс 
на екран театральну концепцію стилізації, не уміючи 
(чи не бажаючи) використовувати виражальні мож-
ливості кіно” [6]. Вже у США 1935 р., Рейнгардт ще 

Лесь Курбас (1887–1937) Макс Рейнгардт (1873–1943)

Ëàðèñà ÁÐÞÕÎÂÅÖÜÊÀ



28

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

раз зняв той самий фільм, цього разу за допомогою 
Вільгельма Дітерле – німецького кінорежисера, який 
також працював у США. Та, поза всяким сумнівом, 
найзначніший внесок Рейнгардта в німецьке кіно – це 
його актори, найвідоміші з яких Вернер Краус, Еміль 
Яннінгс і Конрад Вейдт. Завдяки роботі в кіно вони 
здобули світову славу. 

Зніматися всі троє почали під час Першої світової 
війни. Еміля Яннінгса після фільму Фрідріха Мур-
нау “Остання людина” американська преса називала 
німецьким велетнем. Справді, хай би кого грав цей 
актор, нехай навіть звичайного швейцара з готелю 
“Атлантік” – а саме в цій ролі у згаданому фільмі 
його побачили американці – він надавав своїм героям 
вагомости. Він мав свою тему – трагедію сильного, 
владного чоловіка, якого руйнує раптова пристрасть 
до фатальної звабниці-жінки. Його, як і Мурнау, не-
вдовзі переманив Голлівуд, і до появи звукового кіно 
він став там зіркою.

Конрад Фейдт здобув світову славу після ролі 
сомнамбули Чезаре у знаковому фільмі німецького 
кіно “Кабінет доктора Калігарі” Роберта Віне (1919). 
Цей особливий, експресіоністичний фільм виражав 
крах ілюзій значного кола людей, пригнічених жахіт-
тями війни. Важко не помітити у фільмі параболи 
влади, влади демонічної, яка отуманює підданих, 
використовує їх для вбивств і як маску, щоб прихо-
вати своє божевілля. Дія відбувається в декораціях, 
виконаних у викривлених, ламаних формах, і Фейдт, 
на відміну від інших акторів, органічно увійшов 
у цей світ. Його зовнішність відповідала уявлен-
ням про глибоко заховані пристрасті, незбагненні 
сили, які не підкоряються волі, а тим більше нор-

мальному глуздові. Його повільність, спокій тільки 
приховують внутрішню нервозність, хворобливість 
життєсприйняття, нестійкість психіки його героїв. 
У Конрада Фейдта був свій метод роботи: читаючи 
сценарій, тижнями вбирав у себе образ, “заряджався 
усіма його особливостями”, піддавався своєрідній 
“психологічній інфекції” [7]. Актор знявся більш як 
у півсотні фільмів, а найвідоміші його ролі (окрім 
Чезаре) – Паганіні в однойменному фільмі, який він 
сам і поставив, та піяніста Орлака у фільмі “Руки 
Орлака” Роберта Віне. 

Вернер Краус також уславився завдяки “Кабінету 
доктора Калігарі”, де зіграв заголовну роль. Маска 
Вернера Крауса вражала: фільм є спробою передати 
метафізичний страх перед вторгненням демонічного 
у світовий лад. Більшість образів, створених ним у 
кіно, – патологічні маски, які здаються плодом хворої 
фантазії: Джек Потрошитель у“Кабінеті воскових фі-
гур”, Яго в “Отелло”, Робесп’єр у “Дантоні”, м’ясник 
у “Безрадісному провулку”. У кожній  він знаходив 
особливий зовнішній малюнок. 

Отже, Рейнгардт виховав цілу плеяду першоклас-
них акторів і, як стверджують дослідники, важко на-
звати в Німеччині актора, який би не відчув у своїй 
творчості його впливу. З театру актори принесли в 
кіно секрети перевтілення – як зовнішнього, так і 
внутрішнього, широко використовували грим, зміню-
вали обличчя, ходу. Вони ліпили складні характери. 
Вловивши специфіку молодого мистецтва, довели 
до досконалости міміку обличчя. Актори часто були 
на вищому рівні, аніж ті фільми, в яких вони зніма-
лись. Це було кіно акторів-віртуозів, які виблискували 
своїм професійним умінням.

Сцена з вистави “Цар Едіп” Софокла. Режисер – Макс Рейнгардт. Королівський театр, Ковент Гарден, 1912 р.



29

Ëàðèñà ÁÐÞÕÎÂÅÖÜÊÀ

Розширюючи межі театру, Рейнгардт провідне 
місце залишав за актором. На запитання 1924 р. про 
його програму, відповів: “Формулювання моєї про-
грами хотів би обмежити тим, що спробую робити 
театр з хорошими акторами (...) Реалізація усіх теат-
ральних програм залежить, на мою думку, насампе-
ред від акторів” [8]. Він ретельно шукав виконавців, 
які б відповідали його баченню ролі. Тоді з концепції 
ролі виводив решту елементів вистави і знаходив тех-
нічні засоби, які допомагали досягати очікуваного 
результату. Він старався створити акторам досконалі 
умови для реалізації багатогранности таланту, аби 
вони відчували радість від перетворення на сцені й у 
грі. Однак ставив до них і вимоги, а саме: правда й ав-
тентичність, красиві люди, красиві голоси, мистецтво 
володіння текстом. Він був переконаний, що найваж-
ливіше – це індивідуальність і внутрішня суть актора. 
Вважав, що суть акторства не в нагинанні особистос-
ти актора до визначених рамок сценічної постати; 
навпаки: актор має будувати характер, черпаючи з 
власних вроджених рис. Як режисер, а згодом і як 
педагог, він володів даром розпізнавати прихований 
і ще неусвідомлений потенціял актора, “прочитував” 
роль через призму особистости виконавця, тим самим 
виявляючи багато талантів. Сприяючи росту вели-
ких акторських талантів, підпорядковував їх, однак, 
принципу ансамблевости, дбав про їхнє гармонійне 
входження у виставу. 

Макса Рейнгардта і Леся Курбаса, які були не 
тільки акторами й режисерами, а й діячами театру, 
ставити поруч є чимало підстав. У творчості обох ба-
гато аналогій – концептуальних, естетичних, стиліс-
тичних і навіть біографічних. 

Якщо говорити про біографічні, то обидва – Рейн-
гардт і Курбас – почали свою кар’єру як актори, при-
чому актори успішні – перший як виконавець харак-
терних ролей. Обидва рано зайнялися режисурою, 
Рейнгардт у 28 років, а в 30 уже очолював Малий 
і Новий театри в Берліні, одночасно і низку інших 
німецьких театрів, а з 1905 по 1933 р. керував Німець-
ким театром у Берліні. Курбас у віці 29 років створює 
в Києві студію, через рік – організовує Молодий те-
атр, потім об’єднує Молодий театр  і Перший театр 
УРР ім. Шевченка. Разом із М. Бонч-Томашевським 
1919 р. керує Державною українською музичною дра-
мою; 1920 – організовує Київський драматичний те-
атр (Кийдрамте) і, нарешті, 1922 – режисерську майс-
терню і Мистецьке Об’єднання “Березіль”. Київський  
“Березіль” стає провідним театром республіки. При 
разючій відмінності суспільно-соціяльних умов (не 
забуваймо, що початок режисерської праці Курбаса 
припадає на роки українських визвольних змагань і 
громадянської війни) розмах і масштаб діяльности, 
як бачимо, аналогічний. Для такого розмаху, для вті-

лення концепцій потрібен талант організаторський. 
Обидва були ним наділені. 

Так само був притаманний обом талант концеп-
туального, масштабного мислення – і один, і другий 
усвідомили потребу оновлення, радикальної зміни те-
атрального мистецтва, активних експериментів, тим 
самим утвердили провідну роль режисера в театрі: 
“Верх бере той, хто сильніший, – декларував Курбас. 
– А сильнішим, більш розвинутим, багатшим мож-
ливостями показав себе саме режисер” [9]. На думку 
Леся Курбаса, “нова естетика відкриває перед нами 
цілком новий світ і безмежні, невичерпані можли-
вості. (...) З індустріалізацією світу старе мистецтво 
в нових своїх переробках і варіаціях втратило безпо-
воротно змогу існування...” [10].

Біографічно збігаються і фінальні акорди життя, 
при тому, що суть фіналу радикально відрізняється. 
З початком гітлерівського режиму – 1933 р. – Рейн-
гардт емігрує до Австрії, а далі до США. Курбас же, 
як і вся українська інтелігенція, незалежно від того, 
прийняла вона більшовизм як ідеологію чи ні, вия-
вився у пастці, адже в країні за залізною завісою у 
1930-х змоги емігрувати не мав ніхто. Зацькований 
і примусово відсторонений від “Березоля” в жовтні 
1933-го, він їде до Москви – там у грудні його зааре-
штували й вислали на Соловки, а 1937-го в Сандар-
моху розстріляли.

Було б несправедливо не згадати, що відмінності 
доль обох митців зумовлені історичними умовами, 
в яких кожен з них творив. Німецький театр не мав 
загроз, розвиваючись у нормальних, сприятливих умо-
вах вільної країни. Курбас жив у країні колоніяльній, 
тому навіть мова його народу в Російській імперії була 
офіційно заборонена. Коли ж імперія розпалась, мо-
лодий Курбас усвідомив шанс – розвивати мистецтво 
у вільних, уже не колоніяльних умовах, він хотів зро-
бити максимум з можливого у цей, за його словами, 
“великий історичний час розкріпачення рідного краю”. 
Хоча, як переважна більшість його колег, тоді він не міг 
навіть припустити, що метрополія візьме його країну 
в лещата тоталітаризму, а більшовицька влада вия-
виться ще жорстокішим колонізатором, що кожен вияв 
любови до України, діяльности заради її піднесення 
розцінюватиме як діяльність ворожу радянській владі. 
Курбас не міг уявити, чим у 1930-х рр. обернеться для 
нього ота національна свобода років 1920-х. Ілюзор-
ними були візії майбутнього в Курбаса, який вірив, 
що в країні запанує такий суспільний устрій, коли всі 
працюють, а верхів немає. Він також вірив, що “після 
покоління, вихованого в соціалістичному дусі, в ко-
муністичній державі праця не буде єдиним, чим живе 
людина (...) Дух іде вперед, дух людства” [11].   

Існують окремі факти, які об’єднують Курба-
са і Рейнгардта. Наприклад, балерина і хореограф 



30

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Броніслава Ніжинська на початку 1920-х років у 
Києві співпрацювала з Курбасом, зокрема у виставі 
“Макбет”. А живучи у США, працювала  з Максом 
Рейнгардтом у його фільмі “Сон літньої ночі”. Обидві 
названі вистави для кожного з них були своєрідним 
полігоном, на якому вони вели творчі пошуки.

Ірина Макарик, детально досліджуючи роботу 
Леся Курбаса над виставами за творами Шекспіра, 
наголосила, що вистава “Макбет”, яку Курбас здій-
снив у 4-х версіях, значила для нього те саме, що 
“Сон літньої ночі” для Рейнгардта, тобто, цей твір був 
засобом дослідити саму природу театру. “Протягом 
1919–1920 років Курбас створив три редакції вистави 
(...). У першій виставі в Білій Церкві 1920 року особ-
ливу увагу приділили трактуванню жесту як такого 
та динамічній і ритмічній цілісності п’єси. Це була 
спроба створити цілісність, яка нагадувала б музику: 
сцени, як задумано, плавно й ритмічно змінюють одна 
одну, а не становлять окремі блоки чи “номери”, як 
в етнографічній традиції. Пізніше тієї самої осені в 
Умані Курбас більше зосередився на чіткості жестів 
як цілісної форми, можливо, розробляючи ідеї, поба-
чені у виставах Макса Рейнгардта” [12].

Що значила для Курбаса Німеччина та її театр, 
свідчить його стаття “Нова німецька драма”, надруко-
вана в “Музагеті”. Німецька драма і театр відповідали 
його почуттям, світогляду, естетиці. “Враження роз-
бурханої стихії сил, що проснулись у глибинах нації, 
покоління, покликане до життя, сп’янілого молодістю 
і небувалою волею чину. (...) Здоровий і життєздатний 
народ – ці німці” [13].

Це не означає, що Курбас хотів сліпо наслідувати 
німецький театр. Навпаки, він прагнув розвиватися 

самостійно, шукав і знаходив свій шлях до самобут-
ности. Характерна з огляду пошуків своєрідности 
українського театру й акторської творчости зафік-
сована О. Дейчем розмова Курбаса й Остерви, яка 
йому запам’яталася, бо була несподіваною: “Кур-
бас і Остерва хотіли зняти під Києвом зруйновану 
церковку (старий замок, корчму, порожній маєток) 
і на рік-другий усамітнитись там з групою молодих 
акторів. “Добровільна бідність”, “відмова від влас-
ності”, “братерські почуття”, “страннічество” – ці 
вислови наводили на думку про бажання створити не 
просто комуну, а, скоріше, щось схоже на акторський 
скит. Курбас уже вів переговори з якимись “коопера-
торами”, які нібито виділять йому ділянку землі біля 
Межигірського Спаса. Цю землю актори будуть самі 
обробляти (“спілка праці і мистецтва”), є вже четверо 
коней і корова, обіцяні “упряж” і “реманент”.

Вистави йтимуть під відкритим небом, в природ-
ній декорації, скажімо, на тлі тих руїн Межигірського 
Спаса. Остерва з ненавистю крив суфлерську будку, 
рампу, завісу та інші “пережитки старого театру”. 
Курбас схилявся до фургону, до “мандрів”, тобто до 
пересувного театру з комедійним дельартівським 
репертуаром, інтермедіями, фарсами і т.д. Остерва 
з запалом говорив про якусь костюмовану п’єсу, про 
пошуки нової манери акторської гри.

Не знаю, чим завершилась ця цікава затія. Скоріш 
за все, лопнула, як мильна булька. Я залишив їх, коли 
вони перейшли до Франціска Ассизського” [14]. 

Відомо, як багато уваги Курбас приділяв акто-
рам – вишколював їх і осмислював своє завдання 
у цій царині теоретично. Програмним є написаний 
1919 р. “Тетральний лист”, де він окреслює, який 

Сцени з вистави “Макбет” В. Шекспіра. Режисер – Л. Курбас, художник – В. Меллер. МОБ. Київ, 1924 р.  
(З архіву Державного музею театрального, музичного та кіномистецтва України).



31

актор уже непотрібний, а яким він має бути сьогодні, 
щоб відповідати вимогам нового глядача. Тобто він 
моделював як актора, так і глядача. Щодо останнього, 
то мав рацію, що кількість грамотних, читаючих, мис-
лячих зростає. Стиль нашого часу, на думку Курбаса, 
між двома “бігунами” – духовним і фізичним. Лю-
дина, чия душа роздвоєна в житті, і людина на сцені 
шукає можливости для повного самовиявлення і ду-
ховного оздоровлення. Це означало рух до “своєрідно 
відчуваної Греції і Шекспіра”.

Лесь Курбас, як і Рейнгардт, на короткий час зай-
нявся зніманням фільмів. Він зняв три короткомет-
ражні агітфільми, два з них викривальні, один – па-
тосний. Сатирична “Вендетта” – антиклерикальна, у 
“Макдональді” висміювали англійського прем’єра, 
а третій – “Арсенальці” – оспівував більшовицьке 
повстання на заводі “Арсенал” у січні 1918 р.

Курбас покинув кіно – надто часто він стикався 
там з організаційною рутиною. Для нього, як режисе-
ра всевладного, в кіно було надто багато гальмівних 
моментів, що їх неможливо було подолати волею ор-
ганізатора: повної віддачі вимагала робота на знімаль-
ному майданчику, монтажі – ці клопоти забирали час 
і енергію, відриваючи його від успішної роботи над 
розбудовою українського театру. І, на жаль, українсь-
кий кінематограф 1924 р. ще не був готовий до зустрічі 
з режисером такого масштабу як Лесь Курбас. 

Оскільки Курбас був поборником руху і постійної 
зміни настанов, творчих принципів, то згадаємо про 
його еволюцію у визначенні ролі актора. Ще 1923 р. 
присутня Курбасова апологетика революції, яка “лі-
кує” і “є майстерним втручанням хірурга”. ““Жов-
тень” у театрі – не трюк і не алхімічний винахід. Не 
потягнення театру на службу більшовикам і тільки. 
(...) Утворюється новий, гармонійний, майстерний 
стиль мистецької епохи” [15]. А вже 1924 р. (період 
непу)  головне завдання театру він вбачає в тому, щоб 
зруйнувати залишки дореволюційної психології. Він 
визнає, що нові ідеї й нові методи праці важко спри-
ймаються “інтелігентсько-міщанськими колами”, він 
відкидає як скептика-інтелігента, який копається в 
собі, так і закоханого в гроші практичного буржуа. 
А в квітні 1925 р. і в сценічній практиці, і в теорії 
він повертається до актора: “Ми сказали ще в цьому 
сезоні, що театр – це є мистецтво, яке ґрунтується на 
акторі. (...) Все ж таки у нас був театр режисера, а не 
актора, але тепер нам якраз треба мати актора мак-
симум зрілого, максимум майстра, максимум актора, 
котрий міг би взяти на себе весь тягар, або радше 
частину тягаря, яка йому в ділянці театру належить і 
яку мусив нести нещасний режисер” [16]. Бо, на його 
думку, в театрі можна все стилізувати, окрім актора 
– він основа основ кожного театру. (Слова, що цілком 
суголосні Рейнгардтовим 1924 р.). Ще в період “Мо-

лодого театру” Курбас поставив проблему перетво-
рення, а 1925 р. під тим терміном вважав основний 
стержень лівого театру останніх років, формулу для 
театральних засобів, те, що розкриває реальність у 
певній її суті (психологічній, соціяльній) і викликає в 
глядачеві асоціятивні і взагалі психофізичні процеси– 
Курбас був переконаний, що цей принцип відповідає 
науковому погляду на мистецтво, теоретично досить 
обґрунтовано виклавши його в статті  “Березіль”  і 
питання фактури”.

Ці настанови дали практичні наслідки. І для те-
атру Леся Курбаса, і для українського кіно.     

Для українського кіно, в якому до 1924 р. пере-
важали актори російські (Панов, Ляров, Мінін та ін.) 
прихід Курбаса зі своїми акторами був надзвичайно 
важливою справою. По-перше, Курбасові актори вия-
вилися готові для роботи в кіно. По-друге, вони при-
несли з собою акторську майстерність та українську 
культуру. Власне, їхні кінодебюти почалися у стріч-
ках Курбаса. Амвросій Бучма, зокрема, зіграв головні 
ролі в “Макдональді”, де йому випало виконувати 
багато ризикованих трюків, і в “Арсенальцях”. По 
гарячих слідах цих кінорежисерських спроб Курбаса, 
тобто того ж 1925 р., досвідчений кінорежисер Павло 
Чардинін запросив Бучму знятися у пригодницькому 
фільмі “Укразія” – Бучма “мав грати козачого гене-
рала, який вів в атаку донських козаків. Актор загри-
мувався, дізнався в режисера, що йому треба було 
робити. Йому сказали, що треба сісти в сідло, поїхати, 
подаючи приклад донцям. Тоді Бучма з маху з землі 
скочив у сідло і помчав конем. Режисер був здивова-
ний. Він ще ніколи не працював з подібним актором. 
Звичайно актори чекали, доки режисер розробить і 
розтлумачить їм кожен рух, до того ж зніматиме ок-
ремі елементи завдання, бо їм скочити в сідло було 
нелегко. Березілівський актор робив усе сам – від 
гримування до виконання цілого епізоду. (...) З того 
часу й почалася творча дружба Чардиніна з Бучмою, 
скріплена такими картинами, як “Тарас Шевченко” і 
“Тарас Трясило” [17]. Бучму кіно втягнуло і поглину-
ло. 1926 р. він покидає театр, що для Курбаса стало 
ударом. За чотири роки (1926-1930) цей актор знявся 
у 14 фільмах. Зокрема, у фільмі О. Довженка “Арсе-
нал” Бучма зіграв німецького солдата, що корчиться 
в конвульсіях від “звеселяючого” газу. І хоча це була 
роль епізодична, вона увійшла до світової історії кіно 
як найвиразніше викриття війни – саме цими кадрами 
нерідко ілюстрували антимілітаристичні видання у 
всьому світі. Образ, натуралістично зіграний Бучмою, 
став символічним.  

На Одеській, а з 1928 р. і на Київській кінофаб-
риках знімалося багато акторів “Березоля” – Семен 
Свашенко, Петро Масоха, Степан Шагайда, Наталя 
Ужвій, Юрій Шумський, Дмитро Мілютенко. Дуже 

Ëàðèñà ÁÐÞÕÎÂÅÖÜÊÀ



32

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

згодилися вишколені Курбасом актори Олександрові 
Довженку, він високо оцінив їхню органічність, здат-
ність природно відчувати себе в реальній дійсності: 
Свашенко і Масоха у фільмі “Земля” легко вписалися 
в середовище села Яреськи, на Полтавщині, де зні-
мався фільм, ніяк не вирізняючись з-поміж селян, 
яких знімала камера Данила Демуцького. Лесь Курбас 
дав акторам потужний вишкіл, під його керівництвом 
вони опанували різні акторські техніки (чого варте, 
наприклад, “включення/виключення”, яке домінувало 
у виставі “Макбет” 1924 р.!), і все це їм дуже знадо-
билося в кіно. 

Найскладніші кінематографічні образи створив 
березілець Семен Свашенко, який зіграв головні ролі 
у всесвітньовідомих шедеврах О. Довженка – “Зве-
нигорі”, “Арсеналі”, “Землі”. Свашенко творив, так 
би мовити, стверджувально-програмних персонажів, 
до певної міри alter ego самого Довженка, котрий, 
як і багато хто з української інтелігенції, повірив у 
“привабливі” ідеї більшовицької революції. Тиміш 
у “Звенигорі” та “Арсеналі” – це персонаж на той 
час унікальний вже тим, що став наскрізним героєм 
двох різних фільмів. Свашенко зіграв українсько-
го робітника, який повертається з фронтів Першої 
світової, бачить розруху і злидні, і свідомо обирає 
шлях боротьби за новий суспільний лад. Зіграний 
Свашенком Василь у “Землі” – селянин, але з тих, 
які несли революційне перетворення в українське 
село. Актор уник плакатности й при тому не заглиб-
лювався у психологію свого персонажа. Вживатися 
в такі – значною мірою символічні, можливо, навіть 
казкові, – образи є непростим завданням для актора. 
Його Тиміш і Василь – молоді люди початку ХХ ст. – 
запам’ятовуються як індивідуальності. Водночас ці 
образи сприймаються як втілення оптимізму й віри у 
майбутнє. Але герой Свашенка у “Землі” гине – і тим 
самим його смерть в умовах мирного часу є символіч-
ною. Як смерть Василевого діда на початку фільму 
символізує відхід в минуле патріярхального селянс-
тва, так і смерть Василя провіщає загибель віри у 
щасливе життя “по-новому”. 

Слід сказати, що тема “Березільці – актори кіно” 
досі залишається мало дослідженою, не проаналі-
зовано зроблене ними у численних фільмах. Та й 
зробити це практично неможливо, бо, на жаль, пе-
реважна більшість українських фільмів 1920-х не 
збереглася.

На завершення пошлюся на театрознавця Валерія-
на Ревуцького, автора книжки про Йосипа Гірняка та 
Олімпію Добровольську, де характеризується листу-
вання Гірняка з Орисею Стешенко. Ось що сказано 
там з приводу нашої теми. “Відписуючи Стешенко 
про Курбаса як театрального практика та мисли-
теля, Гірняк наводить чимало слушних порівнянь, 

що показують впливи Ґ. Креґа та М. Райнгардта на 
його творчість як режисера. Креґ вплинув на Курба-
са застосуванням дисципліни в театрі, а подібність 
до Райн гардта виявилася в постійному експеримен-
таторстві, відповідальності тільки перед самим со-
бою за виставу та в стремлінні до простоти в ній. 
Райнгардт стверджував, що театр і література відо-
кремлені одні від одного. Курбас так само вважав, що 
театр може відродитися не через літературу, а через 
актора і режисера” [18].

1. Курбас Лесь. Молодий театр (Генеза – завдан-
ня – шляхи) // Лесь Курбас. Філософія театру. – Київ: 
Видавництво Соломії Павличко “Основи”, 2001. – С. 14.

2. Волицька Ірина. Театральна юність Леся Курбаса: 
проблема формування творчої особистості. – Львів: Ін-
ститут народознавства НАН України, 1995. – С. 23.

3. Дейч Александр. Человек, который был Теат-
ром. // Лесь Курбас. Статьи и воспоминания о Кур-
басе. – Состав. М. Лабинский, Л. Танюк – М.: Искус-
ство, – 1987. – С. 182.

4. Цит. за  Leyko Malgorzata. Teatr urzeczywistnionych 
marzeń. // Reinhardt. O teatrze i aktorze. – Gdańsk. – C. 9.

5. Теплиц Ежи. История киноискусства. – Пер. 
с польск. – Т. І. – М., 1968, – С. 149. 

6. Там само. – С. 112.
7. Цит. за: Арнольди Э. Фейдт. // Звезды немого 

кино. Сб. – М., 1968. – С. 213.
8. Цит. за: Leyko Malgorzata. Teatr urzeczywistnionych 

marzeń. // Reinhardt. O teatrze i aktorze. – Gdańsk. – C. 9.
9. Курбас Лесь. На грані. // Лесь Курбас. Філософія 

театру... – С. 41.
10. Курбас Лесь. Слово перекладача (про книгу 

Віктора Обюртена “Мистецтво вмирає”. – Там 
само. – С. 20.

11. Курбас Лесь. Режисерський щоденник. – Там 
само. – С. 53.

12. Макарик Ірина. Перетворення Шекспіра. Лесь 
Курбас, український модернізм і радянська культурна 
політика 1920-х років. – Пер. з англ. – К., 2004. – С. 63.

13. Курбас Лесь. Нова німецька драма. – Там 
само. – С. 40.

14. Дейч Александр. Человек, который был Теат-
ром. // Лесь Курбас. Статьи и воспоминания о Кур-
басе. – Состав. М. Лабинский, Л. Танюк – М.: Искус-
ство, – 1987. – С. 183.

15. Курбас Лесь. Жовтень і театр // Лесь Курбас. 
Філософія театру. – С. 576.

16. Про актора нового складу і мислення. – Там 
само. – С. 204.

17. Бабишкін О. Бучма в кіно. – К., 1966. – С. 23-24.
18. Лист 12 квітня 1969 р. // Цит. за: Ревуцький 

Валеріян. Нескорені березільці. Йосип Гірняк і Олімпія 
Добровольська. – Нью-Йорк, 1985. – С. 158.



33

1. ×åòâåðòå æèòòÿ Êîñòÿ Áóðåâ³ÿ

Якщо перефразувати вираз, що війна закінчуєть-
ся лише тоді, коли останній солдат повертається до-
дому, скажемо, що українська катастрофа початку 
ХХ ст. перестане тривати лише тоді, коли з небуття 
повернуться імена усіх, хто був викреслений з історії 
і з пам’яти нащадків. Один із тих “солдатів” націо-
нального культурного фронту – це Кость Буревій, що 
тривалий час вважався “зниклим безвісти”[1]. Йому 
для активної творчости, як і цілому поколінню, було 
відведено 10 коротких років. На життя – 46. І час цей 
закінчився розстрілом 1934 р. у підвалах київсько-
го Жовтневого палацу разом із Олексою Влизьком, 
Дмитром Фальківським, Григорієм Косинкою…

Двадцять років потому, 1955 р. у Нью-Йорку, 
дочка письменника – Оксана Яценко-Буревій вида-
ла книгу батькових творів “Едвард Стріха. Пародези. 
Зозендропія. Авто-екзекуція” із післямовою Юрія 
Шереха (Шевельова), а вже у 1959 р. Юрій Лаврі-
ненко включив автора до своєї антології “Розстріляне 
Відродження”. Саме Лавріненко влучно зауважив, 
що “Кость Буревій – людина трьох різних життів”. 
Де першим є життя професійного революціонера-
підпільника, переконаного есера, другим – видатного 
культурного діяча, а третім, звісно, – життя Едварда 
Стріхи, геніяльного поета-футуриста, провокатора й 
містифікатора, пародиста й стилізатора, якому вдало-
ся розіграти й неабияк розлютити не тільки Михайля 
Семенка, а й радянську владу.

Зазначимо, що усі ці три іпостасі дещо-таки відо-
мі широкому загалові. Нас же цікавитиме, користу-
ючись метафорою Ю. Лавріненка, “четверте життя” 
Костя Буревія – театральне, яке у розвідках літерату-
рознавців із зрозумілих причин завжди залишалося 
поза увагою, згадуване лише в побіжних зауваженнях 
і в не завжди точних чи компетентних умовиводах. 
Насправді ж без цієї “ділянки” різнобічної діяльности 
Буревія важко гідно оцінити його високий, почесний 
статус культуртрегера, людини, яка працювала пе-
редусім на взаємозбагачення двох культур. У Росії 
він був палким парламентарем української культу-
ри: організатором видавництва “Село і місто” (СіМ), 
численних художніх виставок, зокрема бойчукістів, 
ініціятором і співзасновником театральної студії і 

хорової капели, активним і невтомним членом ук-
раїнського клубу. В Україні – одним із тих, хто з не-
перевершеним зухвальством і хистом прищеплював 
національній літературі “паростки” російської со-
ціяльної, політичної сатири, мистецької пародії – і те, 
що саме Буревія запросять працювати над створенням 
політичних ревю “Опортунія” (“Веселий пролетар”, 
1930) і “Чотири Чемберлени” (“Березіль”, 1931), най-
краще тому підтвердження. 

Тож, офіційно театральний дебют К. Буревія у 
театрі дійсно відбувся 1930 р. як автора сценарію 
до вистави  “Опортунія”, режисером якої виступив 
Януарій Бортник. Однак, насправді зв’язок цього ре-
волюціонера і літератора із театром почався задовго 
до “Опортунії”. За спогадами вдови К. Буревій-Са-
поровської, на початку 1900-х рр., коли К. Буревій 
мешкав у місті Россоші (Воронезька обл.) і працював 
у місцевій друкарні, паралельно займаючись неле-
гальним розповсюдженням революційної літератури, 
він був завсідником гуртка інтелігентної молоді. Під 
керівництвом Буревія ставилися аматорські виста-
ви, а самого Костя вважали душею цього товарис-
тва. Між іншим, майбутні  дружини І. Сенченка та 
О. Слісаренка, рідні сестри, також належали до цьо-
го гуртка; одна з них пізніше й розказувала Клавдії 
Буревій, яким цікавим режисером і актором був її 
чоловік [3].

Коли Буревій після кільканадцяти арештів та за-
слань у середині 20-х років минулого століття оста-
точно припиняє політичну діяльність і “перекваліфі-
ковується” у літератори, театр знову з’являється у 
його житті. 

Ще 1925 р., перебуваючи у Москві, К. Буревій 
переймається створенням при Українському про-
летарському клубі імени Т. Г. Шевченка (офіційної 
громадської організації української спільноти, що на-
раховувала близько 1000 членів) драматичної студії 
на зразок єврейської “Культур-ліги” та Білоруської 
Державної Студії[4]. Український Драматичний Те-
атр, що існував у Москві, був, на думку К. Буревія, 
занадто провінційним і аматорським, проте “постій-
ну публіку УДТ мав і міг мати її в більшому числі, 
коли б сам був живіший навіть в своїй малоросій-

Ірина ЧУЖИНОВА

ÊÎÑÒÜ ÁÓÐÅÂ²É 
² ÏÎË²ÒÈ×ÍÅ ÐÅÂÞ “×ÎÒÈÐÈ ×ÅÌÁÅÐËÅÍÈ”



34

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

щині, до котрої в Москві багацько охочих з публіки 
росіян” [5]. До речі, аналогічний УДТ існував і в 
Ленінграді, проте і перший, і другий театри дійс-
но не вирізнялися ані художньою досконалістю, ані 
продуманою репертуарною стратегією.  

Натомість починання режисерів-мхатівців Вален-
тина Смишляєва та Бориса Афоніна, які зорганізува-
ли та через три роки занять відкрили для широкого 
загалу Державну Білоруську Студію, К. Буревій щиро 
підтримував, вбачаючи у ній гідний зразок для на-
слідування. Тим паче, що Білоруська “студія була за-
снована на самих солідних підвалинах: на вихованні 
культурного актора, перенесенні на білоруську сцену 
досягнень європейської театральної техніки та палкої 
віри в можливість перетворювання на білоруській 
сцені найвищих творів світового мистецтва”[6]. Цей 
допис К. Буревія закінчувався зверненням до Нарком-
просу України з пропозицією підтримати ініціятиву 
створення такої української театральної студії. 

Проте влада ані фінансової, ані моральної під-
тримки не надала, тож довелося самотужки реалізову-
вати власний задум. Як згадує К. Буревій-Сапоровсь-
ка, “в січні 1928 року на пропозицію Костя Буревія в 
Москві при Українському клюбі засновано “Товарис-
тво друзів українського театру”” [7]. Саме від імени 
цього товариства Буревій звертався із листами до 
А. Луначарського та Л. Скрипника, яких знав особис-
то, пізніше ініціював збір коштів (тут і добровільні 
внески-пожертви українського постпредставництва, 
земляцтва, того ж клубу, і гроші, отримані від концер-
тів співаків Большого театра М. Микиші та Семен-

цова, а також благодійних лотерей). 
Водночас у січні 1928 р., при українсь-
кому клубі у Москві була організована 
і хорова капела, керівництво якою взяв 
на себе відомий хормейстер П. Бігдаш 
(Бігдашов). Перший публічний кон-
церт молодої капели відбувся через рік 
після початку занять, і організатори, 
зокрема і К. Буревій, почали домагати-
ся надання їй державного статусу[8].

Щоб отримати кваліфіковані пора-
ди щодо організації студії, К. Буревій 
починає листуватися із Лесем Кур-
басом. Зокрема, писав так: “Я боюсь 
(і буду з усією силою боротись проти 
цього), щоб не утворити тут “копії з 
перекопії”, другої студії Вахтангова 
або десятої студії МХАТ, що ніякої ко-
ристи для українського театру не дасть 
і розвіється як дим (без душі) або буде 
поглинуте російською сценою. Воно 
так і станеться, коли на самому почат-
ку ми не знайдемо живої української 

душі, й не утворимо тієї атмосфери, яка потрібна 
для нормального і культурного розвитку в Москві 
українського театру… Нікого з театральних спеців 
ми ще не кликали, крім Бегічевої, що сама по своїй 
ініціативі відограє у нас досить активну ролю. Бегі-
чева пропонує зробити наш театр чи студію Вашою 
філією, пропонувала офіційно звернутися до Вас... 
Тому я звертаюсь до Вас приватно з своїми запитан-
нями, що відповідь на них дасть особисто мені змогу 
правильно орієнтуватися у цій справі” [9]. Разом із 
тим Буревій зізнавався, що жодної вистави Л. Курбаса 
особисто не бачив, проте вважає саме його авторитет 
беззаперечним у царині українського театру, а тому 
просив рекомендувати людину, близьку Курбасові за 
духом та устремліннями, яка змогла б очолити студію. 
За свідченнями О. Яценко-Буревій, що ґрунтувалися 
на документах з архіву студії, вивезених родиною 
до США, керівник “Березолю” запропонував дві 
кандидатури – режисера Валерія Інкіжинова, який, 
щоправда, тоді жив і працював у Харкові, а також 
згадувану Ганну Бегічеву, колишню режлаборантку, 
яка вийшла заміж і переїхала до Москви [10]. Власне, 
саме вона згодом і очолить новоутворену студію [11], 
а директором стане її чоловік Натан Тураєв, учень 
Є. Вахтангова, у 1914 – 1923 рр. актор Студентської 
драматичної, а потім 3-ої студії МХТ. 

Тож із благословення Л. Курбаса, вже у берез-
ні 1928 р. було проведено іспити та здійснено набір 
студійців. Одним із екзаменаторів був (теж уже зга-
дуваний) і Валентин Смишляєв, якому в майбутньо-
му випаде зіграти одну з ключових ролей у долі цієї 

Кость Буревій (1888–1934)Лесь Курбас, (1887–1937)



35

²ðèíà ×ÓÆÈÍÎÂÀ

студії. “Кожен іспитовий читав байку, співав під аком-
панемент піаніно, або й так (безголосих не брали), на 
сцені грали з м’ячем, скакали через мотузку, на задану 
тему робили мімодраму, танцювали” [12]. Врешті 
із понад 100 охочих вступити відібрали 25 юнаків і 
дівчат, й вони одразу приступили до навчання, і вже 
у травні показали перші роботи. За результатами цьо-
го показу Український клуб прийняв рішення про 
виділення коштів на подорож студії в Україну, де у 
літньому навчальному таборі могли б продовжувати-
ся лекції та тренінги (ці літні візити стануть регуляр-
ною практикою). Тож літо 1928 р. студія проводила 
у м. Ржищеві (нині – Київської обл.), “окупувавши” 
приміщення колишнього жіночого монастиря. Саме 
туди на запрошення керівників і приїхав на кілька 
днів Л. Курбас. Для нього провели спеціяльний огляд-
показ зроблених під контролем Г. Бегічевої мімодрам, 
деякі патрон із захватом хвалив, а з приводу інших 
висловив низку критичних зауважень і порад. Проте 
загалом Курбас залишився задоволений побаченим і 
дав дозвіл на присвоєння студії свого імени. 

К. Буревій у житті новоутвореної студії брав ак-
тивну участь, будучи тепер уже не тільки ідейним 
натхненником, але й викладачем історії театру, ук-
раїнської літератури, розпочавши навіть читати курс 
“морфології театру”. Він, без перебільшень, був і 
тривалий час залишався, навіть після свого переїзду 
в Україну, неформальним лідером цього колективу, 
визначаючи й обстоюючи передусім високий рівень 
як художньої майстерности актора-студійця, так і 
рівень його інтелектуальної підготовки, по суті орієн-
туючись на ідеальну модель “розумного арлекіна”, 
запропоновану Л. Курбасом.

Історія української студії, що проіснувала три 
сезони, з березня 1928 по листопад 1930 р.,  потре-
бує, зрозуміло, окремого ґрунтовного дослідження із 
залученням архівних джерел, з розлогими комента-
рями щодо її практик і репертуару, вимагає вивчен-
ня її мистецького контексту у житті міста, зрештою, 
спробами простежити подальший життєвий і творчий 
шлях її учасників, тим паче кілька з них опинилися в 
Україні (скажімо, Захарченко, Плужник і Сушко стали 
акторами Харківського театру революції, Романен-
ко і Журавель деякий час працювали режисерами у 
м. Сталіно). Ми лише коротко, спираючись на спога-
ди вдови і доньки К. Буревія, окреслимо життєдіяль-
ність студії, щоб не бути голослівними у висновках 
про її непересічну цінність. 

Окрім К. Буревія, у студії у різний час викладали 
відомі у театрально-навчальному середовищі тогочас-
ної Москви люди. Ритмопластикою і акробатикою із 
студентами займався Геворків, колишній педагог ба-
летної школи при Большому театрі. Українську мову 
викладав Павло Опанасенко, спів і музику – Ашхен 

Момікоян, студієць Журавель керував хором і навчав 
співати народних пісень. Г. Бегічева продовжувала й 
далі працювати над мімодрамами й уривками з “Лі-
сової пісні”, до того ж, дуже багато часу приділялося 
творчости Т. Шевченка (щорічно студія давала кілька 
вистав у шевченківські дні). Майстерности актора 
навчали Борис Афонін, випускник студії МХТ, а потім 
його актор і режисер, В. Інкіжинов та В. Смишляєв. 
Двоє останніх після Г. Бегічевої були керівниками 
студії. 

В. Інкіжинов на прохання Л. Курбаса поїхав во-
сени 1928 р. до Москви й одразу взявся до роботи у 
студії. “Зі старшою групою студійців Інкіжинов став 
працювати над п’єсами Клари Газуль*. Кожну п’єсу 
він ставив інакше, але всі разом вони творили одне 
ціле. Це вже був початок серйозного професійного 
театру. Ввів Інкіжинов і біомеханіку і дуже сильно 
заприятелював з балетмейстером Геворковим, роботу 
якого дуже схвалював” [13]. Прикметно, що окрім 
цього, новий керівник вводить і суворий “мовний 
режим” для студійців і викладачів, забороняючи ко-
ристуватися у побуті російською мовою. На жаль, 
уже наприкінці лютого 1929 р. В. Інкіжинов покидає 
студію, приймаючи запрошення В. Пудовкіна вико-
нати головну роль у картині “Нащадок Чингізхана”. 
Одразу після зйомок він через сімейні обставини 
вирушає до Парижу і, зрештою, там і залишається. 
Після нього українську студію очолив В. Смишляєв, 
один із засновників, викладачів і режисерів Держав-
ної Білоруської Студії. Окрім цього, у 1915–1924 рр. 
він працював у Першій студії МХТ, з 1924 по 1931 – у 
Другій студії МХТ. 

Влітку 1930 р. подружжя Буревіїв, що уже мешка-
ло в Україні, одержує запрошення від студії приїхати 
до Сорочинців (нині Полтавська обл.), щоб перегляну-
ти напрацьований репертуар. К. Буревій-Сапоровська 
згадувала: “Те, що ми побачили, нас вразило: перед 
нами був театр – талановитий молодий колектив, який 
мав у своєму репертуарі поряд з п’єсами Газуль нові, 
цікаві вистави. Вони самі інсценізували оповідання 
Косинки “Політика” й зробили з нього п’єсу “Родичі”, 
поставили “Месники” Поля Клоделя й “Бенкет під 
час чуми” Олександра Пушкіна (переклади зробили 
самі)”. Також студійці показали танцювальну панто-
міму “До і після” на музику Ф. Ліста. Усе це разом, 
за планами керівників, мало увійти до першої репер-
туарної афіші майбутнього театру”[14].

Проте влада бачила перспективи студії зовсім по-
іншому: “23 листопада 1930 року на нараді в Секторі 

* Йдеться про драматичні твори П. Меріме, 
вміщені у його першій книжці “Театр Клари Газуль” 
(1825 р.) – прим. авт.



36

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

мистецтв при Наркомпросі РРФСР постановлено зро-
бити Українську театральну Студію пересувним те-
атром, що мав би працювати на периферії – в Сибіру 
або на Північному Кавказі” [15]. Пояснювалася така 
пропозиція забороною створювати нові “театральні 
одиниці”, тим паче інонаціональні. Альтернативною 
була пропозиція влитися до колективу московської 
Муздрами, на що пристало кілька осіб, решта воліла 
покинути студію, аніж перетворитися на пересувний 
театр. Ось так завершила своє існування, ініційова-
на К. Буревієм, Українська драматична студія імени 
Л. Курбаса у Москві.  

Але театральна тема у житті К. Буревія на цьому 
не уривається. Нагадаємо, що він ще 1928 р. закінчив 
історичну драму на 5 дій “Павло Полуботок”, яка 
була надрукована аж 1948 р. у Мюнхені накладом 
видавництва “Орлик” і містила одну із перших ко-
ротких біографічних довідок про автора. Історичний 
матеріял п’єси вибудуваний за принципом “драми 
ідей”, де центральні персонажі є передусім носія-
ми тієї чи іншої державотворчої програми, і основні 
колізії твору пролягають передусім у площині ідей-
них суперечностей. Як лаконічно зазначено у після-
мові до мюнхенського видання: “Полуботок” – це 
гасло Хвильового “Геть від Москви!”, тільки подане 
у національному, а не марксистському контексті” [16]. 
Аналогічний висновок щодо провідної ідеї твору ро-
бить і Ю. Лавріненко: “Гетьман Полуботок, що не 
хотів бути ні Мазепою, ні малоросом, а рівноправним 
союзником Москви, умирає в петербурзькій тюрмі на 
очах царя з прокльоном московському віроломству і з 
словами: “О! Я тепер добре знаю, що воля міститься 
на кінці шаблюки!” В цих словах прозвучав висновок, 
який зробило ціле радянське покоління українців із 
свого найсвіжішого досвіду співпраці з більшовиць-
кою Росією”[17]. 

Лише кількома роками раніше (1926) у брошурі 
“Європа чи Росія. Шляхи розвитку сучасної літе-
ратури”, укладеній на основі доповідей, зроблених 
К. Буревієм в Українському клубі, її автор вступає у 
полеміку із палким ідеологом “европеїзації” М. Хви-
льовим, по суті, виявляючи нерозуміння глибинного 
сенсу проголошеного останнім мистецького курсу. 
Однак, уже через рік К. Буревій сам стає одним із 
ревних прибічників М. Хвильового, апологетом 
його політичних і культурницьких поглядів. Може-
мо говорити, що драма “Павло Полуботок” повною 
мірою засвідчує саме це світоглядне зближення із 
М. Хвильовим, а через нього і з провідною групою 
української літературно-театральної громади, зокре-
ма і з Лесем Курбасом. 

Тепер, знаючи цю передісторію знайомства К. Бу-
ревія і Л. Курбаса, можна зрозуміти принциповість 
відкритої підтримки з боку Буревія творчої лінії те-

атру “Березіль”. Правда, кілька його текстів, при-
свячених безпосередньо театру, свідчать про нього 
як про чуйного, спостережливого, ерудованого те-
атрознавця-аматора, якому не вистачає і терміноло-
гічного глосарію, і ґрунтовних знань режисерських 
технологій, і володіння дещо ширшим, не історич-
ним, а тогочасним контекстом. Тим не менш, друга 
монографія про видатного актора А. Бучму, присвя-
чена 25-літтю його сценічної діяльности, написана 
саме К. Буревієм (Х.: “Рух”, 1933. – 105 с.), до того 
ж містить авторський текст німецькою мовою (Бу-
ревій самотужки вивчив кілька іноземних мов, тож 
займався ще й перекладом). Завдяки виданню “Лесь 
Курбас у театральній діяльності, в оцінках сучасни-
ків, – документи” (Балтимор – Торонто: Українське 
видавництво “Смолоскип” ім. В. Симоненка, 1989. – 
102 с.) маємо можливість ознайомитися із фрагмен-
том рецензії К. Буревія “Шекспір чи Куліш?” на п’єсу 
І. Микитенка “Диктатура” та виставу за нею. Автор 
рецензії робить доволі парадоксальний висновок, що 
Л. Курбас, “поборовши” драматурга І. Микитенка, 
тим не менш, залишив усі прикмети другого автора, 
чия присутність відчутна у тексті та у виставі, – Ми-
коли Куліша. Як на нас, К. Буревій не зовсім докладно 
зрозумів, кого ж насправді цитував Курбас у “Дик-
татурі”, – ймовірно, все ж не М. Куліша, а себе у 
виставах за його творами.

Мабуть, найкращим текстом К. Буревія, написа-
ним про театр Л. Курбаса, був фейлетон “Театр “Бе-
резіль” шкереберть” [18], адже тут автор уже явився 
у всеозброєнні свого сарказму і пародійного хисту. У 
нічному порожньому театрі К. Буревій збирає гомінку 
компанію відомих персонажів березільських вистав: 
Феногена і Пузиря (“Хазяїн”), Ляща і Свинку (“Алло, 
на хвилі 477!”), Копистку (“97”), Гапона (“Пролог”), 
Мазайла (“Мина Мазайло”) і т. д. – які, виявляється, із 
неабияким запалом розмірковують про нападки “мар-
ксистсько-ленінської критики” на театр. Найбільше 
дошкульних реплік звучало на адресу несамовитого 
у своєму “праведному гніві” Д. Грудини, що, можна 
сказати, очолив рецензентсько-критичну “облогу” 
“Березоля”. 

І цей благородний вчинок К. Буревія задля оборо-
ни театру не залишився без уваги. За підписом “Д. Ко-
валь” на шпальтах “Літературної газети” (12 травня 
1933 р.) з’являється нищівна стаття “Огонь по опор-
туністах і дворушниках”, у якій автор, аналізуючи 
фейлетон, із хвацькістю прокурора сипле звинува-
ченнями, що одразу й недвозначно відсилають до 
статей карного кодексу. Невідомий Д. Коваль (чи 
скоріше горезвісний Д. Грудина?) як скеля стає “на 
захист” театру: “Бажаючи в ювілейні дні “зробити 
приємність” театрові “Березіль”, К. Буревій нахабно 
клепле на театр, що став нині на шлях перебудови… 



37

Буревій, як і другий колишній “присяжний” критик 
реакціонер-націоналіст В. Хмурий, хоче спровокува-
ти “Березіль” на розрив його з марксистською крити-
кою й радянською літературно-мистецькою громад-
ськістю…”. А головне, що обурює Д. Коваля, так це 
те, що Буревій, відгукнувшись на заклик І. Кулика, 
на той час секретаря ВУСППу, до усіх митців каятися 
і “самокритикуватися”, кількома місяцями раніше 
надіслав до редакції тієї ж “Літературної газети” по-
каянну статтю, у якій визнавав усі свої “помилки”. 

Чи треба казати, що і в цьому останньому епізоді 
К. Буревій залишився вірним собі і, як і в поперед-
ній “Авто-екзекуції”, підписаній Едвардом Стріхою, 
черговий раз висміяв лицемірство та єзуїтський шал 
вірних поплічників системи. До речі, за спогадами 
письменника А. Гака, на початку 1930-х рр. ці “авто-
екзекуції” були перетворені на прецікаві спектаклі 
для усіх охочих подивитися, як з трибуни Будинку 
письменників ім. В. Еллана той чи інший бідолаха 
критикує себе ж, “викриваючи” власні “контррево-
люційні погляди”. Дехто, як скажімо, інший відо-
мий гуморист Остап Вишня, з неприхованою іронією 
очорнював себе, перетворюючи “каяття” на фарс. 
Проте той же І. Кулик, що дрібним бісом-конферансьє 
снував поруч, підсовував черговому оратору на під-
пис щойно видрукувану стенограму його виступу. 
Пізніше ці стенограми лягли першими документами 
у папки обвинувальних справ, скажімо, того ж Вишні 
[19]. Безперечно, і двом “авто-екзекуціям” К. Буревія 
була призначена та ж грізна доленосна роль…

Однак, зупинимось у розповіді все ж на 1930 році, 
коли К. Буревій розпочинає співпрацю з театром і 
створює своє перше ревю “Опортунія”…

Далі буде  

1. У біографічному словнику “Политические де-
ятели России. 1917” (М.: Большая Российская Энцик-
лопедия, 1993. – 432 с.) міститься стаття І. Чубикіна 
про революціонера Кліма Бурєвого. Наведені факти 
біографії, місце і дата смерти, причетність до ук-
раїнського літературного середовища беззаперечно 
підтверджують, що йдеться саме про Костя Буревія. 
Зокрема, автор зазначає, що справжнє його ім’я – Кос-
тянтин Степанович Сопляков, а Буревой (в укр. на-
писанні Буревій) – підпільний псевдонім, який пізніше 
офіційно стане прізвищем. У біографічному довіднику 
“Мистецтво України” (К.: Українська енциклопедія ім. 
М. Г. Бажана, 1997. – 697 с. ) у статті про К. Буревія 
вказано – “справжнє прізвище Буровій”, хоча насправді 
це лиш варіянт написання одного й того ж прізвища.    

2. Лавріненко Ю. Кость Буревій (Едвард Стріха): 
1988 – 1934 // Лавріненко Ю. Розстріляне відродження: 

Антологія 1917 – 1933: Поезія – проза – драма – есей. – 
К.: “Смолоскип”, 2004. – С. 392.   

3. Буревій-Сапоровська К. Українська театральна 
студія імені Леся Курбаса у Москві // Сучасність. – 
Мюнхен, 1987.– № 7 – 8. – С. 76.

4. Буровій К. Театри національних меншостей: (до-
пис) // Червоний шлях. – 1925. – № 1–2. – С. 344 – 345. 

5. Там само. – С. 344.
6. Там само.
7. Буревій-Сапоровська К. Українська театральна 

студія імені Леся Курбаса у Москві // Сучасність. – 
Мюнхен, 1987. – № 7– 8. – С. 67.

8. Див.: Буревій К. [Без назви] // Декада. – Х., 
1930. – № 3. – С. 9.

9. Лист К. Буревія до Л. Курбаса від 11. 01.1928 р. // 
Київ/ Kyiw – Філядельфія, 1954 – № 6. – С. 264–265.

10. О. Б. [Оксана Буревій] Драматична студія 
ім. Л. Курбаса в Москві // Київ/Kyiw. – Філядельфія, 
1954. – № 6. – С. 262.

11. Нещодавно були надруковані спогади Г. Ур-
салової-Бегічевої (див.: Танюк Л. Твори. Щоденники 
без купюр: В 60-ти томах. – К.: “Альтпрес”, 2012. – 
Т. 20. – С. 338–367.), написані, за словами упорядника, 
для московського видання “Лесь Курбас” і вилучені 
звідти через цензуру. Зокрема, у цих спогадах йдеться 
і про українську театральну студію у Москві, про 
літній її виїзд в Україну, про візит Л. Курбаса і т. д. 
У порівнянні до свідчень О. Яценюк-Буревій та К. Бу-
ревій-Сапоровської ці згадки Г. Бегічевої-Урсалової пос-
тають як контроверсійні: на відміну від перших двох, 
в основі яких –  протоколи студії, вони оперті тільки 
на пам’ять авторки). Для уникнення фактологічних 
непорозумінь, ми свідомо посилатимемось виключно 
на сімейні спогади родини Буревіїв, сподіваючись, що 
у майбутньому вдасться документально підтвердити 
(або спростувати) і розповідь Г. Бегічевої-Урсалової 
про події минулих літ.

12. Буревій-Сапоровська К. Українська театральна 
студія імені Леся Курбаса у Москві // Сучасність. – 
Мюнхен, 1987. –  № 7 – 8. – С. 68.

13. Там само. – С. 78.
14. Там само. – С. 80.
15. Там само. 
16. [Післямова]/ [Без підпису] // Буревій К. Павло 

Полуботок: Історична драма на 5 дій. – Мюнхен: Ви-
давництво “Орлик”, 1948. – С. 99.

17. Лавріненко Ю. Кость Буревій (Едвард Стріха): 
1988 – 1934 // Лавріненко Ю. Розстріляне відродження: 
Антологія 1917 – 1933: Поезія – проза – драма – есей. – 
К.: “Смолоскип”, 2004. – С. 395.

18. Буревій К. Театр “Березіль” шкереберть // Чер-
воний перець. – 1933. – № 4.

19.  Гак А. Остап Вишня // Гак А. (Мартин Задека) 
На двох трибунах. Оповідання та фейлетони – Новий 
Ульм; Філадельфія: вид-во “Україна”, 1966. – С. 256.

²ðèíà ×ÓÆÈÍÎÂÀ



38

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

²

У Харківському національному університеті 
мистецтв ім. І. П. Котляревського 12-13 березня від-
булася ХІІ Міжнародна науково-творча конференція 
студентів і аспірантів “Мистецтво та шляхи його ос-
мислення в дослідженнях молодих науковців”. І хоча 
вона не була присвячена виключно постаті Леся Кур-
баса, запропонована тема “Митець у часопросторі” 
передбачала розгляд творчої еволюції митців у часі, 
їхні, нерідко драматичні, взаємини з добою, рефлексії 
на проблеми сучасників, роль у творчому просторі 
батьківщини і світу – словом, окреслила коло про-
блем, що безумовно є актуальними і для дослідження 
діяльности видатного ювіляра.

“Міжнародність” студентської конференції цього 
року виникла не тільки завдяки представникам Украї-
ни, Росії та Білорусі, але й гості із Литовської академії 
музики і театру Аустеї Адомавічуте, яка виголосила 
доповідь “Віддзеркалення суспільства в театрі Йонаса 
Вайткуса”. Науково-творчі розвідки студентів з Росії 
та Білорусі були цікаві харків’янам, окрім усього ін-
шого, з огляду на інформативність, бо стосувалися 
переважно сучасного театрального процесу цих країн, 

Цьогорічний березень пройшов під знаком “Бе-
резоля”: мистецька Україна відзначала 125-річний 
ювілей від дня народження видатного реформато-
ра українського театру Леся Курбаса та 90-літ-
тя створення ним славетного колективу. Заходи, 
які відбувалися з цієї нагоди у Харкові, спробували 
висвітлити студенти Харківського національного 
університету мистецтв Маргарита Корнющенко  
(І розділ) та Ольга Дорофєєва (ІІ розділ).

ËÅÑÜ ÊÓÐÁÀÑ
Ó ×ÀÑÎÏÐÎÑÒÎÐ² 
ÓÊÐÀ¯ÍÑÜÊÎÃÎ 
ÒÅÀÒÐÎÇÍÀÂÑÒÂÀ

Маргарита КОРНЮЩЕНКО, 
Ольга ДОРОФЄЄВА

Виступ декана театрального 
факультету ХНУМ імени 
І. П. Котляревського, 
Ботунової Г. Я.

Сергій Фішер, аспірант Російсько-
го інституту історії мистецтв.

Олеся Нагірна, аспірантка КНУТКіТ 
імени І. К. Карпенка-Карого.

38



39

знаному нам не так добре, як би хотілося. Аспірант-
ка Білоруської державної академії мистецтв Любов 
Демкіна ознайомила авдиторію з нинішнім етапом 
самоідентифікації у розвитку молодої режисури в 
просторі театрального процесу Білорусі.

Студентська театрознавча конференція у Хар-
кові вже має своїх “ветеранів”, представниками яких 
були аспірант Російського інституту історії мистецтв 
Сергій Фішер із доповіддю “Час – простір – “Желтая 
кофта” – МАЛЕГОТ” та аспірант Російської академії 
театрального мистецтва – ГИТИС Микола Берман, 
про творчу манеру якого варто буде поговорити ок-
ремо.

Водночас цього року на конференцію приїхали 
студенти молодших курсів з ГИТИСа (Москва), а 
це означає, що зв’язок поколінь не переривається, і 
харківський театрознавчий форум розвиватиметься і 
набиратиме обертів. Отже, студентка ІІ курсу Ганна 
Ігнатенко виголосила доповідь “Вистава, створена 
художником і зіпсована режисером (на прикладі “Тар-
тюфа”, реж. П. Сафонов)”; студентка І курсу Поліна 
Манафова поділилася своїми думками про перспек-
тиви театру художника, а її однокурсниці Ольга Югай 
та Ксенія Ходош спільними зусиллями розглянули на 
конкретних прикладах результати постійної співпраці 
художника та режисера.

Найяскравіше, на мою думку, на харківській кон-
ференції дебютували “гітісівські” студентки перших 
та других курсів Наталя Базова, Гульнара Іскакова 
та Тетяна Уткіна, які підготували розвідку про твор-
чість одного з найяскравіших російських режисерів, 
улюбленця юних московських театрознавців Юрія 
Бутусова. Дівчата підкорили авдиторію не тільки 
ґрунтовністю свого дослідження: їхня щира захоп-
леність режисером просто обеззброювала і, безумов-
но, передалася й слухачам.

Студенти з Росії є носіями самобутньої школи 
театрознавства. Переважно вони розмірковують над 
актуальним театральним процесом, тож мають з 

приводу своїх тем чітку особисту думку, вільно та 
емоційно доносячи її до слухача. Доповідям росіян 
часом не вистачає академізму, проте їм не бракує здат-
ності зацікавити своєю темою авдиторію. Уміння кон-
центрувати на собі увагу – це те, чого б не завадило 
повчитися в “гітісівців” представникам української 
школи театрознавства, серед яких на цьогорічній 
конференції були переважно вихованці кафедри те-
атрознавства ХНУМ ім. Котляревського. Як завжди 
в харків’ян, спектр тематики доповідей був досить 
широкий – від історичних постатей та подій до явищ 
сучасного театру. Студентка ІІІ курсу Наталія Губрій 
розглядала модерні тенденції в українському театрі 
на західноукраїнських землях (1930); її одногрупниця 
Агнія Пашкевич доповіла про гастролі Айри Олдрід-
жа у Харкові 1860-х років та їхнє віддзеркалення у 
харківській пресі; маґістрантка Наталія Синенко роз-
глянула метод “перетворення” в теоретичних роботах 
Леся Курбаса. 

Цікаву тенденцію виявили доповіді, що торкались 
тем сучасного театру – майже всі харків’яни підго-
тували розвідки про постаті й вистави інших міст та 
інших країн. Чи то харківське театральне життя не 
радує, чи то “добре там, де нас нема”… Так чи інак-
ше, Маргарита Корнющенко (ІV курс) розглянула су-
часну драматургію як “реальну енергію часу” на сцені 
Київського ЦСМ “Дах”; Вікторія Варич (ІІІ курс) ви-
голосила доповідь “Вірляна Ткач – українська дівчина 

Ìàðãàðèòà ÊÎÐÍÞÙÅÍÊÎ, Îëüãà ÄÎÐÎÔÅªÂÀ

Гульнара Іскакова, Наталія Базова, 
Тетяна Уткіна, студентки І, ІІ курсу 

театрознавчого факультету Росій-
ського університету театрального 

мистецтва (ГИТИС).

Мар’яна Янкевич-Столяр, студентка 
ІV курсу кафедри театро знавства та 
акторської майстерности ЛНУ імени 
Івана Франка.

Маргарита Корнющенко, студентка 
ІV курсу кафедри театрознавства 
ХНУМ імени І. П. Котляревського.

39



40

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

з “позабродвею””; Ірина Артюхова відрецензувала 
“Наталку Полтавку” Київського національного театру 
ім. Франка у поставі О. Анурова; студентка ІV курсу 
Ольга Дорофєєва дослідила ґенезу модерністичних 
пошуків художнього керівника Львівського театру 
ім. Леся Курбаса Володимира Кучинського. І лише 
третьокурсниця Аліна Ципіна розглянула “таємни-
цю душі митця” на матеріялі вистави Харківсько-
го академічного театру ім. Шевченка “Сьома свіча” 
(режисер – А. Літко). Доповідям студентів ХНУМ 
ім. Котляревського не бракувало ані академізму, ані 
особистісної позиції їхніх авторів, а щодо манери 
подачі – то тут ще є простір для вдосконалення.

Інші осередки театрознавства на Україні – фа-
культет культури і мистецтв Львівського національ-
ного університету імени Івана Франка та Київський 
національний університет театру, кіно і телебачення 
ім. І. Карпенка-Карого – на харківську конференцію 
цьогоріч, на жаль, делегували лише по одному сту-
дентові, які, втім, гідно представили свої театрознавчі 
школи. Здобувачка Київського національного універ-
ситету театру, кіно і телебачення ім. І. Карпенка-Ка-
рого, а в минулому – випускниця ЛНУ імени Івана 
Франка – Олеся Нагірна зробила ґрунтовну історичну 
розвідку на тему “Медеї” Ж. Ануя як рецепції ан-
тичности у творчості Віри Левицької, а львів’янка 
Мар’яна Янкевич виголосила доповідь “Український 
мюзикл у творчості Б.-Ю. Яновського (“Лис Микита” 
за І. Франком)”. Сподіваємось, надалі українські ко-
леги проявлять більше зацікавлености конференцією 
“Мистецтво та шляхи його осмислення в досліджен-
нях молодих науковців”. Сьогодні це найстарший 
в країні міжнародний студентський театрознавчий 
форум, участь у якому, обмін поглядами, навичка-

ми і досвідом, безумовно, збагачують не тільки його 
учасників, але й саму науку.

До речі, харківська конференція дає змогу і 
представникам інших професій випробувати себе як 
критика, історика чи теоретика театру. Цього року 
авдиторія мала змогу оцінити театрознавчі пошуки 
майбутніх актрис, а нині ще студенток – Наталії Со-
лоніної, Кристини Черкасової, Олександри Одокієн-
ко (ІV курс) та Ольги Пінаєвої, Анни Семеніхіної 
(V курс ХНУМ ім. Котляревського). Доповідь Анни 
викликала жваву дискусію та неабияку зацікавленість 
російських гостей, адже стосувалася актуальної теми 
театру художника та його яскравого представника 
Філіпа Жанті. Так само не лишилися поза увагою 
і думки режисера театру анімації Олени Авдєєвої з 
приводу особливостей методології Санкт-Петербур-
зької вищої школи лялькарів. Попри те, що окремі 
розвідки хибували на певну реферативність, театро-
знавцям (вони, переважно, є сторонніми спостеріга-
чами вистав, тенденцій і творчих доль) був цікавий 
погляд людей, зсередини знайомих з театральною 
“кухнею”.

Свій науковий внесок у конференцію зробили 
також студенти інших харківський вузів – Державної 
академії дизайну і мистецтв, Національного педаго-
гічного університету ім. Г. С. Сковороди та Державної 
академії культури. Доповіді, відповідно до спеціялі-
зації їхніх авторів, стосувались проблем драматургії, 
сценографії або ж збагачували тематику конференції 
аналізом творчости художників. Так, студент V курсу 
ХДАДМ Сергій Канцедал ознайомив авдиторію з 
образно-художніми та соціокультурними змістами 
шахтарського циклу Романа Мініна. Картини, що на 
перший погляд осмислюють гостроактуальні про-
блеми лише окремого регіону України, надзвичайно 
зацікавили гостей з Росії та Білорусі. Це доводить не 
тільки універсальність художнього мислення Мініна, 
але й універсальність мови мистецтва, що дає змогу 
порозумітись людям попри культурні, ментальні та 
мовні бар’єри (дуже символічно для конференції, де 
тексти виголошувались англійською, російською та 
українською).

Завсідники міжнародних студентських театро-
знавчих форумів знають, що конференція, у про-
грамці якої заявлений виступ Миколи Бермана, нині 
аспіранта Російської академії театрального мистецтва 
– ГИТИС, матиме ефектний фінал. Микола славиться 
не лише ґрунтовністю знань, але й категоричністю 
та безкомпромісністю поглядів. Його доповіді ін-
коли серйозні, інколи іронічні, навіть провокативні 
– втім, завжди яскраві за формою, технічно оснащені, 
із ретельно вибудуваним візуальним рядом. Микола, 
якому затісно в рамках академічної науковости, режи-
сирує свої виступи, а інколи навіть примірює на себе 

На першому плані – Анна  Семеніхіна, студентка  магістра-
тури кафедри майстерности актора і режисури театру 
анімації ХНУМ імени І. П. Котляревського та Сергій Фішер, 
аспірант Російського інституту історії мистецтв.



41

акторські образи (пригадати хоча б минулорічного 
“великорозумного” дідугана – прихильника творчос-
ти Льва Додіна). Цього разу М. Берман розповідав про 
“головну подію московського театрального сезону” 
– поставу Театру.Doc “Солдат” за п’єсою Павла Пряж-
ка у виконанні Павла Чинарьова (режисер – Дмитро 
Волкострєлов). Спираючись на відеоматеріяли, що їх 
виклали творці вистави в мережі Інтернет, доповідач 
підкреслив те велике значення, яке має п’єса Пряжка 
для світової драматургії, детально висвітлив тривалі 
та болісні творчі пошуки Волкострєлова і Чинарьова. 
А далі, ґрунтовно проаналізувавши концептуальну 
зав’язку дії, доповідач запропонував подивитись ві-
деозапис вистави, котру, як виявилось, становлять… 
лише п’ятихвилинна сцена прийому героєм душу та 
одна-єдина фраза! Думаю, авдиторія харківської кон-
ференції була не менш розгублена і шокована, аніж 
глядачі московського Театру.Doc. Найцікавіше, що 
Микола Берман тримав інтригу до кінця, і навіть під 
час дискусії не виказав свого справжнього ставлення 
до мистецької провокації Волкострєлова & Co.

Гостям і харків’янам було запропоновано відві-
дати присвячену Лесеві Курбасу виставку в Літера-
турному музеї, а також вистави “Янголи так поруч” 
кафедри майстерности актора та режисури театру 
анімації ХНУМ ім. І. Котляревського і “Крыса” не-
щодавно утвореного Вільного творчого об’єднання 
“Прекрасні квіти”. Гадаю, учасники ХІІ Міжнародної 
науково-творчої конференції студентів та аспірантів 
“Мистецтво та шляхи його осмислення в досліджен-
нях молодих науковців. Митець у часопросторі” змог-
ли доторкнутись до славного минулого та, можливо, 
зазирнути й у майбутнє українського театру. 

²²

Одразу після студентського форуму, 14-15 
березня, в Харкові відбулася міжнародна на-
укова конференція “Лесь Курбас у контексті 
світової та вітчизняної культури”, учасниками 
якої були відомі науковці та театральні митці 
України, Росії, США й Канади. Конференція ви-
явилась дійсно масштабною і за кількістю учас-
ників (на два дні було заплановано 38 допові-
дей), і за рівнем їхнього наукового авторитету. 
Широкий, багатогранний розгляд діяльности 
Леся Курбаса забезпечувала різнопрофільність 
доповідей, серед авторів яких були театрознав-
ці, режисери, мистецтвознавці, філологи, істо-
рики. Організовували конференцію спільними 
зусиллями Управління культури і туризму Хар-
ківської обласної державної адміністрації, Хар-
ківський національний університет мистецтв 
імени І.П. Котляревського, Харківська держав-
на академія культури, Міжобласне відділення 

національної спілки театральних діячів України та 
Харківський державний академічний український 
драматичний театр ім. Т.Г. Шевченка.

Засідання конференції відбувалися в Харківсь-
кому будинку актора ім. Л. Сердюка. Робота першого 
дня почалася з виступу Л.С. Танюка, народного артис-
та України, професора кафедри режисури КНУТКіТ 
ім. І.К. Карпенка-Карого, голови Національної спілки 
театральних діячів України, відомого мистецького і 
громадського діяча нашої країни, який доклав багато 
особистих зусиль задля повернення імени Леся Кур-
баса у творчий та науковий простір.

Велику цікавість усієї авдиторії викликав виступ 
відомого сучасного театрознавця Н. М. Корнієнко, до-
ктора мистецтвознавства, академіка НАМУ, директора 
Національного центру театрального мистецтва ім. Ле-
ся Курбаса.  Розкриваючи тему “Курбас і світовий 
контекст. Курбас – Арто” і не вдаючись до букваль-
них порівнянь, Н. Корнієнко простежила спільність 
світоглядних і мистецьких позицій двох визначних 
театральних митців першої половини ХХ ст.

Неабияку наукову цінність мала й доповідь “Театр 
і війна: творчість Леся Курбаса і військово-політич-
ні перипетії Першої світової та громадянської війн” 
відомого дослідника як курбасівської епохи, так і 
сучасного театрального процесу, Г. І. Веселовської, 
доктора мистецтвознавства, професора, завідува-
ча відділу науково-творчих досліджень інформації 
та аналізу Інституту проблем сучасного мистецтва 
НАМУ. З властивою їй доказовістю, ретельним аналі-
зом маловідомих фактів Г. Веселовська розглянула 
один із ранніх періодів діяльности Леся Курбаса в 

Ìàðãàðèòà ÊÎÐÍÞÙÅÍÊÎ, Îëüãà ÄÎÐÎÔÅªÂÀ

Делегація театрознавчого факультету Російського 
університету театрального мистецтва (ГИТИС).



42

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

контексті складних суспільних і політичних подій 
того часу.

Не стільки академічно науковою, скільки емоцій-
но переконливою, сповненою відвертих особистих 
вражень була доповідь Вірляни Ткач, нью-йоркського 
режисера, українки за походженням. Режисер театру 
Яра Мистецька Група з Експериментального театру 
Ля МаМа  представила тему “Лесь Курбас у Новому 
світі”, з’ясовуючи, яке місце в творчості українсь-
кого режисера відіграла Америка (де він ніколи не 
бував), та яке ставлення до нього склалося на цьому 
континенті. Доповідь В. Ткач супроводжувалася ціка-
вим фотоматеріялом, а доповнював її Ендрю Колто, 
актор театру Яра Мистецька Група, котрий прочитав 
вірші.

На конференції виступили викладачі, завідувачі 
кафедр харківських мистецьких вишів: доцент, заві-
дувач кафедри акторської майстерности ХДАК, за-
служений діяч мистецтв України І. О. Борис; доктор 
мистецтвознавства, професор, завідувач кафедри тео-
рії і історії мистецтв ХДАДМ Л. Д. Соколюк; доцент, 
завідувач кафедри театрознавства ХНУМ ім. І. П. Кот-
ляревського, заслужений працівник культури України 
Г. Я. Ботунова та кандидат мистецтвознавства, профе-
сор, завідувач кафедри режисури ХДАК, заслужений 
діяч мистецтв України С. І. Гордєєв.

Своє бачення досягнень Леся Курбаса на тлі су-
часного театрального процесу та свого власного пе-
дагогічного досвіду розкрив І. О. Борис.  Історичні 
театрознавчі дослідження представили Г. Я. Ботуно-
ва, в чиїй доповіді “Мистецько-громадська позиція 
Л. Курбаса на театральному диспуті 1929 р.” були 
схарактеризовані обставини різких нападок на керів-
ника “Березоля” на мистецькому диспуті, що стало 
початком цілеспрямованого знищення режисера, та 
С. І. Гордєєв з доповіддю “Лесь Курбас: погляд з ми-
нулого у майбутнє (з архівних джерел)”. Про твор-
чість відомого художника та сценографа Михайла 
Бойчука, перетини його долі з життєвим шляхом Леся 
Курбаса доповіла Л.Д. Соколюк.

Не змогла бути присутньою на харківській кон-
ференції Ірина Макарик, професор англійської літе-
ратури й історії театру Оттавського Університету. Не 
зважаючи на це, її доповідь “Театр “Березіль” у Пари-
жі і Нью-Йорку” була трансльована у відеоформаті. 
Досягнення сучасної техніки дозволили подолати 
велику відстань, й ми почули наукову думку канад-
ського дослідника особисто з її вуст.

Друга частина денного засідання розпочалася до-
повіддю ветерана харківського театрознавства профе-
сора кафедри театрознавства ХНУМ імени І. П. Кот-
ляревського, кандидата філологічних наук Н. Р. Лог-
винової “Зв’язок Леся Курбаса із західно-европей-
ською режисурою”, в якій діяльність українського 

митця постала у контексті творчих пошуків інших 
видатних режисерів того часу.

Маловідому грань творчости Леся Курбаса в 
галузі кінорежисури висвітлила старший викладач 
кафедри культурології Національного університету 
“Києво-Могилянська академія”, головний редактор 
журналу “Кіно-Театр” Л. І. Брюховецька. Про ваго-
мість праці режисера в цьому напрямі мистецтва свід-
чить сама назва доповіді: “Лесь Курбас і кіно. Йому 
доводилося не реформувати, а формувати”.

Цікавости та різноманітности конференції надава-
ло те, що суто наукові доповіді часто доповнювалися 
фотоматеріялами, що допомагало слухачам ще більше 
зануритися в атмосферу курбасівської доби. Завліт 
Харківського державного академічного українського 
драматичного театру ім. Т. Г. Шевченка, театрозна-
вець О. А. Седунова презентувала авдиторії фотоархів 
харківського періоду театру “Березіль” (1926–1933), 
наочно продемонструвавши славетні сторінки театру, 
тісно пов’язані з діяльністю Леся Курбаса.

Постать Леся Курбаса є, безумовно, знаковою 
у мистецькому просторі свого часу, а багатогранна 
діяльність його дуже важлива для розвитку театраль-
ної теорії та практики сьогодення. В його творчості 
були сконцентровані пошуки різних напрямів та видів 
мистецтва, більшість видатних особистостей тих 
років так чи інакше були пов’язані з його театральни-
ми експериментами. Тому доречною на конференції 
була розмова і на теми, що прямо не висвітлюють 
діяльности Курбаса, але розкривають особливості 
мистецького контексту 1920 – 30-х років.

Маємо на увазі доповіді харківських науковців, 
зокрема кандидата мистецтвознавства, доцента кафед-
ри теорії і історії мистецтв ХДАДМ О. І. Галонської 
“Державна українська музична комедія на тлі дискусії 
про оперету 1924–1932 рр.”, в якій дослідниця роз-
крила особливості розвитку жанру музичної комедії 
у переламні для багатьох напрямів мистецтва 1920  – 
поч. 1930-х років, часи гарячих творчих протисто-
янь та диспутів. Важко уявити шлях “Березоля” без 
вистав за п’єсами М. Куліша, які особливо в останні 
роки творчости Леся Курбаса визначали і естетичне, 
і тематичне спрямування театру. Досліджує творчість 
цього видатного драматурга, І. М. Кремінська, кан-
дидат філологічних наук, доцент кафедри історії ук-
раїнської літератури філологічного факультету ХНУ 
ім. В. Каразіна, яка на конференції представила до-
повідь “Специфіка художнього простору в драматур-
гії Миколи Куліша (1927–1932-х рр.)”. На розкриття 
майже не дослідженої теми – творчости режисера 
Фавста Лопатинського, якого Курбас вважав своїм 
найталановитішим учнем та якому, на жаль, довелось 
розділити трагічну долю вчителя – спрямувала цікаве 
дослідження театрознавець О. Б. Теліпська. 



43

Ìàðãàðèòà ÊÎÐÍÞÙÅÍÊÎ, Îëüãà ÄÎÐÎÔÅªÂÀ

Гумористичному баченню “Березоля” з боку доб-
рого друга Л. Курбаса Остапа Вишні була присвячена 
доповідь головного бібліографа ЦНБ ХНУ ім. В. Ка-
разіна, театрознавця Ю. Ю. Полякової “Березіль” і 
березільці в “Театральних усмішках” Остапа Вишні”. 
Свій погляд на виявлення курбасівських принципів у 
сучасному театральному процесі запропонувала при-
сутнім Ю. П. Коваленко, старший викладач кафед-
ри театрознавства ХНУМ ім. І. П. Котляревського, 
виголосивши доповідь “Режисерсько-педагогічний 
метод Степана Пасічника як продовження традицій 
“Березоля”.

У рамках конференції відбулася презентація 
бібліографічного покажчика “Творчий спадок Леся 
Курбаса у XXI столітті”, який було видано ХДАК у 
2012. А ввечері учасники конференції змогли поба-
чити виставу “Сон. Комедія” за поемою Т. Шевченка 
Творчої майстерні зі Львова “Театр у кошику” Націо-
нального центру театрального мистецтва імени Леся 
Курбаса. Цей колектив, одне з найцікавіших мистець-
ких об’єднань в Україні,  спираючись на відкриті Ле-
сем Курбасом театральні принципи, сприяє розвитку 
сучасного українського театру та його визнанню на 
міжнародній мистецькій арені.

Ранком наступного дня (15 березня) учасники 
конференції, не зважаючи на сніжну погоду, поклали 
квіти на могилу-пантеон сім’ї Леся Курбаса та відві-
дали історичні місця Харкова, пов’язані з іменами 
видатних майстрів театру “Березіль”. До ювілею ви-
датного режисера в Харківському літературному музеї 
було створено виставку “Лесь Курбас – розстріляний 
геній українського театру”, де експонуються цікаві 
фотоматеріяли та листи, а також (“Слідами скорбот-
ного соловецького етапу”) спогади кандидата медич-
них наук О. В. Кочарян про експедицію “Соловецький 
етап-2005 р.”. 

Відвідавши виставку, учасники конференції про-
довжили засідання. Вже як театрознавець виступила 
режисер переглянутої напередодні вистави “Сон. Ко-
медія” І. В. Волицька, кандидат мистецтвознавства, 
художній керівник Творчої майстерні “Театр у коши-
ку”, науковий співробітник Національного центру 
театрального мистецтва імени Леся Курбаса, заслуже-
ний діяч мистецтв України, представивши доповідь 
“Лесь Курбас. Погляд на тіло”.

Доповідь “Лесь Курбас як інтерпретатор п’єси 
Г. Бюхнера “Войцек” проголосила О. М. Каленіченко, 
доктор філологічних наук, професор кафедри театро-
знавства ХНУМ ім. І. П. Котляревського. Науковець 
розглянула особливості художнього світу відомого 
твору з погляду українського режисера, який багато 
працював над “Войцеком”, здійснив власний пере-
клад п’єси, але так і не увів цю назву до репертуару 
театру. 

Після цього авдиторія мала змогу почути цикл 
доповідей, присвячених образотворчому мистецтву 
та, зокрема, сценографії першої третини ХХ ст. 

З доповіддю “Дельартівські мотиви харківсь-
кої «сімки» виступила кандидат мистецтвознавства, 
доцент кафедри теорії і історії мистецтв ХДАДМ 
Т. В. Павлова, побудувавши її на маловідомих фак-
тах з художнього життя Харкова бурхливих 1920-х 
років й доповнивши цікавим фотоматеріялом. Кан-
дидат мистецтвознавства, доцент кафедри теорії і іс-
торії мистецтв ХДАДМ В. В. Чечик запропонувала 
дослідження “Вадим Меллер і Ґеорґ Ґросс: до історії 
українського театрального аванґарду”, розкривши 
важливі аспекти формування аванґардного сценог-
рафічного мистецтва в Україні, зокрема творчости 
Вадима Меллера, який багато і плідно співпрацював 
з Лесем Курбасом. Доповідь на тему “Орієнтальні 
мотиви в аванґардній сценографії України (перша тре-
тина ХХ ст.)” проголосила кандидат мистецтвознав-
ства, доцент кафедри теорії і історії мистецтв ХДАДМ 
І. О. Тесленко, доповнюючи новими спостереженнями 
картину розвитку української сценографії в період 
сміливих театральних експериментів.

 Особливості розвитку провідного напряму ук-
раїнської сценографії 1920-х років – конструктивіз-
му – крізь призму сприйняття харківських критиків 
розкрила І. В. Лобанова, старший викладач кафедри 
театрознавства ХНУМ імени І. П. Котляревського, у 
доповіді “Від апології авангарду до апології реалізму: 
творчість сценографів-конструктивістів Державно-
го українського оперного театру в оцінці харківської 
преси (1925–1934)”.

Цікаву тему для дослідження обрала кандидат 
мистецтвознавства, доцент кафедри теорії і історії 
мистецтв ХДАДМ Я. В. Партола: “Аванґардний театр 
і глядач: рух назустріч чи лінії, що не перетинають-
ся”. Театрознавець розглянула конкретні випадки за-
фіксованих глядацьких реакцій на аванґардні вистави 
та спробувала дослідити закономірності сприйняття 
цього театрального напряму. Переважну частину до-
повіді було присвячено харківським виставам “Бе-
резоля”. 

Урочистим і пам’ятним було завершення науко-
вого форуму. На великій сцені Харківського держав-
ного академічного українського драматичного театру 
ім. Т. Г. Шевченка відбувся святковий вечір з нагоди 
125-річчя від дня народження О. С. Курбаса “Вітри 
Березоля”. Постановник Степан Пасічник та актори, 
які брали участь у цій натхненній, хвилюючій компо-
зиції, змогли передати, окрім вдячности та поваги до 
засновника свого театру, сам невгамовний дух вічно 
молодого, захопленого постійним творчим пошуком 
великого режисера Леся Курбаса.



44

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

31 березня 2012 року в Національному центрі 
театрального мистецтва ім. Леся Курбаса відбула-
ся Міжнародна наукова конференція “Лесь Курбас 
і світовий театральний контекст”. Дослідниці та 
дослідники, що приїхали з Франції, Італії, Польщі, 
США, Грузії, презентували дослідження театраль-
ного доробку Леся Курбаса у різних культурних 
контекстах.

Беатріс Пікон-Валлєн (Національний центр на-
укових досліджень, Дослідницька лабораторія з ін-
термедіяльности та театрального мистецтва, Париж, 
Франція) у дослідженні “Лесь Курбас і Всеволод 
Мейєрхольд” робить спробу порівняльного аналі-
зу експериментаторських проєктів обох режисерів. 
Самодостатні кожен у своїй творчості, Лесь Курбас 
і Всеволод Мейєрхольд подекуди справді апелювали 
до схожих ідей та концепцій (зрештою, вони були су-
часниками!), ведучи між собою імпліцитний діялог, 
попри експліцитний конфлікт, що дав про себе знати 
у відгуках, статтях та рецензіях (приміром, Курба-
сова критика “Ревізора” Мейєрхольда). Засаднича 
відмінність у мистецьких “мікрополітиках” Курбаса і 
Мейєрхольда визначається контекстом їхнього куль-
турного середовища: Курбас формує український 
театральний ландшафт, створює різножанрову осно-
ву для українського модерного театру, який тільки 
набирає сили. Мейєрхольд РЕ-формує вже наявні 
практики, бунтує проти чогось вже присутнього і 
давно засвоєного в культурі.

ËÅÑÜ ÊÓÐÁÀÑ:
ÊÎÍÒÅÊÑÒ ÑÂ²ÒÎÂÎ¯ ÊÓËÜÒÓÐÈ

Тему польсько-українських міжкультурних 
взаємозв’язків презентували Анна Куліговська-Коже-
ньовська (Театральна академія ім. Олександра Зель-
веровича, Варшава, Польща), Анна Коженьовська-
Бігун (Варшавський університет, Варшава, Польща) 
та Марта Кацьвін (Яґеллонський університет, Краків, 
Польща). Перша доповідачка в дослідженні на тему 
“Українські епізоди Леона Шиллера” акцентувала 
проблему неоднозначности політичної позиції Леона 
Шиллера щодо розуміння й тлумачення конфліктної 
історичної ситуації пограничних українсько-польсь-
ких земель, зокрема його скандальне сценічне трак-
тування поеми Юліуша Словацького “Срібний сон 
Саломеї”.  

Театральна реформа Леся Курбаса у контексті 
польських пошуків – тема доповіді  Анни Коже-
ньовської-Бігун. Дослідниця прослідковує шляхи про-
никнення аналітичних заміток про український театр, 
зокрема театр Леся Курбаса, в польську суспільну і 
театрознавчу думку. З доповіді можемо зробити вис-
новок про певну запізнілість теоретичної актуалізації 
творчости Курбаса в Польщі (перша стаття – 1966 
року, серія статей в дев’яностих і двотисячних ро-
ках), незважаючи на не тільки географічну, але й на 
ідейно-творчу спорідненість польсько-українського 
театрального процесу. З іншого боку, видається ви-
правданим пожвавлене осмислення міжкультурних 
впливів трохи більше, ніж через півстоліття, зва-
жаючи на неможливість теоретичної саморефлексії 

Анна Коженьовська-Бігун (Польща).
Мар’яна МАТВЕЙЧУК



45

історичного періоду тут-і-зараз. У 
доповіді порівнювано режисерські 
методи роботи Леся Курбаса з рит-
мом, актором-маріонеткою, актором-
акробатом, сценографією та методи 
й постави Леона Шиллера, Станіслави Висоцької, 
Вітольда Вандурського. Крім того, йшлося про спіль-
ність реформаторських “проєктів театру” Леся Кур-
баса та Юліуша Остерви, що проявлялася не тільки 
у концепціях вистав, але й у створенні різножанрової 
інфраструктури театру – лабораторій, літературних 
гуртків, шкіл, студій тощо – для виховання “нових” 
акторів і “розумних” глядачів. Дещо інші аспекти кон-
цептуальної близькости теорій Курбаса та Остерви на-
працювала Марта Кацьвін, порівнюючи їхні концепції 
театру і актора. Юліуш Остерва, створюючи концеп-
цію актора-священика, чітко регламентує принципи 
організації його роботи, обов’язки, поведінку щодо 
громадськости, принципи співіснування з колегами 
на сцені і поза сценою, наголошуючи на тому, що 
театр має стати способом співіснування, співпраці, 
“невеликим храмом і братством”. Концепцію акто-
ра як філософа й акробата, поєднання досконалости 
тілесної з ментальною Курбас розвиває паралельно. 
Зрештою, Марта Кацьвін завважує спільний інтерес 
обох митців до сприйняття актора водночас як творця, 
як матеріялу і як твору, що спонукає зіставляти та 
порівнювати теорії та практики Курбаса й Остерви з 
контекстом сьогодення. 

Еріка Фаччіолі (Академія мистецтв, Болонья, 
Італія) презентувала дослідження театрального до-
свіду Леся Курбаса як “мовчазної присутности”  в 
італійській історіографії. Говорячи про “театральне 
XX століття” як про “минуле нашого теперішнього”, 
як про оновлення театру, етичний та естетичний вибір, 
дослідниця вказує на необхідність/можливість вклю-
чення Леся Курбаса в “мінливе сузір’я” особистостей, 
які зіграли домінуючу роль у формуванні театральної 
режисури такою, якою вона є, могла чи може бути 
сьогодні. Е. Фаччіолі акцентує визначальну роль пе-
дагогіки в Курбасовому “проєкті театру” і звертає 
увагу на особливо актуальне сьогодні – нерозділю-
вання естетичних пошуків та етичного спрямування. 

Дослідниця проблематизує невписаність Леся 
Курбаса у европейський, зокрема італійський, куль-
турний контекст, незважаючи на те, що його лозунг 
“До Европи, до нас самих” апелює не тільки до 
формотворчих процесів української культури, а й 
спонукає до загальніших роздумів про знехтувані 
просторові категорії історіографічного методу, досі 
орієнтованого на час. 

Аналітичне дослідження реалізації ідей Курбаса 
в сучасному російському театрі представила Анна 

Вірляна Ткач (США).

У першому ряді (зліва направо): 
Марина Черкашина-Губаренко, Марія Матіос, 
Ростислав Пилипчук, Лесь Танюк.

Ìàð’ÿíà ÌÀÒÂÅÉ×ÓÊ



46

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Степанова (Російський університет театрального 
мистецтва, ГИТИС, Москва, Росія). Реалістичний 
театр, неодноразово критикований Курбасом, не 
здатний знайти художню форму, яка б не згладжу-
вала конфлікти сьогодення, а була її естетичним про-
відником. Задуми та прагнення Леся Курбаса були 
зорієнтованими на майбутнє. Зрештою, у цьо му 
майбут ньому вони і знаходять своє втілення. Курбас 
писав про те, що настане час і – перестануть писати 
п’єси, повернуться до імпровізації, до наповнення 
сценічного простору тим, що можна реалізувати 
тільки методами театру, про зникнення слів тощо.  
У Росії нині чимало театрів, орієнтованих на експе-
римент: і SounDrama, що здійснює художній пошук 
на межі музики й драми, використовуючи метод аб-
солютної імпровізації, що засновується на фантазії 
кожного учасника, і Лабораторія Дмітрія Кримова, 
де перші вистави відбувалися без тексту, без п’єси, 
їх виконували студенти-сценографи і визначальною 
режисерською рисою стала “візуалізована система 
неперервних трансформацій: доль, стилів, епох, про-
сторів, мітів, масштабів та суті явищ”. Театр існує 
сьогодні не як відображення дійсности і не як пропо-
зиція варіянтів вирішення старих чи нових проблем, а 
як можливість у формі гри навчитися долати існуючі 
проблеми й жити в умовах нестабільности.

Структурні аналогії у російському, єврейському 
та українському часопросторі режисерів Є. Вахтан-
гова, О. Грановського і Леся Курбаса на прикладі 

конкретних вистав проаналізувала Тетяна Котович 
(Вітебський державний університет ім. Петра Ма-
шерова, Вітебськ). Детальний структурно-компара-
тивістський аналіз вистав трьох режисерів білоруська 
дослідниця здійснила за допомогою сітки з шести по-
нять (структура хронотопу сценічного твору; ступінь 
експресивности у виборі виражальних засобів виста-
ви; вибір формальних прийомів; ступінь гармонізації 
у спектаклі і самого спектаклю; характер загального 
настрою і властивості катарсису; колористична пар-
титура). Структура твору як відтворення зовнішніх 
подій вистави через внутрішню подієвість, колаж, 
ґротеск, ритм спектаклю, а також його кольорова 
партитура – такі засадничі елементи цього структу-
ралістського аналізу Тетяни Котович робіт трьох не 
залежних між собою режисерів.

Тамара Кікнавелідзе (Державний університет 
ім. Іллі Чавчавадзе, Науково-дослідний інститут 
мистецтвознавства, Тбілісі, Грузія) розповіла про 
грузинський контекст досліджень діяльности Курба-
са. “Пам’ять, збережена в музейних експонатах: Лесь 
Курбас і Грузія” – доповідь про спільність мистецько-
го світогляду і творчі стосунки Леся Курбаса і Сандро 
Ахметелі. І Ахметелі, і Курбас прагнули реформувати 
національну культуру через театральні постави, ак-
туалізувати новітні досягнення філософської думки, 
а тому приїзд державного театру ім. Шота Руста-
велі до Харкова (1930), а також грузинські гастролі 
театру “Березіль” (1931), про що можемо дізнатися 
з тогочасної преси і архівних документів, стали ви-
падком обміну враженнями, досвідом і приводом 
для спілкування між двома режисерами та їхніми 
колективами.

Про візит Леся Курбаса до Нью-Йорку та про до-
слідження, здійснені в американських архівах, жваво 

Олег Ільницький (Канада).

Ганна Веселовська, 
Мейгіл Фавлер (США), 
Тамара Кікнавелідзе (Грузія).



47

та захопливо, наситивши доповідь фотоматеріялами, 
розповіла Вірляна Ткач, театральна діячка та режисер 
з Мистецького об’єднання “Яра” у США. 

Учасників конференції заінтригувала доповідь 
Ірени Макарик (Оттавський університет, Оттава, Ка-
нада) “Ідеальна вистава: Лесь Курбас про раннього 
радянського глядача”. Оскільки сама доповідачка 
не змогла приїхати в Україну, то письмовий варіянт 
доповіді озвучила Ірина Чужинова. Як виявилося, 
нарікання Вілмара Сотера на відсутність досліджень 
публіки, яка ходить до театру, не зовсім виправдані, 
тому що вивченням потреб та інтересів глядача до-
сить ретельно займався ще Лесь Курбас. Відомо, що 
березільці і сам Курбас часто сиділи серед публіки в 
залі з примірниками п’єси, зблизька спостерігаючи 
та фіксуючи реакції глядачів за критеріями активної, 
пасивної уваги, виключення тощо. Крім того, було 
розроблено детальні анкети, які роздавали глядачам 
під час вистави і результати яких обговорювалися на 
засіданнях режисерської лабораторії. Ірена Макарик 
стисло проаналізувала 37 переписаних нею в архіві 
анкет, розданих на виставі “Макбет” 14 листопада 
1924 року. Отож, маємо такі висновки: по-перше, 
неможливість встановити ідеологічний зв’язок між 
вищою освітою, соціяльним станом і частотою відві-
дування театру; по-друге, театр Курбаса викликав 
жваву реакцію (хай навіть подекуди негативну чи 
примітивну) глядачів на свої вистави; по-третє, опуб-
ліковані результати більше ніж п’ятдесяти п’яти ти-
сяч анкет на якийсь час спростували звинувачення з 
боку влади в недоступності чи незрозумілості масам 
вистав “Березолю”.

Інший канадський дослідник, Олег Ільницький 
з Університету Альберти (Едмонтон), автор першої 
історії українського футуризму, у доповіді “Курбас 

і футуризм” розповів про мистецькі 
стосунки Михайля Семенка і Леся 
Курбаса, акцентуючи на тому, що 
Курбас позитивно сприймав но-
ваторство футуристів у театрі, що 
проявилося у створюваних виста-
вах та їхньому концептуальному 
осмисленні (приміром, апелювання 
до ритму, динамізму, імпровізації, 
акробатики, вертепу тощо).

Мейгіл Фавлер (Гарвардський 
університет, Український науковий 
інститут, Бостон, США), застосо-
вуючи  історичні методи мережі 
контактів і  метод транснаціональ-
них студій для вивчення творчого 
середовища Курбаса, виступила з 

доповіддю “Літературний ярмарок: Лесь Курбас і 
поява українського радянського бомонду”, яка є не 
аналізом того, чим займався український режисер, а 
прискіпливою спробою реконструкції самого “світу”, 
в якому він жив та працював.

Доповідь Мирослава Шкандрія (Манітобський 
університет, Вінніпег, Канада), яку прочитала Олена 
Левченко (автор не зміг приїхати в Україну), сто-
сується постаті сценографа, який створював худож-
нє обрамлення багатьох вистав Курбаса, – “Геній 
Вадима Меллера: танець і декоративне мистецтво в 
українському аванґарді”, а також висвітлює мистець-
кий контекст художнього середовища 1910–1920-х 
років.

Ще одна дослідниця, Вероніка Гопко-Переверзє-
ва з Франції (Національний центр наукових дослід-
жень, Дослідницька лабораторія з інтермедіяльнос-
ти та театрального мистецтва, Париж) поділилася 
науковим доробком на тему “Ритм, простір та час у 
виставі Леся Курбаса “Диктатура”, де аналізується 
не лише культурний, а й соціяльний і політичний 
виміри суспільства, поза якими (і на думку Курбаса 
також) не може існувати творець.

Тривалий час ім’я Курбаса було відсутнім у евро-
пейській театральній традиції, його, услід за Ерікою 
Фаччіолі, можна навіть назвати “безіменним” з Бе-
ньямінових “пасажів”. Дослідники та дослідниці, що 
взяли участь у конференції як представники різних 
наукових шкіл, послуговуючись різними методами 
роботи над матеріялом і по-своєму вписуючи напра-
цьоване у двадцятихвилинний доповідацький ліміт, 
чітким шрифтом закарбували ім’я Леся Курбаса на 
карті історії й теорії світового театру, не вичерпавши, 
а лише дещо розкривши потенціял історико-культур-
них, компаративістських, герменевтичних, семіо-
тичних та міждисциплінарних студій, пов’язаних із 
діяльністю Леся Курбаса. 

Анна Степанова (Росія).

Ìàð’ÿíà ÌÀÒÂÅÉ×ÓÊ



48

ÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Òðîõè àêàäåì³çìó… 

Друга Всеукраїнська студентська театрознавча 
конференція, яка відбулася 22–24 березня 2012 р. у 
стінах факультету культури і мистецтв Львівсько-
го національного університету імени Івана Франка, 
відбулася під гаслом “Лесь Курбас: шляхи модерного 
українського театру” і була присвячена 125-річчю від 
дня народження видатного українського театрального 
діяча. Її учасниками стали студенти театрознавчого 
відділення ЛНУ імени  Івана Франка, Київського на-
ціонального університету театру, кіно і телебачення 
імени І. К. Карпенка-Карого та Харківського націо-
нального університету мистецтв імени Івана Котля-
ревського.

Конференцію відкрила доцент кафедри театро-
знавства та акторської майстерности Майя Гарбузюк. 
Вона привітала всіх присутніх із відкриттям акції, яка 
об’єднала довкола імени Леся Курбаса юних пред-
ставників трьох провідних українських театрознав-
чих шкіл*. 

Голова секції історії театру Євген Сало (ма-
гістрант ЛНУ ім. І. Франка) запросив до виступу 
першу доповідачку – Наталію Синенко (магістрантка 
ХНУМ ім. І. Котляревського). Студентка з Харкова 
окреслила коло проблем, які необхідно дослідити та 
систематизувати, вивчаючи теоретичну спадщину 
Леся Курбаса. 

Оприлюднюючи свою наукову розвідку, Є. Сало 
відкрив для авдиторії нові сторінки майже недо-
слідженої теми “Степан Курбас (Янович) у відгуках 
польської преси (1884–1900)”. Доповідач, окрім вер-
бального опису “мандрівки” театральними шпаль-
тами давніх польських часописів, продемонстрував 
світлини з дитинства та юности Леся Курбаса, а також 
фрагменти публікацій польських критиків про сценіч-
ну творчість його батька, актора Руського народно-
го театру Степана Яновича.  Здається, кожен слухач 
зумів відчути, наскільки відповідально, пильно і з 
любов’ю поставився доповідач до своєї роботи.  

На певний експеримент пішли студентки із Киє-
ва: Поліна Токарєва й Олександра Сагайдак (ІІ курс, 
КНУТКіТ ім. І.К. Карпенка-Карого). Тема їхньої 
спільної доповіді (і так само спільного виступу-ду-
ету) “Акторська школа “театру корифеїв” в оцінках 
та осмисленні Леся Курбаса”, без сумніву, вельми 
цікава та корисна власне для другого року навчання. 
Та майбутнім театрознавцям ще треба докласти чи-
мало зусиль, аби й наукова цінність роботи, і форма 

Ірина ПОПІВЧАК

ßÊÁÈ ÊÓÐÁÀÑ…, 
         ÀÁÎ ØËßÕÈ ÌÎÄÅÐÍÎÃÎ ÓÊÐÀ¯ÍÑÜÊÎÃÎ ÒÅÀÒÐÓ

(ІІ Всеукраїнська студентська театрознавча конференція “Лесь Курбас: 
шляхи модерного українського театру”)

*Наукове керівництво підготовкою доповідей 
здійснювали: доц. Г. Ботунова,  доц. Я. Партола, 
ст. викладач І. Лобанова, ст. викладач Ю. Коваленко 
(Харківський національний університет мистецтв 
ім. І. Котляревського), доц. С. Васильєв (Київський 
національний університет театру, кіно і телебачення 
ім. І. Карпенка-Карого), доц. М. Гарбузюк (Львівський 
національний університет ім. І. Франка).



49

її презентації відповідали вимогам до виступів такого 
характеру. 

Самостійніше й цікавіше прозвучали міркування 
ще двох киян (також другокурсників). Сергій Хіленко 
обрав тему “Співпраця Леся Курбаса і Миколи Са-
довського”,  Агата Лінець прокреслила траєкторію 
стосунків  Леся Курбаса і Панаса Саксаганського. 
У їхніх виступах ми побачили намір більше дізнатися 
про співпрацю Л. Курбаса із корифеями, спробу здій-
снити порівняння їхніх мистецьких та світоглядних 
позицій.  

По обідній перерві, що закінчилась невеличкою 
“кавовою екскурсією”, яку студенти-господарі вла-
штували для своїх гостей, розпочалося друге засі-
дання історичної секції – вже під головуванням Ірини 
Попівчак (магістрантка ЛНУ ім. Івана Франка).

Подібне та відмінне у поглядах на розвиток теат-
рального процесу Леся Курбаса та Якова Мамонтова 
дослідила Агнія Лобанова (ІІІ курс ХНУМ ім. І. Кот-
ляревського). Студентка вдало знайшла відповідні 
професійні “ключі” для розкриття своєї теми, виявив-
ши широку обізнаність, серйозний, гідний справж-
нього молодого науковця підхід до опрацювання 
наукового матеріялу. 

Наступну доповідь, не менш цікаву, представила 
Наталія Губрій (ІІІ курс, ХНУМ ім. І. Котляревського). 
Її тема – “Харківський театральний сезон В. Блаваць-
кого (1927–1928). Відлуння крізь усе життя” торкала-
ся важливого періоду у житті видатного українського 
режисера, зокрема – впливу особистости Леся  Курба-

са на його формування як митця березільської школи. 
Студентка охоче та впевнено відповідала на питання 
авдиторії, що виникли у підсумку доповіді.

Далі наукову естафету перейняв Львів: авторка 
цих рядків виступила з темою “Режисерська школа 
Леся Курбаса: жанрові трансформації у поставах Бо-
риса Тягна (на матеріялі вистав Львівського театру ім. 
М. Заньковецької)”. Мета дослідження – довести, що 
Б. Тягно, як учень Л. Курбаса, у своїй режисерській 
роботі сповідував засадничі мистецькі принципи 
Майстра, зокрема, працюючи над жанровими модифі-
каціями постав “Сон князя Святослава” І. Франка, 
“Гамлет” В. Шекспіра, “Фауст і смерть” О. Левади.

Американський “слід” Курбаса у діяльності су-
часного Театру “LaMaMa” простежила й розглянула 
Вікторія Варич (ІІІ курс ХНУМ ім. І. Котляревського). 
Доповідачка із неприхованим захопленням знайомила 
присутніх із далеким “заокеанським” колективом, 
його творчим доробком. Виступ Вікторії можна, до 
певної міри, охарактеризувати як просвітницько-по-
пулярний,  але він виявився доречним у світлі теми 
нашої конференції. 

Завершували день студентки-четвертокурсни-
ці із Харкова. Ольга Дорофєєва виступила із темою 
“Традиція новацій: імпульси експериментів Леся 
Курбаса та школа Анатолія Васильєва (на матеріялі 
вистав А. Жолдака у ХДАДТ ім. Т. Г. Шевченка)”, а 
Маргарита Корнющенко презентувала “Необарокову 
естетику в українському театрі: від Леся Курбаса до 
Влада Троїцького”. Обидві доповіді викликали жваву 

²ðèíà ÏÎÏ²Â×ÀÊ

49

Учасники конференції  біля Меморіяльного музею-садиби Леся Курбаса 
(с. Старий Скалат Підволочиського району Тернопільської области). 



50

ÊÓÐÁÀÑÊÓÐÁÀÑ²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

реакцію, студентки запропонували ціл-
ком самостійне, серйозне та ґрунтовне 
опрацювання матеріялу, виявили здат-
ність аналітично його осмислювати.

Завершували “науковий день” учас-
ники конференції, звісно… у театрі! 

Львівський академічний театр 
ім. Леся Курбаса  люб’язно надав мож-
ливість відвідати недавню прем’єру – 
виставу “Лісова пісня” Лесі Українки у 
режисурі А. Приходька. Тож ім’я Леся 
Курбаса залишалося з нами і тут.

 Òðîõè ë³ðèêè

Двадцять третього березня на всіх 
учасників конференції чекав сюрприз:
екскурсія до Меморіяльного музею-са-
диби Леся Курбаса (с. Старий Скалат 
Підволочиського району Тернопільської 
области). Охочих було чимало, і пере-

повнений автобус із студентами-театрознавцями зі 
Львова та Харкова під опікою доц. М. В. Гарбузюк 
та керівника харківської “делегації” ст. викладача 
І. Лобанової рушив у дорогу.

Музей-садиба зустрів гостей теплом та відкри-
тими обіймами його незмінного директора – Ольги 
Петрівни Василишин. З неприхованою любов’ю до 
родини Яновичів провадячи екскурсію музеєм, Оль-
га Петрівна  “повела” нас у дитячі роки митця, у його 
юність. З охайно розташованих світлин, наче вивча-
ючи нас, дивилися Л. Курбас, С. Янович, В. Янови-
чева... Кожна з кімнат музею – інша сторінка з книги 
життя Леся Курбаса. На останній сторінці розповідь 
екскурсовода обірвали смуток і біль…  Звісно, кожен 

50

Учасники конференції в залі Музею Леся Курбаса.

Фрагменти музейної експозиції.



51

²ðèíà ÏÎÏ²Â×ÀÊ

із нас добре знав, як закінчилось життя українсь-
кого режисера. Але створена у цій кімнаті особ-
лива атмосфера, копії світлин, наказів про арешт, 
протоколів допиту, імітований колючий дріт, що 
“обійняв” фото в’язня-Курбаса – все це допомогло 
надзвичайно гостро відчути глибину трагізму долі 
цієї Людини. За якусь мить усвідомлюєш завчасну 
смерть цілого покоління, трагедію Розстріляного 
Відродження… Поклонилися ми й могилі діда ве-
ликого режисера, Пилипа Курбаса, що неподалік 
Музею-садиби, на церковному кладовищі. 

Хочеться щиро подякувати працівникам музею за 
копітку працю, за те, що так люблять свою справу і 
піклуються про кожен куточок садиби не тільки все-
редині дому, але й зовні, доглядають чудово прибра-
ний садок із зручними лавками, що завжди чекають 
на нових відвідувачів.

Символічно, що, повертаючись додому, студен-
ти та викладачі пройшли Хресною дорогою, обла-
штованою неподалік Старого Скалата. Ідучи нею, 
всі мовчали. Думалось про тернистий  життєвий 
шлях Леся Курбаса, про його Хресну дорогу, якою 
він чесно пройшов до кінця... Трохи втомлені, ми 
сіли в зручний автобус з привітним водієм, наданий 
дирекцією Львівського національного академічного 
театру ім. М. Заньковецької, і рушили домів  – увечері 
на нас чекав “Театр у кошику” з виставою “Провина” 
Н. Ромчевича.

Òðîõè ðîçäóì³â…

Останнього дня все завершувалося неформаль-
ним спілкуванням за імпровізованим круглим сто-
лом на факультеті культури і мистецтв ЛНУ ім. Івана 
Франка. Представлення студентських есеїв “Якби 

Курбас був…” насправді обернулось на презентацію 
однієї самостійної роботи  – та якої несподіваної! 
Театрознавець І курсу ЛНУ ім. І. Франка Марічка 
Цигилик із величезним хвилюванням запропонувала 
присутнім короткий есей на тему “Якби Курбас ще 
й розщеплював ядра атома”. Карколомний міждис-
циплінарний “стрибок” першокурсниці викликав 
неабияке зацікавлення та жваву дискусію, спрово-
кувавши такий необхідний політ думок учасників 
“столу” у світ припущень та уяви: якби Курбас був 
нині студентом нашого Університету…, якби Курбас 
очолював Львівський театр імени Курбаса…., якби 
Курбас організовував сьогодні студентський театр… 
Це дозволило наблизити історичну постать до нашого 
сьогодення та краще усвідомити відмінності часо-
просторів різних епох.      

 На підведення підсумків конференції прийшов 
завідувач кафедри театрознавства та акторської 
майстерности Богдан Козак, подарувавши гостям-
харків’янам великодні крашанки. Всі зраділи з такого 
дарунку-символу, висловили подяку і сфотографува-
лися на згадку.

Насамкінець Роман Лаврентій, асистент кафед-
ри театрознавства та акторської майстерности, зор-
ганізував захоплюючу екскурсію містом, провадячи 
гостей шляхами Леся Курбаса, пам’ятними місцями, 
пов’язаними з ім’ям видатного Майстра національної 
сцени. Так дорогою-проходом завершилась ІІ Все-
українська студентська театрознавча конференція, що 
подарувала її учасникам радість спілкування, відкрит-
тя нових сторінок  Курбасівських студій, знайомства 
із малою Батьківщиною та містом творчої юности 
митця. 

51

Підсумкове обговорення конференції.



ÀÐÕ²Â

Михайло Скорик  народився 1895 р. в ба-
гатодітній сім’ї. Батько його, теж Михайло, 
який учителював у селі Луки на Самбірщині, 
одружився зі шляхтянкою Даньковською з-
під Дрогобича. “А дітей в них було багато. 
Кожний рік родилася дівчинка. Народило-
ся 11 дівчаток. А Михайло конче хотів мати 
сина. На кінець дванадцятим народився хлоп-
чик – мій батько. Дідо ще раз попробував, 
але знов народилася дівчинка, і він вже дав 
спокій. Діти часто хворіли та помирали. Ба-
буся казала, що склянок і дітей ніколи не є 
забагато, бо склянки б’ються, а діти вмира-
ють. … З тринадцяти дітей вижило тільки 
шестеро”. Так з гумором та любов’ю пише 
Володимир Скорик про батька і діда у своїх 
спогадах, опублікованих у журналі “Літопис 
Бойківщини” (ч. 2/63, 2002, Канада). 

Під час визвольних змагань Михайло 
Скорик вступив до лав УГА і був серед тих, 
хто захопив Самбірську ратушу та підняв 
над нею синьо-жовтий стяг. Згодом (1920–
1923) навчався у Віденському університеті 
на філософському факультеті. Саме там поз-
найомився з Марією-Соломією Охримович, 
племінницею Соломії Крушельницької, яка 
студіювала хімію. Невдовзі вони одружилися. 
У подружжя Скориків було троє синів – Юрій, 
Володимир та Мирослав. Дітей виховували у 
найкращих традиціях галицької інтелігенції 
як українських патріотів.

Михайло Скорик учителював у Самборі, 
брав активну участь у суспільно-громад-
ському житті міста: був одним із організа-
торів музею “Бойківщина”, членом україн-
ських товариств “Бесіда” та “Рідна школа”. 
Добрий господар і дбайливий батько, він мав 
беззаперечний авторитет і в родині. З дитячих 
спогадів Володимира Скорика довідуємося:

ÌÈÕÀÉËÎ ÑÊÎÐÈÊ – 
ÀÂÒÎÐ  “ÏÐÈ×ÈÍÎÊ”

Матеріял, який ми пропонуємо читачам “Просценіу-
му”, на нашу думку, є цінним не лише як інформація, що 
істотно доповнює біографію Соломії Крушельницької, 
але і як свідчення очевидця та учасника подій, який пред-
ставляє іншу епоху: кінець ХІХ – початок ХХ століття. 
У тексті панорамно (разом з тим – лаконічно, окремими 
кадрами) представлено побут і звичаї галицької роди-
ни того часу, особливості театрального світу, життя 
артиста, смаки публіки, сцени з життя аристократів, 
стосунки у середовищі богеми, а також традиції, які пе-
редавалися з покоління в покоління. “Причинки”, як вдало 
зауважив сам автор, справді “надаються для фільмово-
го сценарію”. (Хотілося б, щоб вони знайшли свого ре-
жисера та продюсера). Можливо, саме цим бажанням 
продиктований наш, такий розлогий науково-довідковий 
апарат до “Причинок”. З метою збереження цілісности 
тексту примітки і коментарі винесені за його межі. Щоб 
полегшити пошукову роботу майбутньому (нехай навіть 
гіпотетичному) режисерові, подано також посилання у 
коментарях. Такого плану коментарі необхідні, зокрема, 
до тих частин тексту, де автор оминає важливі етапи 
сценічної діяльности Соломії Крушельницької (наприклад, 
виступи на сцені Великого театру у Варшаві) і зосереджує 
свою увагу лише на приватному житті співачки, або ж 
свідомо не пише про певні періоди біографії артистки 
(зокрема, життя Крушельницької після її повернення до 
Львова 1939 р.). Окремо треба сказати і про мову тексту, 
яка повністю збережена (за винятком незначної уніфікації 
на фонетичному рівні). 

Вважаємо, що “Причинки” – це не стільки документ, 
як радше художній ескіз, що відображає атмосферу того 
часу – об’ємно, соковито, рельєфно. Бажаючи передати і 
зберегти цю атмосферу, ми дозволили собі розлогі цитати 
навіть у відомостях, які стосуються особи автора. Хоті-
лося, щоб запах свіжозмеленої кави і суниць, підсилений 
кришталево чистим гірським повітрям Карпат, що дійшов 
крізь роки до нас, передався і читачеві. І щоби він, читач, 
усвідомив: наскільки у передвоєнні часи за рівнем культури 
побуту ми були ближчі до Европи, ніж сьогодні! 

52

Галина ТИХОБАЄВА



53

Родина Олени Охримович (з Крушельницьких) після повернення із заслання. Сидить: 
Олена Охримович. Стоять (зліва направо): Мирослав Скорик, Соломія Скорик, Марія 
Вачкова, Михайло Скорик. Дубина, 1956–1957 рр. 
Тут і далі світлини з фондів Музично-меморіального музею Соломії Крушельницької.

“На вакації ми виїжджали у Карпати до Дубини біля 
Сколе до бабці Олени Охримович. Приїжджав за 
нами фякер, запряжений в пару коней і з валізами 
віз нас на залізничну станцію. Там, чекаючи на по-
тяг, купували дітям дуже смачні прецлі, бо вони були 
посипані кминком, маком і сіллю. Потім ми сідали 
у вагон і їхали по нашій Галичині через Дрогобич і 
Стрий до Дубини. Там нас зустрічала бабця з гостя-
ми пансіонату з квітами. Разом усі йшли до бабиної 
вілли “Незабудька”, де вже чекав нас смачний під-
вечірок або вечеря. Потім були танці на веранді під 
грамофон, а часом співала оперні арії та народні пісні 
сестра бабці – Соломія Крушельницька. Ранком усі 
гості діставали сніданок до ліжка – свіжо випалену 
та запарену каву, булочку, формочку масла у вигляді 
квітки, а також домороблене морозиво зі сметанки 
та суничок, які ранком назбирали карпатські дівчат-
ка. Я дуже любив ходити по горах, купатися в ріці, 
збирати гриби та ловити рибу руками під камінням 
гірських річок. Тато водив нас на прогульки на гору 
“Добряна”, на “Рожеву скалу” … , на гору “Ключ” до 
могил Січових стрільців та на гору “Маківка” теж до 
могил Січових стрільців”. 

У 1939 р. сім’я Скориків переїхала до Львова, 
уникнувши таким чином долі багатьох самбірських 
патріотично налаштованих родин, яких заморду-
вали більшовики, відступаючи з Галичини 1941 р. 
У Львові поселилися на вулиці Курковій (сьогод-
ні – вул. Лисенка) у будинку Охримовичів. Під час 
німецької окупації Михайло Скорик працював учи-
телем історії у Першій українській гімназії, а піс-
ля приходу радянської влади – в Академії наук як 
фахі вець з етнографії та фольклору. Проте сталінські 

репресії не оминули цю родину: 1947 р. був заареш-
тований старший син Володимир за розповсюдження 
антирадянських листівок. Потім він згадував: “Мене 
засудили на 10 років ув’язнення, а тата, маму і мало-
го брата Мирослава вивезли на Сибір в шахтарське 
місто Аджеро-Судженськ Кемеровської області. Тато 
продавав спочатку квитки в лазні, а потім влаштував-
ся вчителем німецької мови у вечірній середній школі 
робочої молоді”.

Мирослав Скорик, нині відомий український ком-
позитор, про цей період життя своєї родини згодом 
напише так: “На моє щастя, Сталін помер у 1953 році. 
Тому що з 1947 року, перебуваючи разом із батьками 
на вічному засланні в Сибіру, де нам було заборонено 
виїжджати з вугільного містечка в Кузбасі з жахливою 
назвою Анжеро-Судженськ, я, у 1954 році, коли мені 
виповнилося 16 років, отримав “чистий” паспорт, 
без примітки “без права виїзду з місця поселення”, і 
став відносно вільною людиною. … Батьки мріяли, 
аби я став композитором, і тому у 1955 році мене 
відправили до Львова, з надією, що я поступлю до 
консерваторії. Батькам же довелося ще два роки чека-
ти на дозвіл виїхати, і то спочатку не дозволяли жити 
у Львові”. (Див. кн.: Любов Кияновська. Мирослав 
Скорик: Людина і митець. – Львів – 2008).  

Після повернення із заслання Михайло Скорик з 
дружиною жили переважно в Дубині. Там, очевидно, 
він і написав “Причинки до біографії Сальомеї Кру-
шельницької-Річчіоні”, в основу яких лягли спогади 
Олени Охримович, сестри співачки і його тещі.

Михайло Скорик помер 1981 р., похований на 
Янівському цвинтарі у Львові.  

Ãàëèíà ÒÈÕÎÁÀªÂÀ



54

 
Відомості ці записали ми (pluralis 

majestatis) від рідної сестри Соломії 
К.[рушельницької] – Олени з Крушельни-
цьких – Охримович, яка кілька літ їздила зі 
своєю молодшою сестрою по світі.

Записали в останніх місяцях її життя.
Померла Олена О.[хримович] 10.5.1961 р. 

в 92-ому році життя, в присілку Дубина коло 
Сколього; похоронена на сільському цвин-
тарі [1].

До останнього дня свого життя моя 
теща Олена О.[хримович] задержала добру 
пам’ять та орієнтацію. 

Записували ми в першій мірі відомості, 
які ще не були друковані, записані чи мало 
знані, бажаючи залишити матеріяли для май-
бутньої біографії, повісти чи фільмового ліб-
ретта, сценарія та його кадрів.1 

Починаємо: село Біла, 3 км. від Терно-
поля. Галицьке Поділля. Східна Галичина. 
Австро-Угорщина. Типова старосвітська га-
лицька “плебанія”, або, як ще тоді говорили, 
“резиденція”. Обов’язковий ґанок з диким 
виноградом, перед хатою “кльомб” з цвіта-
ми. Кімнати просторі, але невисокі. Великий 
“сальон”, в ньому округлий стіл, 6 м’яких 
фотелів, цвітисті “канапи”, велика пальма; 
на вікнах мірти, фуксії, пеляргонії. На столі 
– альбом з фотографіями. Типова “комода”, 
на ній стояча “нафтова” лампа з матовою 
“умброю”. Над столом велика висяча лам-
па до підтягання. В повалі2 виверчена дірка 
– як гості накурять, щоб виходив дим. Тато 
(о. Амвросій – Г. Т.) любив такі помисли. Ще 
дві кімнати до спання, їдальня, канцелярія, простора 
кухня, сіни. Меблі переважно в стилі Бідермаєра.

1 Згідно з сучасною транслітерацією італійське 
прізвище Riccioni українською подається як Річчоні, у 
тексті подаватимемо його та інші власні назви чужо-
мовного походження в транслітерації автора. – Тут і 
далі примітки Г. Тихобаєвої.

1 В оригіналі машинопису певні місця, які на думку 
автора “надаються для фільмових кадрів”, підкреслені 
червоним олівцем.

2 повала – стеля

Михайло СКОРИК

Соломія Крушельницька – Джоконда 
в опері “Джоконда” А. Понк’єллі.

ÏÐÈ×ÈÍÊÈ ÄÎ Á²ÎÃÐÀÔ²¯ 
ÑÎËÎÌ²¯ ÊÐÓØÅËÜÍÈÖÜÊÎ¯-Ð²××²ÎÍ²1



55

Великий сад, багато вишень (подільська “морелів-
ка”), яблуні, груші, сливи, порічки, аґрест тощо. Пасі-
ка в кільканадцять пнів. Цвітовий городець. В ньому 
обов’язково: рута, барвінок, пахучий канулір, м’ята, 
черевички, боже деревце, мальви, римщина, астри, 
бальзаміни, різні гвоздики, рози. Город з яриною.

Головна господиня – спокійна, енерґічна, рішуча 
мати; все при праці – від досвіта до пізної ночі. Бать-
ко – в саду, пасіці, на полях.

Просторе подвір’я. На стайнях: 6 коров, 4 коні, 
свині; дріб: кури, індики, пантарки, пави, гуси, качки.

Парохія добра: три подільські села, 200 морґів 
поля. Поле в більшості віддавали селянам на спілку. 
Батько дивився через пальці на ту спілку – мало було 
з неї користи; збіже тане3, їди подостатком – а грошей 
все мало. Хліб пекли дома.

Прислуги – як звичайно: двоє дівчат, два парубки 
і ще одна дівчина для прибирання кімнат, і підручна 
в кухні.

Мати заставляла всіх дочок до господарства. Кож-
на мала свою ділянку: Соломія годувала дріб4, ще й 
голуби; Олена пильнує свиней (підгодувала свинку, 
продала, купила собі суконку; Соломія насаджувала 
собі курята), інші – стирають порохи, церують, під-
ливають цвіти у вазонках, помагають в кухні.

Батько – греко-католицький священник, але … 
трохи інакший, як всі. Читає багато до пізної ночі: 
Ґете, Шіллєр (по німецьки). Шекспір (в перекладі). 
Виписує газети, журнали в різних мовах. Грає на 
скрипці (мати рідко коли засідала за фортеп’яно). 
Не носить чобіт ані вишиваної кольоратки5 (батько). 
Сусіди священники недолюблюють його: псує, роз-
пускає “хлопів”, за панібрата з ними, вдовольняється 
малими потребами. Організує хор селян для церкви і 
на виступи по концертах. Мати – головний “лікар” на 
селі[2].

Батько: Амврозій Крушельницький, син Василя 
К[рушельницького], священника, пароха с. Сорок 
к[оло] Бучача. Дідо – селянин, загоновий шляхтич 
з Кійданівки.

Мати: Теодора Савчинська, дочка Григорія 
С[авчинського], священника зі Звенигорода к[оло] 
Львова, і Готтеровської [3], попадянки. Григорій Сав-
чинський – звісний свого часу поет, м. і. (між іншим 
– Г. Т.) автор вірша:

Ненька Оленці косоньки чесала.
Доня до неї любо щебетала:
“Чому то, нене, так гарні цвіточки

3 тане – дешеве
4 дріб – домашня птиця
5 вишивана кольоратка (колорадка) – ознака прина-

лежності до священичого сану, яку носять священики 
на комірі сорочки.

Рожа і гвоздик, сині фіялочки?”
“Тому дитинко, – неня відказала, – 
що всі цвіточки ранком не сипляють,
личко росою ранною вмивають”.

Та й інших віршів, довго, аж до розвалу Австрії, 
друкованих у шкільних підручниках [4].

До Звенигороду на виразне бажання Григорія 
С[авчинського] кожного року в означений день зби-
раються всі споріднені, де би вони не були. “Щоби 
себе пізнавали, шанували і помагали, бо інакше, діти, 
будете собі панькати”.

В хаті у Білій багато дітей.
1. Антін – помер молодо як студент прав
2. Осипа (Юзя) – замужна за Карлом Бандрівським
3. Олена (Оленка) – зам.[ужна] за Володимиром 

Охримовичем
4. Сальомеа (Люня) – зам.[ужна] за Чезаре Річ-

чіоні
5. Емілія (Мільця) – зам.[ужна] за Іваном Стер-

нюком
6. Марія (Маринця) – зам.[ужна] за Юліаном 

Дроздовським
7. Володимир – жонатий з англійкою
8. Анна (Нуся) – співачка
Батьки постепенно посилають дітей в школу 

в Тернопіль; удержання дітей “на станції”6 багато 
коштує. Беруть до хати гувернантку, яка довший час 
була у різних поміщиків. Розведена румунка, трохи 
дивачка. Добре грала і учила на фортеп’яні; говори-
ла з дітьми по-польськи, підучувала по-німецьки і 
французьки. Але злословила по-румунськи.

Äîìàøí³é õîð

Зачалося від того, що тато почав будувати стай-
ню. Викопали яму на глину. Вечором заїхали фіри7 
з дошками, тато вийшов, упав у яму – зломив ногу. 
Сільський костоправ, потім фельчер, виправляли 
ногу. Батько лежав у ліжку, нудьгував. Зібрав коло 
себе дітей своїх, почав їх учити читати ноти з листа. 
Кожного дня. Потім співати на голоси. Народні пісні: 
“Чи ти бачив, чи не бачив, як ся збіже сіє” і галицькі 
романси: “Чом так скрито син сусіда”, “Там, де Чор-
ногора угрів край витає”, “Як ніч мя покриє”, “В гаю 
зеленім враз зі мнов”, “Де згода в родині” і др.

Співали пісні галицьких композиторів – “Гуляли, 
гуляли …”, “Крилець, крилець, соколе, дай”, “Ро-
димий краю”, “Над Прутом у лузі” та ін. Співали 
Шуберта, Мендельзона, Глінку (“Ох, не буди мене 
словами…”). 

Мама не боронила тим заняттям. Не боронила 
і грати на форте’яні. Деякі діти надуживали: як не 

6 “на станції” – “на квартирі”
7 фіра – віз, підвода

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ



56

хотілося щось дуже нудне робити – то за фортеп’ян 
– і були спокійні, що ніхто їх не відкличе.

Але направду висиджувала при фортеп’яні таки 
Люня. Хата була повна музики і співу. Приходили час-
то мандрівні музиканти, а то й цілі капелі і арфістки: 
чехи, словаки, мадярські цигани, євреї. Батько всіх 
гостив, честував, ночував8, помагав одягом, грішми, 
харчами на дорогу, ще й фірою підвозив. І вони гра-
ли не за гроші, а від серця. Раз оден музикант украв 
вечором татів золотий годинник. Ніхто не замітив. 
Тато рідко його носив, держав на комоді. А на дру-
гий день віддав годинник, “бо у таких людей красти 
не годиться”. Розцілувались з татом, поплакались і 
розійшлися друзями.

І ще така оригінальна картина.
До села, до них, заїхав якийсь молодий ентузіяст 

(дивак?), п’яніст. Возив на особливо приладженім 

8 ночувати – тут: надавати нічліг 

возі фортеп’ян і грав селянам класичні і народні тво-
ри – “бо добра, правдива музика доступна і простим 
людям, вони її розуміють”. Повибігали діти, свої і зі 
села, за ними старші і довго слухали. Були поважні і 
веселі мелодії. І люди не сміялися, і не дивувалися. 
Дуже слухали. А як слухала Люня! А батько потім 
довго з ним говорив і довго ходив задуманий: “Му-
зика – дар богів… приносити людям… музикант 
– божий післанець…” Чи не тоді в обоїх зародилася 
думка: вона (Соломія) буде співачкою. 

А домашній хор розвивався. Батько дуже не лю-
бив, як хто фалшував. Тоді сварив: “Риба-фіш”. Скоро 
посивів (батько), але не вилисів. Говорили: “Білий 
ксьондз з Білої, на білих конях”. Бо все їздив білими 
кіньми до Тернополя.

Згодом почали влаштовувати домашні концерти і 
для гостей. Діти виступали в народних одягах.

Ïåðø³ âèñòóïè Ñîëîì³¿

Соломія (Солошка, Солоха, Соломка, Сальця, 
Сальомеа, Салюня, Люня) перший раз 
виступила на концерті, як мала 12 літ. 
Великий концерт в Тернополі в честь 
Шевченка. Виступали і сільські хори, та-
кож мішаний хор з Білої. Солісткою була 
Люня. На випадок, якби стремувала9, був 
приготовлений хлопець – але все в поряд-
ку. Диригував тато. Люня на пропозицію 
Евгенії Барвінської (диригента одного жі-
ночого хору), матері композитора Василя 
Барвінського, заспівала пісню альтовим 
голосом. Спів викликав враження.

Äàëüøà íàóêà

Гувернантка була кілька літ. Потім 
почав їх учити місцевий учитель Мороз. 
Молодий тоді, харчувався у них. Потім 
все оповідав, що він учив Соломію.

На лекції музики Люня почала їзди-
ти в Тернопіль. В Тернополі було тоді 
польське музичне товариство. Гри на 
фортеп’яні добре учив Вшелячинський 
(Wszelaczyński). Наші діти10 виступали і 
в польських концертах. 

9 стремувала – злякалася
10 йдеться про дітей з українських родин

Родина Крушельницьких. 
Сидять (зліва направо ): Олена з донькою, 
Марія, Емілія, Анна. В центрі – Теодора та 
Амвросій Крушельницькі.  Стоять: Володи-
мир та Соломія.



57

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ

Хор Крушельницьких ставав щораз славніший. 
До Білої почали приїздити молоді хлопці, переважно 
учні тернопільської гімназії (тоді казали “студенти 
гімназії”). Приїздив: Січинський (пізніший компо-
зитор), Садовський, Яросевич і др. [5]. В суботи по 
пол[удню] на неділю. 

Æåíèõè

Як дівчата підросли, почали приїздити женихи, 
переважно питомці11. Осипа мала вже з 15 літ. Приїз-
дили до неї зразу аж три женихи-питомці: Левицький, 
Індишевський і ще хтось третий. Тодішним звичаєм 
сиділи тижнями. В хаті бавилися, співали.

Тодішні товариські забави: “Пташок” або “Го-
лубка”.

Также співали по-польськи: 

“Lata ptaszek po ulicy,
zbiera sobie kłos pszenicy,
co uzbiera dzióbkiem kole, 
a ja sobie ciebie wolę”.

Потім – по-українськи: 
“Ми голубку уловили,
кругом неї обступили,
о, голубко, чого тужиш,
вибирай-си кого любиш” – уклін і вибір.

11 питомці – учні богословської семінарії

“Букет”: “В’яжу букет – треба мені фіялки” і т. д. 
“Цензура”: “Ходив я по світі, збирав добрі і злі вісті. 
Одна особа говорила, що ти “Кляштор” або “Монас-
тир” – (тут можна було і поцілуватись!) і т. д. А голо-
вне – “Фанти”! “Що маю зробити з тим фантом, що 
його держу в руках?”

Але Юзя цілком не мала охоти виходити заміж, 
покидати добрих батьків. З великою приємністю 
підносили женихам гарбуза – переважно при забаві: 
“Зимно, зимно, тепло, тепло, горячо, кипить!”

Підслухана розмова Юзі з женихом. Він (стоїть під 
теплою печею): “Панно Юзю, а ви любите п’єц12?”

Юзя (лукаво усміхаючись, вона вже знає, до чого 
то йде): “Люблю, бо гріє”.

Він: “А того, що стоїть під п’єцом, любите?”
Юзя сміється і втікає з хати.
Перша вийшла заміж Осипа в 17 літ за Карла Бан-

дрівського, звісного потім з життя Івана Франка[6].
Він (Карло) приїхав зі Львова до Тернополя з хо-

ром на концерт. По концерті – танці: вальс, полька, 
кадриль, лансієр. Юзя танцює з ним. А на другий 
день Карло приїхав фіякром з Тернополя до Білої. 
Молоденька, прекрасна, як образок Юзя, з плачем 
дала дорогу молодшим сестрам.

На черзі була Оленка. Скоро потім приїхав же-
них-питомець Зенон Гутковський. Але знехтував ус-
талений порядок, поминув Оленку, почав свататись 
до Люні. Що ж… дочок багато… заручились на рік, 
до висвяченя [7]. 

Наречений приїздив час до часу зі Львова. Нічого 
собі чоловік. Але йому щораз більше не подобається, 
що будуча його жінка багато співає, грає, говорить 
про музику. “Як вийдете заміж, то господині не буде 
часу все тільки співати.” У Люні завмирає серце: кі-
нець співам, музиці? 

Не подобається женихові, що все розмови про 
Баха та Бетховена, та Шопена. “А я не Шопена люб-
лю, а шопу13”. Або жарти: “Яка різниця між слоном а 
фортеп’яном?” – “Фортеп’ян можна заслонити, а сло-
на не можна зафортеп’янити”. І, постепенно, заява, 
що він волить цирк, чим музику і оперу. Але виправу14 
шиють. Сумують, а шиють. Окрема кравчиня в хаті. 
Є що шити.

Усе готове. Розіслані письмові запрошення. 
“Маємо честь повідомити, що шлюб нашої дочки 
… з … відбудеться дня … на який маємо честь за-
просити …”

Буде весілля, а в хаті сумно. А потім лист від же-
ниха: “Купую шлюбні обручки”… Люня, заохочена 

12 п’єц – піч
13 шопа – приміщення для зберігання сільськогоспо-

дарського реманенту
14 виправа – посаг

Соломія Крушельницька. Кін. ХІХ ст.



58

братом (Антоном) рішаєся на розмову з батьками. 
А по розмові – лист до жениха:”… так, що можете 
вже обручок не купувати”.

Люня свобідна, з радости танцює: вона буде 
вчитися співу! Шлюбна шовкова сукня з треном15 і 
вельон ще придадуться. І мірта на вінки ще росте на 
вікні у вазонках.

Потім письмові відкликання запрошень. Випра-
ва? Виправа потім дуже придалася до Італії.

Зенон Гутковський скоро потім оженився, скоро 
і помер. Погана людина це не була. Але він практич-
ний, господар, хотів мати за жінку господиню.

Але факт: по тій події питомці-женихи вже майже 
не приїздять, а осталі сестри ані одна не виходить за 
священника.

Свобідна Люня їде в осени у Львів. Брат Антін [8] 
дуже клопотався, щоби її там улаштували (у него був 
також прекрасний голос – бас). Люню приміщують у 
брата маминої мами, старого вдівця каноніка16 Готте-
ровського. Але з площі св. Юра далеко було ходити 
в консерваторію. Консерваторія містилася там, де й 
тепер [9]. Готтеровський знайшов станцію близше, 
платить за станцію. Нова хазяйка, яка недавно стра-
тила дочку, опікується Люнею, як рідною. 

Готтеровський направду зацікавився голосом 
Люні, як на Шевченківському концерті почув її. Люня 
співала соло і дует з Мишугою, диригент Федак так 
заслухався в голосі Люні, що забув дати знак хоро-
ви до дальшого співу. Співали “Вечорниці” Ніщин-
ського [10].

Учителі консерваторії: Висоцький (спів), Вше-
лячинський (той самий з Тернополя) – фортеп’ян, 
Мишуга – спів [11]. Училася рік-півтора. Ще як уче-
ниця виступає в міському оперному театрі. Опера 
“Фаворіта” [12]. Співали учениці і артистки, Мишуга. 
Повний сукцес17. Тодішна опера містилася в нинішно-
му театрі ім. Заньковецької. Соломія познакомилася 
м. і. у Львові з Теофілом Окуневським (потім адвокат 
в Городенці) і Миколою Шухевичем (потім адвокат 
у Львові). Оба залюбилися в ній, а згодом стали щи-
рими друзями. Люня не має часу на любов. Думає 
про дальшу науку. 

У Львові познайомилася вона зі сезоновими італій-
ськими співачками; вони радять їхати в Італію [13]. 
Але у батька немає грошей. Краєвий виділ і Галиць-
кий сойм відмовляє підмоги на студії. 

Старенький вуйко Дашкевич, адвокат при вул. 
Кляйнівській, синдик банку18, меломан, радить татові 

15 трен – шлейф
16 канонік – вищий титул священика в єпархії, члена 

колегії духовенства вищого рангу
17 сукцес– успіх
18 синдик банку – працівник банку, що представляв 

банк як юрист у майнових справах

позичити в банку 2000 ринських /на цей час це була 
досить значна сума – приблизно 10 000 нинішних 
(нових) карбованців/19. Він заручить, а, як тато не 
буде міг сплачувати, то він сам (вуйко) буде платити 
рати.

В осені тато відвозить Люню в Італію, в Медіо-
лан20 і приміщує у матері знакомої зі Львова співач-
ки Sapfo Bellincioni21. Через неї Люня дістається на 
лекції до учительки співу Crespi [14] (Не так легко до 
неї попасти на науку!) Crespi скоро пізнає талант, сер-
дечно занимаєся Люнею, присвячує їй більше часу, 
як іншим ученицям. 

Гроші розходяться скоро, треба вертати. Знакома 
учениця, англійка, заявляє Crespi, що буде за Люню 
платити. Але Crespi каже, що буде Люню вчити без-
платно, а та нехай поможе Люні прожити в Медіолані. 
Все це зроблено дискретно, приємливо. Люня в Італії 
рік з гаком [15]. 

У 1893 році Львів анґажує Люню на літній сезон, 
у польську оперу[16]. Вона співає “Фавст”, “Труба-
дур”, “Дочка кардинала” (“Жидівка”), “Гуґеноти”, 
“Галька”, “Cavaleria rusticana” (“Сільська честь”) і 
др. Сукцес надзвичайний.

Тоді співають: Мишуга, Шляфенберг, Ґурскі, Єро-
мін, Королевич-Вайдова, Цудик, Дідур і др.22 

Вибудували новий оперний театр; перші виступи 
Люні на новій сцені23.

На осінь Люня вертає в Медіолан до Bellincioni і 
Crespi. Має зароблені гроші – може звернути поміч. 

На зимовий сезон Львівська опера знова анґажує 
Люню ( “Манон”, “Трубадур” і др.) [17].

На весну Люня їде у Відень, а з нею – старша 
сестра Олена, як опіка і помічниця.

Люня вчиться у Ґенсбахера – старого учителя 
Ваґнерівських опер. Мешкають на Strohgasse у еме-
ритованого оберста24 чеха і його жінки німкині. Ма-
ють кімнату з окремим входом і фортеп’ян в сальоні, 
і харч. Харч поганенький, мало, кава – люрка. Ходили 
доїдати в каварню “Stadtpark”.

До них голосяться студенти-українці, які були 
тоді у Відні: Йосиф Кос (батько Анатоля), Зенон Ле-
вицький – медики і др. [18]. Розмовляли, ходили по 

19 частина речення, подана в / / дужках, в оригіналі 
закреслена автором.

20 Медіолан – Мілан
21 Сапфо – друге ім’я Джемми Беллінчоні, яке зус-

трічається на львівських афішах
22 Помилка: у той час на сцені Львівського театру 

Королевич-Вайдова і Дідур ще не співали
23 Тут помилка: новий театр (сьогодні – Львівсь-

кий національний академічний театр опери і балету 
ім. С. Крушельницької) був відкритий 1900 р. На сцені 
цього театру співачка виступила вперше у 1903 р.

24 емеритований оберст – відставний офіцер



59

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ

Відні, в каварні, в околиці Відня (“Im Laken burg am 
Ichwarenteich…”), відвідували Пратер, дивилися, як 
бавляться віденці, як їздять на карузелі на цапах, ніч-
никах, б’ють в пику гумового Hanswursta, сміються. 
Трохи фліртували. Але часу Люня не гайнувала. Вона 
дуже працювала. Ніколи не спішилася, на все мала 
час. І на віддих. Хлопцям на любовні признання все 
відповідала: “Хлопці, хлопці, мені з вами не по до-
розі; я мушу працювати”.

Люня робила сильне вражіння на мужчин. Все 
була для них ввічлива, але ніким особливо не інте-
ресувалася. (В 1920-тих роках звірилася моїй дру-
жині [19], що в нікім не любилася, а перша її лю-
бов – це був її муж Cesare Riccioni).

Саломея всю свою енергію спрямувала на науку. 
Одною з цілей було також: помагати рідні. І вона по-
магала – розумно, в міру потреби.

Êðàê³â

По 4-х місяцях побуту у Відні – несподівана теле-
грама з Кракова: приїздити негайно, ратувати ситуа-
цію, італійська прімадонна заломилася в “Трубадурі”. 
Рівночасно телеграфічно гроші на приїзд [20].

Негайний виїзд, і на другий вечір – “Трубадур”, 
“Лоенґрін” і др. Сукцес надзвичайний. Звичайні 
сцени, як і пізніше в різних містах і краях. Публика 
хвилюється. Шал і суматоха. Товпа чекає її виходу з 
театру; випрягають коні, везуть повозку, несуть на 
руках – чиста психоза, масовий психоз.

Епізод. Після одної вистави товпа хвилюється пе-
ред театром. Заїжджає карета в 4 білі коні. Виходить 
молодий граф Бадені [21], самовпевнено підходить: 
“Я – Бадені” (“Badeni jestem”).

Соломія (щоби трохи остановити самовпев-
неність молодого графа): “Дуже мені приємно. А де 
то пан граф тепер учиться?”

Бадені (зразу відгризається): “Я? У шевця, у шев-
ця учуся” (“Ja? U szewca, u szewca uczę się.”)

Соломія: “О, то дуже похвально, пане графе!” (“O, 
to bardzo, bardzo chwalebnie ze strony pana hrabiego, 
że pan hrabiа uczy się u szewca!”)

Але від запрошення на вечеру відмовилася; бо 
ніколи після вистави не давала себе запрошувати на 
різні вечері, банкети тощо25. Соломія переважно всю-
ди і все ходила, їздила зі сестрами – Оленою, потім 
Емілією. В присутності сестер принимала відвідини 
гостей; пізніше місце сестер зайняв муж – Чезаре.

25 (Хто буде читати ті рядки, нехай вивчить, хто 
то був Бадені! Це другий пан Каньовський. – М. С.)

Соломія Крушельницька. Кін. ХІХ ст.

Диплом, виданий Соломії Крушельницькій 
по закінченні консерваторії Галицького 

музичного товариства, 1893 р.



60

З Кракова обі сестри їдуть в Білу26. По дорозі 
вступають в Рогатин відвідати Бандрівських [22]. 
З Білої виїхав батько стрічати дочок до Тернополя. 
Поїзд до Тернополя переходив через Білу, сестри з 
вагону у поїзді, витають рідних. З Тернополя – фірою. 
Полохливі коні понесли, перевернули фіру; тато, брат, 
Олена в рові – а Люні нема! Аж згодом найшли її 
накриту переверненою фірою. Але все добре скін-
чилося; трохи страху і багато сміху. Але потовчена 
Оленка таки гарячкувала27 кілька днів. 

З Білої Люня і Олена знова в Медіолан, до 
Bellincioni. Соломію ангажують в Кремону, опера 
“Манон”, яку недавно виставили в Пармі. З Медіола-
ну спеціально приїздить Пуччіні, ходить на проби28, 
бо дуже залежить йому, щоби Соломія вернула його 
опері добру славу.

Пуччіні знакомить сестер зі своєю дружиною 
і дочкою, вони всі разом переводять час: розмови, 
прогульки. 

В Італії до Соломеї ставляться прихильно. Вона 
своїм голосом без конкуренції. Але бували й дрібні 
неприємності. В одному місті дістала повідомлення 
на пробу на годину 6.15 вечором. Перша проба, Соло-
мія перший раз в цьому місті. Соломія, як звичайно. 
Перед пробою йде на прохід. Приходить точно 6.15, 
проба вже почалася. Диригент гостро випоминає спіз-
нення. Схвильована Соломія, не скидаючи загортки, 
в рукавичках підхоплює з місця свою арію – а після 
відспівання оркестранти встають, б’ють браво – ди-
ригент, артисти б’ють браво.

Соломія показує повідомлення на 6.15. Оказуєть-
ся, що хтось злобно до 6 дописав 15. Диригент сер-
дечно перепрошує. 

Після Кремони сестри їдуть в Бергамо – родинне 
місто Верді. Соломія співає у Ваґнерівських операх 
і потім – Медіоланська агенція ангажує Соломію на 
зимовий сезон в Одесу [23].

Âåëèêà ëþáîâ

З хорим галицьким поміщиком приїздить в Еги-
пет молоденький хлопець – Білинський [24]. Поміщик 
часто посилає хлопця в аптеку по ліки. Аптекар, араб, 
дуже сподобав собі кмітливого хлопця. Бере його на 
науку, виучує на аптекаря, залишає йому свою аптеку. 
Білинський скоро доробляється великого майна, стає 
надворним аптекарем египетського кедіва.

26 (В Кракові зітхає Василь Стефаник: “Нема, 
нема нашої Солохи”. “Поїхала, поїхала Salonostra”, – 
додають Іван Труш та Маланюк: кузин, потім – 
військовий лікар. – М. С.)

27 гарячкувала – мала підвищену температуру
28 проби – репетиції

Але тужить за рідним краєм, за своїми. Їде у Львів 
шукати собі жінки – українки. Намічені29 галичанки 
не рішаються виходити заміж за дивного, екзотич-
ного жениха, та ще й покидати рідну землю на все30. 
А може, там у него цілий гарем? Говорять щось таке 
люди…

Тоді радять Білинському: в Трієсті якраз є Соло-
мія Крушельницька зі сестрою Оленою. Нехай зараз 
їде в Трієст сватати Олену. Вона напевно не буде бо-
ятися їхати з ним в широкий світ – бо вже і так за 
границею.

Білинський експресом в Трієст, застає ще сестри. 
Вони пакуються до виїзду в Одесу. Олена зайнята 
пакуванням гардероби. На дзвінок виходить Соломія. 
У Білинського – любов з першого погляду – на ціле 
життя. На Олену вже не звертає уваги. Соломія, як і 
всіх гостей, приймає незнакомого привітно, вислухує 
уважно, ввічливо і річево31 пояснює, що її покликання 
інше, що заміж не може виходити. Білинський розуміє 
Соломію. Зі сумом просить позволити бути її другом 
досмертним. Згода. Соломія запрошує свого лицара 
на вечеру, на корабель. Вечера прекрасно сервірована, 
вечірні світла, море, далекі співи, таємний, сумови-
тий, зворушливий настрій. Спомини про рідний край, 
плани на майбутнє: як служити свойому народові, 
як вивести його в круг світових народів. Соломія: 
“Я – через мистецтво”. Білинський: “А я – хиба гріш-
ми”. Олена мовчить і думає : “А я – хиба тим, що буду 
помагати Соломії”32.

До пізньої ночі мріє трійка скитальців.
На другий день минаються два кораблі. Останні 

маяння хустинками.
Починається переписка повна суму і підбадьорю-

вання. Час до часу просьба приняти дрібні сувеніри 
з Египту: брошка-скарабей усіяна брильянтами, пер-
стень з туркусами33, килимок перед ліжко – “щоби 
Ваші босі ніженьки де не дотикали зимної підлоги…” 
Соломія реваншується своїми сувенірами.

29 намічені – ті, яких він собі примітив, сподобав
30 тут: назавжди
31 річево – переконливо, аргументовано
32 (В перших роках своєї кар’єри Соломія жила дуже 

ощадно. До обов’язків Олени належало: купувати харчі, 
варити, заниматися гардиробою. Гардироба театраль-
на походила тоді з приватних грошей артисток. Олена, 
м. і. шила сама деякі костюми, переробляла, прасувала, 
завідувала біжутерією. За кулісами допомагала Соломії 
одягнутися, переодягнутися; пильнувала, щоби нічого 
не бракувало. Це була тяжка праця. Але Оленка спов-
няла ті обов’язки радо, і згадувала ті літа як щасливі. 
– М. С.)

33 туркус – бірюза



61

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ

Білинський виповнює свою обіцянку: на руки 
довірених людей посилає в Галичину певні квоти34, 
які мають одержати здібні, вартісні молоді хлопці 
і дівчата, щоби могли студіювати в краю і заграни-
цею. Але ніхто не сміє знати від кого ті гроші. Через 
руки Осипи Бандрівської також переходили ті підмо-
ги35, які вона розділювала по своїй совісті. “Великий 
праведник” – Володимир Охримович також усміхав-
ся – але мовчав. Багато з тих людей, що їм помагав 
Білинський, померло, дехто ще живе, але таємниця 
додержана. Ті, що приділювали поміч, лояльно36 
таємницю Білинського взяли до гробу.

(Ось такі підмоги, як і анонімні гроші від пат-
ріотів з Великої України, дали початок легенді про 
“пруські марки”, яку поширювали здивовані польські 
шовіністи: звідки такий бідний народ їде за границю 
на студії, будує, купує?)

До того самого Білинського зверталася Леся Ук-
раїнка допомогти їй, хорій, улаштуватися в Египті. 
(Помогти, але не матеріально). Про цего Білинського 
згадує Окуневський в своїх споминах з мандрівок по 
світі. Варто би про цего Білинського дещо довідатися 
більше. Є відомості, що на різні цілі призначав гроші, 
але все анонімно або під чиїмось іменем. Чому?

Згодом Соломія їздила в Египет. Чи стрічалися 
з Білинським?

34 квота – певна сума грошей
35 підмога – допомога
36 тут: не сперечаючись

Îäåñà

Соломія з Оленою їдуть в Одесу з італійською 
трупою. В Одесі обі мешкають у заможної культурної 
єврейської родини. Знакомляться з місцевими україн-
цями, м. і. Супруненками і Чикаленками. Несамовито 
прикре вражіння: в Одесі читають Шевченка при за-
критих вікнах, ще й дверей пильнують.

По Одесі кружить анекдот: Соломія у гостях за-
співала. Кіт, що спав на фотелі, зірвався перестраше-
ний і вибив вікно!

В Одесі, звичайно, повний сукцес. Але в Київ 
не дістають дозволу (сестри) поїхати. Потім виїзд з 
Одеси. Зі сестрами їде молода дочка їх хазяїв (де вони 
мешкали) в Італію вчитися співу. Там скоро виходить 
багато заміж37 за іспанця і конець співам. В Італії дещо 
пізніше вчилася співу ще одна галичанка – українка. 
Але скоро також вийшла за багатого іспанця.

Àìåðèêà

В Медіолані ангажують Соломію в Південну 
Америку. Весною сестри їдуть кораблем в Чіле – Сант 
Яго. Першою клясою. В трупі 3 сопрана, але головна 
співачка – Соломія. Перша опера – “Аїда”. Нечуваний 
успіх Соломеї. Люди чисто божевільні. Мешкають в 
готелі, клімат добрий (там – зима). Видять, де перець 
росте, алое і много цікавого [25].

37 виходить багато заміж – виходить заміж за 
багатого

Соломія Крушельницька. Кін. ХІХ ст. Олена Крушельницька (в заміжжі – Охримович).



62

Потім знова Медіолан і різні міста (Туріно, Зара 
і др.) і знову Медіолан, а потім Трієст і Біла. Соломія 
дає концерти в різних містах Галичини: Станиславів, 
Бережани, Стрий, Тернопіль, Львів [26]. Селяни фіра-
ми, цілими валками приїздять на концерти. Вулиці 
переповнені “хлопами”. “Co to? Co to? Hajdamaki? 
Bunt? ….?”

Олена в Стрию познакомилася з Володимиром 
Охримовичем, адвокатським конціпієнтом38 Евгена 
Олесницького, виходить заміж і більше зі Соломією 
не їздить. Дехто дивується, що Охримович “жениться 
з такою, що їздила по світі”. Соломія дуже високо ці-
нить Володимира О[хримовича]. Часто приїздить на 
вулицю Куркову, 61 (тепер – Лисенка, 61). Сердечно 
називає його “Хримцьо” і згідно “з загально прийня-
тим звичаєм – “праведна душа” [27].

Соломія вертає в Італію. Звідтам запрошують її у 
Варшаву. Батько з дочкою Емілією стрічають її в Кра-
кові, з Кракова Соломія їде з Мільцею у Варшаву. Від 
тепер їздить зі Соломією молодша сестра Емілія.

Âàðøàâà

У Варшаві повний сукцес[28]. Соломія пізнає там 
найвищу польську верхівку, з’єднує собі серед неї 
сердечних друзів. Аристократія принимає її у свій 
ексклюзивний круг як свою, шукає її товариства. 
Самі, часто зі старих українських родів, ті графині, 
княгині в інтимних сердечних розмовах піддержують 
її в тому, що не відрікається свого народу, подивля-
ють, вдобряють, признаються, що не раз тужать за 
народом своїх предків.

А наступ на Соломію, щоби вона признала себе 
полькою, зі сторони шовіністів неустанний, впертий. 
У Львові, Кракові, Відні, Італії, Варшаві її знаходять 
різні типи, настирливо навідують католицькі ксьонд-
зи – намовляють прийняти римо-католицький обряд, 
обіцюють гори-мости, переконують, радять, манять, 
страшать, грозять, шантажують, клевечуть – а коли 
з того нич не виходить, розпускають несотворені 
сплетні, щоби унеможливити її виступ у Варшаві. 
Бо широкі польські маси принимають Соломію з 
ентузіязмом. Тому хотять її скомпромітувати: підси-
лають джигунів, “перед якими не встояла ще ніяка 
жінка”, а коли не виходить, підсувають “високоурод-
жених” лесбіянок.

Але не скомпромітували! Проте, треба було мати 
залізні нерви, щоби то видержати. Соломія пише 
пресумні листи до Володимира Охримовича, шукає 
поради і розради.

А ще до того різні проби вимушення по рецепті 
“варшавського канту” і “блату”. Плюгаві аноніми. 

38 конціпієнт – представник адвокатської контори, 
фірми, особи

Сплетні: Крушельницька – садистка, морфіністка, 
масохістка, і ще цілий ряд на …істка, включно зі “со-
ціалістка”39. 

(Легке відхилення інтимної заслони: аж до виходу 
Соломії замуж внаслідок загально знаної та інтер-
претованої повздержливости Соломії, до неї зголо-
шуються послідовниці древньої поетеси Сафони40. 
Різно: обережно, всидливо, несміло. Палко, з одвер-
тістю без обиняків41 екзальтовано. Також письмово. 
Соломія вміє з ними безобидно говорити, пояснити 
безпідставність їх заходів. В дійсності Соломія була 
здорова, без ніяких відхилень жінка, яка всю свою 
енергію і темперамент спрямовувала на одну ціль. 
Здоров’я мала “залізне”, неімовірну витривалість і 
працездатність. До кожного виступу вивчала точно 
епоху, звичаї, одяг, рухи. У виступах у неї не було 
привичних рухів. В кожній ролі була не до пізнання 
інакша. В “Гальці” – правдива, реальна верховинка, 
“góralka”; в “Чіо-Чіо-сан” робила враження дрібної, 
маленької, у Ваґнерівських операх – імпозантної, ви-
сокої. Вона була негритянка і жидівка, і аристократка 
(в “Графині”), і одночасно в тій же опері класична 
Діяна. (У фільмі в різних ролях можуть сміло тому 
виступати як Соломія різні артистки). 

Соломія читає багато, консультується у спеція-
лістів. Має незвичайну пам’ять. І цікаво: вона, дослів-
но, не була ні одного дня в школі, а осягнула подиву 
гідне знання в різних ділянках науки.

Ñîëîì³ÿ ó öàðÿ

З Варшави Соломія їде на гостинні виступи до 
Петербурга. У царської родини була тоді двірська 
жалоба, царська родина не буває тому в театрах.

Соломію запрошують співати в замкненому кругу 
царської родини [29]. Вона співає оперові арії, а “на 
біс”, коли висказують побажання, щоби заспівала, що 
сама бажає, вона співає українські пісні. А після пісні 
“Ой під гаєм зелененьким” цар питає: “Якою мовою 
ви співаєте? Я десь ту мову вже чув”. 

Соломія: “Співаю мовою мойого, українського 
народу”.

Соломію обдаровують бранзолетою і брошкою, 
а в доказ особливого виріжнення42 – фотографією 
царської родини. Розмова йшла на французькій 
мові.

39 (і включно з “українська шовіністка”, яка го-
ворить, що якби могла, то на кожнім волоску своїм 
повісила б одного поляка /Королевич-Вайда – диви її 
спомини друк. недавно в Варшаві/. – М. С.)

40 Сапфо – древньогрецька поетеса
41 без обиняків – без натяків, відверто
42 тут – прихильности



63

Соломія вертає в Італію, а на весну – в Південну 
Америку, в Буенос-Айрес, але вже зі своїм мужем 
Чезаре Річчіоні [30].

Довший час (з 8 літ) імпресаріо Соломії був зу-
божілий поміщик польський Карніцький. Титулував 
себе графом. Чи був графом. Треба провірити, але 
ніхто тому не заперечує. Зв’язки, дійсно, мав великі. 
Карніцький був жонатий, мав дочку. Спочатку Кар-
ніцький своїм спритом і зв’язками дійсно улегшував 
життя Соломії, хотя удержання його багато їй кош-
тувало. Він всюди їздив з жінкою і дочкою, а любив 
жити широко43.

43 жити широко – тут: жити на широку ногу, в 
розкоші

Згодом Карніцький обнаглів, почав 
про Соломію поширювати різні сплетні, 
м. і., що Соломія його побічна дочка, а 
навіть поза її плечима працювати в її не 
користь.

Соломія розв’язує умову44 з Кар-
ніцьким (крик: “Викинула вірного 
К.[арніцького] на брук”), а свої справи 
передала адвокатові Чезаре Річчіоні. Він 
дуже солідно провадив справи Соломії 
– особливо корисно полагодив процес з 
театром в Мессині [31].

Соломія, силою фактів, часто стріча-
лась з Річчіоні, поволи виникає взаємна 
симпатія, а згодом – любов. Соломії було 
тоді 35 літ – це була її перша і остання 
любов.

Річчіоні став мужем Соломії. Ще на-
реченим приїздив у Львів, до рідні Соло-
мії, був і в Охримовичів. Культурна, сим-
патична людина. Вже тоді вмів кілька слів 
по-українськи. 

З Південної Америки Соломія вертає 
в Італію. Тоді рат є і завертає на сцену 
оперу Пуччіні “Чіо-Чіо-сан”. Справа за-
гально звісна [32].

Потім літа світової слави і тріумфів: 
Америка, Египет, Франція-Париж і знова 
Італія. Але про це у нас відомості дуже 
скупі. Нехай інші напишуть. Десять літ. 
А потім Соломія сходить з оперної сцени. 
В повноті слави і можливостей. В пору 
зійти зі сцени – велика життєва мудрість. 
Виступає тільки в численних концертах 
– з правдивим успіхом. Слухати її концер-
тів – невисловима розкіш [33].

Соломія співає на мовах композиторів. Вона в 
письмі і слові (крім української) свобідно, з чистим 
акцентом володіла: польською, російською, фран-
цузькою, німецькою, італійською мовами; співає 
по еспанськи, англійськи, говорить і тими мовами, 
але вже не так свобідно. В концертах, також і для 
італійської королівської родини, не уникає українсь-
кої пісні. 

Часто після концертів, як публика не відпускає 
її зі сцени, сама сідає за фортеп’яно і все тоді, аком-
пануючи собі, співає наші пісні в неповторній інтер-
претації. Це мали бути зворушливо інтимні настрої. 
Вона зазначує, що тепер співає пісні свого українсь-
кого народу. Співає пісні Лисенка. Мріє про нового 
українського композитора, який виведе українську 
музику на світову арену.

44 розв’язує умову – розриває контракт, угоду

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ

Соломія Крушельницька – Лівія Квінтілія 
в однойменній опері З. Носковського.



64

З російських композиторів дуже високо цінить Рим-
ського-Корсакова, а особливо Мусоргського. Його твори 
стало45 в її репертуарі. Деякі його пісні співає по-ук-
раїнськи (“Гопак”).

Польська преса стало інформує про її виступи, 
все і всюди називаючи її “наша славна землячка, 
полька Сальомеа Крушельніцка”. Вона – світової 
слави Полька. І лиш тільки в 1962 у виданні “Зорі 
польської опери” до випуску грамофонних плит, на-
зивають її … “nie byla z poсhodzenia Polką, lecz raczej 
Rusinką”, а що цікавіше, в паралельнім англійськім 
тексті називають її “Belorussian”!!

Соломія з мужем живуть у Viareggio, недалеко Ге-
нуї. У своїй віллі. Дім ведений на високу стопу: льо-
каї46, покоївки, шофер. Її муж – посадник міста47. 

Гості дуже часті і визначні. Без пересади48 можна 
сказати: якого б сучасного письменника, критика, 
композитора, співака не вимінити49, напевно можна 
сказати, що він був у Віяреджіо. Увіходить у непи-
саний закон – хто б з визначних або за такого себе 
уважаючий, не був в Генуї – обов’язкова візита до 
Соломії. Европейська аристократія, а за нею – сноби 
всякі.

45 стало – постійно
46 льокаї – лакеї, прислуга
47 Чезаре Річчоні двічі обирався мером Віареджо
48 без пересади – без перебільшення
49 вимінити – тут – згадати, назвати

Про знакомство з “панами” Соломія не любила го-
ворити. Але згадувала про митців, учених: пр[иміром] 
про це, як Ґілельмо Марконі50 – винахідник-фізик 
приїздив, Чезаре Р.[іччоні] як посадник міста витав 
його банкетом і як вона з Марконім відкривала баль 
в першій парі.

Соломію відвідують земляки, поширюють в краю 
цілі легенди про її незміримі багатства. А тим часом 
наростають клопоти. Її муж, про якого все говорила з 
любов’ю і пошаною, з яким всюди їздила на виступи, 
починає хорувати. Тратить постепенно зір і сили, і 
умирає 1936 року. Велика втрата.

На канікули Соломія приїздила у Львів. У Львові 
мала каменицю при вул. Крашевського, яку мріяла 
колись віддати на захист51 для вислужених артистів. 
(Намовляли Соломію купити замість камениці село 
Крушельницю і там осісти в дворі поміщицею. Але 
Соломія на те не пішла) [34].

Радо приїздила в присілок Дубина коло м. Сколє, 
де сестри Осипа і Олена мали свої літні дачі. Любила 
віддихати гірським воздухом, купатися в холодній 
Кам’янці, що впадає в Опір.

50 Ґульєльмо Марконі (1874–1937) – один із винахід-
ників радіо, Лавреат Нобелівської премії 1909 р.

51 на захист – для проживання, як притулок

Соломія Крушельницька (верхній ряд, крайня праворуч) з родиною на відпочинку. Дубина, 1930-ті рр.



65

У Львові і Дубині мали й ми змогу розмовляти з 
нею – дистинґованою52 дамою, такою просто-сердеч-
ною в поведінці. Цікавилась приватним українським 
шкільництвом, кооперацією.

В 1939 році вибралася, як звичайно, в Галичи-
ну. Несподівано, пізно вночі приїхала в Дубину. 
Була місячна, ясна, тиха ніч. Всі вже спали. І всіх 
розбудив прекрасний спів: перед вікнами, осяяна 
срібним світлом, наче на сцені, співала Соломія 
К.[рушельницька]:

“ Ой прийшов я до хати –
Полягали всі спати.
Лиш моя миленька,
Любка солоденька
Та спатоньки не лягає:
Дрібно листа пише
Дитинку колише
З буйним вітром розмовляє …

Всі на долині, на горі53 кинулися до вікон, пови-
ходили на веранди … Незабутня картина.

Вернути до Італії вже не могла. Війна. Та й не 
було до чого. Прекрасно уладжена вілла в Віяреджіо 
зі всіма скарбами мистецтва, портретами Соломії 
славних малярів, перепискою-листами, бібліотекою, 
розсипалася в руїни від вибуху амуніції в сусідньому 
готелі, який висадили у воздух німці.

Пропали і всі призбирані пам’ятки зі світа, пере-
писка зі Соломією при вул. Лисенка, 61 у Львові, які 
знищили нерозумні люди в 1950 році [35].

Соломія Крушельницька за Радянської влади – це 
вже окремий розділ її життя [36].

 Дубина, 5 жовтня 1962 року.

Коментарі
1. Олена Крушельницька-Охримович (1870–1961), 

сестра С. Крушельницької. Протягом 1893–1898 рр. 
супроводжувала Соломію у її подорожах на першому 
етапі мистецької кар’єри: Мілан, міста Італії, Відень, 
Краків, Сантьяго, Одеса. Залишила спогади про цей 
період життя та сценічної діяльности С. Крушельни-
цької. Після одруження з Володимиром Охримовичем 
(1898 р.) мешкала зі сім’єю у Львові (вул. Куркова, 
сьогодні – вул. Лисенка). а згодом – у селі Дубина біля 
м. Сколе, де Охримовичі мали літній будинок. Там щолі-
та відпочивала родина Крушельницьких. 

2. Традиційно дружина греко-католицького свя-
щеника в Галичині виконувала на селі обов’язки лікаря: 
надавала першу медичну допомогу, зналася на травах, 

52 дистинґованою – вишуканою 
53 надолині, нагорі – на першому і другому поверхах 

будинку

приймала пологи. Теодора Крушельницька з Савчинських 
(1844–1907) не була винятком. 

3. В оригіналі прізвище помилково написане: “Гуте-
ровська”. Насправді бабуся майбутньої співачки – Анна 
була з роду Готтеровських, про що зазначено у Свідоц-
тві хрещення С. Крушельницької, яке зберігається в 
Музично-меморіяльному музеї Соломії Крушельницької 
у Львові.

4. Григорій Савчинський (1804-1888) – відомий свого 
часу громадський діяч та письменник. Він брав участь 
у з’їзді українських вчених 1848 р. у Львові, входив до 
складу редакції газети “Неділя”, був громадським рад-
ником повітової ради у Бібрці. Іван Франко у “Нарисі 
історії українсько-руської літератури” писав: “До 
розділу про 50-ті роки в Галичині треба додати згадку 
про Григорія Савчинського, пароха в Звенигороді, що був 
автором оповідання “Геть, геть, геть!”, друкованого в 
“Зорі галицькій” 1851 р. і виданого окремою книжкою, 
а також віршованого оповідання “Дід”, поміщеного 
в “Зорі галицькій” 1848 р. (основаного на народній 
легенді) і деяких інших віршів, друкованих у тім же 
письмі в пізніших роках, а також декілька статей з 
обсягу сільського господарства. Оповідання “Геть, 
геть, геть!” написане для пропаганди тверезости і не 
позбавлене таланту” (І. Франко. Зібрання творів. У 
50-ти томах. Т.41. – К., 1984, с.300).

5. Володимир Садовський (1865–1940) – диригент, 
музичний критик (псевд. Домет), священик. “З юних 
років товаришував з Д. Січинським та С. Крушельни-
цькою. Співав на концертах у Тернополі (1888, концерт 
присвячений М. Шашкевичу, дует з юною С. Крушель-
ницькою з опери “Різдвяна ніч” Лисенка). У Львові в 
1891–1893 рр. член “Артистичної комісії”, “Львівського 
Бояна”. Співак (тенор), учасник артистичної концерт-
ної мандрівки студентів, очолюваної О. Нижанківським 
(1889, Броди – Золочів). Організатор і диригент кон-
цертної мандрівки молоді в 1890 р. (Пере мишль – Сам-
бір – Стрий – Станіславів – Копичинці – Коломия). 
(Медведик П. Діячі української культури: Матеріали до 
бібліогр. слов. // Записки НТШ. – Л., 1993. – Т.226: Праці 
музикознавчої комісії. – С. 441-442). Про В. Садовського 
є також цікавий матеріял у книжці: Віночок Соломії 
Крушельницької / Зібрав і упорядкув. П. Медведик. – Т., 
1992. – С.7-8. 

Йосиф Яросевич – учасник другої артистичної 
мандрівки, яка відбулася 1890 р. під керівництвом 
В. Садовського. Див.: Садовський В. Дещо з споминів 
про перші артистичні прогульки співацкі в Галичині // 
Ілюстрований музичний калєндар / Зложив і упорядкував 
Ромуальд Зарицький. – Л., 1904.

6. Карло Бандрівський (1855–1931) навчався разом 
з Іваном Франком у Дрогобичі спочатку в т.зв. “нор-
мальній” школі, згодом – у гімназії. Під час навчання 
у Львівському університеті (Бандрівський – на юри-
дичному, Франко – на філософському факультетах) 
разом мешкали на квартирі в будинку на розі сучасних 
вулиць С. Крушельницької та Каменярів. Належав до 

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ



66

близьких приятелів письменника, а по смерті Франка був 
опікуном його сім’ї. К. Бандрівський 1884 р. одружився 
з Осипою Крушельницькою. Подружжя мало трьох 
дітей – Ольгу (в заміжжі – Шухевич), Дарію (Одарку) 
та Володимира. З 1903 р. був управителем будинку 
С.Крушельницької у Львові. Одарка Бандрівська зали-
шила спогади про батька (“Що я знаю про батька? Що 
можу сказати про батька?”), а також про його спіл-
кування з І.Франком (“З оповідань мого батька Карла 
Васильовича Бандрівського про Івана Франка”), рукопи-
си яких зберігаються у фондах Музично-меморіального 
музею Соломії Крушельницької у Львові. 

7. Згідно з законами греко-католицької Церкви 
майбутні священики після закінчення семінарії перед 
висвяченням мали право одружитися або прийняти 
чернечий сан.

8. Антін Крушельницький (1868–1895) – старший 
брат С. Крушельницької, приятель Д. Січинського та 
О. Нижанківського. Співав у хорі “Львівський Боян” 
(бас), був його диригентом (1892–1893), входив до 
складу редколегії видавництва “Бібліотека музикаль-
на” у Львові. Антін сприяв Соломії у її рішенні стати 
співачкою. Соломія дуже любила брата, вважала його 
поруч з батьком одним з перших своїх навчителів. 

9. Тут помилка. Класи консерваторії Галицького 
музичного товариства, у якій навчалася С. Крушель-
ницька, були у приміщенні Театру Скарбка (сьогодні – 
Національний академічний український драматичний 
театр ім. М. Заньковецької). 

10. Йдеться про Шевченківський концерт, який 
відбувся 8 березня 1893 р. У ньому брали участь 
О. Мишуга та С. Крушельницька, які виконували сольні 
номери, а також проспівали дует з опери “Запорожець 
за Дунаєм” Гулака-Артемовського. Про “Вечорниці” 
Ніщинського у програмі концерту не згадується. Див. 
“Діло” ч.ч. 38, 40, 44, 46 за 1893 р. 

11. Дотепер не маємо підтверджень, що О.Мишуга 
був учителем співу С.Крушельницької під час її навчання 
у Львівській консерваторії.

12. Виступ  С. Крушельницької в опері “Фаворитка” 
Г. Доніцетті відбувся 15 квітня 1893 р. на сцені Театру 
Скарбка. Це був оперний дебют співачки. Детальніше 
про оперний дебют С.Крушельницької див.: Г. Тихобає-
ва. “Ви у своєму дебюті не були дебютанткою…” // Со-
ломія Крушельницька. Шляхами тріумфів – Тернопіль: 
Джура, 2008. – С. 42-47, а також – “Діло” ч.ч. 78,79 
за 1893 р.

13. Йдеться про відому італійську співачку Джем-
му Беллінчоні, котра на той час перебувала у Львові з 
гостинними виступами. Вона була присутня на перших 
виступах С. Крушельницької у Львові, радила їй про-
довжити навчання в Італії. Згодом допомогла молодій 
співачці потрапити до вокальної школи Фаусти Креспі 
в Мілані.

14. Фауста Креспі – вчителька співу С. Крушель-
ницької в Італії, професор Міланської консерваторії. 
Ф. Креспі захоплювалася талантом та особистістю 

своєї учениці, допомагала молодій співачці на початку 
її артистичної кар’єри. З листа Ф. Креспі до А. Кру-
шельницького: “Як хотілося б мати у школі розумних і 
здорових духом учениць, схожих на мою улюблену Сало-
мею. Це було б для мене втіхою. Та, на жаль, Саломея 
є тільки одна! Досі я ще не бачила жодної дівчини, 
що хоча б трохи скидалася на неї! І це дійсно так, мій 
дорогий батьку! Саломея не тільки артистка душею, 
а й справжня людина, обдарована всім надміру! Що за 
чудове створіння!” (Соломія Крушельницька: Спогади, 
матеріали, листування: В 2 ч. Ч. 2 / Упорядкув. і прим. 
М. Головащенка. – К., 1979. – С.377).

15. Про це пише С. Крушельницька в одному з листів 
до М. Павлика: “Про англиків я виробила собі дуже доб-
ре понятіє, а вже тілько добра, що я отримую від одної 
англіч[анки] Mis Alexander, не сміла би вимагати навіть 
від своєї патріотки. Умисне Вам розказую про се, бо Вам 
хочу сказати всю правду, що Mis Alexander, почувши мій 
голос а довідавшися, що я не маю о чім довго зістатися 
в Мілані, постановила мене своїм коштом довести до 
цілі. Я зразу, розумієся, здуріла на таку пропозицію вже 
не для того, що знайшлася подібна персона, але просто 
тому, що я якусь вартість маю у людей. Гірко мені було 
на сю оферту згодитися по поводу моєї гордої натури, 
але переконавшися, що, відкинувши помічну руку Mis 
Alexander, сама потерплю і її болісно уражу, згодиламся 
на той дар тимчасовий (бо хоч Mis Alexander багата і 
не хоче чути про те, щоби я її мала відплатити колись 
той довг), аж тільки згодом зрозуміла так, що при пер-
шій нагоді її зверну кошти, понесені на моє образованє 
в музиці. От і видите, яким я чудом змогла бути тут 
через півроку!” (Там само, С.216-217). 

16. На запрошення дирекції Театру Скарбка С. Кру-
шельницька приїжджає до Львова не 1893 р., а в травні 
1894 р., співає на сцені цього театру аж до закриття 
літнього сезону. Прощальний виступ С. Крушельни-
цької у Львові відбувся 16 жовтня в опері “Галька” 
Ст. Монюшка.

17. Перший виступ С. Крушельницької під час її 
другої поїздки до Львова відбувся 22 січня 1895 р. в опері 
“Страшний двір” Ст. Монюшки, а 15 травня 1895 р. 
співачка дала прощальний концерт у Народному Домі.

18. Йосиф Кос – батько композитора Анатоля 
Кос-Анатольського – у той час навчався у Віденському 
університеті. Про нього, а також про родину Косів див: 
Г. Тихобаєва. “Він любив людей і люди любили його” 
// Просвіта. – 1994. – Грудень. – С.6. 

19. Марія-Соломія Охримович-Скорик (1900–1981) 
– племінниця С. Крушельницької. Після закінчення 
студій у Відні (1924) приїжджала до своєї тітки у 
Віареджо. Залишила спогади “В гостях у Соломії Кру-
шельницької”, які зберігаються у фондах Музею.

20. С. Крушельницька двічі приїздила до Кракова 
з гостинними виступами: у липні-серпні 1895 р. та у 
червні-липні 1896 р.

21. Михайло Скорик, пишучи, що граф Бадені – “це 
другий пан Каньовський”, мав на увазі Казиміра Бадені 



67

(1846–1909), австрійського державного діяча, польсько-
го політика та намісника Галичини (1888–1895). З його 
іменем пов’язують парламентські вибори в Галичині 
1897 р. (т.зв. баденівські вибори), під час яких крайова 
адміністрація відкрито порушувала законодавство, чи-
нила тиск на виборців, фальсифікувала результати, що 
привело у кількох округах до сутичок виборців із жандар-
мерією (8 убитих, 29 поранених). У тексті йдеться про 
зустріч С. Крушельницької з молодим графом Бадені, 
який, очевидно, був сином Казиміра.

22. До Рогатина С. Крушельницька приїжджала 
після перших краківських гастролей. Про це читаємо у 
листі до М. Павлика від 8.09.1895 р. з Рогатина: “Тепер 
перебуваю осьде у сестри, за пару день їду до Білої, а 
десь около 20-го їду в світ та вступлю до Львова, то, 
може, зобачимося;…” С. Крушельницька познайомилася 
з Василем Стефаником під час другої поїздки до Кра-
кова. З листа В. Стефаника до В. Морачевського: “...Я 
тепер у свіжім світі – за кулісами. Співає в тутешній 
опері Крушельницька, наша землячка, як Павлик називає 
сю паню, і через ню я дивлюсь на то, що намено єго: “За 
кулісами”. […] Сама землячка має прегарні голосниці в 
горлі і розумне лице…” (Соломія Крушельницька: Спо-
гади, матеріали, листування. В 2 ч. Ч. 2. / Упорядкув. і 
прим. М. Головащенка. – К., 1979. – С.377).

23. Після вдалого дебюту на італійській сцені у 
Кремоні С. Крушельницька здійснює турне міста-
ми – Бергамо, Бреша, Удіне, Парма, Мілан, Турін, Зара, 
Трієст. Згодом Крушельницьку у складі італійської 
трупи на зимовий сезон запрошують до Одеси, де вона 
з 21 листопада 1896 до 8 березня 1897 р. виступила у 
35 виставах. Детальніше про цей період див: Петро 
Медведик. Гастролі Соломії Крушельницької в Одесі 
// Соломія Крушельницька. Шляхами тріумфів – Тер-
нопіль: Джура, 2008. – С.48-53, а також – у кн.: Со-
ломія Крушельницька. Міста і слава. – Львів: Апріорі, 
2009. – С.44-51. 

24. Йосип Білинський (1860-1925) народився у 
с. Козівка на Тернопільщині в родині греко-католицького 
священика, здобув фармацевтичну освіту, прожив май-
же усе життя в Египті. Про знайомство Крушельниць-
кої з Білинським пише у своїх спогадах Олена Охримович. 
Див: Олена Крушельницька-Охримович. Все, що залиши-
лося в пам’яті про Соломію // Соломія Крушельницька: 
Спогади, матеріали, листування: В 2 ч. Ч.1. / Упорядкув. 
і прим. М. Головащенка. – К., 1978. – С.49-68.

Про Й. Білинського, його взаємини із Лесею Україн-
кою, Іваном Франком, Соломією Крушельницькою де-
тальніше у статті: Роман Горак. Соломія Крушельни-
цька і Йосип Білинський // Соломія Крушельницька. Шля-
хами тріумфів – Тернопіль: Джура, 2008. – С. 228-243.

25. Після повернення з Одеси С. Крушельницька ук-
лала контракт з “Ґранд компанія де ліріка італьяна” на 
виступи у Сантьяго. Олена Охримович у спогадах “Мої 
подорожі зі Соломією” пише: “В Чіле виїхали 1 травня 
1897 року. Їхали на 5 місяців з італійською трупою з 
Мілано через Париж до порту Кале, а там – на кора-

бель. […] Перша пристань була Лісабона. В часі подо-
рожі було розмаїто: і добре, і зле, залежно від погоди. 
Ми сиділи переважно закутані, бо вітер, і дивилися 
на море, що міняло свої краски. А над ним літали меви 
(чайки – Г. Т.). Були також розваги: концерти, танці. 
Їхали цілий місяць!” У Сантьяго 25-річна С. Крушель-
ницька з успіхом виступає в “Аїді” та “Бал-маскараді” 
Верді, “Фаусті” Гуно, “Манон Лєско” Пуччіні. Більше 
про цей період у кн.: Соломія Крушельницька. Міста і 
слава. – Львів: Апріорі, 2009. – С. 52-55. 

26. Йдеться про концертне турне містами Галичи-
ни (Бережани, Станиславів, Стрий, Львів, Коломия, Пе-
ремишль), яке С. Крушельницька відбула влітку 1898 р. 
Концерти відбувалися у переповнених залах і викликали 
шалений ентузіазм в місцевої публіки, особливо серед ук-
раїнців. Після від’їзду співачки з Бережан Богдан Лепкий 
писав до неї: “В хаті нашій Ви оставили велику пустку. 
Соромно, але тра признатись. Що скучаємо за Вами і 
то – дуже. Справді, перелетілисьте через Бережани, як 
морова діва (від слова “мор”, епідемія – Г. Т.), і тепер 
за Вами люди мруть.” 

27. Володимир Охримович (1870–1931) – адвокат, 
громадсько-політичний діяч, журналіст, учений, 
дійсний член НТШ (з 1899), член-кор. Петербурзької 
Академії Наук, професор Українського таємного уні-
верситету у Львові і декан правничого факультету 
цього ун-ту (1920–1925), співробітник журналів “На-
род”, “Життя і слово”, редактор часопису “Діло”, 
посол до австрійського парламенту (1907–1908). Під 
час Першої світової війни був заручником росіян у 
Сибіру. Після повернення (1918) активно брав участь 
у громадсько-політичному житті краю. Як вчений 
В. Охримович залишив низку цінних досліджень у галузі 
етнології, етнографії, статистики та мовознавства. 
У Володимира та Олени Охримовичів було троє дітей: 
Марія-Соломія (1900–1981), Андрій (1904–1931), Марія 
(1906–1994). 

28. На сцені Великого театру у Варшаві С. Кру-
шельницька виступала у 1898–1902 рр. Була примадон-
ною Варшавської опери. Відомий театральний критик 
Райхман писав, що “молода артистка, маючи за собою 
заледве кілька років сценічної кар’єри, завоювала Вар-
шаву у спосіб до того часу невідомий у театральному 
світі”. Створила на цій сцені більше 20 неповторних об-
разів, критика вважала її неперевершеною Галькою та 
Графинею в однойменних операх Ст. Монюшка. Під час 
побуту у Варшаві артистка пережила неприємності, 
пов’язані з обвинуваченнями та наклепами польської 
шовіністичної преси. Детальніше про Варшавський 
період у статті: Р. Крамар. Незрівнянна Галька, шля-
хетна Графиня. Український акцент в історії польської 
опери // Соломія Крушельницька. Шляхами тріумфів. 
– Тернопіль: Джура, 2008. – С. 116-131, а також – у 
кн.: Соломія Крушельницька. Міста і слава. – Львів: 
Апріорі, 2009. – С. 56-73. 

29. Соломія Крушельницька співала перед родиною 
царя Миколи ІІ у його резиденції під Варшавою. Про 

Ìèõàéëî ÑÊÎÐÈÊ



68

це писала г. “Діло” у статті “Наша пісня а царські 
слухачі”: “Нашу землячку п-ну Крушельницьку, артис-
тку, співачку варшавської опери, визвано дня 14 с м. з 
Варшави до Скерневиць, де тепер перебуває цар з цілою 
родиною, щоби там взяла участь в концерті устроєнім 
спеціяльно для царської родини”. Див. “Діло” за листо-
пад 1899 р.

30. Чезаре Річчоні (1868-1936) – адвокат, громад-
сько-політичний діяч, походив із відомої італійської 
родини, мешканець Віареджо, двічі його обирали мером 
цього містечка, близький приятель Дж. Пуччіні. С. Кру-
шельницька одружилася з Ч. Річчоні у липні 1910 р. в 
Буенос-Айресі. Подружжя замешкало у Віареджо на 
віллі “Salome”. Про одруження С.Крушельницької та її 
побут у Віареджо див. у кн.: Соломія Крушельницька. 
Міста і слава. – Львів: Апріорі, 2009. – С. 119, 135.

31. Йдеться про відмову С.Крушельницької у 
1906 р. від контракту з театром “Массімо” у Палєр-
мо через активізацію вулкану Везувію і небезпеку для 
здоров’я співачки. Про це пише у своїх споминах Ґвідо 
Маротті:“Соломія Крушельницька гастролювала в 
неаполітанському театрі “Сан Карло”. Її виступи ще 
тривали, коли несподіване і бурхливе виверження Везувію 
викликало таке сильне отруєння атмосфери в затоці і 
в усьому місті, що чимало неаполітанців (з тих, хто 
мав таку можливість) подалося на північ країни. Лікар 
театру “Сан Карло” офіційно засвідчив небезпеку для 
голосових зв’язок співаків. Синьйора Крушельницька за 
порадою і з допомогою друзів залишила Неаполь; вона 
була також змушена відмовитися від раніше підпи-
саного контракту з театром “Массімо” у Палермо. 
Співачка побоювалася судового процесу, та адвокат 
Порціо – найкращий неаполітанський юрист – заспокоїв 
її, завіривши, що в разі притягнення до відповідальности, 
він особисто і безплатно захищатиме її, посилаючись на 
причини, викликані “вищою силою”. Щоб дістатися до 
Палермо пароплавом або залізницею, Соломія Крушель-
ницька була б неминуче змушена з явною загрозою для 
дихальних шляхів перетнути небезпечну зону, насичену 
газами і найдрібнішими частинками попелу.

Повернувшись у Віареджо, синьйора Крушельни-
цька була викликана до суду, щоб відповісти за пору-
шення контракту і сплатити відповідні збитки. Її 
сумлінно захищав адвокат Порціо, який виграв справу, 
скориставшись при цьому для необхідних контактів 
із своєю клієнткою послугами юриста з Віареджо в 
особі адвоката Чезаре Річчоні, майбутнього мера 
цього квітучого приморського містечка. Ось як і чому 
синьйорина Крушельницька познайомилася з адвокатом 
Річчоні.

Справа породжує справу. З часом наші знайомі 
стали добрими друзями. А потім, через кілька років, 
одружилися.” 

32. В Аргентині С. Крушельницька у складі італійсь-
кої трупи виступала впродовж 1906–1913 рр. майже ко-
жен літній оперний сезон – спочатку в театрі “Opera”, 
згодом театрі “Colon”. Про цей період детальніше у 

статті: Мар’яна Зубеляк. Соломія Крушельницька в 
Аргентині // Соломія Крушельницька. Шляхами тріум-
фів. – Тернопіль: Джура, 2008. – С.170-177. 

28 травня 1904 року співачка взяла участь у повтор-
ній успішній прем’єрі опери “Чо-Чо-сан” Дж. Пуччіні 
(театр “Grande”, Бреша) після провалу цієї опери у “La 
Scala”. Музичні критики писали, що Крушельницька вря-
тувала “барвистого метелика Пуччіні”. Про це більше 
у статті: Галина Тихобаєва. Сто Баттерфляй Соломії 
Крушельницької // Там само. – С.132-143.

33. Про концертну діяльність С.Крушельницької 
після закінчення оперної кар’єри співачки у кн.: Соло-
мія Крушельницька. Міста і слава. – Львів: Апріорі, 
2009. – С.122-133, а також у статті Роксоляни Мись-
ко-Пасічник “Концертні виступи Соломії Крушельни-
цької у містах США і Канади (1928р.)” // Соломія Кру-
шельницька. Шляхами тріумфів. – Тернопіль: Джура, 
2008. – С.206-213.

34. Ще у кінці 20-х років С. Крушельницька хотіла 
продати свій дім у Львові. Про це довідуємося з її листу-
вання з Карлом Бандрівським, який був управителем 
будинку співачки, а також зі спогадів Одарки Банд-
рівської. Про те, що співачка хотіла купити у той час 
інший будинок, а дім, на вул. Крашевського, 23. віддати 
для самотніх незабезпечених артистів, які завершили 
свою кар’єру, підтверджень немає. Про історію дому 
С. Крушельницької у Львові та його мешканців у ст.: 
Галина Тихобаєва. Давні мелодії “Музикальної кам’яниці 
// Соломія Крушельницька. Шляхами тріумфів. – Тер-
нопіль: Джура, 2008. – С.221-227.

35. Під час ІІ світової війни вілла С. Крушельницької 
у Віареджо була пошкоджена, але не зруйнована. Доля 
особистих речей співачки не відома. У 1947 р. родину 
Скориків, що мешкала в будинку на вул. Лисенка, 61, 
було вивезено до Сибіру. Цьому передували обшу-
ки і конфіскація майна. Очевидно, у цей час були 
знищені пам’ятки, пов’язані з життям та сценіч-
ною діяльністю С. Крушельницької. Зафіксувавши 
цей факт у “Причинках”, автор не міг у той час 
(1960-ті рр.) відкрито написати про сталінські 
репресії. Дещо про цей період життя родини Ско-
риків у кн.: Любов Кияновська. Мирослав Скорик: 
Людина і митець – Львів: Незалежний культурологіч-
ний журнал “Ї”, 2008. Див. також: Володимир Скорик. 
Спогади про батька Скорика Михайла Михайловича // 
“Літопис Бойківщини”, ЗСА–Канада–Україна, 2002 
– Ч.2/63 (74) – С.29-36.

36. Приїхавши у серпні 1939 р. у Галичину, С. Кру-
шельницька залишилася тут назавжди. Пережила у 
Львові багато драматичних подій: конфіскацію будинку 
радянською владою, перелом ноги, що прикував її до 
ліжка на кілька років, німецьку окупацію, приниження 
з боку чиновників під час викладання у Львівській кон-
серваторії. Про цей період життя артистки у кн.: 
Соломія Крушельницька. Міста і слава. – Львів: Апріорі, 
2009. – С. 152-165.



6969

ÊÐÈÒÈÊÀ 

“Київська пектораль” – найстарша театральна 
премія на теренах колишнього СРСР – відсвяткувала 
своє 20-річчя. Її заснували у 92-му Комітет мистецтв 
Київської міської державної адміністрації та Київсь-
ке міське відділення СТД в особі їхніх керівників 
М. Чембержі та М. Рушковського, і відтоді щороку у 
Міжнародний день театру або у переддень його цю 
відзнаку отримують найяскравіші театральні роботи 
попереднього календарного року. 

На початках для міської театральної премії було 
запропоновано понад 50 варіянтів назви: “Золотий 
каштан”, “Київська Мельпомена”, “Золотий Бронек” 
(від зменшеного імени А. Бучми), “Золоті ворота”. Та-
кий цілковитий ексклюзив, як “Київська пектораль”, 
вигадав літератор, сценарист циркових та естрадних 
програм і шоу Д. Кісін – і саме на цю ідею пристала 
згодом більшість опитуваних. 

І – покотилося.
Змінювалися назви і статус театрів, одні вини-

кали, інші припиняли існування. Народжувалися та 
вмирали друковані видання. Періодично переструк-
туровувалися органи міської влади. З’явився Інтернет, 
на часі – електронні квитки. Спілка театральних діячів 
стала Національною. Її Київське відділення після 
М. Рушковського очолив О. Богданович. Київською 
культурою після М. Чембержі багато років керував 
О. Биструшкін, нині – С. Зоріна. Експертна група то 
розширювалася, то скорочувався, “над” нею створю-
валися та скасовувалися Комітети та Журі. Експерти 
лаялися з Оргкомітетом, гримали дверима, поверта-
лися і лаялися знову (сталеві нерви або ж янгольське 
терпіння В. Жежери, котрий – єдиний! – відпрацював 
у складі експертної групи усі 20 років, варті окремої 
нагороди). Театри писали в оргкомітет стоси гнівних 

“ÊÈ¯ÂÑÜÊÀ ÏÅÊÒÎÐÀËÜ”:
20 ÐÎÊ²Â – ÏÎË²Ò 
    ÒÐÈÂÀª!

Анна ЛИПКІВСЬКА

Актриса Київського академічного театру на Подолі  Вікторія 
Булітко з нагородою “Київської пекторалі” (найкраща жіно-
ча роль). Київ, 27 березня 2012 р.



70

листів про “вихід” з “Пекторалі” (особливо набила 
руку в епістолярному жанрі Російська драма ім. Лесі 
Українки). Журналісти змагалися між собою в уявній 
номінації “за найуїдливішу назву статті” на кшталт 
“Ані року без скандалу”, “Пектораль як криза жанру”, 
“Протокол одного увядания” та загрозливого: “Будет 
ли нынешняя “Пектораль” последней?” (Кассандри 
з автора останнього пророцтва не вийшло – відтоді 
вже сьомій рік пішов – і нічого). 

Незмінним лишалося: переглянути (за змогою) 
абсолютно всі київські прем’єри (безвідносно до того, 
які з них “висував” чи не “висував” би сам театр), 
спочатку визначити п’ятірки претендентів, потім 
– трійки номінантів, потім – викреслити з них два 
прізвища чи назви, а далі чекати відкриття конверта 
– чи збіглося?..

Артистам же, вкупі з режисерами, директорами, 
художниками, композиторами, балетмейстерами та 
“співчуваючими” – прийти на церемонію, розкрити-
кувати її вщент, перехилити чарку під зітхання про 
“невідворотне падіння престижу премії” та чекати 
наступного вручення, щоб знову розкритикувати... 
А якщо раптом пощастить стати лавреатом чи навіть 
просто потрапити в номінацію – одразу ж (попри всю 
критику та закиди щодо необ’єктивности!) зазначи-
ти це на сайті, в програмці, в особистому резюме, 
або навіть спеціяльну афішу випустити та на стіні у 
фойє на видноті почепити. Бо – нема “симетричної”, 
рівноцінної альтернативи, хоч ти лусни. А добре зроб-
лена робота має бути пошанована – теж хоч ти лусни. 
І нагород, згадувань, оплесків та поклонів ніколи не 
буває забагато.

Хочеться сподіватися, що хвилі пристрастей “під-
літкового періоду” існування “Пекторалі” вгамува-
лися, і в своєму 21-річному віці (церемоній було ж 
бо 20, але перше вручення охоплювало прем’єри не 
одного, а двох років – 1991-го та 1992-го) вона уже 
досягла остаточного “юридичного” повноліття, аби 
розв’язувати всі проблеми по-дорослому, виважено 
і коректно.

Сьогодні, коли завершилося певне коло, одне 
питання видається особливо принциповим: наскіль-
ки справедливою та об’єктивною була всі ці роки 
“Київська пектораль” (враховуючи, що на театрі нічо-
го абсолютно справедливого, тим більше абсолютно 
об’єктивного немає апріорі)?

З одного боку, світлої пам’яти В. Цимбаліст, 
Д. Лук’янов, А. Бурлюк, Б. Романов, О. Писар, Ф. Ле-
тичевський, Т. Камбурова, В. Алексієнко, а також 
Д. Лазорко, маючи в цей період гідні, яскраві роботи, 
так і не дочекалися відповідних нагород. 

Якщо говорити про вистави, то, не наполягаю-
чи на власних смаках, вважаю ледь недооціненими 
“П’ять пудів кохання” Е. Митницького (зазначаю 

режисерів-постановників), “Запрошення до замку” 
В. Пазі, “Бес… конечное путешествие” О. Лисовця, 
“Кармен” А. Жолдака, “Кавказьке крейдяне коло” та 
“Сестер Прозорових” Л. Зайкаускаса, ТЮГ-івського 
“Мого бідного Марата” М. Михайличенка…

Та, з іншого боку, за одним-двома суто “політич-
ними” винятками, лавреати й номінанти були цілком 
гідні нагород. Ніхто не може закинути, що чиясь по-
ява в номінації (а от далі – вибір одного з трьох – все 
ж таки великою мірою лотерея) була випадковою чи 
незаслуженою. І подальша статистика, видається, 
цілком це підтверджує.

Ювілейне вручення “Київської пекторалі” було 
відзначене випуском 130-сторінкового повноколір-
ного буклету (укладач А. Липківська за участи 
Е. Загурської, дизайн і верстка О. Рачковської та 
Б. Поліщука), а з конкурсного  боку – тріюмфом те-
атру на Подолі: 4 премії одержав спектакль за такою, 
здавалося б, “немодною” п’єсою, як “Минулого літа 
у Чулимську” О. Вампілова (найкраща драматична 
вистава, найкращий режисер – В. Малахов, най-
краща жіноча роль – В. Булітко, найкраще музичне 
оформлення – В. Булітко та І. Небесний), 2 – “На 
дні” М. Горького у постановці того ж В. Малахова 
(найкраща чоловіча роль – В. Кухарський, найкраща 
сценографія – М. Погребняк). “Підтягнутися” до лі-
дера вдалося тільки Театру драми і комедії на лівому 
березі Дніпра: відзначені А. Самінін (найкраща чо-
ловіча роль другого плану у виставі “Найвище благо 

Віталій Малахов – неодноразовий 
найкращий режисер на “Київській 
пекторалі“.



71

у світі…” за “Місяцем на селі” І. Тургенєва) та “Паса-
жир у валізі” за п’єсою У. Хуба “Біля ковчегу о 8-00” 
(найкраща вистава для дітей, найкраще пластичне 
вирішення – Л. Сомов). Номінації, що лишилися, 
розіграли Новий драматичний театр на Печерську 
(найкраща камерна вистава – “Push Up” Р. Шиммель-
пфеннінга) та Муніципальний академічний театр опе-
ри і балету для дітей та юнацтва (найкраща музична 
вистава – супер-модернова “Травіята” у постанов-
ці В. Пальчикова). Навдивовижу багато було цього 
року вдалих акторських та режисерських дебютів. 
Експерти розглядали кандидатури  (запам’ятайте ці 
прізвища!) режисерів Т. Антропової, О. Меркуло-
вої, С. Корнієнка, А. Осмоловської, П. Сови, акторів 
К. Войтенка, тої ж Т. Антропової, М. Досенка, С. Жу-
равльова, М. Хомутової, А. Сергеєвої, А. Гринчак, 
а перемогли С. Жирков – режисер зовсім молодого 
театру “Відкритий погляд” – та В. Марвін, студент 
майстерні М. Рушковського, який зіграв декілька ціл-
ковито різних характерів у виставі “Ти пам’ятаєш, 
Альошо…” О. Дударєва на сцені АМТМ “Сузір’я”.

Статистичні дані щодо 20-річного існування пре-
мії подані в ювілейному буклеті, ми ж обмежимося 
тут коротким оглядом, в якому, до того ж, враховано 
результати останнього вручення нагород.

У номінації “найкраща вистава” (за неписаною 
згодою експертів це – вистава драматичного теат-
ру, не скерована на дитячу авдиторію) фігурують 9 
театрів. У цей період кількість театрів у Києві ко-

Àííà ËÈÏÊ²ÂÑÜÊÀ

ливається, але експерти щороку в середньому пере-
глядають прем’єри близько 30 колективів. З-поміж 
театрів-лавреатів два уже, на жаль, припинили своє 
існування (“Театральний клуб” О. Ліпцина та Експе-
риментальний театр під керівництвом В. Більченка), 
а 4 представлені один раз (2 вистави Російської дра-
ми у першому врученні “Пекторалей” 1993 р. плюс 
Молодий, Театральна компанія “Бенюк і Хостікоєв” 
та “Київ модерн-балет”, присутність якого у цій но-
мінації є, по суті, випадковою).

Отже, решту 15 нагород здобули лише три театри, 
тобто фактично 75 відсотків “Пекторалей” припадає 
на театри, які становлять менше 10 відсотків із за-
гальної кількости колективів. Це Театр ім. І. Франка 
(6 + 1 вистава малої сцени), Театр драми і комедії (6), 
Театр на Подолі (4 + 2 на малій сцені). 

Серед номінантів цієї нагороди (якщо врахову-
вати камерні вистави) присутність Театру драми і 
комедії ще відчутніша: 17 номінацій. Молодий театр 
має 6, Театр ім. Франка – 5, Російська драма – 4, Театр 
на Подолі – 4.  

Чи є такі результати наслідком панування сте-
реотипів у смаках експертів, а чи таке бідне на події 
театральне життя Києва і такий великий розрив між 

Сцени з вистави “Минулого літа у Чулимську” О. Вампілова. 
Режисер – Віталій Малахов. Київський академічний татр 
на Подолі. 



7272

лідерами та рештою театрів? На це питання кожний 
може спробувати дати власну відповідь. Зауважимо 
лише, що за 20 років участь у голосуванні брали по-
над 100 осіб (так, з першого “призову” на сьогодні в 
експертній групі залишилося троє – В. Жежера, С. Ва-
сильєв та авторка цих рядків). Навряд чи смаки такої 
кількости фахівців – мистецтвознавців, журналістів, 
чиновників, практиків театру – можна було настіль-
ки відверто силоміць зводити щороку до спільного 
знаменника.

Серед вистав малої сцени помічаємо більше 
розмаїття – і це є об’єктивним свідченням істотної 
“камерналізації” (недолугий, але вживаний термін) 
сценічної творчости та глядацького попиту за останні 
десятиліття.

Тут серед лідерів – Новий драматичний театр на 
Печерську (при тому, що через юний вік він прой-
шов лише половину “дистанції”) – 3 нагороди + 2 
номінації, а також “Сузір’я”  (2 нагороди + 4 номі-
нації). “Вільна сцена” має за такою системою 1 + 5, 
“Дах” – 1 + 2, Експериментальний театр НАУКМА 
“постбільченкового” часу 1 + 1; представлені також 
Театр маріонеток, “Колесо” та Центр ім. Курбаса (по 
1 виставі-лавреату).

Загалом за 20 років серед лавреатів та номінантів 
“Пекторалей” фігурувало понад 160 вистав, поставле-
них 26 колективами. Охочі можуть вирахувати орієн-
товний відсоток (назвемо його “індексом якости”) 
від загальної кількости постав, що вийшли в теат-
рах Києва протягом 20 років, коли щорічно прем’єр 
було близько 65 (останніми роками – близько 80). І це 
приблизно ті ж вищезгадані 10 відсотків – вочевидь, 

об’єктивне співвідношення “вершин” та загального 
“рельєфу”.

За кількістю Пекторалей “на одиницю вистави” 
безперечний лідер – Театр ім. Франка. Якщо вже по-
добалася експертам та оргкомітетові якась вистава, 
то тут, як правило, нагороди сипалися “гуртом”.

Абсолютний чемпіон – “Брати Карамазови” за 
Ф. Достоєвським – 8 нагород: найкращі – вистава, 
режисура (Ю. Одинокий), сценографія (А. Алексан-
дрович-Дочевський), чоловічі ролі (О. Богданович 
та Л. Задніпровський), жіночі ролі (В. Спесивцева 
та Т. Шляхова), акторський дебют (Д. Чернов). У 
вистави “Брате Чичиков” – 6 “Пекторалей”, “Сни за 
Кобзарем” – 5.

Інші ж театри теж можуть похвалитися здобутка-
ми: 5 (“Четверта сестра” Молодого театру), 4 (“Ромео 
і Джульєтта” Театру драми і комедії та “Минулого 
літа у Чулимську” Театру на Подолі) або 3 “Пекто-
ралі” (“Комедія про принадність гріха” Театру драми 
і комедії, “Дядя Ваня” Театру на Подолі, “Дон Жуан” 
Молодого театру).

В індивідуальних номінаціях картина така.
А. Хостікоєв та Б. Бенюк – і тут “близнюки-бра-

ти”: безвідносно один до одного та в різних виставах 
вони, однак, здобули ту саму кількість нагород: по 
3 перемоги та 2 номінації. По 3 “Пекторалі” мають 
також Б. Ступка та Д. Лаленков, 2+4 – В. Лінецький, 
2+1 – О. Богданович, В. Горянський, В. Мазур. У ці-
лому ж щодо найкращих чоловічих ролей серед но-
мінантів та лавреатів фігурують 65 прізвищ, включно 
зі С. Матвієнко, яка свого часу номінувалася за роль 
Петі Трофимова у “Пострілі в осінньому саду”.

На “жіночій половині” загальна цифра майже 
така сама – 63 актриси.

Чемпіони тут – П. Лазова та Н. Сумська (2+1). 
По дві “Пекторалі” – у Р. Зюбіної, Н. Кондратовсь-
кої, Н. Лотоцької, Т. Плашенко, А. Роговцевої. Одна 
“Пектораль” та 3 номінації – у Л. Самаєвої. 1+2 мають 
В. Авдєєнко, В. Спесивцева, В. Прєдаєвич, 1+1 – у 
Н. Білецької, О. Власової, Н. Корпан, С. Орліченко, 
С. Пісьман, Л. Яремчук. 

Тут теж не обійшлося без гендерних “перевер-
тнів”: В. Легін отримав “Пектораль” за роль місіс 
Сміт у “Голомозій співачці” Е. Йонеско, а соліст 
Національної опери М. Міхеєв номінувався за роль 
Марцеліни у балеті “Весілля Фігаро”.

Змагання в акторських номінаціях в останньо му, 
двадцятому “розіграші” премії відбувалося у жорс-
ткій боротьбі, причому здебільшого – серед виконав-
ців ролей другого плану. Вистави, передусім, “Мину-
лого літа у Чулимську”, “На дні”, “Найвище благо у 
світі…” дали такий розсип акторських “блискіток”, 
що визначення трійок номінантів скидалося на ло-
терею. Більше пощастило А. Самініну, Л. Сомову, 

Сцена з вистави “Травіята” Дж. Верді. Режисер  – Віталій  
Пальчиков. Муніципальний академічний театр опери і балету 
для дітей та юнацтва.



7373

Àííà ËÈÏÊ²ÂÑÜÊÀ

М. Боклану (безпрецедентно – весь “п’єдестал” посі-
ли представники одної вистави, до того ж – двоє вико-
навців ролі Шпігельського у різних складах!), О. Бу-
шевській, Н. Озірській з Лівого берега, В. Булітко, 
М. Рудковській та В. Кухарському з Театру на Подолі, 
але за бортом опинилися такі яскраві виконавці, як 
А. Сергійко, М. Павліченко, С. Грінін, С. Сипливий, 
В. Кузнецов, І. Волков, Р. Халаїмов… Монополію 
“лівобережних” та “подолян” змогла зруйнувати 
лише Л. Смородіна – нарешті дочекалася вона за-
служеної нагороди за ексцентричну роль чиновни-
ці від культури Валентини Валентинівни у виставі 
“Гімн демократичної молоді” за С. Жаданом у поставі 
Ю. Одинокого (спектаклеві, на мою думку, цьогоріч 
недооціненому).  А от Я. Чорненький та В. Легін з 
Молодого театру лишилися за бортом із яскравими 
ролями у виставі “Той, Тот та інші”.

Підсумки “Пекторалі” за 20 років оголюють про-
блему режисури. У цій номінації конкуренція наймен-
ша: лавреатами ставали усього 11 осіб, причому двоє 
з них нині не працюють в Україні. 4 “Пекторалі” має 
Ю. Одинокий (+1 номінація), 3 – В. Малахов (+5), по 
2 – В. Більченко, Д. Богомазов (+ 6) та О. Лісовець. 
У С. Мойсеєва 1+4, в Е. Митницького 1+3; 1+2 – у 
О. Ліпцина. Двічі був у номінації Д. Лазорко.  

До речі: В. Малахов представлений виставами 
чотирьох різних театрів!

Також чотири театри ощасливив своїми різно-
манітними нагородами композитор Ю. Шевченко: 
6 “Пекторалей” + 6 номінацій (це, власне, абсолют-
ний рекорд). Своєю чергою, за сумою нагород і номі-
націй також абсолютну першість завоював О. Курій 
– 4+8. М. Чембержі має 2+ 3, О. Кохановський – 1+3, 
В. Ракочі – 1 (дебют) +2, С. Бідусенко 1+2. Усього 
театральних композиторів та авторів музичної кон-
цепції вистави у нас виявилося 26; серед останніх 
виступили також 3 режисери.

Так само вузьким є коло сценографів. Якщо в 
цілому до номінації потрапляло 28 осіб (+ 4 режи-
сери, так би мовити, за сумісництвом професій), 
лавреатами з них ставало тільки 6, причому “випад-
кових”– поодиноких – прізвищ серед них практично 
немає, здебільшого усі – “хроніки”. Поза конкурен-
цією наразі А. Александрович-Дочевський (5+4), 
у В. Карашевського та С. Маслобойщикова 3+1, у 
М. Погребняк – 2, О. Богатирьової та М. Левитської 
1+3, у О. Подерв’янського та М. Френкеля 1+1. Сце-
нографи взагалі є найзавзятішими “мандрівниками”: 
В. Карашевський “побував” аж у чотирьох театрах, 
А. Александрович-Дочевський, О. Богатирьова, 
М. Левитська та С. Маслобойщиков – у трьох.

Серед хореографів абсолютний чемпіон – А. Рубі-
на (4 “Пекторалі” та 1 номінація, причому – за виста-
ви чотирьох різних театрів). Дві нагороди має Р. Пок-

літару, одну “Пектораль” та дві номінації – Л. Сомов, 
1+1 – В. Литвинов.

До речі, Л. Сомов взагалі зарекомендував себе за 
ці роки найбільшим універсалом: він отримав наго-
роду і за дебют (як автор п’єси), і за чоловічу роль, і 
– цьогоріч – за пластичне вирішення вистави, а також 
двічі потрапляв до номінації як актор та двічі – як 
хореограф!  

Нарешті, номінація “за найкращий дебют”, воче-
видь, має демонструвати певну перспективу, а її лав-
реати – плавно “перетікати” у номінації “дорослі”.

Саме так сталося з режисерами Д. Богома-
зовим, Ю. Одиноким, А. Білоусом, художником 
О. Подерв’янським (при тому, що театр не є пріо-
ритетним серед його інтересів), а також з М. Ми-
хайличенком та А. Хостікоєвим у “ролі” режисерів, 
акторами О. Батько, С. Дудником (Бжезінським), 
О. Лук’яненко, О. Свірською, Д. Черновим, котрі, хоч 
наразі і не потрапляли в інші номінації, але активно 
займаються професійною діяльністю.

Чекаємо також на нові роботи недавніх дебю-
тантів – режисерів  К. Кашлікова, О. Кобзаря та 
А.Самініна, К. Холоднякової, П. Юрова, С. Жиркова.

Жалкуємо, що “зав’язав” з театром Т. Оглоблін 
(нагорода за найкращий драматургічний дебют та 
акторська номінація) і припинило своє існування 
“Ательє 16” (потужний потенціял та успішний ре-
жисерський дебют С. Шекери)…

Усього ж (не враховуючи номінацію “За визначні 
досягнення…”) у лавреатах “Київської пекторалі” за 
20 років побували понад 100 осіб!

І далі – обов’язково буде!

Світлана Зоріна вручає премію “Київської пекторалі” 
Станіславу Жиркову.



74

Якщо гостей та учасників минулого “Дивня” 
хмельниччани вражали блиском оновленої будівлі, 
вигадливими вікнами-вітринами, врочистим парадним 
входом, то цього разу захоплення й подив викликав 
… вхід службовий – адже з робочого подвір’я  по-
трапляєш прямісінько до зимового саду!  Тут щебе-
чуть канарки, метушаться  хом’ячки, розкошують у 
басейні черепахи, а що вже зéлені – то від підлоги й 
до високої, світлої стелі найрізноманітніших рослин 
не злічити! Дітвора сюди приходить як до себе додо-
му: хтось одразу припадає до клітки із крільчихою, 
хтось дибає до улюблених черепах, а комусь до впо-
доби говіркий папуга. Клопітно? Так. Недешево? Так. 
Але ж як потрібно для створення особливої, трепетної  
атмосфери. ДИВОвижної атмосфери!

Як і попередні, цьогорічний фестиваль не мав 
визначеного мотто – адже корінь “див…” у назві фес-
тивалю і є своєрідним критерієм добору вистав. А 
проте у підсумку перегляду шістнадцяти надзвичайно 
різних робіт постали добре відомі професіоналам 
“теми”: Театр і Автор, Пошук і Традиція, Професій-
ність і Дилетантизм. 

Справді, вистави цьогорічного фестивалю особ-
ливо підкреслили вагомість такої, здавалось би, оче-
видної складової театрального мистецтва як Автор 
тексту. У наш режисерський час найбільше турбот – 
про поставове вирішення. Справжні сьогоднішні ав-

“ÄÈÂÅÍÜ – 2012”: ÒÅÀÒÐÀËÜÍÈÉ ÎÃËßÄ

Майя ІЛЮК

Четвертий Міжнародний фестиваль театрів ляльок “Дивень” тривав у 
Хмельницькому від 21 до 25 травня цього року. Організатором свята – своєрід-
ного лялькарського бієнале – є Хмельницький академічний обласний театр 
ляльок за сприяння Національного центру UNIMA, Управління культури і 
туризму Хмельницької облдержадміністрації та Хмельницької обласної Ради. 
Цьогоріч програму фестивалю склали шістнадцять вистав театральних 
колективів з Білорусі, Ізраїлю, Литви, Молдови, Росії і, звичайно, України. 
Поміж показом вистав відбулися майстер-класи для режисерів та акторів. 
А завершенням міжнародного мистецького форуму стала спільна мандрівка 
учасників до  Кам’янця-Подільського. 

74

тори в театрі ляльок – режисер, художник, хореограф, 
їхні співавтори – актори. Це безсумнівно так. Але 
залежно від того, куди прямують мистецькі рішення 
– від автора тексту чи до нього – отримуємо різні за 
мистецькою вартістю сценічні твори.

Перша ж вистава фестивалю – “Наталка Пол-
тавка” Черкаського академічного обласного театру 
ляльок – поставила руба проблему Театру й Автора. 
У цілком постмодерній парадигмі творення режи-
сер-постановник Ярослав Грушецький із чисельною 
мистецькою групою (сценографія, ляльки, костюми 
– Каріна Чепурна, музичне оформлення – Сергій Ку-
линич, балетмейстер – Валерій Варлагін, режисер 
батальних сцен Наталя Семенова, світло – Сергій 
Сліпокінь, звук – Владислав Довгань)  вирішили  
“прочитати” Котляревського крізь фантасмагоричну 
призму Гоголя, а можливо, й самого Альфреда Хіч-
кока. Цікавий своїм інтертекстуальним “зміщенням” 
режисерський хід несподівано перетворив сентимен-
тально-прозору і щиросердо-наївну “Наталку…” на 
виставу жахів із фатальним відкритим фіналом, що 

Світлина вгорі: сцена з вистави “Сестриця Оленка та брат 
Іванко”. Режисер та автор інсценізації – Сергій Брижань, 
художник  – Михайло Ніколаєв. Хмельницький академічний 
обласний театр ляльок.



7575

Ìàéÿ ²ËÞÊ

не залишає жодних ілюзій: на святковому столі у гли-
бині сцени в ряд застигли перекинуті догори дриґом 
горщики, полумиски, тарелі, з яких довгими цівками 
струміла кров… 

Структурно головним героєм вистави є Возний 
(Олександр Швидкий), бо світ довкола постає наче 
з його погляду, “возноцентрично”: розповідь Терпи-
лихи (теж у виконанні Олександра Швидкого) про 
кохання Наталки й Петра покладена на ірреальний, 
потойбічний звукоряд і тому дістає тривожно-фаталь-
не забарвлення. Петро (Денис Лагунов) у нас на очах 
виникає як трансформація … чорта! А от самому Воз-
ному прислуговують …ангели, подаючи чарочку-дру-
гу горілки і обходячи із цим частуванням зал. Шко-
да, що в назагал цікавому рисунку ролі актор існує 
здебільшого формально, як виконавець, а не творець. 
А що ж Наталка (Ольга Мельник)? На початку – вибі-
лене обличчя-маска, монотонна, беземоційна, безлика 
мова. На вершині страждань – танок-присилування 
до шлюбу із нелюбом. Цей момент, коли вперті удари 
наталчиних підборів виказують увесь її спротив, а 
екстатичне кружляння під звуки материнських намо-
влянь підкреслюють невідворотність психологічного 
зламу дівчини – ця сцена сягає рівня справжнього 
Курбасівського перетворення (шкода, що це, мабуть, 
чи не єдина сцена, здатна вразити глибиною й пере-
конливістю мистецького рішення).  

Справді найсимпатичнішими створіннями у 
виставі є …чорти: їх троє, вони всюдисущі, надзви-
чайно пластичні й дієві, а щоб ніхто не сумнівався у 
їхній всесильності,  вони дослівно “роздирають” усіх 
персонажів почергово: Наталку, Возного, Виборного, 
Петра. Звідки вони? Із де-не-де подибуваного у тексті 
п’єси чортихання? Із потаємних темних глибин душі 
драматурга? Режисер постулює такий собі фройдівсь-
кий принцип прихованих особистих проблем автора, 
сублімованих у тексті “Наталки”, а відтак – прагнення 
театру “достукатись до їх (слів – М. Г.) прихованого 
змісту майже через 200-літню відстань”.

Слід чесно зізнатися: чи то відстань виявилася 
непоборною, а чи накинуті згори постановником про-
блеми не надто охоче “прищеплювались” до древа 
класичної української комедії: жодних “прихованих 
змістів” особисто для мене постановники не відкрили, 
нічого нового до розуміння творчости Котляревського 
не додали. Візуально цікава, десь поетично піднесе-
на, а десь – іронічно-диявольська вистава насправді 
наче увібрала в себе усе десь і колись побачене на 
постмодерному театральному просторі, але при цьо-
му нагромадженні своєрідних “цитат” кількість не 
перейшла у якість. Співвідношення живого плану й 
ляльки – диспропорційне, бо лялька виступає лише 
подекуди партнером живого актора, а точніше – дуб-
лером, нічого майже не додаючи до змісту, дії чи об-

разу. Самі образи ляльок – антипатичні, з підкреслено 
огрубленими, спримітизованими рисами обличчя, і 
в цьому проглядає не гумор чи постмодерна іронія, 
а радше сарказм, відраза до героїв, причини якої не-
зрозумілі.  

 Вистава насправді викликає нескінченну шере-
гу запитань до постановників, відповіді на які без-
успішно шукаєш від початку до кінця дії. Для чого 
саме цю п’єсу перетворювати на виставу без жодного 
позитивного героя? Яке місце в образній структурі 
спектаклю посідають два персонажі у розкішних 
дизайнерських білих убраннях, оздоблених по по-
долу поетичним українським пейзажем, якщо вони 
подають тацю із закусками Виборному та Возному, 
а далі просто тиняються сценою із псевдозначущим 
виглядом? Чому Возний у пориві почуттів, розігрітий 
спожитим “ангельським” напоєм, танцює …лезгінку? 
Про що врешті-решт вистава, якщо просвітку в ній не 
видно, людина – слабка й грішна, а чортяча сила – то-
тальна й дієва?  “Людина розіп’ята на хресті власних 
пристрастей і поривів, та не кожному даровано чудо 
воскресіння”, – пояснює театр свою провідну думку, 
а проте, здається, не кожному і не завжди дароване 
диво сміливого, самостійного, а головне – творчо 
переконливого переосмислення класичних творів.   

А ось кілька інших вистав за класичними на-
ціональними творами, не прагнучи бути понад усе 
новомодними, продемонстрували істинне заглиб-
лення у світ драматургічного матеріялу, до справді 
найглибших джерел творчого натхнення, перевірених 
часом. Показово, що вдумливість та тонке відчуття 

Сцена з вистави “Наталка Полтавка” за І. Котляревським. 
Режисер – Ярослав Грушецький, художник – Каріна Чепурна. 
Черкаський академічний обласний театр ляльок.



7676

авторського світу режисерів-постановників 
не має віку: воно притаманне і початківцям, 
і визнаним майстрам.

До останніх, власне, належить режисер 
Валерій Бугайов, котрий у спільному ук-
раїнсько-російському проєкті Театру Ю. Ті-
тарова “Равлик” (Київ, Україна) та Курського 
державного театру ляльок (Росія) здійснив 
першу в історії театру ляльок поставу сла-
ветних пушкінських “Циган”. Робота митців 
(художник – Юрій Нікітін, Україна; компо-
зитор – Олександр Москаленко, Росія; хоре-
ограф – Оксана Ковальова, Росія, актори – 
Юрій Тітаров, Україна, й Ольга Кондратенко, 
Росія) – вражає навдивовижу точною й пере-
конливою режисерською розробкою твору, 
блискучим акторським тандемом, в якому 
провідна чоловіча партія тонко й послідовно 
відтінена жіночою темою. Як і автора, су-
часних митців хвилює тема свободи, умов-

ностей людського світу, його обмежень та їхнього 
подолання. На розкриття цього задуму працює весь 
спектр мистецьких засобів виразности: від лаконічної 
та багатофункціональної сценографічної установки 
до елементів костюму, хореографічного вирішення та 
звукоряду. Звичайно, чільне місце належить акторам: 
зовнішність та темперамент Ю. Тітарова дозволяють 
йому неперевершено відтворювати образи циган – у 
співі, танці, декламації актора присутня якась не-
підробна енергетична субстанція, що примушує гля-
дача знову й знову “зачаровуватись” цим своєрідним 
“архетипом” вільної, природної людини. Його внут-
рішня пластичність дозволяє миттєво “переключати 
себе” із живого плану в роботу із  лялькою. Доволі 
обмежені можливості шарнірної ляльки, її підкрес-
лено умовне існування на планшеті (дибки перевер-
нуте колесо від циганського воза), здається, тільки 
допомагають акторові виявляти свою – і таку справді 
авторську! – любов до своїх персонажів. А уміння 
працювати ракурсами практично нерухомої ляльки, 
ледь обертаючи колесо, на якому вона розташована, 
дає змогу акторові вибудовувати глибокі, сповнені 
психологічного нюансування монологи персонажів. 

Жіноча стихія – зваблива, нестримна, зрадли-
ва – доповнює, огортає, підтримує чоловіче начало 
вистави. Ольга Кондратенко з її витонченою красою, 
вулканічною пристрасністю танцю, делікатним ве-
денням ляльки – гідна партнерка Ю. Тітарова, а об-
рази її ляльок-героїнь є органічним продовженням 
“живого плану”. 

Кульмінація вистави вирішена за допомогою ті-
ньового театру: хрест на степовій могилі, дві руки 
коханців, що не можуть роз’єднатися, і раптом крізь 
проріз тканини – цілком реальна рука із блискучим 

Сцена з вистави “Цигани” за О. Пушкіним. Режисер – Ва-
лерій Бугайов, художник – Юрій Нікітін. Спільний проєкт 
Театру Ю. Тітарова “Равлик” (Київ, Україна) та Курського 
державного театру ляльок (Росія).

Сцена з вистави “Дівчинка із сірниками”  за Г. Х. Андерсеном. 
Режисер – Марина Назаренко, художник – Ольга Філончук. 
Виконання – Дарії Щипіциної, студентки 4 курсу кафедри 
акторського мистецтва та режисури театру ляльок Київсь-
кого національного університету театру, кіно і телебачення 
ім. І. К. Карпенка-Карого.



7777

Ìàéÿ ²ËÞÊ

ножем. Різкий удар донизу... Убивство... 
Заграва... Суворий аскетизм мистецької 
мови тут витворює максимальне за си-
лою напруги враження… До численних 
здобутих нагород міжнародних фести-
валів віднині ця вистава долучила Дип-
лом “Дивня” та вдячність його професій-
ної і глядацької авдиторії. 

“Дівчинка із сірниками” – одна з 
найпронизливіших казок Г. Х. Андерсе-
на. Вона примушує сумну історію про 
смерть дитини пережити як найвище од-
кровення. Саме цього досягає і вистава 
зовсім молодих митців: режисера Ма-
рини Назаренко, художниці Ольги Фі-
лончук, композитора Володимира Си-
монова у виконанні актриси, студентки 
4 курсу кафедри акторського мистецтва 
та режисури театру ляльок Київського 
національного університету театру, кіно 
і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого 
Дарії Щипіциної. Створений з паперу ка-
мерний світ вистави у похмуро-темних тонах  якнай-
краще відповідав тремтливості та нетривкості буття 
головної героїні – малої дівчинки, що напередодні 
Різдва вийшла на вулицю продавати сірники. Ось гір-
лянди витинанок-перехожих збайдужіло тріпотять 
над тендітною паперовою постаттю, що самотньо 
бреде краєчком земного кола… Ось відчиняються 
віконця будинків-велетнів – але і там не знаходиться 
місця для маленької героїні… Ось перегортаються 
сторінки різдвяної книжки-ялинки – і тут не видно 
щасливого кінця цій історії… Актриса тонко й світло 
веде свою героїню, що тим часом набрала іншого  
вигляду, перетворившись із паперової на цілком ма-
теріальну об’ємну ляльку (це перетворення, власне, 
не є доконечним, бо вибивається із загального прин-
ципу “паперової вистави”) через усі кола дитячого – і 
такого дорослого – пекла самотности. Не впадаючи 
у мелодраматизм чи надмірну патетику, працюючи 
надзвичайно точно й зібрано, актриса вибудовує крок 
за кроком історію – аж до сцени смерти-порятунку: 
м’яке світло вдаряє з глибини сцени крізь відчинені 
двері-поміст, що веде дівчинку в інший, кращий світ. 
Там немає болю й холоду, там її жде покійна бабуся, 
і ми переживаємо цю дитячу смерть як найсвітлішу 
подію-визволення від земних турбот… 

Про роботу вітебських лялькарів (театр “Ляль-
ка”, Білорусь) “Загублена душа, або Кара грішнику” 
за книжкою класика білоруської літератури ХІХ ст. 
Яна Борщевського “Шляхтич Завальна, або Білорусь 
у фантастичних оповіданнях” у режисурі Олега Жю-
гжди вже доводилось писати авторові цих рядків в 
одному з оглядів Міжнародного фестивалю “Різдвяна 

містерія”*. А проте і друга зустріч із цією, вже досить 
не молодою виставою, подарувала не меншу радість 
та захоплення майстерністю митців. Повчальну іс-
торію про те, як запродав пан душу дияволу задля 
коханої жінки, режисер “вписав” у несподівані за-
пропоновані обставини: виставу театру маріонеток 
для глядачів розігрують …учні Полоцького єзуїтсь-
кого колегіуму, де свого часу навчався Я. Борщевсь-
кий. У цьому магічному “якби” блискуче синтезовано 
імпровізаційно-інтермедійний живий план (Кори-
феї – Олександр Маханьков та Юрій Франьков) із 
майстерністю ляльковедення маріонеток (Олександр 
Маханьков, Євген Гусєв, Олег Ріхтер, Олексій Ма-
карський, Юрій Франьков); моралізаторський сюжет 
класика білоруської літератури із відверто театраль-
ними, ігровими прийомами; довершену роботу ху-
дожника Олександра Сідорова (триярусна модель сві-
ту, найтоншої “душевної” організації ляльки, здатні у 
руках майстрів-ляльководів творити дива) із цікавим 
музичним вирішенням (композитор – Павло Кондусе-
вич). Неперевершене відчуття стилю автора та доби, 
в якій написано його твір, життєдайний струмінь 
театральности у роботі як у живому плані, так і з 
лялькою – все це переконливо свідчить про безмежну 
здатність театру ляльок глибоко розкривати для сучас-
ного глядача, здавалося б, не надто сценічні тексти.

Сцена з вистави “Загублена душа, або Кара грішнику” за 
Я. Борщевським. Режисер – Олег Жюгжда, художник – Олек-
сандр Сідоров. Театр “Лялька” (Вітебськ, Білорусь).

*  Див.: Гарбузюк М. У магічному просторі вертепу 
// Просценіум. – 2006. – № 1 (14). – С. 38-44.



78

 А от класику дитячого жанру – 
“Муху-Цокотуху” – хто тільки не брав-
ся ставити! Проте оригінальний погляд 
на жанрове вирішення цієї казки К. Чу-
ковського в Тульському державному 
театрі ляльок привів до несподіваного 
результату: перед нами постала справж-
ня дитяча опера “Муха і Комар”! Митці 
скромно називають її музичною казкою, 
але якщо у виставі співають усі і повсяк-
час – це вже зовсім інша історія! 

У спектаклі звучать вальси та поль-
ки Й. Штрауса, доповнені авторською 
музикою А. Кузнєцова (він же – і ху-
дожник вистави). Не часто зараз зуст-
рінеш багату дитячу виставу. Тульська 
“Муха…” – саме з таких. Зі справжнім 
оперним шиком тут створено і костю-
ми, і декорації. Завзято й динамічно пра-
цюють в них актори, а центральна роль 
Мухи-Цокотухи у виконанні Катерини 
Прокоп’євої вражає несподіваною пластичністю й 
легкістю творення “делікатного” мушиного образу: 
актрисі К. Прокоп’євій притаманні правдиві оперні 
форми (до речі, і в часі тренажів артистка легко і се-
ред перших долала складні завдання).      

У виставі ляльки-тантамарески (головні герої)  
поєднано із образами, що вирішені цілковито у 
ляльковому плані: таргани, яскраві метелики – це 
ширмові ляльки, що органічно заповнюють верхній 
ярус сценічного простору, вивершуючи масштабну 
театральну картину. Вони не дозволяють нам забути, 
що ми – у світі театру ляльок, у творчому світі Чу-
ковського з його барвистою, соковитою, надзвичайно 
виразною мовою, яка органічно звучить у “запропо-
нованих обставинах” пишної дитячої опери.  

Дві роботи господарів фесту також пов’язані із 
класикою: прем’єра відомої народної казки “Сест-
риця Оленка та брат Іванко” та вистава “Українська 
ніч” за мотивами оповідання М. Гоголя. 

У першій з них славетний творчий тандем ре-
жисера Сергія Брижаня та сценографа Михайла 
Ніколаєва вкотре з’явив поставу у високому жанрі 
поетичного театру. Постановники вирішували склад-
ні мистецькі завдання: М. Ніколаєв працював над 
сценічними виразовими можливостями простих гео-
метричних площин, монохромії, народного примі-
тиву. Відповідником цих пошуків у плані режисури 
для С. Брижаня стало прагнення досягти крайньої 
драматичної напруги дії через стриманий темпоритм, 
статику, інтонаційну “монохромність”, малослівність 
тексту. Цілковита єдність постановчого задуму та 
виконавської майстерности привели до народження 
видовища у дусі параджанівської поетики, коли крізь 

казковий матеріял постає епічна природа фольклору, 
а історія про втрату людської подоби та самовідда-
ний порятунок ближнього виходить далеко за межі 
дитячого наративу. 

Вистава дивовижна досягнутою постановниками 
й виконавцями атмосферою – напружено драматич-
ною й сакральною водночас. Поруч із об’ємними, 
дерев’яними, подібними до народних іграшок Олен-
кою, Іванком, Князем, виступають  хтонічні сили 
– пласкі геометризовані голови коня, бика, дзьоба-
тий ворон, сонце-місяць у бентежному розриві хмар. 
Тричастинна будова світу підкреслює архетиповість 
образів та сюжету, рухомі прямокутні сегменти ширм 
створюють щоразу інше “кадрування”, підпорядко-
ване надскладній візуальній партитурі вистави. Не-
впинній просторовій динаміці вистави контрапунктує 
безсторонньо-епічне голосоведення. Усе це провадить 
до появи сильної  внутрішньої напруги, утримувати 
яку впродовж усієї вистави під силу акторському 
ансамблю (Ірина Винник, Олекса Винник, Оксана 
Родіонова-Ніколаєва, Наталія Поліщук). Прем’єра 
хмельниччан заслуговує на найглибший театрознав-
чий аналіз та свідчить про високі мистецькі пріори-
тети колективу. 

Ще один театр з Білорусі – із м. Молодечно, що 
під Мінськом, підтвердив добру славу білоруських 
лялькарів. Казка про Дурня, що обвів довкола пальця 
короля із усім його почтом, мала дуже прозорий сучас-

Сцена з вистави “Муха і Комар” К. Чуковського. Режисер 
– Станіслав Мозговий, художник – А. Кузнєцов. Тульський 
державний театр ляльок (Росія). 



79

Ìàéÿ ²ËÞÊ

ний контекст – принаймні, так відчитувались із зали 
пісні-зонги, що їх хвацько на авансцені виконувала 
четвірка акторів, подібно до безстрашних вуличних 
лицедіїв, чий голос неможливо заглушити жодними 
королівськими наказами та погрозами. Дуже прості 
невеликі дерев’яні ляльки на кількарівневому план-
шеті у просторі чорного кабінету привертали до себе 
увагу графічною виразністю постатей, дотепністю 
мізансцен та яскравістю створених акторами-лялько-
водами  характерів, а блискучий акторський ансамбль 
у складі досвідченого майстра сцени Володимира 
Владика й талановитої молоді (Михайло Асановіч, 
Олександр Майрін, Оксана Ількевич) відіграв спек-
такль на єдиному подиху, перетворивши казку на 
справжнє свято театру.

Театр “Карабаска” із російської Пермі розповів 
камерну, теплу пригоду “З равликом навколо світу” 
Вл. Снєжкова (режисер – Андрій Тєтюрін). Теплу 
– майже дослівно, бо значну частину декорацій та 
ляльок виготовлено методом валяння вовни: метелик, 
кульбабка, листочки, дивовижна велетенська квітка 
(художники – Тетяна Сабурова, Ганна Перевозчи-
кова). Тож створення м’якої, ліричної атмосфери у 
виставі стало своєрідним сценічним еквівалентом 

того матеріялу, з якого виготовлена частина просто-
ру й ляльок. Та, як на мене, справжнім досягненням 
цієї сценічної роботи став образ Равлика у виконанні 
актриси і за сумісництвом – заступника художньо-
го керівника театру – Наталії Красильникової. Ак-
триса максимально розкрила технічні та мистецькі 
можливості ляльки, подарувавши глядачам зустріч 
із вдумливим, наївним і водночас сміливим героєм, 
котрий понад усе прагнув пізнавати довколишній світ. 
Допомагали йому у цій пригоді інтелектуал Мурашка 
(Володимир Пєнягін), а також Жук, Коник і Муха 
(Наталія Анікіна, Дмитро Заставний).                      

Несподівано високо й чисто прозвучала виста-
ва “Шлях до Вифлеєму” С. Ковальова у виконанні 
львівських лялькарів. Режисер О. Куцик у тради-

Сцена з вистави “Українська ніч” за М. Гоголем. Режисер – 
Оксана Дмитрієва, художник – Наталія Денисова. Хмельни-
цький академічний обласний театр ляльок.

Сцена з вистави “З равликом навколо світу” Вл. Снєжкова. 
Режисер – Андрій Тєтюрін, художники – Тетяна Сабурова, 
Ганна Перевозчікова. Театр “Карабаска” (Перм, Росія).



8080

ційному для себе пошуку універсальних 
духовних цінностей відчитав цю складну 
п’єсу, поєднавши піднесено-поетичні ноти 
із цілком побутовими сценами. Прийом кон-
трастного поєднання мирського й сакрально-
го, властивий цьому режисерові, у названій 
виставі, на нашу думку, не був реалізований 
у всій своїй повноті. Заявлена О. Куциком 
поетично-філософська складова вистави 
дещо конфліктувала із хоча й професійно, 
натхненно, але дуже “реалістично” зігра-
ними сценами. Підкреслена матеріяльність 
ляльок (художник Людмила Скітович), тра-
диційний спосіб існування акторів до певної 
міри  “приземлили” виставу, хоча театр ціка-
во й повчально, на високому рівні сценічної 
культури розповів  глядачам історію духов-
них пошуків особистости на шляху до Бога (актори 
– Слава Курилко, Світлана Кабанова, В’ячеслав Ку-
рилко,  Олександр Кочергін, Орест Ясінський).      

Театр юного глядача Шауля Тіктінера (м. Тель-
Авів, Ізраїль) довів свою мистецьку спроможність 
вже понад двадцятирічною працею “на власний страх 
і ризик”. У репертуарі театру є й вистави за участю 
ляльок. У своїй версії “Ріпки” молодій актрисі Ганні 
Веліковській довелося малювати, співати, танцювати, 
спілкуватися із залом, виконувати усі ролі і … зали-
шатися собою! Попри те, що актриса лише опановує 
майстерність роботи з лялькою – у живому плані вона 
неперевершено запальна, приваблива, дієва. Складне 
завдання – розповісти казку про “Ріпку” не менш ніж 
за годину сценічного часу (!) – Г. Веліковська виконує 
з легкістю та задоволенням, даруючи й нам радість 
взаємного спілкування. 

Певну втіху від професійности акторських робіт 
принесла й вистава Вінницького академічного об-
ласного театру ляльок “Лисичка-сестричка та вовк-
панібрат” (режисер – Олександр Свіньїн, художник 
– Альбіна Гладкова, композитор – В’ячеслав По-
лянський). Власне, не мудруючи лукаво, постанов-
ники класичну казку перетворили на “комедію за 
мотивами…” і принципово залишившись у системі 
ширмового театру, обрали цілком традиційну, звичну 
естетику. В цьому сенсі – та ще й у фестивально-
му контексті – вистава виглядала архаїчною. Проте 
яскравий акторський ансамбль, барвисті характери 
Баби (Олена Андрушко), Діда (Олександр Корнеєв), 
Лисиці (Людмила Дюкарєва) та Вовка (Станіслав 

Федоров) – принаймні у  сприйнятті звичайних гля-
дачів   – компенсували простоту мистецької мови, бо 
ж, зрештою, комедія – це і є насамперед характери. 

Серед аутсайдерів фестивалю – вистава Рів-
ненського академічного обласного театру “Лелеченя 
і Опудало” Л. Лопейско в режисурі Дмитра Нуянзіна. 
Історія двох головних персонажів-ляльок була впи-
сана у  незрозумілі і претензійні стосунки лялько-
водів, вбраних на “французький манір”: макінтоші, 
капелюхи, чорна парасолька. Замість запропонова-
ного автором простору поля чи лісу дія відбувалась 
у місті, на що натякали руїни будівлі, та й костюми 
акторів також. Незмінні сутінки на сцені (що мали б 
засвідчувати осінь?), дивна багатозначність поглядів 
партнерів (давнє кохання? пізня любов?) аж ніяк не 
допомагали розумінню сенсу вистави (то задля чого 
театр звернувся до цього складного твору?)… 

Нічим надзвичайним не змогла, на жаль, заціка-
вити глядачів і вистава традиційного гостя “Дивня” – 
Паневежеського театру ляльок на колесах. Режисер 
і художник вистави, славетний Віталіюс Мазурас, 
понад десять років тому здійснив у цьому театрі про-
читання казки Г. Х. Андерсена “Соловей”, і сьогодні 
ця робота, хоч і в чесному професійному виконанні   
акторів (В. Калібатас, В. Пакаркліс, В. Марцикай-
те) виказує свій довгий вік, не пропонуючи жодних 
мистецьких відкриттів. 

Та якщо в усіх попередніх сценічних роботах 
йдеться про працю в межах професії, то повну від-
сутність професійности виявили актори московського 
театру “Відображення”. Концертна програма “Сни 

Сцена з вистави “Шлях до Вифлеєму” С. Ковальова. 
Режисер – Олександр Куцик, художник – Людмила Скітович. 
Львівський академічний обласний театр ляльок.



8181

Ìàéÿ ²ËÞÊ

про Венецію” (режисер і художник – Борис Черни-
шов, у ролях – Олег Чижиков, Вадим Гадитулін, Бо-
рис Чернишов) складена з окремих номерів, в яких 
лялька посідає цілковито другорядне місце, а рівень 
акторського виконання та режисури засвідчують аг-
ресивний дилетантизм. Безпрограшність прийомів із 
використанням надувних кульок, що летять у зал, чи 
світлових сценічних ефектів, можливо, й врятували 
москвичів від повного фіяско у глядачів, але тільки не 
від критичного ставлення професійної авдиторії.       

Майстер-класи для акторів та режисерів театру 
ляльок стали окремим пунктом фестивальної програ-
ми. Переповідати їх зміст неможливо – треба бачити 
або ж читати спеціяльну літературу. Скрайню необ-
хідність особливих видів фізичного та психофізично-
го тренажу ляльководів довели кількагодинні заняття 
з Ларисою Іщенко, викладачем з пластики КНУТКіТ 
ім. І. К. Карпенка-Карого, та Ольгою Бучмою, викла-
дачем Київської муніципальної академії циркового 
та театрального мистецтва. Перше заняття Л. Іщенко 
було присвячене розвитку відчуття власного тіла, 
а саме – умінню напружуватись та розслаблятись, 
пропускаючи енергетичну кулю/хвилю крізь різні 
ділянки свого тіла, “до” і “від” партнера. О. Бучма 
запропонувала власну систему психофізичного трена-
жу для акторів театру ляльок, продемонструвати яку 
попросила своїх вихованців – студентів циркової ака-
демії. Особливу увагу викладач звертала на різнорід-
ність завдань, які повинен виконувати актор-лялькар 
одночасно, а відтак – на розвиток здатности викону-
вати часто протилежні фізичні та психічні завдання 
з однаковою концентрацією та вправністю.

Завершували фестиваль господарі показом виста-
ви “Українська ніч” за оповіданням М. Гоголя. В 
оригінальному прочитанні класичного твору відомий 
режисер Оксана Дмитрієва 2009 р. разом із хмельнич-
чанами почала відкривати для себе гоголівську поети-
ку (завершивши цей процес вже “вдома”, виставою 

Харківського академічного театру ляльок ім. В. Афа-
насьєва). Вибудувана режисером разом з художником 
(Наталія Денисова) візуальна складова спектаклю 
цікава світловими ефектами, просторовими пере-
твореннями, пластичним рисунком ролей (режисер з 
пластики – Руслан Никоненко). Це  – поетична сув’язь 
вербально-пластичних образів на тему гоголівського 
сюжету, де актор і лялька взаємодіють нерозривно, 
хоча й з виразним домінуванням живого плану. Цен-
тральні персонажі – Галя, Левко, Голова – ляльки. 
Пара закоханих – ангелоподібні створіння, Голова 
– анекдотично-комедійна величезна голова, що роз-
мовляє.  Історія любови вписана в головний наратив 
вистави: краса, поезія української ночі. Вона – у риту-
альних  внесеннях і винесеннях фігур Тільця (Ночі) й 
Півня (Ранку), в урочистих святкових строях акторів, 
сакральному темпоритмі вистави, таємничій атмос-
фері, підтриманій  світловою, звуковою, пластичною 
партитурами. І хоча акторам де-не-де бракує органіки 
існування у такому  непростому просторі як “поетич-
ний світ Гоголя”, і багато в чому естетика поетичного 
театру у цій роботі постановників виявляє свої повто-
ри та “самоцитування”, однак вона дозволяє логічно 
завершити коло фестивальних спостережень.  

У русі “до” Автора, у пошуку адекватних засобів 
висловлення чи то гоголівської прозової поезії “ук-
раїнської ночі”, чи то пушкінського світу циган, чи 
моралізаторсько-дидактичних поучань Я. Борщевсь-
кого а чи андерсенівської просвітленої печалі поста-
новники знаходять цікаві ходи та вирішення, дивуючи 
глядача несподіваними відкриттями добре знаних 
текстів. На шляху ж “від” Автора, нав’язуючи твору 
власні ідеї та наче випробовуючи текст “на опірність”, 
як-от у випадку із “Наталкою Полтавкою” у черка-
щан, губиться не лише принесена ззовні думка, а й 
природа, внутрішня логіка самого першоджерела. 

Тож проблема, врешті, не у питанні: експери-
ментувати чи ні? А в площині професіоналізму, 

точності сформульованих і поставлених 
перед собою та творчим колективом за-
вдань, умінню дослухатись до Автора та 
Твору, а відтак – здатності дивуватись і 
дивувати інших. Саме цьому і навчає нас 
“Дивень”… 

Студенти Київської муніципальної академії 
циркового та театрального мистецтва разом 
з викладачем  Ольгою Бучмою демонструють 
вправи на розвиток координації рухів.



8282

Концепція “Мрій-Дому” – почути саму театраль-
ну молодь, дати їй висповідатися про те, яким вона 
хоче бачити театр сьогодні і завтра. У зв’язку із цим до 
складу журі щороку входитимуть викладачі базових 
навчальних закладів України. Так було і цього разу, 
коли київську вищу театральну школу представляли 
викладачі акторської майстерности народні артисти 
України Б. Бенюк і С. Мойсеєв, харківську – актриса, 
викладач зі сценічної мови І. Кобзар та театрознавець 
Ю. Коваленко (ХНУМ ім. І. Котляревського), а також 
заслужений працівник культури України В. Мінаков 
(Харківська державна академія культури), львівську 
– О. Стефан, актор Львівського академічного теат-
ру ім. Леся Курбаса, викладач майстерности актора 
кафедри театрознавства та акторської майстернос-
ти ЛНУ імени Івана Франка, лавреат Національної 
премії ім. Т. Шевченка. Амбітне надзавдання “Мрій-
Дому” підтвердила присутність на цьому фестивалі 
відомих майстрів – це народні артисти України Р. Не-
дашківська, Н. Сумська, А. Хостікоєв; театральні 
критики А. Підлужна, А. Липківська і Е. Загурська; 
актор театру і кіно Д. Лінартович, який представляв 
команду творців нової стрічки М. Іллєнка “ТойЩо-
ПройшовКрізьВогонь”.      

Юлія КОВАЛЕНКО

“ÌÐ²É-Ä²Ì” – ÔÅÑÒÈÂÀËÜ Ó ÏÐÈËÓÊÀÕ

У Прилуках (Чернігівська область) 
4–8 квітня відбувався Перший театральний 
фестиваль молодих аматорів “Мрій-Дім”. 
Ця найпомітніша тут за останні роки 
мистецька акція – вже третя поспіль 
для прилуцьких театралів-ентузіястів 
реінкарнація задуму конкурсу або фестивалю. 
Порівняно з попередником – конкурсом 
виконавців комедійного репертуару 
ім. М. Яковченка – фестиваль “Мрій-Дім” має
чіткішу концепцію та охоплює всі театральні 
номінації. Наскрізна дія фестивалю – 
віднаходили серед молоді найталановитіших 
майбутніх акторів, режисерів, театрознавців 
та давати їм перепустку у фах, 
а надзавдання – зробити Прилуки центром 
театральних ініціятив та інновацій 
в Україні – подібно до історичного 
Паневежиса в Литві. 

Учасники фестивалю “Мрій-Дім”  у м. Прилуках.



8383

Тим, що цей фестиваль взагалі зміг відбутися в 
умовах помітної незацікавлености “батьків міста” 
розвитком культури (жоден з них не був присутнім 
на офіційних церемоніях “Мрій-Дому”; а втім – через 
їхню “присутність” у місті було зірвано анонсова-
ний на вечір першого дня фестивалю показ вистави 
“Швейк” театральної компанії Б. Бенюка і А. Хості-
коєва) – отже, якщо Перший “Мрій-Дім” не просто 
відбувся, а відбувся успішно, то це завдяки авторам 
– керівникові прилуцького народного “Нового теат-
ру”, режисерові за фахом і людині-театру за покли-
канням Артемію Аніщенку й головному редакторові 
журналу “Прилуки. Фортеця” Ігореві Павлюченку. 
Безумовно, навіть їхньої енергії та творчих задумів 
було б замало, щоб прийняти на п’ять днів фестива-
лю понад сотню його учасників, якби не своєчасна 
допомога мецената, почесного громадянина міста 
Юрія Коптєва. У Першого “Мрій-Дому” був і при-
зовий фонд. Крім того, гість фестивалю, київський 
театрознавець В. Жежера, презентував переможцям 
свою книгу про видатного вихідця з Прилук народ-
ного артиста України Миколу Яковченка. Перед це-
ремонією відкриття учасники, умостившись у ретро-
автомобілях, проїхали маршрутом фестивального 
автопробігу, кінцевою метою якого була зупинка в 
центрі міста біля пам’ятника М. Яковченку (споруд-
жений на кошти Ю. Коптєва). Не зайвим буде нага-
дати, що серед номінацій фестивалю є спеціяльний 
приз за комедійну роль – приз ім. М. Яковченка, який 
цього року поділили між собою Н. Кікоть (Харків) та 
В. Борсук (Дніпропетровськ).       

Прилуки, Чернігів, Київ, Рівне, Харків, Дніпро-
петровськ, Луганськ, Одеса, Львів прислали своїх 
представників для безпосередньої участи у фести-
вальній програмі. Фестиваль відбувався одночасно на 
майже десяти майданчиках міста, що забезпечувало 
репетиційну базу для режисерів-конкурсантів або для 
проведення майстер-класів. Сама ж програма фес-
тивалю була побудована настільки небанально, що є 
сенс крок за кроком проаналізувати його лабораторну 
та конкурсну інфраструктуру. 

Першим випробуванням для акторів став відбір-
ковий конкурс, де вони грали, читали, танцювали, 
показували етюди та естрадні номери. Половина з 
них потрапили до наступного туру, отримавши змогу 
працювати з режисерами-переможцями у своїй но-
мінації. Решта, поділені на дві групи, розійшлися по 
майстернях І. Кобзар та О. Стефана, маючи завдання 
підготувати за добу та показати виставу або програму 
для адресної авдиторії. Ірина Кобзар поставила “Каз-
ку про золоту рибку”. Яскраву музичну виставу, в якій 
кожен з виконавців грав по декілька різнопланових 
ролей, з великим успіхом було показано у дитячому 
притулку. (До речі, декорації та костюми актори ство-

рили самостійно). Олегові Стефану, з яким усі охочі 
познайомилися ще раніше, в авторському тренінгу 
для акторів та режисерів, випало працювати над про-
грамою з віршів та прози, об’єднавши їх своєрідним 
нелінійним надсюжетом. Саме поїздка до виховної 
колонії (Олег Стефан категорично відмовився нази-
вати цю акцію концертом, бо насправді відбувалася 
зустріч, що підкреслювало і мізансценування – її 
учасники сиділи на сцені півколом упродовж усієї 
дії) буквально на очах змінила ставлення акторів-
аматорів до обраної ними професії. Усвідомивши 
цю акцію як свою надзвичайно по трібну мистець-
ку місію, учасники зустрічі – з різних міст, з різним 
досвідом і талантом! – були об’єднані єдиним пори-
вом. На завершення зустрічі Олег Стефан сам про-
читав для авдиторії символічний вірш “Воскресіння” 
Б.- І. Антонича. Особисто для мене ця поїздка була 
найдорожчим сегментом програми фестивалю, коли 
зовсім юний “Мрій-Дім” явив свою недитячу гро-
мадянську місію завдяки безпосередності контакту 
театру і публіки. 

Особливістю фестивалю стала робота двох теат-
рознавчих комісій. Студенти-театрознавці змагалися 
за призові місця, виступаючи з усними рецензіями на 
кожну конкурсну виставу; обстоювали свій по гляд 
на сучасний театр перед творчими колективами-
конкурсантами; у фіналі підготували розлогі тексти 
аналітичного щоденника “Мрій-Дому”. А титуло-
вані театрознавці – члени журі оцінювали вистави і 
конкурсантів, готуючись до свого головного висту-
пу – підведення підсумків на закритті фестивалю. 
Першої премії в галузі театрознавства цього року 
журі вирішило не присуджувати (адже професія те-
атрознавця потребує, зокрема, всебічної обізнаности, 
грамотности, а серед аматорів і студентів-початківців 
кандидата такого рівня не знайшлося). Другу премію 

Þë³ÿ ÊÎÂÀËÅÍÊÎ

Гості фестивалю “Мрій-Дім” Наталія Сумська та Анатолій 
Хостікоєв.



8484

поділили О. Паляничка (Прилуки) і С. Турта (Київ), 
а третю отримала В. Хворостенко (Харків).                

Мав Перший “Мрій-Дім” і розлогу демонстрацій-
ну програму: вистави “Відверто кажучи” (київський 
театр “Дивні люди”), “Випадок у зоопарку” муніци-
пального театру “Київ” (постановник – виходець із 
Прилук – Петро Сова) та “Мцирі” зразкового теат-
ру Fantaziya new (м. Прилуки). Та найбільшого ре-
зонансу набула й викликала бурхливі обговорення 
вистава-пошук “Трюча” за п’єсою В. Снігурченка 
(Києво-Могилянський театральний центр “Пасіка”). 
Троє акторок, найпомітнішою серед яких була Ірина 
Волошина, творили світ ритуалу й медитації за до-
помогою театру пластики та руху, живого фонетич-
но–акустичного театру, апелюючи не стільки до сві-
домости, скільки до підсвідомости глядача. Чимало 
сприяв тому, що ця вистава “пролунала” в Прилуках, 
вдало дібраний постіндустріяльний простір спортза-
лу ДТСААФу. 

На конкурс молодих режисерів було представлено 
п’ять спектаклів, які задемонстрували п’ять цілкови-
то різних підходів молодих режисерів до театру. На-
самперед журі і конкурсанти-театрознавці мали змогу 
оцінити “Історії з валізи” Мім-дуету “Зліва – напра-
во” (м. Рівне) в режисурі Катерини Самчук. Сама ж 
Катерина в дуеті з сестрою-близнючкою Анастасією 
виступила у виставі як актриса (насправді дівчата ма-
ють здобуту в Рівненському державному гуманітар-
ному університеті режисерську освіту). Дотримання 
жанру пантоміми, кольоровий мінімалізм, пластична 
витонченість форми кожного з мім-образів, атмосфе-
ра, музичне вирішення вистави справили гарне вра-
ження. (Втім, істотним недоліком вистави, що його 

відзначили усі члени журі, була недбалість 
музичних акцентів, які рідко коли збіга-
лися з кульмінаційною точкою сценічної 
події). Постава у цьому специфічному, 
рідкісному в нашій країні жанрі, знайшла 
цілковито позитивний відгук авдиторії. 
Одна з мініатюр Мім-дуету – дійсно, на-
прочуд дотепна й талановита, – потрапила 
на заключний “капустяник” фестивалю, і 
там уже була гідно оцінена найширшим 
глядачем. Гомеричний регіт котився за-
лою, коли тендітна балеринка мовчазно 
виконувала на сцені всі безглузді вимоги 
невидимого режисера, котрий командував 
нею дистанційно! У п’ятихвилинний етюд 
рівненські режисери вклали все своє знан-
ня театру як території Абсурду, висловили 

глумливу іронію над романтичними уявленнями про 
особливий світ лаштунків.            

Наступна конкурсантка – режисер Чернігівського 
театру-студії “Коло” Юлія Кратко – запропонувала 
виставу “Відбитки пам’яти”, присвячену темі Вели-
кої Другої світової. Конкурсантка прагнула створити 
театр пісні, а втім, залишилась у межах театралізо-
ваного виконання пісень та пластичних етюдів си-
лами не вельми майстерної філармонійної бригади. 
Невеличкий ансамбль акторів виконував відомі пісні 
В. Соловйова-Сєдого, М. Богословського, Я. Френ-
келя, Д. Тухманова (добірка невідворотно склала-
ся у штамп) і вірші Е.-М. Ремарка, Ліни Костенко, 
А. Арсеніної, самої Юлії Кратко, К. Миргородської 
(виконували їх з претензією на драматизм, але по 
суті – патосно), лунала жива фортепіянна музика, 
актори грали етюди і вибудовували “живі картини”, 
“барельєфи”. Вистава викликала внутрішній спротив: 
відбулася підміна притчі про Війну та Любов на війні 
– мелодрамою, байдужою до часу подій. Монотон-
на темпоритмічно, в плані сценічних подій вистава, 
справила враження певної спекуляції на соціяльно 
вагомій темі. 

Вистава ж Альони Кожушок “Сніданок у Савойї” 
(Рівненський театр “Сонях”) явила типовий поста-
новчий підхід позавчорашнього дня. Це була нічим не 
підкріплена ілюстрація бульварної п’єси “Сніданок в 
Савойї”, трактування, що не припускало ані крихітки 
іронії щодо драматургічного матеріялу не першого 
ґатунку – справді аматорський театр у примітивному 
його значенні.  

Аж раптом, після перших напівуспіхів і одвер-
тих поразок, на кону з’явилася вистава, що вийш-
ла у форварди фестивалю. “Темниця” (Театр-студія 
“Deep”, м. Луганськ) – приклад суто авторського, 
концептуального театру. На порожній сцені розмо-
вляють два персонажі (актори Олександр Баркар і 

Журі радиться (зліва направо): Юлія Коваленко, Ельвіра Загур-
ська, Володимир Мінаков, Анна Липківська, Алла Підлужна.



8585

Þë³ÿ ÊÎÂÀËÅÍÊÎ

Дмитро Момот). Зрідка їм необхідний реквізит – і він 
з’являється: лицарський меч, малюсінький стільчик, 
дудочка – проте з якою поліваріянтністю цей реквізит 
обіграно! Спочатку здалося – чергова претензія на фі-
лософію: якийсь Лицар, що мешкає в холодильнику, 
і Душа… Обидва говорять приблизно такий текст: 
“Як академік Сімеонов-Травников скажу вам, ака-
деміку Сімеонову-Травникову…”. Та ось поступово 
зачаровує парадоксальна, не “підсолоджена” поезія 
цього водночас лагідного і жорсткого спектаклю, а 
відтак проникаєшся довірою до його дивних творців 
– двох молодих людей, які ще спроможні вірити у 
волю Світлого Лицаря, ув’язненого в холодній – але 
не в темниці духу… Режисер і виконавець ролі Ли-
царя О. Баркар звернувся до складної  п’єси петер-
буржця К. Арбеніна після знайомства з ним на теат-
ральному фестивалі. Граючи вистави за драматургією 
Еврипіда і Ш. де Лакло, А. Мюллера, І. Вирипаєва, 
С. Козлова, П. Бормана і сучасною поезією, лугансь-
кий театр-студія здобув досвід осягнення складних 
текстів. Водночас, у виставі “Темниця”, яка дійсно є 
притчею, складність розумових побудов співіснує з 
високоякісним гумором, інтелектуальною іронією і 
потужною ліричністю – останнє переважно за раху-
нок пісень з кінострічки “Надзвичайні канікули Пет-
рова і Васєчкіна” у драматично сильному та водночас 
схвильованому виконанні самого Олександра Барка-
ра. А ще “Темниця” дала фору іншим конкурсантам 
не показною, а справжньою театральною енергією. 
На одвічне запитання, який театр потрібен сьогодні 
– театр форми чи театр почуття, луганчани запро-
понували свою альтернативу: театр думки! І вони, 
направду, чудово вміють викресати думку на стику 
романтичного пориву і “переживання” з гострою фор-
мою “біомеханіки” чи контактної імпровізації.        

Вистава “Попелюшка” навчального театру при 
факультеті іноземних мов  Одеського державного уні-
верситету ім. І. Мечникова (режисер – Павло Кошка) 
взагалі не вкладається в жоден з відомих жанрових 
форматів. З одного боку, типово одеський авантюризм 
режисера полягав уже в тому, щоб привезти на кон-
курс навчально-тренінгову поставу… французькою. 
З іншого боку, “Попелюшка” – вистава, що синтезує 
гру актриси в живому плані та прийоми тіньового 
театру (тож, чи не до театру анімації має бути відне-
сена!). А ще, попри всю дивовижну атмосферу, що 
змусила згадати славнозвісний своєю моторошністю 
французький гіньйоль: таємничість світла, музика 
Xes Dreams, – саме компоненту режисури драматич-
ного театру у цій виставі забракло. Бракувало пос-
лідовно розробленого подієвого ряду вистави. Ліз 
(так звуть Попелюшку в оригінальній французькій 
казці) у виконанні Євгенії Гутальчук була окреслена 
здебільш декламаційно, статично. Брак темпоритму, 
елементарної вмотивованости переходів з-за та попе-
ред ширми завадили  розкриттю “власного бачення” 
відомої казки, згідно з яким бідолашна Попелюшка 
після балу чіпляла на себе ту саму мокру ганчірку, 
якою зазвичай мила підлогу або у фіналі загадково 
пропливала через зал з білою туфелькою в руці...           

Паралельно з показами вистав учасники режи-
серського конкурсу мали нагоду позмагатися у номі-
нації “майстер-клас” для всіх конкурсантів-акторів. 
Кожен з них продемонстрував цілком різні підходи. 
Наприклад, Юлія Кратко прагнула розкрити в кож-
ному учасникові майстер-класу відчуття контакту з 
партнером, навчити кожного тримати цей невидимий 
зв’язок, хоча, як режисер, мало відчувала простір, не 
давала акторам завдань на його освоєння. Катерина 
Самчук запропонувала до уваги журі та виконав-
ців усереднений набір “класичних” вправ на увагу 
та почуття ритму – це нагадувало більше тренінг 
для спортсменів або танцівників, ніж май стер-клас 
режисера. Олександр Баркар – єдиний серед усіх 

Володарі 1 премії в галузі режисури Олександр Баркар  
та Дмитро Момот. Театр-студія “Deep” (м. Луганськ).

Олег Стефан 
та лавреат 1 премії Валерія Котеленець.



86

конкурсантів-режисерів у цьому змаганні – виявив 
почуття театральности, яке реалізував передусім у 
тому, що задав конкурсантам-акторам запропоно-
вані обставини, в яких категорії “сцена”, “партнер”, 
“взаємодія” були пронизані ризиком у буквальному, 
фізичному сенсі слова. Висуваючи конкретні вимоги 
до акторів, в разі невідповідности їм, лише О. Баркар 
виводив “гравців” на лаву “запасних”, тим самим 
задемонструвавши тип режисера-диктатора. Адже 
справжній театр – це завжди територія ризику. 

Павло Кошка вирізнився індивідуальним підхо-
дом до кожного з учасників майстер-класу. Він апе-
лював безпосередньо до особистости, яку провокував 
на першу, органічну реакцію у відповідь на кожне 
завдання. Його майстер-клас мав характер тренінгу-
забави, гри, і в цьому також був близький до справж-
нього театру.                 

Оцінивши обидві складові конкурсних показів, 
журі допустило до другого туру випробувань трьох 
учасників: О. Баркару з Луганська, П. Кошці з Одеси 
та К. Самчук з Рівного належало за одну добу під-
готувати з групами конкурсантів-акторів цілковито 
авторські вистави. Їхній перегляд наступного дня роз-
ставив переможців на належні сходинки: Олександр 
Баркар – на вершині, Павло Кошка – на підступах, 
а Катерина Самчук – на сходинці третього ступеня. 
Якщо робота К. Самчук видалася певною мірою не-
оригінальною, компілятивною (сюжетом пластичних 
варіяцій слугувала історія Адама та Еви у Раю), то 
постава П. Кошки вразила нестандартністю мислення 
та дібраних засобів. Власну виставу він присвятив 
мріям, виступивши у ній як режисер зі сформованим 
світоглядом, розкривши парадоксальність зворотного 

боку мрій. Відповідно до структури вистави, кожен з 
акторів мав сольний фрагмент, свою сповідь про мрії. 
Щиро вразив діяпазон цих юнацьких мрій – від осо-
бистого щастя до соціяльної справедливости – втілені 
у винахідливо театральні за формою та символічні 
етюди. Згідно з вимогами фесту, майданчики для ре-
жисерських бліц-вистав визначалися жеребкуванням. 
О. Баркара мав найскладніше приміщення – довже-
лезна актова зала, де глядачі сидять по периметру. 
Проте, вже в пролозі, коли актори кинулися бігти цим 
агоном у шаленому ритмі та своєрідному малюнку, 
виникло відчуття енергії античного театру, сцени-аре-
ни. Основну частину вистави утворили талановиті та 
небанальні варіяції на тему кохання. Складну геомет-
рію стосунків унаочнювали “пари” та “трикутники” 
коханих-друзів-ворогів, кожен з яких у лічені хвилини 
встигав донести свою історію. Захопила психологічна 
деталізація, хоча довготривала в часі вистава була 
побудована принципово без жодного слова. Коли ж 
у фіналі учасники знов збіглися до середини зали і 
обіймами поєдналися в коло, здалося, що ця магічна 
фігура випромінює потужну енергію братства, про 
яку мріяв кожен, хто прибув на фестиваль. 

Головним підсумком церемонії закриття стало 
оголошення переможців акторського конкурсу. Пер-
шу премію дістала Валерія Котеленець (Прилуки), яка 
вразила усіх своїм проникливим, щирим і драматично 
переконливим прочитанням “Катерини” Т. Шевченка; 
другу – Дарина Орєхова (Київ), яка гідно показалася 
і в сольному конкурсі, і в режисерській роботі; а тре-
тю здобув  Віктор Ярощук (Рівне), найдостойніший 
серед усього ансамблю театру “Сонях”.

Ледь встигли роз’їхатися по домівках учасники 
Першого “Мрій-Дому”, як прилучани знов заручили-
ся підтримкою заохоченого успіхом Юрія Коптєва і 

заходилися готувати міжсезонний 
фестиваль вуличних театрів. А. Ані-
щенко і його команда просто не 
вміють сидіти, склавши руки. Па-
ралельно розпочалася підготовка до 
Другого “Мрій-Дому”. Тож хочеть-
ся погодитися з головою Київсько-
го відділення Українського Фонду 
Культури Юрієм Гавриловим, од-
ним із патронів фестивалю: подаль-
ша праця, розвиток цього фестива-
лю доведуть усім, що Прилуки – не 
тільки особливі, але й театральні! 

Учасники зустрічі в Прилуцькій колонії.



87

ÏÐÀÊÒÈÊÀ 

В’ячеслав ХІМ’ЯК

ÐÅÆÈÑÅÐÑÜÊ² ÍÎÂÀÖ²¯ ÀÍÀÒÎË²ß ÁÎÁÐÎÂÑÜÊÎÃÎ 
Ó ÏÎÑÒÀÂ² ÊÎÌÅÄ²¯ “ÌÀÐÒÈÍ ÁÎÐÓËß” (1983) 

Історія Тернопільського музично-драматичного театру 
ім. Т. Г. Шевченка повоєнного сорокаріччя надзвичайно багата 
яскравими виставами, талановитими особистостями.

На жаль, серед недооцінених досі майстрів тернопільської 
сцени – Анатолій Вікторович Бобровський (1935–2005), який 
вписав своєрідну і вагому сторінку в нашу театральну культуру 
як режисер і актор.

Серед вистав, які поставив А. Бобровський-режисер, “Кар’єра 
Артура Уї” Б. Брехта (1975 р., художник К. Сікорський, музика 
Б. Ячмінського); “Доля людини” П. Градова за М. Шолоховим 
(1976 р., художник М. Стецюра, музичне оформлення А. Боб-
ровського, Б. Гриба, хореограф А. Гончарик); “Дикий ангел” О. Ко-
ломійця (1979 р., художник М. Стецюра, музика Б. Янівського); 
“Привиди” Г. Ібсена (1982 р., художник К. Сікорський, музичне 
оформлення Є. Корницького). Ці вистави, нагадаємо, найкращі 
надбання тернопільських шевченківців.

До постави однієї з найкращих українських комедій – “Мар-
тин Боруля” І. Карпенка-Карого Тернопільський театр звернувся 
майже через сто років від часу її написання. Поставу театр доручає 
акторові й режисерові, який зіграв чимало ролей і здійснив понад 
два десятки вистав на сценах Тернопільського музично-драматич-
ного театру імени Т. Г. Шевченка та Хмельницького музично-дра-
матичного театру імени Г. І. Петровського, заслуженому артисту 
УРСР Анатолієві Вікторовичу Бобровському. 

Упродовж майже ста літ “Мартина Борулю” ставили на бага-
тьох сценах України, театри нагромадили великий досвід, навіть 
виникла певна традиція у прочитанні знаменитої комедії. Відомо, 
що при частих поставах, особливо п’єс корифеїв, нашаровував-
ся пласт прийомів, які здавалися чомусь обов’язковими. Форма 
домінувала над осмисленням суті, тому й сьогодні можна бачити 
вистави, в яких діють смішні дядьки та сварливі тітки, “цнотливі” 
дівчата й “писані” парубки. Інерція нашого мислення породила 
стереотипи і “штампи”. Вчорашнє відкриття у виставі згодом  

Ярослава Мосійчук – Марися, П. Мальований – 
Микола у виставі “Мартин Боруля” І. Карпен-
ка-Карого. Режисер – Анатолій Бобровський, 
художник – Михайло Стецюра. Тернопільський 
музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевчен-
ка, 1983 р.

Володимир Ячмінський – Мартин Боруля у 
виставі “Мартин Боруля” І. Карпенка-Каро-
го. Режисер – Анатолій Бобровський, худож-
ник – Михайло Стецюра. Тернопільський му-
зично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 
1983 р.

87



8888

ставало таким стереотипом. Не без гіркої іронії свого 
часу зауважив видатний режисер Г. Товстоногов, “тра-
диція – це добре забальзамований труп” [1].

Однією з найкращих постав “Мартина Борулі” у 
повоєнний час вважався спектакль Київського академіч-
ного драматичного театру ім. І. Франка у режисурі ви-
датного майстра Г. П. Юри, який також створив і образ 
Мартина Борулі. Театрознавці докладно вивчали цей 
мистецький феномен. Комедія справедливо посіла по-
чесне місце в історії українського національного театру. 
Вплив роботи франківців на постави обласних театрів 
України пізнішої пори був настільки сильний і значний, 
що впродовж довгих літ вони здебільшого копіювали 
досягнення столичних колег. Роль Мартина так і вико-
нували “під Юру”. Відповідно добирали акторський 
ансамбль. Режисер Анатолій Бобровський шукає свій 
шлях для створення спектаклю в Тернополі, і, як показав 
час, шлях цей виявився новим і несподіваним.

Якби Карпенко-Карий замислив розіграти кілька 
сцен з приводу злощасного папірця, де неправильно 
написано прізвище “Боруля”, п’єса могла б закінчитися 
десь на другій чи на третій картині. Але не це було по-
трібно письменникові. Йому треба було провести свого 
героя усіма щаблями людських страждань. Драматург з 
великим знанням життя та людської психології показує 
убозтво моралі, нікчемність прагнень тих, хто відірвався 
від свого середовища. Водночас він викриває потворні 
риси вискочнів з їхнім дармоїдством, неробством, пи-
хатістю і фанфаронством. 

Отже, перше питання, яке виникло перед тернопіль-
ським режисером-постановником – хто такий Мартин 
Боруля, яка його соціяльна суть?

Мартин Боруля – “нащадок вільних козаків”, які у 
минулому не знали кріпацтва. З багатьох соціяльних 
причин і обставин він осів на землі колишніх польсь-
ких поміщиків, яких немало було в пореформений час 
у царській Росії, особливо на півдні України – в Хер-
сонській губернії. Осів він як чиншовик, тобто довічний 
орендатор землі у цих поміщиків. Доля таких чиншо-
виків була дуже незавидна, бо власник землі мав право 
будь-коли, з будь-якого приводу або й без нього, просто 
з примхи зігнати з місця орендаря і пустити його, як 
кажуть, з торбами.

Мартин Боруля, який віддавна орендував землю в 
поміщика Красовського, і гадки не мав, що таке може 
трапитися й з ним. Але трапилось. Приводом стала 
сварка Мартина Борулі з поміщиком, який назвав його 
бидлом, а сина, канцеляриста земського суду, – телям. 
Такої образи Мартин не міг стерпіти і, бажаючи поса-
дити свого кривдника до в’язниці, подав складний су-
довий позов. Делікатність ситуації полягала у тому, що 
Боруля вважав себе рівним поміщикові Красовському: 
уже шість років минуло, як він порушив клопотання 
перед сенатом про утвердження його у дворянстві. Він 

Ярослава Мосійчук – Марися, Олег Мосійчук – Степан у 
виставі “Мартин Боруля” І. Карпенка-Карого. Режисер 
– Анатолій Бобровський, художник – Михайло Стецюра. 
Тернопільський музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шев-
ченка, 1983 р.

Ярослава Мосійчук – Марися, Іван Ляховський – Націєвсь-
кий у виставі “Мартин Боруля” І. Карпенка-Карого. 
Режисер – Анатолій Бобровський, художник – Михайло 
Стецюра. Тернопільський музично-драматичний театр 
ім. Т. Г. Шевченка, 1983 р.



8989

Â’ÿ÷åñëàâ Õ²Ì’ßÊ

мав чимало документів, які свідчили про нібито дво-
рянське походження роду Борулів. Мартин вважав 
себе “уродзоним шляхтичем”, тобто потомственим 
дворянином, і, отже, людиною, яку поміщик не має 
права ображати, а тим більше пригноблювати.

Як щось заповітне плекав Боруля мрію про дво-
рянство. Саме воно мало піднести в ньому гідність лю-
дини, утвердити його в правах власника по суті мізер-
ного господарства. Дворянство – це верх його бажань 
і мрій; задля цього Мартин почав судову тяганину, яка 
врешті-решт ледь не довела його до зубожіння; для 
цього він влаштував свого сина в суд, сподіваючись 
зробити зі Степана чиновника, хоча ніяких на це прав 
його син не має, бо навіть не закінчив міського учи-
лища; для цього він скільки сил намагається віддати 
свою дочку Марисю – хорошу дівчину, яка вміє і лю-
бить працювати, за такого собі Націєвського, що при-
їхав з міста, хоча цей чиновник – п’яниця, розпусник, 
дівчина не любить його. Та через усі ці перешкоди 
намагається переступити Мартин Боруля.

Захоплений маніякальною думкою будь-що здо-
бути дворянство, Боруля занехаяв господарство, по-
сварився з сусідами, калічить морально свого сина, 
бажаючи зробити з нього чиновника, розбиває щастя 
дочки, відмовляючись віддати її за простого працьо-
витого хлопця, якого вона кохає. Саме ці обставини 
хвилювали постановника. Тут зав’язувався вузол 
протиріч між метою і можливістю досягнути її. Та 
трапилось те, чого й належало сподіватися: у дво-
рянстві Борулі відмовили. 

А. Бобровський розшифровує і зримо реалізує 
тезу Г. Товстоногова: “основа основ задуму – бачення 
головного героя” [2].

Друга проблема, що цікавила А. Бобровсько-
го у процесі роботи над виставою “Мартин Бору-
ля” – жанр. Не стільки жанр комедії  як такої, а саме 
жанрові особливості майбутньої вистави. За авто-
ром “Мартин Боруля” –  комедія. І все. Але якщо 
подивитись з позиції нинішньої і врахувати розвиток 
комедійного жанру за яких сто років? Ці обставини 
не давали спокою режисерові. Ґрунтовно вивчивши 
природу п’єси, постановник вирішує, що “Мартин 
Боруля” – комедія сатирична.  

“Мартин Боруля” у поставі А. Бобровського – 
справді сатирична комедія з яскраво вираженим 
трагікомічним підтекстом. Алогізми і нісенітниці, 
прийоми комедійного абсурду навіяні в ній поетикою 
драматургії М. Гоголя, А. Чехова. Іноді навіть ловиш 
себе на думці, як виразно звучать у виставі елементи 
мольєрівського “Міщанина у дворянстві”.

Одне з головних питань в сатиричній комедії 
– питання конфлікту. Він визначає її особливість, її 
відміність від, наприклад, водевілю та інших форм 
комедіографії. Для автора головний герой конфліктує 

з усіма, і це не підлягає сумнівам, та режисер розділяє 
контрконфліктуючих дійових осіб на три своєрідні 
групи, немов пропускаючи Мартина Борулю через 
“три кола пекла”. Перше коло домашнє – дружина, 
Марися, Степан, Омелько; друге – поміщик Красовсь-
кий, Трандалєв, Націєвський; третє – невидимі, майже 
містичні дійові особи,  від яких залежить, бути йому 
дворянином чи ні. Як бачимо, конфлікт багатопло-
щинний, він вигранює характери, робить їх опуклі-
шими і соціяльно значущими. Такий конфлікт комедії 
вищий, серйозніший, філософічніший, ніж у п’єсах 
несатиричного плану. 

Сатирична комедія – жанр мобільний, що розви-
вається і збагачується за рахунок життєвого матеріялу 
та художньої майстерности як письменників, так і 
режисерів: нові форми і способи дають можливість з 
особливою глибиною малювати життя сатиричними 
засобами. 

А. Бобровський звернув увагу, що І. Карпенко-
Карий драматизує комедію: в природу жанру вводить 
мотиви драматизму і трагізму, лірики і навіть публі-
цистичности.

Режисер бачить яскраво виписані драматургом 
образи, розробленість їх з філігранною майстерністю, 
гострі комічні й сатиричні ситуації, його захоплює 
внутрішня енергія твору, що вимагала та просила 
простору і висувала на перший план актора у вирі-
шенні проблеми втілення комедії на сцені. Виставу 

Володимир Ячмінський – Мартин, Іван Биков – Омелько у 
виставі “Мартин Боруля” І. Карпенка-Карого. Режисер – 
Анатолій Бобровський, художник – Михайло Стецюра. Тер-
нопільський музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 
1983 р.



9090

уже не могли рятувати ні гарна пісня, ні обрядові 
сцени. У п’єсі майже немає змін декорацій. На думку 
постановника, вона гнітитиме актора. Для виконання 
таких непростих завдань режисер обирає досвідче-
ного, цікавого і несподіваного художника Михайла 
Григоровича Стецюру, відомого поставами на Тер-
нопільській сцені з режисерами В. Грипичем, Я. Ге-
лясом, Б. Головатюком, Р. Степаненко, Р. Коломійцем, 
П. Загребельним, М. Стефураком, А. Горчинським. 
Режисер і художник “збудували” для Мартина Борулі 
хутір – просторе подвір’я, хата (ззовні та інтер’єр), 
хлів, комора, вулики; на подвір’ї зламаний віз, а може, 
його вже переробляють на панський фаетон. Така не-
сподівана організація сценічного простору дала мож-
ливість режисеру будувати сцени не тільки в хаті, як 
того просить автор, а й на подвір’ї, біля воза, біля хати 
і навіть на хаті. Це дуже цікава знахідка – Мартин 
виглядав то Трандалєва, то Націєвського на драбині, 
що височіла над стріхою. Цю яскраву метафоричну 
мізансцену режисер запропонував акторові в час його 
монологів-роздумів, сварок тощо.

Третє, що було істотним для режисера А. Боб-
ровського у концепції створення вистави – виконавці 
ролей, а особливо ролі Мартина. Постановник знахо-
дить рішення, яке викликало подив у всіх працівників 
театру. На роль Мартина він призначає  Володимира 
Ячмінського (тоді заслужений артист УРСР), якому 
на вигляд було не більше сорока років, і ставить умо-
ву, що актор не буде використовувати віковий грим. 
Інші виконавці теж “омолоджували” виставу, а Ма-
рися, Степан, Микола були настільки юними, що їх-
ній максималізм здавався напівдитячим, що вигля-

дало дуже доречним. Я. Мосійчук, Б. Шмигельська, 
О. Мосійчук, М. Складан, П. Мальований, П Рудзік, 
І. Сачко,були молодими акторами, лиш І. Ляховський 
(Націєвський) за десять років роботи в театрі зіграв 
значні ролі. Для багатьох молодих участь у виставі 
“Мартин Боруля” була добрим стартом. А. Бобровсь-
кий, маючи дар і досвід педагогічної роботи, умів і 
дуже любив працювати з молоддю. Він щедро ділився 
багатим досвідом, оберігав від легких стежок у про-
фесії. Тільки невтомна праця з молодими забезпечила 
ансамбль у виставі. Не можу не згадати про Миколу 
Велещука у ролі Протасія Пеньонжки. Цікаві, яскраві 
фарби знаходить молодий актор для змалювання цієї 
епізодичної постати. Виходець із збіднілої польської 
родини, Пеньонжка в дитинстві був на побігеньках 
у землеміра, або, як він сам каже, “в науці”. Маючи 
змогу спостерігати життя поміщицьких родин, він 
багато чув, а ще більше вигадав. Отож – невичерпний 
“кладезь” усіляких оповідок. Актор з захопленням 
і насолодою розповідає по декілька разів одне й те 
саме кожному стрічному, ніби забуваючи, що тіль-
ки-но говорив про це. Класичний базіка, він може 
заговорити до смерти. Ці “достоїнства” Пеньонжка 
особливо шанує Мартин і завжди запрошує його до 
себе в гості як людину бувалу; особливо Мартинові 
імпонує, що колись Протасій обертався серед панів, 
дворян, навіть графів.

Вихором через усе подвір’я влітав Мартин- 
Ячмінський, знімаючи свитку, шапку, спішно пере-
одягався у “дворянське”, щоб зустріти Трандалєва. 
Моложавий, невисокого зросту, цупкий, рухливий, 
згусток енергії, у якого все є – подайте для головного 
щастя дворянство.

Режисер наголошує на головному моменті у пер-
шій картині – від’їзді Степана до міста. Наймити без 
кінця носять пакунки, корзини, наповнені добром 
відповідно “до звання”. Відчуття, що він уже дво-
рянин, не покидає Мартина ні на мить. Особливо 
вражають акторські знахідки, коли Мартин віддає 
важливі, на його думку, розпорядження, пов’язані 
з від’їздом Степана. “Не дружи з нерівнею, краще з 
вищими, ніж з нижчими” [3]. І нарешті, від’їзд, остан-
ні напучування: “Слухай старших, виписуй почерк, 
завчай бомаги напам’ять... Трись, трись між людьми, і 
з тебе люди будуть” [4]. Така крапка першої картини. 
Режисер Бобровський розділив п’ятиактну комедію 
на дві частини, тому антракт буде після третьої дії 
за автором. 

Упродовж усієї вистави, з цілої низки сцен, реп-
лік, діялогів ми дізнаємося про всі подробиці життя 
Борулі. Насамперед, бачимо, що він непоганий гос-
подар, який своєрідно, “по-сімейному”, використовує 
своїх наймитів. Це не “рицар наживи”: громадських 
грошей не привласнює і на комерції та різні афери не 

Сцена з вистави “Мартин Боруля” І. Карпенка-Карого. Режи-
сер – Анатолій Бобровський, художник – Михайло Стецюра. 
Тернопільський музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шев-
ченка, 1983 р.



9191

Â’ÿ÷åñëàâ Õ²Ì’ßÊ

накидається, як це роблять інші визискувачі з п’єс І. Кар-
пенка-Карого; він тільки прагне будь-що вийти “на дво-
рянську лінію”. Він нікого не обдурює, хіба що тільки себе; 
не жорстокий, хіба що трохи сварливий; не деспот, хоча й 
намагається примусити свою дочку вийти за нелюба; він і 
не загарбник чужого, хоча брутально нехтує не тільки му-
жиками, але й “голопузою шляхтою”. Мартинові – людині, 
яка в минулому не знала кріпацтва, здається, що тільки давні 
права та привілеї можуть відразу піднести людину його 
середовища у становій ієрархії царської Росії. “Другий світ 
настав, – каже він, – треба чина, дворянства” [5]. І до цієї 
заповітної мети Боруля прямує пристрасно, переконливо, 
непохитно, змітаючи зі свого шляху все, що йому заважає. 
Тут він не знає ні роздвоєности, ні компромісів. 

Благоговійно виносив “бомаги”, як найдорожчий скарб. 
Образа, якої заподіяв йому поміщик-дворянин Красовсь-
кий, глибоко запала в душу Борулі – Ячмінського, і він 
згоден на все – позови, видатки, аби допекти кривдникові 
й посадовити Красовського до в’язниці. Це маніякальне 
бажання Мартина не покидає його впродовж всієї вистави. 
Актор з насолодою вимовляє слова “апеляція”, “встрєчний” 
і “поперечний іск”, “тюрма” [6], аж прицмокує. 

Тут ми бачимо дітей Мартина Борулі – Степана 
(О. Мосійчук, М. Складан), Марисю (Я. Мосійчук, Б. Шми-
гельська). Сина Мартин ніжно любить і пишається ним як 
майбутнім носієм дворянських привілеїв. Дочку Марисю 
теж любить, але менше, бо вона нелегко прилучається до 
“дворянської” культури: Борулю-Ячмінського щиро обра-
жає (аж підкидає) просте, селянське звертання дівчини до 
батьків – “тато”, “мамо”, замість “папаша”, “мамаша” або 
“папінька”, “мамінька” [7].

Молоді актори, випускники Дніпропетровського те-
атрального училища, наділяють своїх героїв цікавими й 
несподіваними рисами. Перед батьками Степан слухняний, 
ґречний хлопчик, а насправді – це вже юнак, який встиг зіп-
суватися в чиновницькому середовищі. У місті він разом з 
товаришами пиячить і втягується у міське розгульне життя. 
Хлопець він хитрий, хвалько, хоч не позбавлений добрих 
природних якостей. Батька він ще боїться, матір – анітрохи. 
З сестрою поводиться дещо звисока, бо, як і батько, вважає, 
що вона мало розуміється на дворянських справах. Із своїм 
товаришем Миколою, разом з яким учився в панотця Ксе-
нофонта і з яким у дитинстві ділив шкільні радощі й при-
крості, Степан не від того, щоб поговорити запросто. Про-
те, пам’ятаючи батьківські настанови, починає вихвалятися 
своїм становищем та знайомствами з міськими панночка-
ми, вмінням грати на більярді й співати “трам бам булі”. 

Іншої вдачі Борулина дочка Марися. Це вольова дівчи-
на, з сильним характером, успадкованим від батька. Недар-
ма Мартин так і говорить про дочку: “Вона не дурна, в ній 
батькова кров, розбере, не бійсь, де пан, а де мужик” [8]. 
Хороша, щира і відверта дівчина палко кохає сільського 
парубка Миколу, сина сусіди Гервасія Гуляницького. Але 
на шляху до їхнього щастя стоїть перешкода – батькове ба-

Антоніна Залипко – Парася , Володимир Ячмінсь-
кий – Мартин у виставі “Мартин Боруля” І. Кар-
пенка-Карого. Режисер – Анатолій Бобровський, 
художник – Михайло Стецюра. Тернопільський 
музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 
1983 р.

Іван Биков – Омелько у виставі “Мартин Боруля” 
І. Карпенка-Карого. Режисер – Анатолій Бобровсь-
кий, художник – Михайло Стецюра. Тернопільський 
музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 
1983 р.



9292

жання будь-що видати свою дочку лише за дворянина 
або чиновника. Марися любить батька, трохи жаліє 
його, не скоритися йому не може, тому повинна дія-
ти хитромудро. Тут виявляються її характер, розум, 
енергія, кмітливість. 

Наречений Марисі Микола (П. Мальований, 
П. Рудзік) – одноліток Степана Борулі. Хороший, 
чесний парубок, щирий і працьовитий, характером 
не вдався. Він занадто нерішучий та соромливий. 
Дізнавшись, що Боруля забороняє йому бачитися з 
Марисею, розгубився. І тільки кмітливість та ініція-
тива дівчини рятують становище.

У виставі Боруля – сім’янин. Незважаючи на 
зовнішню буркотливість, він людина доброго сер-
ця, любить свою дружину Парасю, ніжно називає 
“душкою” [9].

Парася (А. Антонюк та Я. Мельник) – приваб-
лива, по-своєму розумна, любляча мати і дружина. 
Замолоду була, очевидно, гарною дівчиною. Хоча з 
виду Парася й сувора, але насправді вона м’яка і доб-
ра жінка. Як мати, на все ладна задля дітей. Особливо 
ніжна з дочкою, та найбільше її непокоїть поведінка 
Мартина. 

У психологічній партитурі В.Ячмінський яскра-
во й талановито, синтезуючи трагедійне та комічне, 
прокреслює параболу настроїв і переживань одурма-
неного манією своєї величі Борулі – горда впевненість 
у своїх дітях-спадкоємцях, поблажливе ставлення до 
сусіди Гуляницького, роздратування тупістю наймита 
Омелька чи несамовитого обурення. Несподіваний 

спалах розгублености, коли чиновник Націєвський 
своєю втечею знеславлює Борулю в очах гостей і 
всього села. 

Дуже цікаве рішення картини знаходить А. Боб-
ровський, коли Гервасій Гуляницький прийшов свата-
ти свого сина Миколу. Режисер яскравим штрихом 
підкреслює, що для Мартина сватання Миколи – 
подія незначна, тому Боруля приймає Гуляницького та 
Дульського (М. Підгурський) не в хаті, як це завжди 
було, і як вимагає, зрештою, обряд, а перехоплює їх на 
подвір’ї, не залучаючи до важливої розмови дружину. 
Сватам відмовлено, бо Мартин не хоче віддати свою 
дочку “дворянку” за простого селянина, мужика-хлі-
бороба. Ображений Гуляницький застерігає, що вся 
ця “дворянська” мрія може не здійснитись. Взаємини 
двох статечних людей порушено, хоч вони товаришу-
вали мало не з дитинства. 

На думку режисера, образ Гервасія дуже важли-
вий в концепції побудови вистави. Гуляницький – 
протиставлення Мартинових прагнень. Вони одного 
віку з Мартином і однакових статків. Різниця лише в 
тому, що Гервасій, маючи в минулому такі ж підстави 
“зробитися дворянином”, відмовився від них – при-
святивши себе хліборобству. Врівноважений, спокій-
ний, він знає справжню ціну дворянству і тому скеп-
тично ставиться до Борулиних витівок. Режисер сам 
грав роль Гуляницького (пізніше її виконавцем був 
актор О. Олійник). 

Широкий простір у п’єсі автор її дає для розкрит-
тя образу Омелька як персонажа комічного. Його по-
ведінка, репліки часто викликають сміх, в його ролі 
безліч ефектних моментів комічного характеру, він 
навіть здається трохи придуркуватим, а все це може 
спонукати виконавців ролі до комікування. Але ре-
жисер і виконавці відмовилися від такої можливої по-
милки і не пішли спрощеним шляхом. (У прем’єрній 
виставі роль Омелька виконував заслужений артист 
УРСР І. Биков, згодом – актор М. Коцюлим).

На перше око, здавалося, що Омелько – людина 
темна, затуркана, невеликого розуму. Правда, він 
неповороткий, флегматичний: його наймитське 
життя незавидне, доля гірка, робота підневільна. 
Насправді під його зовнішньою неповороткістю і 
флегматичністю криються гострий практичний ро-
зум і хитре кепкування наймита з дурної затії гос-
подаря. Омелько в душі глузує з панських претензій 
Мартина Борулі, іноді щиро жаліє і щиро співчуває. 
Якщо Омелько чогось не тямить, то тільки тому, що 
там і тямити нічого. Він, наприклад, глибокодумно 
розмірковує з другим наймитом – Трохимом: навіщо 
пишуть у місті папери? І вельми мудро вирішує: “На 
продаж. Продають... Ось наш пан, каже, купив якісь 
бомаги у цього [Націєвського] на Красовського, а 
Красовський, каже, довідався, приїздив аж у город, 

Володимир Ячмінський – Мартин у виставі “Мартин Бору-
ля” І. Карпенка-Карого. Режисер – Анатолій Бобровський, 
художник – Михайло Стецюра. Тернопільський музично-дра-
матичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 1983 р.



9393

Â’ÿ÷åñëàâ Õ²Ì’ßÊ

заплатив дорожче, і він продав йому бомаги 
вже на нашого пана. Так і торгує” [10]. Ніби й 
безглузде міркування, але по суті правильне. 
А діялог Омелька з Мартином Борулею, коли 
той посилає його назустріч женихові? Кожною, 
немовби недолугою реплікою наймит “криє” 
свого хазяїна так, що Боруля виявляється пе-
реможеним.

…Мартин нервує. Він чекає повернення 
Омелька з міста із звісткою про приїзд жениха. 
А Омелька все немає. Боруля-Ячмінський, нетер-
пеливлячись, залазить на самий вершечок драби-
ни. Нарешті, заходить наймит Трохим (В. Бурко) 
й повідомляє, що Омелько боїться іти до хати, 
бо у місті його обікрали. Мартин від цієї звістки 
ледве втримується на драбині, щоб не впасти, 
та опановує себе, повільно спускається вниз.

Сцени Боруля-Омелько – найяскравіші у 
виставі. Тонко і майстерно вибудувані, вони ся-
гають такого емоційного впливу, що глядачі без 
кінця переривають виставу гучними оплесками. І, як 
справедливо зауважив театрознавець Р. Коломієць, 
“ніби нічого не грають, говорять своїми голосами, ні 
на чому особливо не акцентують – а відірватись не 
можна. Як вони це роблять? У виконанні цих майс-
трів Мартин і Омелько були насамперед друзями, як, 
власне, було і в житті. Омелько-Коцюлим оберігав, 
всіляко опікувався, ледь не лікував свого друга. Твер-
до стоячи на ґрунті фактів, він, як Санчо Панса Дон 
Кіхота, боронив беззахисного ідеаліста, який сягнув 
бозна-куди” [11].

У найкритичніший момент приїхав письмоводи-
тель Трандальов (Т. Давидко, М. Безпалько). Зраділий 
Боруля – Ячмінський цілком певний, що письмоводи-
тель привіз утвердження во дворянстві. “Отже, пане 
Красовський, – каже Мартин, – я тобі покажу, яке я 
бидло і яке теля мій син!” [12].

Замість утвердження во дворянстві Трандальов 
привіз рішення суду про виселення Мартина з зем-
лі поміщика Красовського. Боруля вражений, ілюзії 
зникли, він у розпачі, проте не здається: можна ще 
віддати дочку заміж за чиновника, який ось-ось по-
винен приїхати з міста. Щастю Марисі й Миколи, 
чистих душею і морально здорових людей, пере-
шкоджає “лінія”, на якій так уперто стоїть батько. Ця 
Мартинова лінія – причина глибокої духовної драми 
Миколи й Марисі. Завдяки такому режисерському 
рішенню сцени Марися стає центральною фігурою 
у третьому акті. Від неї залежить, чи збудеться бодай 
якась Мартинова мрія. 

Звістка про те, що жених уже на підході, пере-
вертає дім Борулі догори дном. Непоміченим захо-
дить Націєвський. Німа сцена, що нагадує фінал 
“Ревізора”.

Друга дія вистави починається з великих готу-
вань до заручин Марисі з Націєвським (І. Ляховський, 
І. Сачко). На обід запрошено знатних людей з околиці, 
прибувають музиканти. 

Боруля-Ячмінський енергійний, невтомний. 
Здається, немає перешкод, які він не подолав би. Пе-
реконати його чи примусити змінити свої переконан-
ня – дуже важко. Цю режисерську тезу актор втілює 
з такою вірою у правоту своїх вчинків, з такою фана-
тичною впертістю, що іноді стає за нього страшно. 
Але за мить дивишся в його ясні, добродушні очі і 
бачиш, що все це поверхове, це тільки шумовиння 
безглуздих бажань, які захопили людину, що за при-
родою своєю Боруля зовсім непоганий і простодуш-
ний. Актор дає зрозуміти і те, яким міг би стати його 
герой, коли б життя його було людським. Виконавець 
ролі нас переконує, що його герой – чесний хлібороб, 
звиклий обробляти поле, який з гідністю носить ім’я 
трудової людини.

Дужче грому вражає Мартина звістка, яку 
сповіщає Омелько. Жених утік і просив передати Ма-
рисиним батькам, що ніколи більше до них не приїде: 
він нібито “пошуткував”.

Родина Борулі зневажена й зганьблена. Усі ілюзії 
Борулі зруйновані. Повернувшись з погоні за жени-
хом, Мартин тяжко захворів. До того ж, одержано 
повідомлення, що йому відмовлено у дворянстві. Усе 
надірвалося в ньому. Актор проводить цю сцену з 
високою емоційною напругою, блискуче балансуючи 

Сцена з вистави “Мартин Боруля” І. Карпенка-Карого. Режи-
сер – Анатолій Бобровський, художник – Михайло Стецюра. 
Тернопільський музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шев-
ченка, 1983 р.



94

між трагедією і комедією. Він буквально старів на 
наших очах і по-дитячому розпачливо кидав невлад 
свої репліки. Боруля близький до смерти. Дружина і 
дочка не знають, що діяти. 

Зворушлива й сцена примирення Гуляницького з 
Мартином. Гервасій радить своєму другові спалити 
всі “дворянські папери”, бо вони, крім нещастя, нічо-
го не дають. Сцена прощання з дворянством, мрією 
всього життя, у виконанні В. Ячмінського вражала 
трагікомізмом. Тільки йому відомими засобами ак-
тор ставав таким монументальним, що, здавалося, 
сягає падуг, адже десь там під самим небом була його 
мрія: може, хоч його онукам пощастить відновити 
себе в дворянських правах, може, син... Але тут він 
дізнається, що син “поза штатом” і зовсім звільнений 
зі служби. Син повідомляє, що йому, Борулі, відмов-
лено в дворянстві через дрібницю. Не так написано 
прізвище. У нових “бомагах” скрізь пишеться: “Бо-
руля”, а в старих-“Беруля”. Оця злощасна різниця 
між “бе” і “бо” остаточно вирішила долю невдахи 
дворянина. І тут ми бачимо диво повернення Мартина 
з висоти і перетворення в малесенького чоловічка з 

повними сліз очима, який безпомічно стоїть посеред 
свого хутора, прибитий тяжкою звісткою... 

Сенс вистави “Мартин Боруля” зводиться до про-
стої думки, що на землі треба жити натуральним гос-
подарством, тоді не буде ні чинів, ні грошей, ні воєн, 
що само вже є злом. Режисер забарвлює цю серйозну 
“толстовську”, “тобілевицьку” настанову в гумор, а 
носіїв певних рис характеру, що відповідають мораль-
ним категоріям добра, зла, жадібности, агресивности 
перетворює в соковиті, життєво достовірні сатиричні 
образи. Анатолій Бобровський – режисер, який лю-
бить несподівані сценічні пристосування, гру деталі, 
імпровізацію всередині строго заданого малюнка. Він 
бере сюжет п’єси як канву і немовби вишиває фан-
тастичні сцени різних перетворень, лукаві діялоги, 
несподівано прекрасні знахідки, щедро даруючи ак-
торам щасливе і вірне самопочуття на сцені. Актори 
в межах малюнка повинні існувати гранично вільно, 
в імпровізаційному самопочутті. Режисер Бобровсь-
кий мав ще одну святу театральну заповідь: під час 
дії глядач не повинен думати про гру акторів, режи-
серські прийоми і “викрутаси”. Він згадає про них 
потім, коли  покине театр. Необхідно, щоб глядач 
постійно жив тим, що й творці вистави, знову і знову 
повертаючись думками до побаченого і почутого в 
театрі. Найвище досягнення актора і режисера – біль 
за те, що відбувається в світі, потрясіння глядача, його 
співпережиття з тими почуттями й думками, які несе 
вистава незалежно від жанру. 

“Мартин Боруля” А.В. Бобровського – одна з най-
кращих вистав повоєнного сорокаріччя у шевчен-
ківців-тернополян. Образність, психологічна ґрун-
товність і достовірність, романтизм режисер зумів 
сфокусувати у дуже своєрідній виставі-притчі, яка 
мала подальший вплив на постави української кла-
сичної п’єси не тільки на тернопільській сцені.

1. Товстоногов Г. Современность в современном 
театре. – Л. – М., 1962. – С. 81.

2. Товстоногов Г. Зеркало сцены. – Т. 2. – Ленинград, 
1979. – С. 38.

3. Карпенко-Карий І. // Мартин Боруля І. Карпен-
ко-Карий. Драматичні твори  Наукова думка – К., 
1989. – С. 156.

4. Там само. – С. 159.
5. Там само. – С. 174.
6. Там само. – С. 150 –152. 
7. Там само. – С. 153. 
8. Там само. – С. 163. 
9. Там само. – С. 164. 
10. Там само. – С. 176. 
11. Коломієць Р. Душа, осяяна театром. – Тернопіль: 

Джура, 2010. – С. 36-37.
12. Карпенко-Карий І. Мартин Боруля... – С. 168.

94

Володимир Ячмінський – Мартин у виставі “Мартин Бору-
ля” І. Карпенка-Карого. Режисер – Анатолій Бобровський, 
художник – Михайло Стецюра. Тернопільський музично-дра-
матичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 1983 р.



9595

Моє знайомство з Андрієм Бакіровим – худож-
нім керівником, головним режисером Чернігівсько-
го обласного академічного музично-драматичного 
театру ім. Т. Г. Шевченка відбулося парадоксально. 
Колись актор цього театру та (за сумісництвом) 
мій дипломник Валентин Судак заявив: “Я писатиму 
диплом тільки на тему «Режисерська діяльність Ан-
дрія Бакірова»”. Парадокс полягав у тому, що я про 
Бакірова, як люди про позаземні цивілізації, багато 
чула, але жодного разу не бачила…

На мій погляд, Бакіров заповнив певну лакуну 
в сучасній театральній режисурі, має самобутній 
режисерський почерк. Його шлях був доволі тер-
нистим; мандрівки театрами (і не лише України), 
як і жанровий діяпазон його вистав, вражають 
розмаїтістю: Чернігівський обласний музично-дра-
матичний театр ім. Т. Г. Шевченка, Чернігівський 
молодіжний театр, Донецький академічний (тепер – 
Національний) обласний український музично-драма-
тичний театр, Харківський академічний український 
драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, Одеський 
академічний український музично-драматичний те-
атр ім. В. Василька, Севастопольський академічний 
російський драматичний театр ім. А. Луначарського, 
Київський академічний Молодий театр, Гомельський 
обласний театр драми, Гомельський Молодіжний 
театр, Мінський Національний драматичний театр 
ім. Я. Купали, Брестський обласний театр драми і 
музики… Коло замкнулося лише у квітні 2010 року – 
Бакіров знову повернувся до Чернігівського музично-
драматичного театру, туди, куди був запрошений на 
початку 80-х рр., одразу ж після закінчення теат-
рального інституту. 

У культового Макса Фрая є афористичний вис-
лів: “Усі завжди від’їздять назавжди. Повернутися 

ÒÂÎÐ×À ÏÅÐÑÏÅÊÒÈÂÀ – 
  ÖÅ ÍÀØÅ ÆÈÒÒß

Андрій БАКІРОВ, 
Ельвіра ЗАГУРСЬКА

неможливо – замість нас повертається хтось ін-
ший”. І справа навіть не в тому, що замість актора 
(згодом – режисера) Андрія Бакірова повернувся ху-
дожній керівник Андрій Бакіров. Повернувся митець 
із космогонічним баченням – або така собі блукаюча 
зірка зупинилася врешті-решт на небосхилі. Небо 
так чи інакше присутнє у його театральній концепції 
світу: або це повний місяць, на який проєктується 
тінь Пака (“Сон літньої ночі” В. Шекспіра, Хар-
ківський театр ім. Т. Г. Шевченка), або ж це взагалі 
розгорнуте полотно, на тлі якого відбувається дія 
вистави “Шалений день, або Одруження Фігаро” 
П.-О. Бомарше (Чернігівський музично-драматичний 
театр). І, зрозуміло, крізь призму такого світовід-
чуття речі набувають глибинного сенсу; безжурний 
настрій поволі розчиняється, “Фігаро – тут, Фігаро 
– там” раптом поринає у сповнений болючих роз-
думів монолог і крізь “Шалений день…” палімпсес-
том визирає “Камінний господар”. Небо поволі з бла-
китного стає кривавим, тоді – чорним, щоби у щас-
ливому фіналі знову повернутися до свого природного 
кольору (художник Тетяна Карасьова, постійний 
співавтор режисера, цілком поділяє його філософію). 
І хоча гроза минула, всі щасливі та тішаться одне з 
одного, проте ті, хто спостерігав, як головний герой, 
змінюючи маски, марно намагався боротися з собою 
та знайти раптово втрачений сенс буття, вже не 
повірять зовнішній маскарадності ситуацій. 

Таке несподіване тлумачення одного з найвідо-
міших творів світової драматургії особливо спан-
теличує після “Французької вечері” М. Камолет-
ті – феєрії веселого настрою та каскадів кумедних 
ситуацій у просто-таки шаленому темпоритмі. 
Обидві згадані вистави за жанром – комедії, проте, 
природа комічного глибока й багатогранна, і пошуками 

Андрій Бакіров



96

її можливостей означені такі постави Бакірова, як: 
“Дванадцята ніч” В. Шекспіра, “Кохання у стилі ба-
роко” Я. Стельмаха, “Мертві душі” М. Булгакова за 
М. Гоголем, “Г-і-р-к-о!” за творами А. Чехова, В. Ма-
яковського, І. Ільфа та Є. Петрова, “Філумена Мар-
турано” Е. де Філіппо тощо. Разом з тим – “Закон” 
В. Винниченка, “Служниці” Ж. Жене, “Ідентифікація 
танго” за творами Е. Йонеско, С. Мрожека, Ф. До-
стоєвського, “Загонщики вогню” Е. Шальтяніса, 
П.Яцинявічуса, “Паперовий патефон” А. Червінсь-
кого, найсвіжіше “Наше містечко” Т. Вайлдера… 

Зосторонь можна багато розмірковувати про 
особливості режисерського почерку Андрія Бакірова 
та його місце в театральному просторі сьогодення. 
Про його погляди на театральне мистецтво, пробле-
ми сьогодення Чернігівського театру та про багато 
чого іншого – наша з ним розмова.

Ельвіра Загурська: Ви уже два роки керуєте те-
атром. Які зміни відбулися за цей час?

Андрій Бакіров: Вочевидь, про це краще судити 
глядачам, для яких ми працюємо, і тій критиці, яка 
спостерігає за рухом театру на професійному і на 
духовному шляху. Ми робимо певні кроки і у виборі 
репертуару, і ближчому спілкуванні з глядачами. Я 
сподіваюся, що зрушення та успіхи є; можливо, не 
такі вагомі, як хотілося б, але, як-то кажуть, маємо те, 

що робимо та на що заслуговуємо. Наразі найбільші 
зміни – кількісні: від двох прем’єр на рік до шести. 
Від восьми вистав на місяць та переважної кількости 
оренд ми зараз прийшли до двадцяти шести – двад-
цяти восьми вистав. І це така напруга, яку за умов 
величезного залу (понад 800 місць) невелике місто 
справді не витримує. Але це проблема об’єктивна – 
ані місто, ані ми тут не винні. Кожна вистава має влас-
ний відрізок життя і, на жаль, у місті з нечисленним 
населенням цей відрізок скорочується. Отже, треба 
швидко та влучно щодо попиту поповнювати репер-
туар. Доводиться балансувати між кардинальними 
рішеннями, які необхідно приймати, та збереженням 
найкращого з традицій і здобутків театру. 

А соціяльний план… Звісно, головною пробле-
мою державних репертуарних театрів обласного чи 
міського підпорядкування є те, що вони перебувають 
на бюджеті области чи міста. Держава централізова-
но фінансує лише національні театри і, зрозуміло, 
підтримка культури стає часом надто важким тяга-
рем, особливо для таких непромислово орієнтованих 
областей, як наша. Практично, всі театри України 
постраждали за останні два роки від скорочення 
фінансування. На жаль, ми не виняток. Безумовно, 
такий удар призвів до певної нервозности в колек-
тиві. Ми розуміємо об’єктивно складну ситуацію в 
Україні і дуже вдячні обласному керівництву за увагу 
до стану речей у закладах культури і в нашому театрі 

Євген Бондар – Фігаро, Олександр Куковеров – Граф Альмавіва у виставі “Шалений день, або Одруження Фігаро” 
П.- О. Бомарше. Режисер – Андрій Бакіров. Чернігівський академічний музично-драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка.

96



9797

Åëüâ³ðà ÇÀÃÓÐÑÜÊÀ

зокрема. Але дуже важко займатися творчістю в си-
туації непередбачуваности, думаючи більше про те, 
як зекономити, а не як створити. Дуже хочеться пов-
ноцінно жити, а не просто виживати.

Е. З.: А що з гастрольними поїздками?
А. Б.: Неймовірно подорожчали проживання, до-

бові, переїзди, оренди… Більшість театрів в Україні 
залишаються на місцях, втрачаючи можливість ба-
чити іншого глядача, збагачуватися новими вражен-
нями. Сьогодні це справді серйозна проблема. Мені 
пощастило, я застав радянський період, коли по два, 
а то й по три місяці їздили по всьому Радянському 
Союзу. Сьогодні ж проблематичним є навіть виїхати з 
повноформатною виставою до сусіднього міста – на-
стільки все дорого. 

Говорячи про театр, зосереджуватися на фінан-
сових проблемах – банально, сумно й нудно. Але це 
правда, це наше життя, яким ми живемо щодня, і від 
цього нікуди подітися. 

Наше фінансування включає в себе лише заробіт-
ну платню. Звичайно, спасибі державі й за це, але 
подорожчання матеріялів, усіх придбань призводить 
до колосальних витрат. З одного боку, це творчо сти-
мулює театр до якихось задумів та ідей, але, з іншого 
боку, театр часом мав би пропонувати, окрім смачної 
цукерки, ще й красиву обгортку, аби глядач, прихо-
дячи сюди, бачив, що тут є, промовляючи високим 
стилем, щось недосяжне, з приводу чого можна диву-
ватися, захоплюватися, сумувати… І якщо протягом 
сезону випускається п’ять – шість вистав, то дуже 
важко збалансувати ці потоки витрат. Якісь проєкти, 

зрозуміло, є первісно малобюджетні, часом вдається 
трохи заощадити, але ми постійно змушені у чомусь 
собі відмовляти.

На мій погляд, дуже серйозним питанням сьо-
годні для театру є внутрішня циркуляція крові в те-
атральному організмі.

Я взяв п’ять молодих акторів до драматичного 
складу. Омолоджується балетна трупа. Наш театр, 
на щастя творче та нещастя фінансове, має власний 
гуртожиток, і ми намагаємося розв’язувати побутові 
проблеми, хоча, безумовно, в ХХІ столітті жити як у 

Євген Бондар – Фігаро у виставі “Шалений день, або Одру-
ження Фігаро” П.- О. Бомарше. Режисер – Андрій Бакіров. 
Чернігівський академічний музично-драматичний театр 
ім. Т. Г. Шевченка.

Євген Бондар – Фігаро, 
Наталя Максименко – Марселіна, 
Валентин Судак – Бартоло
у виставі “Шалений день, 
або Одруження Фігаро” 
П.- О. Бомарше. 
Режисер – Андрій Бакіров.
Чернігівський академічний 
музично-драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка



98

кам’яну добу дуже сумно. Тим не менш, якийсь заку-
ток ми можемо запропонувати, тільки от ці закутки 
мають властивість дуже швидко заповнюватися. От-
римати повноцінне житло немає жодних перспектив. 
Це дуже болюче питання. Я знаю практику російсь-
кого театру, коли є службове житло. Актор працює, 
отримує квартиру чи кімнату (залежно від того, чим 
він є для театру) і, коли він їде, місце звільняється. 
Безумовно, за такого способу розв’язання побутових 
проблем виникає більш спрощена система пересу-
вань. Актор, можливо, й поїхав би та знайшов би 
себе в якомусь іншому місті, в іншому театрі. Але 
ж він не має куди переїхати. А іншого актора ми б, 
можливо, дуже хотіли взяти, але – житлове питання, 
за Булгаковим…

Е. З.: Незважаючи на відсутність такої перспек-
тиви, молоді актори все ж приходять до театру?

А. Б.: Наші “виші”, училища та театральні колед-
жі продовжують випускати, можливо, навіть надмірну 
кількість акторів для театрів України. Це, звісно, теж 
серйозне питання: багато людей з вищою акторською 
освітою працюють десь в офісах та на ринках. Якість 
та кількість творчих сил, які готують наші навчальні 
заклади – проблема, що потребує серйозного вивчен-
ня. Актори ніде, крім театрів, не потрібні. А театр 
гарантій не дає. Те, що ніде нікому нічого не дають, 
з одного боку, потребує активізації творчих сил, і це 
добре, та, з іншого боку, багато творчих людей зали-
шаються за бортом професії просто тому, що нема де 
і за що жити. А винаймати житло і при тому працю-
вати в театрі (і лише в театрі) нереально, особливо в 
провінції, де можливість додаткових заробітків майже 
нульова. 

Е. З.: Спробуймо ще про приємніше: скільки 
прем’єр було у Вашому театрі цього сезону?

А. Б.: Шість. Сподіваємося випускати більше, 
хоча, виходячи зі сказаного вище, кожний наступний 
рік важчий за попередній, тож дуже хочеться дочека-
тись кращих часів. На мій погляд, театр як один з різ-
новидів мистецтва, об’єкт зацікавлености насамперед 
ситої людини (я маю на увазі глядача), котра платить 
гроші за духовну поживу, тому що в ній є потреба.

Е. З.: А глядач іде?
А. Б.: Глядач іде, але… Коли в нашому театрі 

ціна квитка на прем’єру 50 – 70 гривень (а у великих 
містах – ще дорожче), то багато родин ще подумають, 
чи іти їм до театру, чи згадати про хліб насущний на 
найближчий час. І це дуже прикро… А інтелігентна 
публіка, тобто певний соціяльний прошарок – це, 
переважно, не надто заможні люди.

Е. З.: Ви намагаєтесь сприяти таким людям?
А. Б.: Звісно. Періодично даємо благодійні виста-

ви для інвалідів, для певних соціяльних груп…
Е. З.: Для студентів…

А. Б.: Так, звичайно. Цінова політика має бути 
рухлива. Зараз керівництво театру розробляє таку 
систему, але виявляється, що вона часто суперечить 
чинному законодавству, і тут виникають певні пробле-
ми. Оскільки театр є комунальним підприємством, він 
має заробляти гроші, і якщо нам доведеться заробляти 
ще й собі на хліб, то тут уже кожна копійчина буде на 
вагу золота і пільги доведеться скорочувати, а це теж 
дуже прикро… Ось так театр із загальнодоступного, 
як мріяв Станіславський, починає ставати елітарним, 
яким він по суті не є. І тут виникає певне зіткнення 
інтересів, хоча, безумовно, мені хотілося б, аби наш 
театр орієнтувався не на випадкового обивателя, який 
знічев’я зайшов розважитися й відпочити, а на люди-
ну інтелігентну, таку, яка шукає в театрі відповідей 
на важливі для себе питання. 

Е. З.: Тобто Ви намагаєтесь виховувати глядача?
А. Б.: Я трохи боюся гучних слів, але, тим не 

менш, мистецтво наближає людину до прекрасного, а 
прекрасне, в будь-якому випадку, виховує. Принайм-
ні, стимулює внутрішню культуру, а не марнотратство 
життя та часу. 

Е. З.: На Шевченківський, тобто 2014-й рік, уже 
є ідеї?

А. Б.: Ми вже розпочали. Не дуже відважуюся це 
озвучувати, але маю внутрішню віру в те, що створи-
мо абсолютно оригінальну річ за “Сном” Шевченка. 
Наш головний диригент, Анатолій Ткачук, писатиме 
музику, і це буде твір, жанр якого важко визначити – 
не дума-опера (як був у нас “Сліпий”), а сучасніше 
бачення Шевченка, вибудуване на космополітичному 
погляді на творчість нашого генія та, безумовно, на 
національному самоствердженні. 

Е. З.: То перспективи все ж таки є?
А. Б.: Безумовно, перспективи є завжди, не буває 

безвихідних ситуацій, але дуже хочеться стану спо-
кою. Не заспокоєности, а зосереджености на завтраш-
ньому дні, на новій прем’єрі, коли ти не відволікаєшся 
на сторонні чинники. Можливо, я не сучасна людина 
за характером, але банальне заробітчанство на театрі 
мене не надихає, і насичення репертуару комедіями-
одноденками – це, на мій погляд, серйозна проблема 
більшости театрів, яка заводить у глухий кут. Ми 
проводили анкетування глядачів, на нашому сайті є 
сторінка вивчення глядацьких інтересів, і треба виз-
нати: більшість хоче комедій! Є таке поняття – “криза 
жанру”. Мені здається, що ми вже відсміялися і го-
стро, і нервово, і часом безсмістовно. Розважальний 
театр особисто мені не цікавий, але попит на нього, 
тим не менш, актуальний… 

Е. З.: А якщо не розважальний, то – який? 
А. Б.: Основна внутрішня стратегія – це створен-

ня у Чернігові такого культурного центру, куди б люди 
приходили справді отримувати поживу для власних 



99

міркувань, сумнівів, для вибору якихось серйозних 
рішень, вчинків. З людьми треба говорити, безумовно, 
маючи право й необхідність, чесно й з внутрішньою 
вірою у сказане. А коли ти не знаєш, що буде завтра, 
ця віра стає хиткою.

… Якось непомітно сталося, що було, як на мій 
погляд, втрачено зв’язок з Міністерством культу-
ри. Він у нас “паперовий”, не допомагає конкретно 
відстежувати, приділяти увагу, допомагати. Є Закон 
про театр, але лишається багато правових питань. 
Гастролі?! Фестивалі?! Якщо, припустімо, раніше 
й фестивальні, й гастрольні поїздки фінансувалися 
централізовано, то сьогодні це цілковито залежить від 
обласного керівництва. Звісно, велика їм дяка за те, 
що вони нас підтримують, хочуть, аби театр посів гід-
не місце у житті чернігівців, проте обласному бюдже-
тові витримати це все неймовірно важко. Безумовно, 
всяк зосереджений на власних проблемах, але якась 
централізована політика та об’єктивна оцінка конче 
необхідні. Театри мусять спілкуватися з критикою і 
від цього “тверезіти” від певного самозаспокоєння – 
мовляв, життя йде собі – ну й добре… Але куди воно 
йде – це питання, яке теж потрібно собі поставити. 
Тим більше, що сьогодні з людьми важко розмовляти 
зі сцени: психіка скерована більше у соціяльний бік. 
Телебачення переповнене або політикою, або кримі-
налом, або різноманітними шоу; книжки читати ми 
майже перестали. 

Е. З.: Тому система шкільної освіти теж потребує 
змін.

А. Б.: Так, є такий взаємозв’язок. 
Учні сьогодні найбільше домагають-
ся тих п’єс, які вивчають за шкіль-
ною програмою. І тоді виявляється, 
наскільки батьки займаються дітьми, 
чи готові вони належним чином до 
сприйняття театру. Та коли театр не 
має що дати глядачеві, то на що мож-
на розраховувати?..

Якийсь час театри намагалися 
залучити глядача у будь-який спосіб 
– через організоване відвідування, 
через профспілки, навіть дискотеки 
у театрах влаштовували… Усе це, 
на жаль, призводить до згубних на-
слідків. Є світова статистика: лише 
3 відсотки глядачів – справжні теат-
рали. Але, на мій погляд, сьогодні їх 
ще поменшало, хоча з розмов людей, 
що рефлексують з приводу театру, 
виявляється, усе ж є чимало. 

А втім, нашим першочеговим 
завданням є все ж таки організація 
театрального колективу як само-

стійної, самоцінної творчої одиниці, яка несе дуже 
важливу інформацію – на рівні не констатації фак-
тів, а роздумів про час, про людину, про те, що буде 
завтра. Безсенсовно говорити лише про те, що було 
вчора. Ми не можемо, не маємо права забувати ані 
історії загалом, ані конкретні події власної долі, але 
нехтувати сьогоднішнім днем заради вчорашнього 
– це марнотратство. 

Е. З.: Чи плануєте Ви продовжувати традицію 
міжнародного фестивалю “Слов’янські театральні 
зустрічі”?

А. Б.: Обов’язково. І не лише тому, що це тра-
диція. Традиція – хороша, але вельми складна у ре-
алізації, оскільки фестиваль теж лягає тягарем на 
обласний бюджет. Дуже хочеться прорватися на такий 
серйозний рівень, коли участь у нашому фестивалі 
стане престижною, а його проведення сприятиме  
численним творчим відкриттям. Це необхідно для 
нашого глядача та міста, аби ми могли познайомитися 
з найкращими театральними колективами України, 
ближнього та, дасть Бог, дальнього слов’янського 
світу. Пошуки західних слов’ян у царині театру дуже 
цікаві. Хочеться, аби фестиваль був не міжрегіональ-
ним, як досі, а направду міжнародним. І ми віримо, 
що так станеться! 

Åëüâ³ðà ÇÀÃÓÐÑÜÊÀ

99

Оксана Гребенюк – Жаклін, Олександр Куковеров – Роберт  у 
виставі “Французька вечеря” М. Камолетті. Режисер – Анд-
рій Бакіров. Чернігівський академічний музично-драматичний 
театр ім. Т. Г. Шевченка.



100100

Ярослав ДанилівОлександр Куцик

Ярослав Данилів народився 8 вересня 1962 р. 
у с. Почаєвичі Дрогобицького району Львівської 
области. У 1978 – 1982 рр. навчався в Училищі при-
кладного та декоративного мистецтва ім. А. Ерделі 
та Й. Бокшая (Ужгород).  Від 1987 до 1992 р. – сту-
дент Львівського державного інституту декора-
тивно-прикладного мистецтва (нині – Львів ська 
академія мистецтв). Член Національної спілки 
художників України (1993), засновник і голова 
Дрогобицької Асоціяції художників (2003), член 
Національної спілки театральних діячів України 
(2003). Учасник понад шістдесяти конкурсів, на-
ціональних та міжнародних виставок, серед яких 
– шість персональних (Вінниця, Київ, Львів, Уж-
город); чисельних міжнародних бієнале та трієна-
ле графіки (Бельгія, Іспанія, Японія, Югославія, 
Швеція, Болгарія, Хорватія, Китай, Польща, Італія, 
Румунія, Нідерланди, Египет, Македонія, Корея). 
Роботи зберігаються, зокрема, Міністерство куль-
тури України, у Національному музеї (Львів), Музеї 
І. Франка (с. Нагуєвичі, Україна), галереї “Space” 
(Сеул, Корея), національній бібліотеці Рієка (Хор-
ватія), Музеї м. Клуї (Румунія), Національній біб-
ліотеці Іспанії, Музеї А. Матіса (Париж, Франція) 
та ін. Активно працює також у жанрі сакрального 
живопису. 

У театральному доробку – 20 сценографічних 
робіт для драматичного театру та театру ляльок, 
понад десять дипломів та відзнак міжнародних 
театральних фестивалів.

Нині Ярослав Данилів – головний художник 
Львівського обласного музично-драматичного те-
атру ім. Ю. Дрогобича.   

Олександр Куцик – заслужений артист Ук-
раїни, головний режисер Львівського обласного 
академічного театру ляльок. Народився 11 серпня 
1952 р. у селі Рокосове Закарпатської области. 
Здобув фах актора-лялькаря у Харківському інс-
титуті мистецтв ім. І. Котляревського (нині – Хар-
ківський національний університет мистецтв ім. 
І. Котляревського) та режисера театру ляльок у 
Ленінградському  державному інституті театраль-
ного мистецтва (нині – Санкт-Петербурзька ака-
демія театрального мистецтва). Від 1987 р. пра-
цював у Закарпатському обласному театрі ляльок 
”Бавка”, а також здійснював постави у театрах  
Львова, Луганська, Одеси,  Чернівців. Лавреат 
майже двадцяти міжнародних фестивалів та кон-
курсів, О. Куцик стояв біля витоків Міжнародного 
фестивалю “Інтерлялька” (м. Ужгород). Від 2006 
р., очоливши мистецьке керівництво Львівським 
театром ляльок, О. Куцик здійснив перший набір 
студентів-лялькарів на акторському відділенні 
кафедри театрознавства та акторської майстер-
ности Львівського національного університету 
ім. І. Франка.   

Детальніше про О. Куцика див.:  Гриб Л. “Pе-
жисер – ідеальний глядач” : (До творчого порт-
рета Олександра Куцика) / Ліліанна Гриб // Прос-
ценіум. – 2008. – № 1/2 (20/21). – С. 118–122.



101

ÂÈÏÀÄÊÎÂÈÕ ÇÓÑÒÐ²×ÅÉ ÍÅ ÁÓÂÀª

У травні цього року Закарпатський ака-
демічний обласний театр ляльок “Бавка” на 
престижному фестивалі “16th World Festival 
of Puppet art”, що проходив у Празі, виборов най-
вищі нагороди: Ґран Прі як найкраща вистава 
та Диплом за найкращу анімацію. Театр було 
представлено виставою “Недотепа із Вертепа” 
Д. Кешелі (режисер – заслужений артист Украї-
ни Олександр Куцик, сценографія – Ярослава Да-
ниліва, актори – заслужена артистка України 
Наталія Орєшнікова та Микола Карпенко).

Спектакль, створений 2004 р., рік за роком 
примножував перелік нагород найвідоміших між-
народних лялькарських форумів. На його фести-
вальній мапі рідний Ужгород, а далі – Київ, Хар-
ків, Львів, Луцьк (Україна).  Петербург (Росія), 
Жешув і Катовіце (Польща), Каунас (Литва), 
Загреб (Хорватія), Кошице (Словаччина), Галас 
(Румунія), а тепер – Прага (Чехія). У шерезі на-
город – кілька Ґран-Прі, “Спеціяльна нагорода 
за нові театральні тенденції ХII Міжнарод -
ного фестивалю театрів ляльок”, дипломи “За 
глибоко гуманістичне представлення вистави”, 
“За найкращу жіночу роль”, "За найкращу чо-
ловічу роль" та ін.

Гості редакції “Просценіуму” – творці 
вистави – режисер, заслужений діяч мистецтв 
України Олександр Куцик та сценограф Ярослав 
Данилів.

Майя Гарбузюк: Шановні наші колеги! Мені пота-
ланило познайомитись із вами  на одному з фестивалів 
“Різдвяна містерія” у Луцьку після показу вашого “Не-
дотепи із Вертепа”. Тоді вистава тільки розпочинала 
свій шлях “у люди”, і був це 2004 рік, а ось нещодавно 
стало відомо, що на престижному 16 міжнародному 
фестивалі театрів ляльок у Празі спектакль отримав 
Ґран-Прі як найкраща вистава та за найкращу анімацію 
ляльки. За ці вісім років “Недотепа…” не постарів, 
не змарнів, а навпаки – рік за роком здобував вагомі 
нагороди солідних лялькарських фестивалів, об’їздив 
ледь не цілий світ, хоча в Україні, здається, з цією  ро-
ботою знайома досить незначна кількість професійної 
та глядацької авдиторії. Отже, ви витворили якесь диво, 
з розмови про нього й почнемо. Як ви знайшли одне 
одного? Чому перша ж театральна робота художника 
Ярослава Даниліва стала без перебільшення зірковою? 
Як народився “Недотепа…”?

Олександр Куцик: Мабуть, треба починати зда-
леку. Є Дмитро Кешеля – письменник, літератор, за-
карпатський митець, український митець. Він живе і 
працює в місті Ужгороді. Я багато його творів читав, 
вони мені близькі, зрозумілі. І ми завжди хотіли з цим 
автором написати щось для лялькового театру. Але 
роки йшли – і хоч Дмитро писав, але нічого такого, 
щоб мене “зачепило”, не було… І тут випадково він 
каже – прочитай, здається, “Дзвін” за 2001 рік, пер-
ший номер – є кілька сторінок спогадів про дитинство. 
Я прочитав – і відразу відчув уривки  драматургії, наче 
фрагменти з п’єси. Це був головний поштовх до спів-

Макет до вистави “Дерев’яне диво” 
І. та Я. Запольських. Режисер –  О. Куцик,
 сценографія – Я. Данилів.
Закарпатський обласний театр 
ляльок “Бавка” (м.Ужгород).

Сцена з вистави “Недотепа із Вертепа” Д. Кешелі. Режисер –  О. Куцик,
 сценографія – Я. Данилів. Закарпатський обласний театр 
ляльок “Бавка” (м.Ужгород), 2004 р.



102

праці із Дмитром Кешелею над сценічним варіянтом 
його прозового твору. Йшлося про те, як маленький 
хлопчик не склав шкільного іспиту  з теми поход-
ження людини. Бабуся і дідусь розповідали йому про 
Адама та Єву, учитель в школі – про вчення Дарвіна. 
Це була єдина сцена, від якої ми почали розвивати 
цілу низку інших сцен, епізодів. Так народилась п’єса 
про хлопчика, який іде до школи на екзамен і по до-
розі шукає відовіді на одне лише питання: звідки 
походить людина? А йому відповідає кожен інакше: 
циган, риба, птаха… 

М. Г.: Тут я мушу Вас зупинити. Вже на цьо-
му етапі Ви як режисер побачили свого персонажа 
– отого допитливого й простодушного Митрика? З 
чим Ви прийшли до художника? І взагалі – як Ви 
його знайшли?

О. К.: Я хотів поставити на цьому матеріялі таку 
виставу, в основі якої б лежало вертепне дійство. Час-
то буваючи на фестивалі “Різдвяна містерія” у Луцьку, 
добре уявляв собі автентичний вертеп. Але не тільки 
тому: ще задовго до цього,  у 1975–1976-х роках у 
Харківському театрі ляльок, де я тоді працював ак-
тором, реконструювали український вертеп. Автором 
самої ідеї реконструкції і художником-постановником 
вистави був Олексій Михайлович Щеглов, який бачив 
ще Курбасівські вистави. Він виріс у театральному 
середовищі Харкова 20-х років, спілкувався із самим 
Курбасом. Він багато нам розповідав про це, мислив 
тими модерними мистецькими категоріями. А до-
помагав йому в роботі над цією виставою Олексій 
Інюточкін. Тоді до фестивалю у Москві, куди було 
запрошено Харківський театр ляльок, Олексій Ми-

хайлович порадив: везіть українське вертепне дійс-
тво! Він хоч і розмовляв російською, але по духу був 
справжній українець. 

Ярослав Данилів: (саркастично) Звісно, хто 
ще може більше дати Україні як не російськомовна 
людина…

О. К.: Данилів залишається Данилівим! 
М. Г.: Панове, не сперечайтеся!
О. К.: …І те, що він розмовляв російською, не 

завадило йому зробити чудовий український вертеп, 
з яким ми вирушили до Москви. Вже тоді я жив ук-
раїнським різдвяним вертепом як особливою теат-
ральною  мовою. А ще ж була особиста історія: я 
народився у селі Рокосово Хустського району Закар-
патської области, через гору від якого розташоване 
село Вертеп – єдине, мабуть, у світі село з такою 
назвою. І коли в дитинстві ми ходили із звіздою і 
співали “Над вертепом звізда ясна увесь світ засія-
ла…”, то я був глибоко впевнений, що це отой Вертеп 
за горою, поруч. З роками це все з’єдналося: рідне 
село, харківський реконструйований вертеп, луцький 
фестиваль “Різдвяна містерія”, і я зрозумів, що хочу 
сам зробити виставу – але не автентичний вертеп, а 
його театральну версію, вертепне дійство як жанр. 

М. Г.: Ярославе! То як все ж таки вас знайшов 
Олександр Петрович? Він – в Ужгороді, Ви – в Дро-
гобичі. Він – вже знаний, досвідчений митець. Ви  – 
зовсім не займалися театром… 

О. К.: Йде вулицями Ужгорода Антон Ковач, 
викладач Ужгородського художнього коледжу…

Я. Д.: І чудовий художник, і мій давній товариш…
О. К.: …і я кажу йому: дай мені якогось випус-

Сценографія до вистави  “Панночка” за  М. Гоголем. Режисер – О. Король, сценографія – Я. Данилів.  
Львівський обласний академічний музично-драматичний театр ім. Ю. Дрогобича, 2009 р.



103

кника, з яким би можна було працювати. До речі, 
саме від нього прийшла в театр художниця Таня 
Улинець, з якою я працюю у Львівському театрі 
ляльок: “А де ж п’яте?” – це її робота, “Сніговички 
і Сонечко” теж. І з цього ж коледжу Леся Дичко, 
яка зробила в Ужгороді із Михайлом Яремчуком 
“Коняги”. Це все – Ковача випускниці. Він відчуває 
якусь особливу театральність своїх студентів.   

М. Г.: Якийсь справжній “театральний вірус” 
живе у Вашому Ужгородському коледжі, Яросла-
ве… 

О. К.: А Ковач ніс чиїсь роботи. Чиї – питаю? Та 
мого однокурсника, блискучого графіка Ярослава 
Даниліва – відповідає і показує. Я глянув…  

М. Г.: А що то було? Які роботи?
Я. Д.: Цикл “Бойківська Мадонна”, і ще кілька 

різних робіт.
О. К.: Я глянув – і побачив … сце-но-гра-фа! Це 

не була гола графіка, це була справжня голографія! 
Там був і “Король Лір”, і українська класика, і Шек-
спір, і Шевченко – там був величезний театральний 
світ! І я попросив у Ковача телефон…

М. Г.: І от Ви дзвоните, а Ярослав... 
Я. Д.: Коли Куцик побачив у мені сценографа, я 

у ванній купався… Очищався, так би мовити, перед 
роботою (сміється)…

М. Г.: Тобто, Ви ще не народились як сцено-
граф, і навіть не знали про це…

М. Г.: У цьому місці ми, Ярославе, зупинимось, 
щоб з’ясувати: а як Ви жили до цього дзвінка? Яке міс-
це посідав театр у Вашому житті? Певно, жодного?

Я. Д.: Я нічим не займався – тільки малю-
вав: живопис, графіка, офорти, кераміка. Активно 

Сцена з вистави  “Лісова 
пісня” Лесі Українки.
 Режисер – М. Кравченко,
сценографія – Я. Данилів.
Львівський обласний 
академічний музично-
драматичний театр 
ім. Ю. Дрогобича, 2011 р.



104

виставлявся. Навчався у Львові, жив у Вінниці, аж 
потім переїхав до Дрогобича.

О. К.: А закінчив ти Львівську академію мистецтв, 
і я впевнений, що те сценографічне відчуття простору, 
графіки як багатовимірности, особливу театральність 
закладав або підсвідомо розкривав – хто? скажи? 

М. Г.: А признайтесь, тоді, студентом, Ви ходили 
до театру дивитись його роботи? 

Я. Д.: Прикро зізнатись, але ні, не ходив… Я вчив-
ся на кераміці, був захоплений нею, і мені того вис-
тачало, про театр навіть і не думав…

М. Г.: А кераміка, власне, і навчила Вас об’єм-
ного, так необхідному відчуттю простору, для сцено-
графа?

Я. Д.: Мабуть так, бо це – і колір, і об’єм, і лінія, 
і матеріял… А до речі, я  був знайомий з Лисиком 
ще раніше! Коли після закінчення Ужгородського 

коледжу працював у Дрогобицькому театрі декорато-
ром-бутафором, то виготовляв під його керівницвом 
декорації до вистави “Вій”. 

М. Г.: Отже, Ярославе, все ж таки театр був при-
сутній у Вашому житті від юности!

Я. Д.: Та пані Майю! Не спішив я до того театру 
– просто було вільне місце, то й пішов після училища 
працювати. Скоро мене з тріском звідтіля вигнали.

М. Г.: ?...
Я. Д.: Я був дуже скандальним художником. Якщо 

щось не подобалось – говорив відверто, обстоював 
свою думку. От зі мною і поквитались… Поїхав до 
Петербурга, рік готувався до вступу в Академію, ма-
лював.

М. Г.: Тож Ви мали бути добрим художником!
Я. Д.: Я й зараз нічого (сміється)… У мене були 

в Ужгороді добрі вчителі: шикарний рисувальник Ва-
силь Петрецький, дай Бог йому здоров’я – він навчив 
мене чути, як “співає лінія”. Мене вчили Іван Дідик, 
Іван Маснюк. А у Львівській академії – Орест Голу-
бець, Анатолій Каліш, Степан Андрусів, Ігор Шум-
ський, Еммануїл Мисько, Дмитро Крвавич. Зараз, 
коли дивлюсь їхні роботи, розумію – то були сильні, 
геніяльні люди! То були велетні! Мабуть, коли ти сту-
дент, то не в стані це оцінити уповні. Все приходить з 
часом. Так само, коли в Дрогобицькому театрі ставив 
Лисик – ніби й відомо було, що це особлива людина, 
талановита. Але ж він пив з нами каву, бесідував, і 
якось то так просто було. А тепер кажемо – геній! 
Знаєте, я дуже того не люблю – коли сьогодні зуст-
річаєш випускників нашої ж Академії, і вони щось 
негативне  говорять, нарікають на вчителів. Я просто 
впадаю в нерви!

Сцена з вистави та ескіз до вистави 
“Леді Макбет Мценського повіту” 
М. Лєскова, інсц. О. Гончарова. 
Режисер – О. Король, 
сценографія – Я. Данилів.
Львівський обласний академічний
музично-драматичний театр 
ім. Ю. Дрогобича, 2006 р.



105

М. Г.: Отже, ми з’ясували, як жив Ярослав Данилів 
у свою “дотеатральну епоху”, зрозуміли, що його жит-
тєва дорога перетиналася з театром, але ненадовго, ви-
падково і не дуже втішно…  

Я. Д.: Так, театр я насправді знав із середини, але 
театр драматичний. А ось Олександр Петрович відкрив 
для мене театр ляльок…     

О. К.: Ні, ні, ні. Зачекай. Ось ти лежиш у ванні… 
Ти вже підняв трубку... 

Я. Д.: …От слухаю я Куцика, і думаю собі: чи 
воно мені треба, чи варто вв’язуватися, та й хто він 
такий, той незнайомий режисер? Клянусь – спочатку 
не хотів їхати на зустріч… А потім таки поїхав – бо то 
ж Ужгород, я там вчився, мені дуже приємно. Як зараз 
пам’ятаю, став на мості над рікою, і думаю: може ото 
зараз себе зустріну, надбіжу зовсім ще юний, як колись 
бігав… Того, звісно, не сталося… Олександр Петро-
вич забрав мене додому. Ми пили пиво, розмовляли, і 
нам так добре було! То були дуже добрі, дуже приємні 
дні. Коли ми прочитали кешеліну п’єсу, то відчули, 
що треба трохи щось покремсати, так, Олександре 
Петровичу?  

О. К.: Насправді все було не зовсім так. Перший раз 
я подзвонив Даниліву і кажу: послухайте, зустрінемось  
у місті Львові  на фестивалі “Золотий Телесик”. Це було 
у 2001 році. Ти прийдеш і подивишся тільки одну виста-
ву – щоб мати уявлення про ляльковий театр.

М. Г.: Ярославе, а Ви справді не були до того часу 
на виставах лялькарів?

Я. Д.: Ніколи! Хіба що в дитинстві, в селі, на вели-
кому пасовищі дід з бабою робили такі  собі аматорські 
лялькові вистави – то мене водили дивитись. Я ж – ди-
тина села, і тим пишаюся.  

Сцена з вистави та ескіз до 
вистави “Тіні забутих
предків” М. Коцюбинського.
Режисер –  О. Король,
сценографія – Я. Данилів.
Львівський обласний академічний 
музично-драматичний театр 
ім. Ю. Дрогобича, 2006 р.

105



106106

Ярослав Данилів. Графіка.



107
Ярослав Данилів. Графіка.

107



108

М. Г.: А Олександр Петрович вміє за плугом 
ходити?

О. К.: Я виріс теж в селі… І косив, і плуг тримав 
у руках. Дід мій і баба до 1946 року, коли прийшли 
совєти, мали свої землі, свої сади, мали коні, корови 
– все було своє. Потім прийшов час усім цим діли-
тись. Це було у мене на очах… Мій дід у Рокосові 
довго був дяком у церкві. Знав напам’ять усю служ-
бу Божу. А до колгоспу пішов, бо погрозили убити 
сім’ю, стріляли в нього. Він був останнім в селі, хто 
пішов до колгоспу. Пішов туди не просто так – садо-
водом. Які ж сади у нього були!    

М. Г.: … І ось ви зустрілись із Ярославом на фес-
тивалі у Львові. На якій виставі – пам’ятаєте?

О. К.: Аякже! Я запросив Ярослава на “Тараса” 
в режисурі Брижаня.

Я. Д.: Точно!.. І мені так сподобалося!
О. К.: Я йому не показував ніякий реалістичний 

театр ляльок, ніякий побутовий театр ляльок…
Я. Д.: Та я би просто пішов геть!
О. К.: … я йому показав такий театр, який би 

його справді захопив! І так ми прийшли до того, що 
шукали.

М. Г.: То насправді ваша перша зустріч відбулась 
тоді, у Львові?

О. К.: Так, і я саме тоді розповів Ярославові 
коротко сюжет, своє бачення… Він сказав: я хочу 
точно знати, що то має бути за вистава, бо я не буду 
малювати…

Я. Д.: Так я і сказав: не буду малювати ваших 
отих зайчиків, лисичок, вовчиків… Я з тим не буду 
мордуватись… Мені має бути цікаво!

О. К.: І я розказав сюжет. Він його захопив, і вже 
за місяць – у червні, липні, Ярослав приїжджав до 

мене в Ужгород, потім я до нього – в Дрогобич, і так 
проминуло літо. 

Я. Д.: Я ще багато всього іншого робив у цей час: 
графіку, живопис. 

О. К.:  Ярослав, оскільки це була його перша 
робота, просив нічого в театрі не говорити. Раптом 
не сподобається… Поки він не був впевнений, що це 
щось варте уваги, просив мовчати…

М. Г.: Ярославе, а Ви завжди так робите? Ви 
буваєте несміливим?

Я. Д.: Та ні. Просто я розумів, що ми робимо щось 
незвичне. Я  хотів зробити непобутову виставу. Хотів 
знайти і вивести на сцену знак, символ України, її 
душу. Так народились Ангели… Мені здається, нам 
це вдалося… І мабуть, сила вистави у тому, що ми 
змогли розкрити українську душу. У нас ті ангели 
ще мали трембіти тримати, наче мітичні створіння 
– планету,  але з технічних причин це не вдалося. 
Ви знаєте, Ангели – це найблагодатніше, що можна 
малювати, навіть у церквах! Бо вони пишні, вони 
кольорові! Нам насправді потрібно – не дивуйтесь 
тому, що я кажу – українізувати нашу релігію. Бо ж 
християнська культура наклалася на наш потужний 
пласт язичництва. У мене це було ще в дипломі в 
Академії. Я тоді мав гучний скандал –  поєднав Христа 
з божками, дохристиянськими. Коли ми будемо знати, 
що є наше, коли в театрах будемо розуміти, хто ми і 
що ми робимо – от тоді буде справжній український 
театр. Бо зараз в наших театрах є все що завгодно 

Сцена з вистави та ескіз до вистави “Дракон” Є. Шварца. 
Режисер –  О. Король, сценографія – Я. Данилів.
Львівський обласний академічний музично-драматичний 
театр ім. Ю. Дрогобича, 2007 р.



109109

– але там немає України, українського, галицького, 
якщо казати про наш регіон. Мені дуже сподобалися 
у заньківчан “Небилиці про Івана”, бо ця вистава 
йде своєю мовою для своєї ж авдиторії. Мова ж має 
бути як різні квіти: така, така і ось яка…

О. К.: Ярослав – це людина, яка з кореня виросла 
в любові до України, українства, до мови, до свого 
краю, культури. І він з Бойківщини, а я – закарпатець 
і незрозуміло який українець (сміється), бо в мені 
багато різної крові намішано, а взагалі то я – лемко, 
бо народився і жив біля Сянок…  Так от він – бойко, 
а я – лемко, ми зійшлися і стали говорити кожен про 
своє… Він – про бойків, я – про лемків, а Кешеля – 
про закарпатців своїх. Але ми всі говорили про 
близьке, рідне, народне. І тому виникли Ангели-
хоронителі усього найдорожчого для кожного з 
нас… Вони об’єднали усі теми, які були позначені 
у цій розповіді. Спершу у нас і фіналу не було – ми 
не знали, чим має закінчитись п’єса. За текстом – це 
Різдво, приходить Душа матері і розповідає синові, 
що світ походить від Любови. І тільки на репетиціях 
– коли я побачив, що замість запланованих чотирьох 
я можу розвести виставу на двох акторів – тільки на 
репетиціях я усвідомив, що один з них – це герой, 
який оповідає цю історію, а актриса – його Матір, 
яка з’являється то в образі Ангела, то допомагає 
згадувати йому мозаїку дитинства. Тоді ж на репе-
тиції ми раптом зрозуміли, що Вертеп – це дорога 
з неба на землю. І Данилів бере й ангелам замість 
крил робить …драбини!

Я. Д.: Це та  ж драбина Якова…

О. К.: Це драбина від Бога і до Бога… І душі 
по ній спускаються з небес і піднімаються від зем-
лі… Так драбина стала не якимсь окремим елемен-
том, а образом, знаком. Бо драбина є і в Брейгеля, 
і в Леонардо – у дуже багатьох художників вона є 
образом зв’язку між землею й небом. А тут вона 
ще й стала крилами ангелів. І це якраз найбільше 
дивує усіх… Що в ангелів не крила, а драбини… 
І це, мабуть, найгеніяльніша знахідка художника Да-
ниліва… А сере дина сценічного простору з’явилася 
від самої назви вистави: Вертеп. Вертеп як дійство. 
І вертепна скринька виникла як образ усього земного 
і неземного світу.

Я. Д.: Так ми поєднали усі рівні… 
О. К.: І те, що стіл стоїть на яслах – це теж час-

тина вертепу, різдвяної теми… Під час луцької “Різ-
двяної містерії” хтось із мудрих зауважив, що наш 
вертеп є двоярусним – але по горизонталі. І весь світ 
збудовано наче з двох частин: частина містерії, час-

Сценографія до вистави “Тайна буття” Т. Іващенко.
Режисер – О. Король, художник – Я. Данилів. 

Львівський обласний академічний 
музично-драматичний театр ім. Ю. Дрогобича, 2005 р.

Сцена з вистави “Сватання на ярмарку” М . Гоголя. 
Режисер –  Р. Валько, сценографія – Я. Данилів.  

Львівський обласний академічний музично-
драматичний театр ім. Ю. Дрогобича, 2005 р.



110

тина – побутове життя, життєва історія. Це мене так 
захопило, і я бачу перспективу – бачу, наприклад, 
“Короля Ліра” як вертепне дійство. Якщо дасть Бог 
сил, і як я кажу, “звізди стануть на небі”, то я зроблю 
такого “Короля Ліра”: це буде не Англія, а якась вер-
тепна історія про добро  і зло. І “Тіні забутих пред-
ків” можна ставити як вертепне дійство. Від зустрічі 
з вертепною скринькою колись я зараз прийшов до 
висновку, що вертеп – це такий наш національний код 
театральної мови, який здатен глибоко розкривати 
наш менталітет, і може розкривати театральні образи, 
яких ми навіть і не  знаємо.

М. Г.: І, як згадував сьогодні Ярослав, це водно-
час – і християнська картина світу, і язичницька. 

Я. Д.: Так, це все є ми. Наші прапрапрадіди, наші 
генетичні коди так мали працювати, щоб вродилися 
свого часу Тичини, Лисики, наші геніяльні художни-
ки. Але щось з нами сталось нині. Ми стали меншо-
вартісні, дрібні. Не склеїли ми досі того, що колись 
порозбивали. І той генетичний код, що наші предки  
напрацювали, нині вже не…

О. К.:  Але драматург Кешеля любить свій на-
род. І  художник Данилів любить Україну, це є його 
най глибша суть. І я люблю фольклор, бо народився 
в сім’ї, де завжди співали… Мені привили смак до 
краси, до рушників, до вишивки. І от ми троє зустрі-
лись. Нас об’єднала Любов. Бо прийшов час нашої 
Держави. І воно вибухнуло… 

М. Г.: І вибухнуло поетичним театром…
О. К.: Бо вже і я був не початківець. Дмитро Ке-

шеля мав свій драматургічний досвід. І фестиваль в 
Ужгороді був фестиваль, який штовхав до високих 
намірів, до вимог. 

М. Г.: А технічно були якісь труднощі, напри-
клад, у Ярослава, адже він вперше працював у театрі 
ляльок.

Я. Д.: Ніяких.
О. К.: Він виявився готовим. Бо міг працювати і 

як скульптор, і як графік, як монументаліст. Ангелів 
він розписав власноруч, бо ж – добрий графік. Хоча 
весь час казав: я нічого не вмію, я не професіонал. А 
направді я йому сказав: оце все, що ти робив – скульп-
тура, живопис, графіка, монументальний розпис – усе 
разом і є сценографія! Уміння це робити – це готов-
ність бути сценографом.  

М. Г.: Ну добре, простір, колір, але – лялька?!
Я. Д.: А я їх робив разом із Олександром Петро-

вичем. Він “кривився” переді мною – “грав” персо-
нажа, а я малював. 

О. К..: І так ми з ним і досі працюємо. По інтер-
нету, як з іншими художниками,  з ним працювати 
неможливо. Він мусить бачити моє обличчя: ось так 
виглядає Іван, а так – Степан.  

М. Г.: Але ж Олександр Петрович може грати усіх 
персонажів, бо сам має акторську освіту і досвід. Не 
кожен режисер може це робити…

О. П.: Це власне і говорить про те, що в театраль-
ному мистецтві дуже різні дороги, підходи, прийоми. 
Іншому художнику я повинен дуже довго розповіда-
ти про персонажів. Аналізувати їхні вчинки, пояс-
нювати.  А ще одній художниці треба розповідати 
асоціятивно – про квітки, дощ, райдугу. Тоді вона 
починає відчувати сценографію. І актори такі бува-
ють… Як сходяться митці? Режисер знаходить свого 
художника, художник – режисера. Ми знайшли одне 
одного…   



111

²

Середина ХХ ст. виявилась знаменною для евро-
пейського театру ляльок. 50-ті рр. принесли довгоочі-
куваний вихід з “кризи натуралізму”. Метафоризація 
сценічного простору у виставах Марґарети Нікулеску 
потужно заявила про себе на Першому Міжнарод-
ному фестивалі театрів ляльок у Бухаресті 1958 р. 
Відтоді нова хвиля пошуків набирає сили та спов-
нює змістом небачені ще поєднання форм, фактур, 
виразних засобів – це вкупі породжує явище, доти 
невідоме – театр ляльок “третього жанру” [1]. 

Одним з істотних джерел оновлення театральної 
мови постає у режисерських пошуках фольклорна 
традиція в мистецтві [2]. “Їх (діячів польських те-
атрів ляльок – Я. Г.) мистецьке подвижництво було 
певною мірою гамоване офіційною доктриною соція-
лістичного реалізму. Подолання цієї доктрини дало 
низку вистав, сповнених фантазії художника. Проте,  
тривалий час панувала в тих театрах лялька фіґура-
тивна, яка відтворювала сценічні персонажі створю-
ваних вистав. Особливо популярними стали стилізації 
фольклору, що полягали в обробці народних зразків 
(Адам Кіліян, Іван Коос, Франтішек Вітек) або зраз-
ків з народної іконографії (Іван Конєв). Повсюдно 
оголено пластичні принади матеріялу, що перегуку-
валося з припущенням антинатуралістичної гри. Де-
хто вдавався до сюрреалізму (Казімеж Мікульський), 
дехто використовував objets  trouvés як матеріял для 

створення нових сценічних персонажів (Маріян Стан-
чак, Зеновій Стрелецький)”[3]. Поступово долаючи 
кордони, новий напрямок режисерських зацікавлень 
діставався і вкрай заідеологізованого, значно довше 
“підтопленого” доктриною соціялістичного реалізму, 
“нашого берега”. На радянських теренах провідника-
ми нових ідей стали митці з Прибалтики: “Литовські 
легенди, насичені мітом, опинилися в центрі зацікав-
лень Віталіса Мазураса, керівника художнього театру 
“Леле” у Вільнюсі. Дві вистави, які він зреалізував, 
як сценограф і як режисер за народними литовськими 
казками – “Качечка з попелу” (1971) і дитяча фантазія 
“Зачарований хлопчик” (1974) – це знані приклади 
його стилю і способу мислення” [4].

Створене 1977 р. на основі слов’янських обрядів 
дійство – “Солом’яний жайворонок” В. Новацького, 
Ю. Фрідмана (режисер – Валерій Вольховський) в 
Челябінському обласному театрі ляльок, здобуває 
1979 р. диплом та медаль лавреата на Міжнародному 
фестивалі в Шарлевілль-Мезьєрі – столиці світового 
лялькарства [5].

Ще пізніше захоплення фольклором можна буде 
реалізувати в театрах ляльок України. Звернення ре-
жисерів до українського фольклору було і звернен-
ням до чинника як духовного, так і формотворчого. 
Саме фольклор і театральні експерименти з ним 
надихнули багатьох митців на віднайдення нових, 

Ярослав ГРУШЕЦЬКИЙ  

ÔÎËÜÊËÎÐ Ó ÂÈÑÒÀÂÀÕ ÒÅÀÒÐ²Â ËßËÜÎÊ ÓÊÐÀ¯ÍÈ 
ÎÑÒÀÍÍÜÎ¯ ×ÂÅÐÒÈ ÕÕ ÑÒ.

Ярослав ГРУШЕЦЬКИЙ



112112

цікавих прийомів, особливо в умовах жорсткого полі-
тичного тиску.    

У березні 1983 р. на сцені Хмельницького об-
ласного театру ляльок з’явилася вистава, яка в по-
дальшому стане знаковою для театру ляльок Украї-
ни. Режисером вистави “Василькові рушнички” був 
Леонід Попов, художником – Віктор Нікітин. Леонід 
Попов згадує: “На початку 80-х років  мене все біль-
ше приваблює думка використати на сцені націо-
нальну спадщину – український фольклор. Це мало 
змінити художнє обличчя  Хмельницького театру 
ляльок та спровокувати на пошук нових напрямків 
творчості” [6].

Звернення до київського науковця, знавця ук-
раїнського фольклору та етнографії Галини Павленко 
з пропозицією створити драматургічну основу, стало 
початком втілення задуму вистави. Концепція май-
бутньої вистави, “виговорена” спільно з драматур-
гом, мала дослівно такий вигляд: “На сцені повинно 
відтворитися коло календарно-обрядових свят, які  
ніби уособлюють життєвий шлях людини. Дія має 
характер гри, за принципом народного театру. Сюжет-
на лінія досить проста: у головного героя Василька  
Мара підступно краде його наречену Василинку та 
вишитий рушник – сонце. Василько  вирушає виз-
воляти свою Василинку. Коли ж він проходить усі 
випробування, долає Мару, тоді знову сяє сонце на 
рідній землі і наступає весільне свято” [7]. 

Як уже зазначалося, в европейському театрі ля-
льок перші спроби винесення на чільне місце фоль-
клорних мотивів на той час вже мали певну історію: 
“Фольклорні джерела забезпечують також багато 
описів народних звичаїв і традицій, які лялькарі ви-
користали як мотиви лялькових сценаріїв, наприклад, 
“Краківське весілля” у фіналі вистави “Бо в Мазуші 

така душа” Наталії Голембської (1962). Часом, однак, 
народні звичаї ставали головною темою вистави, як, 
наприклад, у виставі “Чотири пори року” (1968). Тут 
автори інсценізації Януш Галевич і Марія Коссаківсь-
ка представили народні звичаї в річному колі. Подібні 
ревю народних звичаїв не мали нічого спільного зі 
структурою традиційної драматургії. Вони ілюст-
рували лише важливі щорічні епізоди з життя поль-
ського народу” [8].

Шляхом ілюстрації народних звичаїв та ігор 
пішли й хмельниччани. Ба навіть більше, такий 
принциповий відхід від структур усталених зразків 
тогочасної драматургії на українській сцені було здій-
снено вперше. Цей неочікуваний розрив з “міцно зби-
тою” та “ідейно підкованою” традиційною п’єсою 
викликав чисельні закиди “Рушничкам” в “недоско-
налості” та “ілюстративності”. Підґрунтя таких на-
падок, очевидно, слід шукати в площині політичній. 
Ось як оцінює зіткнення “новонародженої” вистави 
з офіціозною критикою директор Першого республі-
канського фестивалю театрів ляльок у Луцьку 1983 р. 
Данило Поштарук: “…Яскравим прикладом є вистава 
Хмельницького театру “Василькові рушнички”, де 
автор Г. Павленко і режисер Л. Попов намагалися 
відродити на сцені фольклор. Актори вийшли на сце-
ну у національних строях, виконували обрядові пісні, 
танці, хороводи, оволоділи народними музичними 
інструментами. Розповідали учасники, що під час 
роботи над виставою в колективі панувала особлива 
аура “священнодійства”, актори своїми руками готу-
вали декорації, вишивали рушники. Проте критика 
розбомбила цю спробу, засудила як явище, як напрям, 
як процес. Це була не просто критика, це був пока-
зовий урок усім театрам ляльок України, щоб кожен 
“зарубав собі на носі”, – братися за відродження на-
ціональної культури – зась!” [9].

Принципово новий характер дійства вимагав 
і принципово іншого процесу підготовки, точні-
ше “входження”, “вживання” в матеріял. Черговим 
поворотним моментом у створенні “Василькових 
рушничків” стало залучення до роботи художника 
Віктора Нікітина. Він запропонував не так “сцено-
графічне рішення”, як ігрове предметне середовище, 
“атрибутивну стихію” майбутнього “діє-творення”. 
Таке облаштування простору дало акторам не лише 
можливість вільно використовувати різноманітні еле-
менти народного побуту, а й свободу асоціятивну, 
здатність “відірвати” ці “артефакти буденности” від 
виключно утилітарного розуміння, піднести їх до міст-
ких символічних значень: “В. Нікитин запропонував 
нетрадиційне художнє рішення вистави. Дія повинна 
відбуватися в умовній селянській хаті, на великій 
лаві, яка по необхідності трансформується відповідно 
до сценічних подій. Вона є місцем народження Ва-

Макет до вистави “Бабуся та Ведмідь” О. Олеся, 1987 р.



113113

силька, місцем смерті Мари та місцем переможного  
весільного свята. Над лавою, як символ життєвого 
кола, висить величезний вінок, в який були вплетені 
різноманітні квіти,  притаманні всім порам року. Як 
життєві шляхи йшли рушники від лави – через вінок 
на зоряне небо” [10].

Процес підготовки акторів набув виразних рис 
ритуалізації та сакралізації. Майже рік творча гру-
па жила у світі старовинних обрядів, музичної і 
співочої культури. Ще одна важлива риса вистави 
дозволяє говорити про співзвучність процесам ев-
ропейським – глибинне відчуття матеріялу, якого 
сягнули виконавці. Між актором і відтворюваною 
темою apriori існував незримий місток ментальної 
єдности, єдиного комунікативного поля, генетичної 
спорідненості душі.

“Для вистави у селищі Мельниця-Подільська  на 
наше замовлення були виготовлені музичні народні 
інструменти. Увесь чоловічий склад акторів опанову-
вав  гру на цих інструментах. Щодо народних пісень 
і танців, які повинні були звучати у виставі – тут не 
виникало жодних проблем, тому що актори україн-
ської групи були закохані в українську пісню,  до того 
ж мали дуже гарні вокальні здібності. Співати для 
них було природно. (До речі, з часом нам докоряли 
за використання пісень, танців та і всього музичного 
супроводу і порівнювали з філармонічним виступом). 
Ми вивчали народні  традиції та обряди”, – згадує 
постановник вистави Леонід Попов [11].  

З погляду належности вистави до жанру театру 
ляльок найцікавішим видається непритаманне часові 
використання театральної ляльки як знаку в руках 

актора, тобто предмету матеріяльної культури (на-
родної іграшки наразі), що лише означує персонаж, 
а не діє і не живе за нього як повноцінний суб’єкт 
сценічної творчости. Такий підхід суперечив основ-
ним положенням реалізму і реалістичному способу 
анімації, зокрема, й надалі викликав незадоволен-
ня апологетів офіційної реалістичної доктрини, які 
закидали виставі “неляльковість”. “Була ця вистава 
лялькова чи ні – хай міркують театрознавці, але в 
ній була віра і правда наших сердець, яка відбилася 
у нашій творчості” [12].

І все ж, крізь шквал минущих, заангажованих 
докорів на Першому республіканському фестивалі 
театрів ляльок у Луцьку, того ж 1983 р. можна було 
почути й серйозніші фахові зауваження. Ось як зву-
чать міркування Бориса Голдовського у пізнішій його 
книзі: “Постановка чимось нагадувала “Український 
вертеп” харків’ян (що важливо з огляду на наступ-
ність і розвиток традиції – Я. Г.) Але не за змістом, 
а швидше за режисерським задумом, спробі рекон-
струкції лялькового дійства. “Фантазії за мотивами 
українського фольклору” – так означив театр жанр 
вистави.

…Вистава – як вітрильник в океані. Він любить 
солоний вітер думок, сценічних образів. На сцені ж 
царював емоційний штиль. “Вітрила” його обвисли, 
“течія” винесла на тематичну дріб’язковість, а фоль-
клор так і залишився для глядачів “річчю у собі”. 
Ігрища масляної змінювалися різдвяними обрядами, 
актори грали на народних інструментах, рядилися в 
козу, ходили з кобилкою. Все це об’єднував сюжет про 
страждання Василька, якого переслідувала зла Мара. 
Героя з усіх колізій рятував чудодійний материнський 
рушник. Театр пішов не шляхом осмислення над-
складної образної структури фольклору, а шляхом 

ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  

Сцени з вистави 
“Бабуся та Ведмідь” О. Олеся, 1987 р.



114114

його ілюстрації, імітації, наслідування фольклор-
ним ансамблям. І все ж режисер Л. Попов і худож-
ник В.  Нікітин спробували цією роботою розірвати 
порочне коло солоденьких гопачних постановок, що 
видавали себе за “вистави за мотивами українських 
народних казок” [13].

Як бачимо, суперечки навколо вистави і претензії 
“промосковської” критики точилися зовсім не в пло-
щині прийому, який до того часу був уже добре відо-
мий з вистав тієї ж “уральської зони” і прийнятий “на 
озброєння” в найближчих сусідів. Виставі закидалися 
серйозні претензії найвищого порядку – з одного боку, 
це свідчило про достатньо високий загальний рівень 
поетизації лялькового простору через осмислення 
фольклорної традиції, зразки якої на той час уже були 
(“Солом’яний жайворонок” Валерія Вольховського), 
з іншого – виводили розмову про фольклор на сцені 
українського театру ляльок з тіні “домашніх радос-
тей”. Вистава хмельниччан “Василькові рушнички” 
дала підставу говорити про неспекулятивний підхід 
до традицій українського народного мистецтва в те-
атрі ляльок, відкрила для української лялькової сцени 
непересічні художні цінності фольклору.

Можливо, це й було головним підсумком усіх 
оцінок і претензій. Хай би там як, відтоді в Україні, 
як і в попередні роки на сусідніх теренах, фольклор 
в театрі ляльок у всій сукупності своїх виражальних 
особливостей – характером драматургічної структу-
ри, чи не ритуальним проникненням у світо-простір 
сакрального обряду з наданням ляльці не властивих 
реалістичному театру символічних значень у спосо-
бах її сценічного існування, став вагомим чинником 
розриву театру ляльок з реалістичною традицією 

створення сценічної ілюзії, наблизив цей театр до 
протилежних естетичних засад: “Зацікавлення фоль-
клором віддаляло творців-лялькарів від належного 
застосування структур драматичних. Скеровувало їх 
скоріше в напрямку театру оповіді, наближуючи до 
концепції епічного театру Брехта” [14]. 

²²        

На той час в Україні виразно викристалізувався 
ще один напрямок театральних застосувань фоль-
клорних тем, а саме – жанр лялькового шоу, ревю 
або ж концертних номерів (що звичніше для нашого 
вуха), збудованих на народному анекдоті. Особливо 
яскраво та мистецьки переконливо ці ідеї прозвучали 
у діяльності режисера Володимира Долгополова та 
художника Андрія Курія.

Езопова мова “Троїстих музик” (концертний 
номер Володимира Долгополова та Андрія Курія в 
Черкаському театрі ляльок, 1983 р.), приховуючи за 
“нешкідливістю” тексту і “поверховістю” дії потуж-
ний колорит українського світосприйняття, вивела 
на перший план низку українських літературно-теат-
ральних типажів з їхніми стосунками як своєрідний 
системний код національної театральної культури. 
Концертний номер був без сумніву пародійним, а за 
формою і настроєм належав вулично-карнавальній 
сміховій стихії. Оздоблений чисельними атрибутами 
української “прикладної” поетики, такими як брилі, 
воли, козобаси, сопілки, ніс в собі величезний заряд 
народної бадьорости й оптимізму.

Андрій Курій розвинув тут саме ті свої естетичні 
уподобання, що тяжіли до умовности, лапідарности й 
водночас – інформативної місткости скульптури. На 
час зустрічі з Володимиром Долгополовим художник 
уже сформувався як ляльковик-професіонал, який 
достеменно розуміється на сучасних проблемах у 
мистецтві театру ляльок (схильності до умовної, уза-
гальненої форми, зокрема) та здатен його творити. 

Отже, і Володимир Долгополов зі свого боку – рів-
ненський досвід 1979 – 1981, зокрема, “Маленька Баба 
Яга” Ю. Корінця, і Андрій Курій зі свого – семиріч-
ний досвід співпраці з Валерієм Бугайовим у виставах 
черкаського періоду режисера (1974 – 1981) – були 
вже достатньо обізнаними з прийомом ґротескової 
театральної маски, щоб не виглядати в роботі з нею 
дилетантами – для “Троїстих музик” була обрана саме 
така театральна форма. Новим у їхній роботі стало 
те, що тематика концертно-естрадного номера була 
суто народно-українська, і обидва митці щиро прагли 
її апробації на “великій” ляльковій сцені. А що театр 
на той час існував без будь-якої сцени, їхнє мистецтво 
виплеснулося безпосередньо на “вулицю”.

Великі площі авдиторії диктували й відповідні 
габарити зорових образів. Тут відчутна була карна-

Ляльки з вистави “Жменя сміху”, 1989 р.



115

вальна стихія, якою в усі часи були й будуть просяк-
нуті вуличні театральні видовища – стихія унаоч-
нених перебільшень. Для номеру було споруджено 
“здоровенного” стилізованого вола, що лише трохи 
поступався живому прототипові симентальської по-
роди. Всередині ляльки-монстра, на подобу до його 
троянського побратима, умостився актор (не лялько-, 
а скоріше – “хвосто-вод”), який давав собі раду з го-
ловою і хвостом тварини. Віл “витягав” громіздкого 
ярмаркового воза, на якому в чіткій послідовності 
повсідалися музики-маски зі своїми гігантськими 
інструментами. 

За форму було обрано велику ростову ляльку – го-
лова її значно більша за людську, з гіпертрофованими 
у бік пародії та ґротеску рисами обраних типажів. 
Керувати такою лялькою акторові доводилося вже 
ізсередини. Його рухи відтак начебто відповідали 
людським, але були значно ширшими за амплітудою 
та дещо уповільненими за ритмом. В цілому ж гля-
дач мав зчитувати загальний малюнок скульптури в 
русі як готовий і самодостатній художній текст (не 
випадково ця оживлена скульптурна композиція десь 
здаля нагадувала застиглу в динаміці групу Лаокоона 
з синами). 

Типажі розподілилися в такий спосіб – Сопілкар 
(в ґенезі походження чітко вгадувалася лінія Стецька) 
ніяк не міг знайти спільної мови із власною сопілкою, 
яка обирала музичну тему щоразу на власний розсуд, 
Барабанщик (чаплінські вуса і млоснуваті очі якого 
нагадували вже про зустріч із “міським вихованням” 
і долучали останнього до шереги голохвастівських 
побратимів) винаходив найнесподіваніші способи 
напнути свого великого барабана, який також вправно 
реагував на ці спроби і ніяк не бажав “розповніти”, та 
Козобас – “здоровезний дядько” (в його конструкції 
застосовувався вже апробований режисером у Рів-
ному спосіб збільшення зросту ляльки за рахунок 
“другого поверху” голови-маски, яку одягали не 
безпосередньо на обличчя, а кріпили поверх голови 
актора), по-козацьки суворий, наче ватажок-отаман, 
та трохи ж таки нерозважливий, бо його інструмент 
– козобас несподівано “оживав”, долучаючись до ор-
кестру “інструментів-неслухів”. Ба навіть більше, 
голова кози, яка прикрашала верхівку недосяжного 
смичкового, раптово починала мекати, створюючи 
своєю “неадекватною” поведінкою кульмінацію но-
мера. Власне, сценарний хід виступу будувався на 
безсенсовних спробах невдах-музик відтворити пер-
линку народної музичної культури – пісню “Із сиром 
пироги”. Настільки успішне застосування в лялько-
вому концертному номері повноцінної української 
народної пісні, тонке і точне потрапляння сценічної 
дії в русло народної сміхової культури, співзвучність 
і добір виразних засобів, трапилося чи не вперше. 

Також новизною було звернення саме до жанру нон-
сенсу, або ж небилиць, такого яскравого, наприклад, 
у “Співомовках” Степана Руданського.

Принцип роботи актора з такою лялькою, чи, 
скоріше, “в” такій ляльці, полягав у свідомій гіпер-
трофізації виразного руху, його буквальному пере-
більшенні. Партитура дій практично не могла бути 
втілена імпровізаційно, адже вимагала достеменної 
координації з кожним виконавцем. Крім того, важ-
ливим компонентом дії таких ляльок був точний 

ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  

Андрій Курій. Ескіз до концертного номеру “Троїсті музики”. 
Черкаський театр ляльок, 1983 р.

Макет до вистави “Котигорошко”.

115

ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  



116

ритм їхньої виразної поведінки – не надто швид-
кий і дрібний, точно відповідний людському, якби, 
наприклад, цього ж персонажа втілював драматич-
ний актор, бо тоді рух би “змазався” на тлі великих 
пропорцій фігури; однак, він не повинен був бути 
і нарочито уповільненим, щоб не “відставати” від 
думки глядача, не “плестися” за глядацьким сприй-
няттям. Несподівано в досвіді бухарестського театру 
“Цендеріке” у виставі “Чарівник з країни Оз” (1967), 
зафіксованому Наталією Смирновою, знаходимо і 
пояснення використання фонограми для озвучення 
героїв цих маскових перипетій, коли порівнюється 
звучання “живого” голосу актора з голосом оброб-
леним і підготованим для маски навмисне:  “Яким 
цей голос видався слабким і невиразним поруч з тією 
маскою, тим узагальненим образом-символом, який 
був створений людиною, як бідно звучав він поруч з 
тією, вже доведеною до високого мистецтва мовою, 
яка щойно звучала в залі” [15].

Володимир Долгополов у роботі і з маскою, і з 
лялькою спирався на одні й ті ж принципи – прин-
ципи виразної скульптури в русі, добору точного, 
мистецьки влучного жесту, намагався перетворити 
актора на справжнього скульптора, який неначе збоку 
спостерігав за своїм образом-роллю та ліпив його 
видиму сутність. Зрозуміло, що така творчість була 
далекою від прямого наслідування людини, вона не-
наче пропускалася через магічні тиглі курбасівського 
“перетворення”, принаймні, щодо узагальненої ви-
разности кожного руху та жесту.

Вулиця, як особлива театральна стихія, залюбки 
сприйняла точно вирахуваний задум режисера. Цьо-
му номеру щиро плескали глядачі “Вишневих усмі-
шок” у Києві 1983 та 1984 рр., він став неодмінним 
учасником вуличних культурно-мистецьких заходів 
у рідному місті.

Пародійний обряд українського весілля зі сватом, 
молодими і народними танцями “до нестями” був 
відтворений у концертному номері “Весільні танці” 
в поставі того ж творчого дуету і в тому ж театрі, але 
вже 1986 р. Попри всю пародійність сюжету і дії, слід 
віддати належне авторам, які залучили для музичного 
оформлення автентичний музичний фольклорний 
колектив та здійснили достеменно справжній добір 
народної музики. А ще це була унікальна робота ху-
дожника Андрія Курія. Актори не водили ляльок і не 
“зручно містилися” всередині них, а, в буквальному 
значенні цього слова, носили їх на власних, зігнутих 
у “три погибелі” спинах. Актор був схований від очей 
глядача під умовними тулубами ляльок, які злилися в 
“танцювально-скульптурному екстазі”. Спина актора 
слугувала своєрідною підставкою для таких дотепних 
лялькових груп, їхніх половинок “вище пояса”, а руки 
й ноги актора “грали” за дві пари “нижніх кінцівок”, 

взутих у чоботи: руки – за жіночу, власні ноги актора 
– за чоловічу. Власне, танцювальних пар було кілька, 
що для композиції створювало певну ретроспективу 
суспільного зрізу в тій, “омріяно-опоетизованій” чи 
не Гоголем, бува, Україні. Були Козак з Молодицею, 
були Кум із Кумою, були Парубок з Дівчиною і були 
Молодята… Ще одна лялька, яка діяла у “Весільних 
танцях” – лялька Свата – теж “зазнала” експери-
ментальних вправ художника. Немов справдешній 
церемоніймейстер, Сват виходив на сцену і давав 
розпорядження танцювальним парам. Актор “сидів” 
усередині ляльки на оснащеному коліщатками стіль-
чику. Отож здавалося, ніби “поважно-пузата” лялька, 
перевита рушником, “пливе” сценою, не торкаючись 
ногами підлоги [16].

Далі буде

1. Юрковский Х. Идеи постмодернизма и куклы // 
Экран и сцена. – 2001. –  № 48 (618).

2. Смирнова Н. 10 очерков о театре “Цендерике” / 
Н. Смирнова –  М. : Искусство, 1979. – С. 212. 

3. Jurkowski H. Metamorfozy teatru lalek w dwudziestym 
wieku / H. Jurkowski – Warszawa : 1999.  – S.246 – 247.   

4. Jurkowski H. Metamorfozy teatru lalek w dwudzie-
stym wieku… – S. 325.

5. Голдовский Б. Российский театр кукол в период 
постмодерна / Б. Голдовский – М. : 2008. – С. 28.

6. Попов Леонід. Спогади про Хмельницький театр 
ляльок. – З особистого архіву Л. П. Попова.

7. Там само.
8. Jurkowski H. Metamorfozy teatru lalek w dwudzie-

stym wieku… – S. 403.
9. Поштарук Данило. Волинські ляльки згадуючи… 

// Театральна бесіда. – 2006. – №1. – С.13.
10.  Попов Леонід. Спогади…
11.  Там само.
12.  Цит. за: Коломієць Р. Спокуса лялькою, або 

невідворотність долі /  Р. Коломієць – Хмельницький : 
2010. – С. 66.

13. Голдовский Б., Смелянская С. Театр кукол Укра-
ины / Б. Голдовский, С.  Смелянская – Сан-Франциско : 
1998. – С. 228.

14. Jurkowski H. Metamorfozy teatru lalek w dwudzie-
stym wieku… – S. 403.

15. Смирнова Н. 10 очерков о театре “Цендерике” / 
Н. Смирнова –  М. : Искусство, 1979. – С. 267-268. 

16. Cеменова Н. Творчі пошуки Черкаського 
академічного обласного театру ляльок в контексті 
розвитку сценічного мистецтва останньої чверті 
ХХ-го ст. – початку ХХІ-го ст. / Дипломна робота 
студентки факультету театрального мистецтва 
на здобуття освітньо-кваліфікаційного рівня “ма-
гістр”. – Київ: 2010.



117

ÏÅÄÀÃÎÃ²ÊÀ

 Вимоги сучасного театру дуже високі, і сьо-
годні, щоб не загубитись у широкому театральному 
просторі, актор повинен віртуозно, досконало опе-
рувати усім арсеналом своїх виразових засобів – го-
лосом, тілом: танцювати у різних стилях, володіти 
пантомімою, різноманітними техніками в царині 
пластики, мати  неабиякі вокальні уміння, зреш-
тою,  грати на музичних інструментах… Як гово-
рив Лесь Курбас: “Музика, як ритм, мелодія і звук, 
малярство, як гармонія ліній і фарб, скульптура, як 
почуття планомірності, танок, як голос вічно рух-
ливої душі, поезія, як музика почувань – що з цього 
посміє одкинути актор, який хоче бути справжнім 
артистом?”[1].

Спів драматичних акторів у поставах музич-
но-драматичного характеру, – водевіль, мюзикл, 
музична вистава, музичне ревю, оперета та ін., – 
підпорядковується законам драми і відрізняється 
особливою виконавською манерою. Виконавська 
манера зумовлена жанрово-стилістичними особ-
ливостями постави і передбачає специфічне від-
ношення актора, який співає, до вибору вокаль-
но-сценічних прийомів. Це може бути спів у не-
повний голос з мовними інтонаціями: розмовно 
інтоновані окремі слова, вигуки, крик, декламація, 
мелодекламація, художній свист, спів-шепіт, спів-
танець та ін. Спираючись на думку Т. Кудинової 
про читання вокального матеріялу з акцентом на 
персонаж, відзначимо, що інколи актор, залежно 

Галина БЕНЬ

ÂÎÊÀËÜÍÀ ÊÓËÜÒÓÐÀ
ÀÊÒÎÐÀ ÄÐÀÌÀÒÈ×ÍÎÃÎ ÒÅÀÒÐÓ

від творчого перевтілення в образ, використовує 
вільне інтонування й ритмічний та звуковисотний 
відступ від нотного тексту через мовленнєві при-
йоми, коли ритм, зафіксований у нотному тексті, 
лише береться за основу. Такі відступи – цільові, 
вони мають певний митецький сенс, на відміну від 
інтонаційної неточности.

Актор, який співає у драматичному  театрі, 
насамперед мусить професійно володіти  вокаль-
но-технічними та вокально-художніми прийома-
ми: слабка вокальна підготовка завадила б йому 
грамотно підійти до вибору вокально-сценічних 
засобів виразности. Як наслідок, нині виникає про-
блема виховання драматичного актора універсаль-
ного типу, який  зобов’язаний досконало володіти 
як акторською, так і вокальною майстерністю, яка 
“озвучує” характери та дію, дозволяє уточнити їх-
ній емоційний стрій, акумулює їхню внутрішню 
енергію, підвищуючи тим самим силу сценічного 
впливу на глядача. Саме творчість такого актора 
універсального типу є основним компонентом су-
часного драматичного театру.  

Аналізуючи постави Львівського національно-
го академічного українського драматичного театру 
імени Марії Заньковецької: “Історія коня”, “Гуцул-
ка  Ксеня”, “Наталка  Полтавка”, “Сільва”, “Ха-
нума”, “Шаріка”, “Сватання на Гончарівці” та ін., 
враховуючи власні спостереження, можемо ствер-
джувати, що висока вокальна культура є творчим 



118

фундаментом для багатьох талановитих львівських 
акторів: Б. Козака, Ф. Стригуна, О. Бонковської, 
Н. Поліщук, Н. Московця, Ю. Хвостенка, О. Лютої, 
В. Мацялко,  Р. Біля та ін.

Голос актора-співака – це унікальний музичний 
інструмент, який актор може змінювати за власним 
бажанням. Спів у будь-якому жанрі вокально-теат-
рального мистецтва поєднує в собі художньо-вико-
навський комплекс і найраціональніший для цього 
жанру тип фонації. Загальна вимога до акторського 
голосу в будь-якій вокальній техніці – це свобода 
голосового апарату і комфортність при фонації. З 
акустико-фізіологічного кута зору актор-співак по-
винен уміти за мінімальних витрат м’язової енергії 
досягати максимальних результатів відповідно до 
вокально-технічних і художніх завдань конкретно-
го жанру музично-драматичного  мистецтва. Спро-
буємо  показати це на прикладі деяких так званих 
“легких” театральних жанрів: оперети, водевілю 
та мюзиклу.

Серед театральних різновидів оперета – найму-
зикальніший жанр. Драматургія оперети відпові-
дає насамперед  принципам музичного мистецтва, 
партитура її близька до оперної, головним виразо-
вим засобом тут є вокал. І водевільний  персонаж, 
за словами К. Станіславського,  живе в  особливо-
му світі, де прийнято висловлювати свої думки і 
почуття не лише словами й діями, але обов’язково 
співом і танцем. У водевільному куплеті, ніби у 
фокусі, збираються характерні особливості жанру. 
Куплети цікаві насамперед своєю інформацією, 
що міститься  у тексті.  Драматичний актор  не 
просто співає, а  й проживає куплет на сцені. У 
співі виконавця чуємо риторику вуличного про-
мовця, вигуки, запитання, оповідану інтонацію. 
Такий спів (власне, це радше наспівування), дик-
тує сама мелодія куплету, як правило, невелика 
за діяпазоном, дуже проста і здебільшого подібна 
на звичайне мовлення. К. Станіславський вва-
жав, що для виконання водевільних куплетів не 
обов’язково мати вокальний голос, але музикаль-
ність, відчуття ритму, розміру, музичний слух для 
актора обов’язкові. Він повинен відрізняти усі 
відтінки – від “piano” до “fortissimo”, відчува-
ти і зміст, і фонетику кожного слова в куплеті. 
Куплет не може бути бездушним, він завжди 
містить найскладніші акторські завдання, спов-
нені найщиріших почуттів.  Відповідно,  музика 
керує мовними засобами. “Справжнє мистецтво 
водевільного співу дуже важке”, – стверджував 
К. Станіславський[2]. 

До мистецьких компонентів мюзиклу нале-
жать: акторська гра, сценічне мовлення, музика 
(назва жанру свідчить сама за себе), спів (співають 
у мюзиклі – і це принципово – самі артисти ), хо-
реографія (і знову-таки танцюють самі виконавці). 
Головна ж риса мюзиклу, на наш погляд, полягає 
в особливій взаємодії всіх цих елементів, а саме: 
плавному, невимушеному переході одного компо-
ненту в інший (діялогу – в пісню, пісні – в танець, 
танцю – в монолог тощо) за повної відсутности так 
званих вставних номерів, адже кожний мистець-
кий елемент за своїм змістом продовжує розви-
ток сюжету. Лірико-оповідальний стиль мюзиклу, 
який несе в собі риси баладности в характеристиці 
героя, примушує акторів бути природними й щи-
рими, уникати штучности й надуманого патосу. 
Відповідно, в мюзиклі зростає роль тембру голосу, 
і це підсилює психологічний вплив на глядача.                        

Однією з важливих складових цих жанрів є та-
нець, актор повинен уміти добре рухатись, володі-
ти мовою свого тіла і при тому співати. Спів під 
час танцю – процес, складний для актора-виконав-
ця. Звернемо увагу на те, що в навчальні завдання  
предмету  “Вокал” для акторів не входить нав-
чання техніки вокалу під час руху і танцю. Отож, 
актори-вокалісти мають найбільші труднощі саме 
у поєднанні вокалу з рухом. Непідготовлені ак-
тори відчувають задишку під час співу з танцем, 
що значно знижує якість вокального виконання. 
Тому, на нашу думку, в процес систематичних во-
кальних занять слід включити танцювальні рухи. 
Такі комплексні заняття позитивно впливатимуть 
на роботу голосового апарату, вони активізують 
дихальну мускулатуру, знімаючи фізичні “затис-
ки”. Формуючи поєднання навичок  правильного 
дихання під час співу у поєднанні зі сценічним 
рухом і танцем, ми рекомендуємо дотримуватись 
певних принципів, що входять у поняття загаль-
ного тренування дихального апарату актора-спі-
вака: виховання нижнєреберно-діяфрагматичного 
дихання, формування навиків носового дихання 
в ускладнених умовах, навиків активізації м’язів 
черевного пресу під час співу з рухом і танцем, 
виховання уміння добрати танцювальні рухи, які 
не порушують роботу органів дихання в співі, 
виховання уміння в пластиці, танцювальній дії 
виразити характер, образ героя.

Треноване тіло й культуру руху  потрібно розви-
вати в тісній співпраці з педагогами-хореографами, 
викладачами акторської майстерности, сценічного 
руху, ритміки.   



119

Водевіль і мюзикл – ці жанри є прекрасною 
школою для акторів, вокальні партії яких вимага-
ють особливої, легкої виконавської манери. Сьо-
годні в таких поставах обов’язково застосовують 
мікрофони та звукопідсилювальну техніку. 

Мікрофон – один з важливих елементів робо-
ти актора на театральній сцені. Уміння впливати 
на зал, налагоджувати з глядачем пряме спілку-
вання – це ті специфічні уміння, якими повинен 
володіти сучасний актор театру, використовуючи 
при цьому мікрофон як засіб досягнення художньої 
мети. Актор–початківець часом не знає, як користу-
ватися мікрофоном, що й обертається для нього, 
особливо у перших виступах, прикрістю, – мікро-
фон підсилює досить звучний від природи голос, 
увиразнює “з’їдені” склади і звуки, підкреслює 
шиплячі, якщо актор переходить на “шепіт”. Але 
цей же мікрофон при вмілому його застосуванні 
допоможе донести буквально до кожного слухача 
живе, щире слово.

Найважливіше у роботі з мікрофоном – обе-
режне поводження з ним. На жаль, цього навику 
під час навчання акторів–студентів ніхто не вчить. 
Було б доцільним, на нашу думку, на останньо-
му курсі навчання з вокалу впровадити заняття  з 
мікрофоном. 

Сучасному театру потрібен універсальний ак-
тор, який викликатиме інтерес у глядача не тільки 
акторською майстерністю, але й умінням викорис-
товувати різні техніки співу для розкриття вокаль-
но-сценічного образу. У кожної вокальної техніки 
є свої прийоми і способи звуковидобування.

Існує три типи видобування звуку (вокальні 
техніки), що розрізняються за жанровими напрям-
ками вокального мистецтва: академічний, народ-
ний та естрадний.

Усередині цих трьох “основних” технік вокалу 
велика кількість стилів: академічний вокал – це 
і бароковий, і камерний спів, і опера; народний 
спів різний у різних народів – є тірольський спів 
і ірландський “шан-нос”, є тувинський горловий 
спів і американський стиль кантрі та ін.; естрадно-
джазовий вокал  – це й популярна музика (поп), і 
рок, і соул, і блюз, і реп, і шансон і т.п. Крім того, 
існують проміжні жанри – фольк-рок,  рок-опера, 
фольк-опера та ін.

Наука про голос має велику кількість наукових 
даних про процес голосотворення. Аналізуючи 
основні манери звукотворення, ми спиратимемо-
ся на науково-експериментальні дослідження та 
роботи відомих вчених, які працювали і працю-

ють у царині фонації: В. Морозова, Л.Дмитрієва, 
Р. Юссона, В. Юшманова та ін.

Функція фонації у співі виникає як результат 
складних нервових та рухово-м’язових процесів. 
Ця система сукупности процесів може комбі-
нуватися, що і призводить до створення різних 
способів управління співацьким голосом, або до 
різних технік співу. Під терміном “вокальна тех-
ніка” В. Морозов має на увазі “роботу всіх частин 
голосоутворюючого апарату співака та їхню взає-
модію в процесі співу”[3], а Р. Юссон дає ширше 
визначення і вводить поняття “вокальної техніки” 
в чіткі акустико-фізіологічні рамки”[4].

В акустико-фізіологічному аспекті об’єктивним 
критерієм ефективности вокальної техніки є імпе-
данс. Термін “імпеданс” у теорію голосоутворення 
ввів французький вчений Рауль Юссон у 1951 р., 
коли зробив спробу класифікувати типи вокальної 
техніки за величиною сили акустичного опору ро-
тоглоткового каналу співака, а саме: техніка силь-
ного чи слабкого імпедансу та проміжні типи. 

Академічна техніка співу належить до техніки 
сильного імпедансу, завдяки якій і забезпечується 
максимальна ефективність звучання голосу, а імпе-
данс виступає одним з головних захисних механіз-
мів гортані від руйнівної сили звуку.

До співу естрадного співака зовсім інші ви-
моги, бо він використовує для підсилення голосу 
мікрофон. Інтенсивність звуку не перевищує 80 дб. 
Отже, естрадні співаки користуються технікою 
слабкого імпедансу.

Щодо народної пісні, то ми поділяємо думку 
відомого фахівця в галузі народного співу Л. Хрис-
тиянсена, який глибоко вивчав специфіку цієї ма-
нери співу і як практик, і як дослідник, і який вва-
жає, що “народним співаком ми називаємо людину, 
яка оволоділа народною пісенною майстерністю 
безпосередньо в народно-пісенному побуті, яка 
спирається на традиції стародавньої майстернос-
ти народно-співацького мистецтва”[5]. Відкрита 
(автентична) манера народного співу зберігає най-
цінніші естетичні властивості істинно народного 
співу, а саме – особливе тембральне забарвлення 
звуку та  інтонаційну чистоту. 

Значний внесок у вивчення механізму форму-
вання імпедансу вніс Л. Дмитрієв. За допомогою 
рентгенівських знімків вченому вдалося зробити 
висновок, що створення відповідного імпедансу 
в системі резонаторів та голосових зв’язок є най-
важливішим акустичним механізмом у роботі го-
лосового апарату співака, оскільки він дозволяє 

Ãàëèíà ÁÅÍÜ



120

“при порівняно малих витратах енергії голосових 
зв’язок одержати надзвичайно великий акустичний 
ефект”[6].

Для вокальної педагогіки це значить, що один 
з найважливіших моментів процесу постановки 
голосу складає “підгонка, добір найвигіднішого 
імпедансу для кожного конкретного учня” [7].

Дослідження JI. Дмитрієва та Р. Юссона про-
довжив В. Юшманов, порівнюючи відкриту та при-
криту манери голосоутворення [8]. 

За допомогою сучасних комп’ютерних техно-
логій В. П. Морозов  дослідив голоси вокальних 
майстрів, що належать до різних жанрів вокального 
мистецтва. Результати досліджень показали суттєві 
відмінності у вокальній техніці.

Так, народний спів відрізняється від естрадного 
насамперед засобами досягнення художніх завдань. 
Виконавець народних пісень використовує спів у 
грудному регістрі, що характеризується щільним 
змиканням голосових складок. Здебільшого діяпа-
зон естрадних пісень значно ширший, і це вимагає 
від виконавця співу в режимі “мікст”. У народному 
співі часто використовуються так звані вокальні  
ефекти: “гукання”, “зойки”, спів відкритим зву-
ком, використання діялекту та ін.  Діялектна фо-
нетика, діялект, особливості жанру народної пісні 
сукупно створюють неповторне забарвлення звука, 
той тембр звучання, що втілює звукоідеал кожної 
етнічної культури, національні особливості музич-
ного інтонування. Народна пісня частіше звучить 
на “forte”. В естрадному співі використовується 
широкий динамічний діяпазон – від нашіптування 
до крику. Це якоюсь мірою зумовлюється тим, що 
специфіка естрадного співу полягає в поєднанні 
різних стилістичних напрямків.

Сьогодні в практиці підготовки акторів і естрад-
них співаків  активно  використовується методика, 
яку розробила американська актриса і театральний 
педагог Крістін Лінклейтер. На її думку, ця мето-
дика веде до “ звільнення індивідуального, твор-
чого голосу”[9]. Розроблена для голосу й сценічної 
творчости драматичного актора, вона широко ви-
користовується як у театральних, так і в естрадно-
вокальних школах. Ціла низка вправ спрямована 
тут на звільнення й загальну релаксацію учня, на 
усвідомлення процесу  безконтрольного дихання. 
Йдеться про досягнення мети методу – “примусити 
інтелект формувати голос в прямому контексті з 
емоційними імпульсами”[10].

Найчастіше при поставі голосу в естрадній 
манері застосовують метод “співу в мовній по-

зиції”, напрацювання якого належить відомому 
американському педагогові С. Ріггсу, який працює 
з драматичними акторами-співаками, артистами 
мюзиклу, естрадними співаками[11]. Основний ак-
цент цього методу – на стабілізації гортані в ней-
трально-мовній позиції. Саме завдяки дотриманню 
цієї умови, за твердженням автора методики, при 
співі можна користуватись голосом так само легко 
і комфортно, як і під час невимушеної розмови.

Для студентів–акторів найважливішим є зміц-
нити центр і нижній регістр голосу. Необхідно 
підкреслити, що на драматичній сцені неприпус-
тима різниця в характері звучання співацького і 
розмовного голосів, що часто трапляється в житті 
(в деяких випадках говорять низьким, а співають 
високим голосом). Ліквідувати цю різницю, до-
сягнувши природного, вільного звучання, – один 
з важливих моментів роботи над голосом актора, 
який співає.

Спів, на думку К. Станіславського, органічно 
пов’язаний зі словом. Недаремно спів називають 
ще вокальною мовою: “Слово – що, а музика – 
як”. Голосоутворюючий апарат актора одночас-
но виконує два завдання: як мовний апарат він 
забезпечує фонетичну зрозумілість звуків мови, 
а як музичний інструмент – визначає необхідний 
співацький тембр будь-якого голосного звуку на 
будь-якій висоті.  

В академічному співі голос – інструмент, що 
веде соло в загальній партитурі оперної постави. 
Люди приходять слухати, як артист заспіває пар-
тію, а не що він співатиме. Насолоду співом, як 
казав Дж. Россіні, дарує  “… голос, голос і ще раз 
голос”. А особливістю виконавської майстерности 
народних співаків є виразна подача тексту пісень. 
Цей принципово важливий момент народного співу 
є складником специфічного мислення народних 
виконавців (“співаю, як розмовляю”).

В естрадному жанрі вокального мистецтва 
вербальна складова також може домінувати над 
музичною, бо на естраді тексти пісень несуть го-
ловне інформаційно-естетичне навантаження. Це 
має відображення в синтезі слова і музики – тут 
частіше зустрічаються важкі для виконання фрази, 
що вимагають швидкої зміни дихання, тоді як в ака-
демічних творах текст переважно адаптується під 
музику. Оскільки текст є однією з найважливіших 
складових пісні, то в естрадному співі підвищені 
вимоги до чіткої дикції. В зв’язку з цим зауважимо, 
що посилення засобів мовної виразности в естрад-
ному співі також помітно розширило діяпазон вико-



121

навських прийомів ( в контексті співу можуть бути 
використані скандування, вигуки, говірка, шепіт і 
т. д). Дикція в естрадному вокальному виконавстві 
є не тільки засобом донесення змісту твору, але й 
одним із найважливіших засобів художньої вираз-
ности для розкриття музичного образу.

Актори музично-драматичних театрів, на відмі-
ну від професійних співаків, як правило, не мають 
якихось особливих якостей вокального голосу та 
базової музичної освіти, хіба що приємний тембр, 
який компенсує відсутність усього комплексу: 
діяпазону, летючости, динамічности, об’єму. Спів 
актора іноді вимагає різних манер звукоутворення. 
Часто це народна чи естрадна та мікрофонна, джа-
зова манера співу, спів на розмовному діяпазоні. 
Усе це підпорядковане відтворенню художнього 
задуму й сприяє виробленню специфічної манери 
співу, глибоко індивідуальної, неповторної. На від-
міну від професійних вокалістів, спів драматично-
го актора непоказним голосом буває  змістовнішим 
інтонаційно і тому виразнішим. Для нього основою 
є  пошук своєї інтонації слова, що народжується 
з підтексту.

Відомий оперний  співак та педагог Іван  Па-
торжинський згадував гру видатних майстрів ук-
раїнської театральної сцени – М. Саксаганського, 
М. Садовського, М. Заньковецької, М. Кропивниць-
кого,  яких йому часто доводилося бачити на сцені. 
Маючи посередні голоси, ці актори вміли скоряти 
глядачів вокальною майстерністю, пісня в їхньому 
виконанні хвилювала, захоплювала. Актор співав 
півголосом народну пісню, він ніде не форсував 
звук, а зал боявся пропустити хоча б одне слово. 
Секрет такого співу полягає, на думку І. Патор-
жинського, в глибокому розкритті змісту пісні, в 
тонкому нюансуванні кожної фрази, в непідробній 
щирості почуттів актора. 

Сьогодні актор повинен уміти відтворити го-
лосом всі найтонші відтінки людських емоцій, ос-
кільки специфіка сучасної драматургії передбачає 
глибоке занурення актора  у внутрішні процеси 
“людського духу”. Результати роботи будуть ви-
сокими, якщо пошуки спиратимуться на високий 
рівень культури, музикальність, тонкий естетич-
ний смак і слух, широкі творчі горизонти, значний 
практичний досвід, на “слухняні” емоції, допитли-
вий інтелект.

Оволодіння будь-якою з вокальних технік, пе-
редбачає індивідуальну специфіку, свою окрему 
школу, але існує база, спільна для всіх технік –  все, 
що розкриває природність голосу актора-співака, 
його неповторність. Наслідування чужого голосу та 
насильство над своїм не приведе до успіху в жод-
ній із вокальних технік. Тому важливо зрозуміти 
власний організм, навчитися вільно користуватися 
диханням, засвоїти техніку звуковидобування, пос-
тавити звук на опору. Гарний спів завжди є природ-
ним і легким, не викликає у виконавця неприємних 
і хворобливих відчуттів. 

Є. Ґротовський говорив: “Майже кожен актор 
і актриса може творити такі ефекти, як Іма Сумак, 
славна колись тим, що  <...> користувалась голо-
сом усіх мужчин і жінок, усіх звірів, голосами 
найвищими і найнижчими. Кожен  актор може це 
зробити. Але вихідною точкою<…>мусить бути 
власний голос, з природним, органічним, базовим 
регістром <…> Якщо ми хочемо вивільнити голос, 
треба працювати так, ніби це тіло співає, ніби це 
тіло говорить...” [12]. 

1. Козак Б.М. Лесь Курбас. Театральні закони і 
акценти. – Львів: Логос, 1996. –  С. 28 – 29.

2. Горчаков Н. Режиссерские уроки К. С. Ста-
ниславского. – М., 1951. – 567с.

3. Морозов В.П. Искусство резонансного пе-
ния. – М., 2002 – С. 184.

4. Юссон Р. Певческий голос. – М.: Музыка, 
1974. –  С. 158.

5. Христиансен Л.Л. Работа с народными пев-
цами. – М., 1976. – С. 9 – 38.

6. Дмитриев Л.Б. Основы вокальной методи-
ки. – М.: Музыка, 1996. – С. 41.

7. Там само.
8. Юшманов В. И. Вокальная техника и ее па-

радоксы. – Санкт-Петербург, 2001. – С. 14.
9. Линклэйтер К. Освобождение голоса. – М.: 

ГИТИС, 1993. –  С.165.
10. Там само.
11. Риггс С. Как стать звездой. – М., 2000. – 

104 с.
12. Ґротовський Є. Театр, ритуал, перфор-

мер. – Львів, 1999. –  С. 99-100.

Ãàëèíà ÁÅÍÜ



122122

Студентська практика “Робота над виставою’’ на 
кафедрі театрознавства та акторської майстернос-
ти у Львівському національному університеті імени 
Івана Франка – це не лише робота  майбутніх ви-
пускників-акторів над дипломною виставою, а ще й 
участь  у репертуарних виставах одного з львівських 
театрів, на базі якого студенти впродовж п’яти років 
навчаються майстерности актора та сценічної мови. 
Кожен акторський курс має свій базовий театр завдя-
ки створенню своєрідних інноваційних навчально-
виробничих комплексів, що забезпечують  високий 
рівень підготовки фахівців освітньо-кваліфікаційних 
рівнів Бакалавр, Спеціаліст за напрямом підготовки 
Театральне мистецтво (акторське мистецтво). 

Під час практики, що триває сорок днів, студенти 
ведуть щоденники, де кожен день фіксують не тільки 
зміст виконаної роботи, а й висловлюють свої вра-
ження, аналізують побачене й почуте, демонструють 
своє бачення етичних і естетичних завдань вистави. 
Важливо усвідомити, що вища освіта передбачає не 

тільки здобуття фаху актора високого мистецького 
рівня, але й уміння викладати свої думки на папері 
змістовно, цікаво і, бажано, грамотно.

У перший день практики я ознайомила студентів 
з програмою, робочим планом практики, правилами 
оформлення документів звітности та ведення щоден-
ників. Особливу увагу вирішила приділити веденню 
щоденників, бо неодноразово спостерігала, як студен-
ти заповнюють щоденники у ніч перед завершенням 
практики, “одним махом” за всі сорок днів, роблять 
це формально, та ще й списують один в одного. Щоб 
поламати цю систему, ми домовились зі студентами 
про те, що кожних десять днів вони віддають мені 
щоденники на перевірку і за змістовне творче веден-
ня щоденників можуть отримати до 10 балів, що у 
кінцевому результаті може дати їм 40 балів, а це май-
же половина від тих 100-а балів, якими оцінюється 
практика. Тобто вони мали стимул до змістовного 
ведення  щоденників.

Ми зі студентами сформували ще декілька вимог 
щодо ведення щоденників, а саме: 

– аналіз і критична оцінка прочитаного і побаче-
ного (книги, вистави, есе, фільми, рецензії на них, 
тощо); 

– запис вражень повний і розлогий; 
– відвертість і чесно висловлена власна думка про 

творчий процес роботи над роллю у виставі, пробле-
ми і негаразди; 

– фіксація сумнівів і творчих здобутків;
– вчасне подання щоденників на контроль, кож-

ний день запізнення – мінус один бал.

Завершився перший тиждень практики.
І мені відкрився цілий світ, точніше 9 світів (за 

кількістю студентів), а ще точніше – новий всесвіт.
Спілкуючись на заняттях упродовж чотирьох 

років з цими молодими людьми, вважала, що знаю  
їх як “облуплених”, проте, читаючи тепер щоденники,  
я побачила  своїх студентів в іншому світлі, зрозуміла, 
що вони вже не діти, і відчула, як їм нелегко.

Мене настільки зворушили їхні записи, що я хочу 
хоча б частково викласти їх у цьому матеріялі, не 
змінюючи лексики, не роблячи коректив і, звісно, 
зберігаючи конфіденційність.

Олена БАША

ÏÐÀÊÒÈÊÀ – ÏÅÄÀÃÎÃ²×ÍÈÉ ÅÊÑÏÅÐÈÌÅÍÒ

Ярослав Федорчук



123123

– Треба братись за роботу, а ба-
жання немає. Жахіття. Набридло все.

– Навіщо я пішла на п’ятий курс?! 
(краще цього не читайте)

– …І взагалі не вмію писати щоден-
ник практики. Нічого, головне почати, 
а, може, щось і вийде.

– Театр – це храм. Він не може 
бути “прохідним двором”, але й замк-
нутим зсередини також не повинен 
бути. В Європі вже давно всі готові 
до експериментів. Сподіваюсь, до нас 
це також дійде.

– Можливо у дипломі варто 
написати:“Актриса вузького профілю. 
Водевільна.’’

– І ще один “Олівер Твіст”. Я дуже 
люблю працювати у цій постановці, 
навіть не зважаючи на малесеньку 
епізодичну роль Оповідача (а, може, 
і завдяки їй). На кожен з моїх маленьких виходів я щоразу намагаюсь 
придумати якесь нове пристосування. Що вже тільки не вигадував: був 
одноруким, сліпим, кульгавим; постійно чхаючим, гикаючим; жінкою, 
жінкою в капелюсі; танцюристом з “Лебединого озера”; агресивно 
п’яним, п’яним, що чіпляється до людей, п’яним, який не хоче, щоб хтось 
помітив, що він п’яний, п’яним-голодним; жебраком, жебраком, котрий 
вкрав шматок хліба, і т. д…

– Потрібно вміти репетирувати. Я збагнув, що репетиція – це виста-
ва, а вистава – це репетиція і так завжди – до повної досконалості.

–…вже вкотре домовились з моїм партнером, що після пари підемо 
на Валову репетирувати “Блез”. Але по дорозі мій партнер десь загубив-
ся. Я марно чекала на нього. На зворотньому шляху зустріла Б. М. Коза-
ка, який запропонував інші ефективні методи роботи з партнерами .

– Знову не було нікого на репетиції, навіть “найвідповідальнішої” 
старости, яка так сильно прагне зробити зі мною сцену .

– Чуло моє серце, що не треба було йти на той п’ятий курс.
– Якщо підібрати у виставу акторський склад вище 190 см. зросту, 

то моя мрія зіграти Дюймовочку таки стане дійсністю“imposible is 
nothink’’  неможливе можливо.

– Зустрічався з Євгеном Худзиком, бо ми працюємо над кни-
гою“Паперове каное’’ Евдженіо Барби. Передвиражальний рівень Евдже-
ніо Барби – це присутність актора (лицедія) в біосі, що дозволяє йому 
бути театрально виразним і примушує звертати увагу актора безпосе-
редньо в середину себе. Як виникає цей “біос”? Шляхом зміщення центру 
ваги тіла лицедія, що дозволяє йому в процесі гри ніби танцювати; кожен 
рух,як рух танцю. Передвиражальний рівень – це напруга, яка виникає 
в процесі біосу…

– Я нічого не тямлю ні в житті, ні в мистецтві. Амінь!

  Перечитавши після перших десяти днів практики записи у щоденни-
ках, я неабияк зацікавилась прочитаним. Звісно, були і “нюанси”, дехто 
не повірив у серйозність моїх намірів щодо зниження балів за невчасне 
подання щоденників і був покараний. Хтось поставився формально, 
по-школярськи і написав абияк. Хтось був аж надто “лаконічним”. Та 

Îëåíà ÁÀØÀ

Оксана Карпович

Сцена з навчальної вистави “Ра-Менеїс”Лесі 
Українки у виконанні студентів акторського 
відділення кафедри театрознав ства та ак-
торської майстерности факультету куль-
тури і мистецтв Львівського національного 
університету імени Івана Франка (художній 
керівник курсу – Галина Воловецька, викладач 
сценічної мови – Олена Баша). 
Світлина Олександра Плахотнюка.



124

загалом для мене стало очевидним, що обов’язок 
вести щоденники у виробничій практиці придумали 
мудрі люди.

  Я зробила обговорення написаного, не називаю-
чи прізвищ, згрупувала проблеми. Порекомендувала 
бути вільнішими у викладі своїх думок, міркувань 
щодо тих чи інших проблем, особливо тих, що сто-
суються професії.

 Після  обговорення перших десяти днів практики 
студенти були дещо подивовані, що я звертаюсь до 
них не просто з загальними настановами та заува-
женнями, а ще й  індивідуально до кожного з огляду 
на те, що написано у щоденнику.

Вони побачили, що, взявши на один день їхні 
щоденники для перевірки, я все уважно перечитала 
і кожному маю що сказати.

Думаю, важливо, щоб студент відчував щиру за-
цікавленість викладача, а не його формальний підхід 
до своїх обов’язків. Тому що молоді люди на підсвідо-
мому рівні відчувають фальш і “закриваються”. Тоді 
до них вже неможливо  “достукатись” і, відповідно, 
неможливо їх нічого навчити і нічим допомогти. А 
допомога дуже потрібна: складна акторська професія, 
складний вік, а тут ще й у кожного…характер, до того 
ж настав час“збирати каміння’’– п’ятий курс!

 Тому виробнича практика, а особливо на п’ятому 
курсі – річ архіважлива і керувати нею треба фахово 
і творчо. У когось виникають проблеми із роллю у 

дипломній виставі, а хтось намагається у професій-
ному театрі заявити про себе, і керівник, який працює 
зі студентами системно в часі практики, може допо-
могти у розв’язанні багатьох проблем, пов’язаних із 
творенням ролі, читацької програми тощо…

Наприклад, студентам треба вчасно нагадати про 
книжкові джерела (бажано вказати сторінки), читання 
яких допоможе їм під час роботи. 

Виставляю бали і з нетерпінням чекаю завершен-
ня наступної декади.

– Читаю книгу Б. Є. Захави “Мастерство актëра 
и режиссëра”, яка справляє хороше враження.

Шкода, що скоріше (на курсі 2-3-ому вона не по-
трапила мені до рук.) Тут чудово подано “систему” 
К. Cтаніславського, Є. Вахтангова, М. Чехова та 
інших і все це без зайвих декілька сотень сторінок. 
Є, звичайно, мінус – багато комуністичної ідеології, 
але це можна пропускати.

– Олено Петрівно, чому так?.. Навіщо я взагалі 
намагаюсь все життя кимось стати, щось зробити, 
бути на рівні в усьому?! Навіщо, якщо потім успіх 
повертається не до мене і не до таких як я, а до 
зовсім протилежних.

– У режисера янгольське терпіння. На його 
місці я б усіх вже повиганяла, поприбивала і вилаяла 
за поведінку на репетиції, а сама себе вбила б за 
запізнення. Слава Богу, що у Євгена Худзика янгольське 
терпіння. Він на мене не злиться за запізнення і мило 
запитує, чи мене хтось не образив. Мабуть, відчуває, 
що в мене зараз складний період…

– Зима…Хочу снігу, може, як все буде біле, чисте, 
то й думки очистяться. Дивно, як одна людина може 
паралізувати іншу – її волю, думки, бажання.

– Мої одногрупники і я разом з ними припускаємось 
часто однієї  і тієї ж помилки в читанні віршів. Пауза 
в кінці кожного рядка!!! Олена Петрівна товче нам 
це з першого курсу. Дякуємо їй за це і привіт .

– Згадала собі фразу Рожевої Пані:.. “духовні 
страждання залежать тільки від нас, ми самі їх 
вибираємо…”. Чистісінька правда. Ніхто, окрім 
мене самої, не поставить мою голову на місце.

–“Я не визнаю слова “грати”, на сцені треба 
“жити”, – каже Фаїна Ранєвская. Буду і надалі 
звертатися до геніальних цитат неповторних 
людей. Ще треба дещо перечитати, підкоротити, 
попрацювати. Добраніч!

– Сьогодні у театрі юного глядача призначили 
мене на роль Мами у “Малюк і Карлсон”. Мені стало 
не дуже втішно…Чому мені дали вікову роль?.. Дурне 
запитання…Дали роль – тішся і роби. Сприймаю це 
як виклик. Це навіть цікаво .

– У ході репетиції “Блез” з Г.С. Воловецькою 
ми часом “дописували за автора” , щоб краще 

124

Юрій Захарко



125

розвинути комедійну ситуацію. Не виключаю такого, 
що потім ми викинемо усі наші “додатки”, проте ця 
репетиція принесла задоволення.

– Я сьогодні була, нарешті, на танцях, таке 
враження, ніби я металева лялька, якій забули 
змастити суглоби маслом. Тяжко повертатися в 
соціум. Відчуваю себе зайвою, хвостиком.

– Репетиція в ТЮГу“Метеликів’’ з Вальком Р. М. 
Ну от не виходить у мене один епізод і хоч вбийте 
мене. Немає в мене такого досвіду, щоб зіграти таку 
собі Настасью Філіповну. Сили то немає! А хочеться 
ж зробити так, щоб Станіславський, не дай Боже 
не сказав “нє вєрю”.

– А коли понеділок був легким днем? 

 За законами жанру записи у щоденниках стають 
дедалі відвертішими, емоційнішими, болючішими, 
і я вже “не можу мовчати”. Беру олівець і відписую 
кожному щось особисто для нього, адже щоденник 
– це досить конфіденційно, хоч він і в рамках вироб-
ничої практики.

 Дуже сприяють нашому спілкуванню “смайли-
ки”  , такі лаконічні, а такі красномовні для су-
часних дітей, а відтак і для мене. Коли вони пишуть 
про душевні переживання, розпачі – “смайликів” 
нам не досить, я беру олівчик і  пишу: щось раджу, 
співпереживаю…Мені насправді так хочеться вирі-
шити всі їхні проблеми. У нас виникає такий діялог 
в “епістолярному жанрі”… Ми спілкуємося… Знову 
разом обговорюємо написання щоденників. Дякую 
за змістовні, глибокі роботи, за емоційність, щирість 
та гумор.

 Відчуваю, що далі буде ще цікавіше, тому що 
з’явився  дух відвертости!

– 17.11.11. – День Студента!!! А цим все сказа-
но!!!

– Сьогодні на вулиці випадково зустріли 
Віктюка. Поговорили. Всесвітньо відомий режисер, 
а така проста людина. Ну зовсім не галицький 
менталітет.

– Найбільшою подією сьогодні став похід в 
Оперний театр на виставу Р. Віктюка“Король 
Арлекін’’. Для мене це поєднання бездоганної 
естетичної форми із глибоким змістом. Дай Боже 
Роману Віктюку ще пожити і поставити багато 
вистав:

   “Оставайся, мальчик, с нами,
      Будешь нашим королëм…’’
– “Король Арлекін” Романа Віктюка – дуже гар-

но символічно, звуково і пластично вирішена вистава. 
Дуже шкода, що в нас ніхто не наважується таке 
ставити. Це якийсь новий рівень театру, він не по-
бутовий, але й не ставить мізки догори ногами.

– Колись я була дуже впевнена в собі. Зараз світ 
здається мені не таким, як колись, його впокорення 
– не таким вже й легким. Все перевернулось з ніг на 
голову. Боже, куди мене занесе?

– Г. Воловецька прочитала лекцію стосовно ети-
ки актора. На всю групу це справило враження. На 
мене також. Іноді забуваєш про такі речі, як елемен-
тарна повага на сцені та поза її межами.

–…мене “ковбасило” всю репетицію!
– Я не зла. Я ненавиджу несправедливість. А лю-

дей люблю. Вони мене чомусь рідко люблять.
– У театрі Леся Курбаса німецький актор і ре-

жисер Мартін Вальу читає твори Стефана Цвей-
га. За наполегливою рекомендацією Козака Богдана 
Миколайовича (народного артиста України, лауре-
ата Шевченківської премії) я пішов туди… Читан-
ня було німецькою мовою, а про що він читав, я не 
зрозумів…

– “Зараз актори не вміють мовчати. Як, до речі, 
і говорити” – чудова Фаїна Ранєвская.

– Мене знову “накрило”. Я ніби провалилась у 
прірву і “зависла”, не бачу нічого над собою і не бачу 
землі знизу. Я не знаю, хто я.

– Худзик попросив“послухати’’ територію і не 
починати одночасно шуміти, а по мірі виникнення 
імпульсу зсередини – видавати його назовні. Багато 

Îëåíà ÁÀØÀ

125

Наталя Мазур



126

разів наголошував на тому, щоб ми “слухали” тишу. 
Це важко, але можливо. Чим довше мовчиш, тим 
важче починати говорити. Все, як у житті .

– Окремо працюю над текстом, знаючи добре, 
над чим треба працювати . Олено Петрівно, Вам 
привіт і велике спасибі за те, що не давали мені р-р-
р-р-розслаблятись.

– Вже вкотре перечитую Телігу. Задумалась, на-
скільки актуально вона пише, не має відчуття архаїч-
ності цих віршів. З поезією у нас все більш-менш. Але, 
напевно, треба помолитися, щоб до нас ще сходили 
толкові драматурги.“Господи, нехай в Україні наро-
диться український Шмітт. (Ну, я майже Оскар.) А 
де Рожева Пані ?’’

– Мене взагалі колись якийсь театр прийме на 
роботу?

– Нарешті мене випустили на сцену!!! Нарешті 
я відірвалася! В кінці Юрій Орестович сказав, що я 
добре працюю, це, звичайно, перебільшено, але все 
одно приємно.

– Мені цікаво було, як працюють старші актри-
си театру, як шукають мізансцени, пристосування. 
Потім я дізналась, що вони теж студентки Коза-
ка Богдана Миколайовича і ще раз оцінила його як 
викладача.

– Читаю Н. Макіавеллі“Государь’’. Цікаво, на-
скільки трактат, написаний у 1505 році, зараз є 
актуальним.

– У виставі“Блез’’ маю зіграти тупу малолітню 
мажорку, яку віддають заміж за головного героя. 
Моя фантазія одразу ж вибухнула купою ідей, які 
треба буде донести наступного разу до Галини Сте-
панівни.

– Репетиція “Метеликів” в ТЮЗі. Найважчий 
мій епізод. Котрий з “перерізаним горлом”. Така ру-
летка виходить. Або вистрілює, або ні. Ужас, пере-
прошую-Жах!

– Я не знаю, хто придумав ранкові репетиції!!!Хто 
придумав? Прокинулась лише в кінці.

– Всі вважають мою героїню божевільною, бо 
їй вбачаються святі. Режисер запропонував цікавий 
хід: святі – це звичайні люди, глядачі, адже в кож-
ній людині є частинка Бога. Отже, моя  героїня не 
божевільна, а просто уміє побачити в тих людях 
святих. 

І, як співається в одній польській пісеньці:
   І великий, і малий може бути святим,
   І товстий, і худий може бути святим. 
   І я, і ти можеш бути святим.
   Де можна сьогодні побачити святих?
   Тут, поміж нами…

– Прийшла Галина Степанівна, зробила “розбір 
польотів” моїх, мого партнера і всіх інших…Моя 
психіка не витримала, і я пішла в театр ім. Леся 
Курбаса на зустріч з українськими та  грузинськими 
драматургами.

– “Вчіться слухати, розуміти і любити жорсто-
ку правду про себе”, – сказав К. С. Станіславський.

– Ходив у театр ім. Леся Курбаса на зустріч з 
драматургами “Нової Драми”. Драматурги читали 
свої старі і нові п’єси. Грузини, всі до одного, пере-
важно пишуть про війну в своїй країні, тобто про 
російсько-грузинські стосунки. Жоден з драматургів 
не зміг відповісти на питання, яке прозвучало разів 
три:“А чому в Грузії триває війна?’’

– Нарешті побачила Лашу Бугадзе ,та ще й 
вживу. Було там ще багато інших драматургів. 
І всі цікаві особистості, правда, був один з Херсона... 
дуже матюклива особа... Грузини мені всі сподоба-
лись, хто гумором, хто оригінальністю. Принаймні, 
тепер маю уявлення, хто такі драматурги і що вони 
взагалі існують .

– Сьогодні Андрія . Я вже своє наворожила, 
тому з дівчатами нікуди ввечері не йшла .

– Я “підсіла” на театр. Не можна ні до чого 
звикати, все дуже легко забрати.

– Чому не дають лікарняний за розбиті 
серця ?..

 Які вони різні… Та кожен особистість. Так, як 
мислить і висловлюється один, ніколи не скаже ін-
ший. І я майже безпомилково вгадую, кому належать 

126

Марія-Галина Павлик



127

ті чи інші слова. Кожен – індивідуальність, а для твор-
чої людини це чи не найголовніше.

 Схоже на те, що студенти протягом практики не 
просто навчились викладати свої думки на папері 
цікаво, змістовно, фахово, а ще й почали отримувати 
задоволення від цього процесу. Таке враження, що їх 
“прорвало”.

Інколи стають зовсім відвертими і їх просто 
“несе”, виливають свої болі, сумніви, жалі, протести, 
а десь бавляться словами, тішаться своєю дотепністю, 
заграють, роблять мені компліменти, жартують, про-
сять поради, і я активно відписую олівчиком, словом, 
я щаслива!…

–  Дивлюсь на свій кубок з Ялтинського фести-
валю читців і… дякую! Тим прекрасним людям, які 
мене туди відправили. Чуєте ?

– Працюю самостійно над роллю. Щоб краще 
розібратись, вирішила перечитати К. С. Станіслав-
ського “Робота актора над роллю”. Взагалі треба 
написати біографію свого персонажа, чого немає в 
п’єсі, те допридумати.

– Репетиція в ТЮЗі. “Метелики”. Нарешті! В 
тій складній сцені намацала правильний напрямок, 
вхопила шматочок того зерна. Краще пізно, ніж ні-
коли…

– Їм багато мандарин і читаю “Психопатологію 
буденного життя” Фройда. Все-таки сподіваюсь на 
порозуміння з цим австрійським дідусем…

– Сьогодні мої іменини ! Я вирішила зробити 
собі подарунок і пішла на концерт гурту “Курбаси”, 
який створили актори театру ім. Леся Курбаса. Вони 
співали українські обрядові пісні. Вміють створити 
атмосферу! Я вже захотіла Різдва одразу і куті. 
Хоча насправді Нового року я не хочу. Сподіваюсь, я 
знайду якусь роботу на Новорічну ніч, бо альтерна-
тиви сумні .

– Кінець практики наближається. Півтора мі-
сяця давати комусь читати свої думки. Це незвично 
і ніяково.

– Репетиція затягнулась до другої години ночі. 
Десь при кінці мене вже почало нудити. Але все одно 
ще не до кінця розібралися, будемо це робити завтра 
чи сьогодні… Все. Іду спати.

– Чим ближче до прем’єри, тим страшніше, часу 
бракує, як повітря під водою.

– Сьогодні відбувся перший прогон на глядача, 
нехай їх було і двоє.

– Ми важливі на сцені, навіть коли знаходимось 
на десятому плані.

Центр кімнати там, де я стою. Пам’ятати 
про своє я. Вести свою лінію. Отаке от нелегке ак-
торське житіє .

– Ввечері вистава. Так страшно... Публіка спри-
ймала нас дуже тепло. Як виявилося, коли довіряєш 
режисеру, то все може вийти.

– Приємно, коли якась дівчинка років п’яти після 
вистави так обіймала мене і дякувала. Зразу захоті-
лось йти працювати в ТЮГ .

– Ну от, останній день практики, отже, і ос-
танній запис у цьому щоденнику.

– А ще сьогодні ввечері випав перший сніг, лапа-
тий-лапатий. А це означає, що не за горами зима, 
вона вже дуже близько.

– Останній день. Ваших записів олівцем вже не 
буде і, маю визнати, мені цього бракуватиме.

Читаючи ці рядки, я подумки сказала собі: МЕНІ 
ТЕЖ…

    
P.S. От і завершилась наша виробнича практика .

Студенти написали звіти, індивідуальні роботи, здали 
щоденники, захистились.

І я впевнена, що ця практика стала для нас усіх 
хорошою людською і творчою школою.

Îëåíà ÁÀØÀ

127

Мар’яна Кривдик

Студенти акторського відділення кафедри театро знавства 
та акторської майстерности факультету культури і 
мистецтв Львівського національного університету імени 
Івана Франка під час іспиту “Сценічна мова”.
Світлини до статті – Романа Кривдика.



128

ÑÂ²Ò

 ². Òåàòð “Êàðàãüîç”: ñàòèðè÷íå 
òëî ³ íàö³îíàëüíèé êîëîðèò  
Без сумніву яскравими фрагментами історії куль-

тури багатьох етносів є народні театри, їхні само-
бутні форми і характерні особливості. Переважна 
більшість народних колективів, що зумовили поступ 
театру світового, відомі й донині. Приміром, можна 
згадати італійську commedia dell’arte, російського 
Петрушку, східнослов’янський Різдвяний вертеп, і, 
зокрема, інваріянти східного театру тіней. Варто ак-
центувати, що серед останніх доволі активно функ-
ціонує один з найвідоміших народних театрів Малої 
Азії – турецький “Карагьоз”, особливий інтерес до 
якого викликають його сучасні форми та концепту-
альні орієнтири.

Історія виникнення тіньового театру “Карагьоз” 
на теренах Османської імперії пов’язана з життям 
двох відчайдушних приятелів Карагьоза і Гаджівата. 
Працюючи на будівництві мечеті, вони відволікали 
від справ інших робітників, через що були страчені, 
а згодом постали у вигляді двох фігурок на напнутій 
білій тканині екрану, оскільки за їхніми неординар-
ними витівками почали сумувати всі: і простий люд, 
і високі сановники. Сама ж назва театру походить 
від імени головного героя Карагьоза, що в перекладі 
з турецької означає – “Чорноокий”. До цього додамо: 
ніде не зафіксовано, коли і звідки форма тіньового 
театру потрапила до османів. Приміром, турецький 
історик Метід Анд* зазначає, що “Карагьоз” закрі-
пив остаточну форму протягом ХVІІ ст. Аналогічні 

свідчення містяться також і в  “Книзі мандрів”  Евлія 
Челебі**. 

Відомий український учений А. Кримський вва-
жав, що тіньовий театр побутував ще за часів турків-
сельджуків: “Ляльковий театр не є перська видумка. 
[...] Гадати треба, що до мусульманського світу зайшов 
ляльковий театр на початку ХІІІ в. з Китаю” [1]. Росій-
ський дослідник Г. Крижицький вів генезу “Карагьоза” 
від ХІV ст.: “Якщо вірити легендам, то вперше тіньовий 
театр виник у Туреччині за султана Орхана (1326–59 р. 
Після Р.Х.) та його шейха Кюштері” [2]. Відтак 
з’ясувати точну дату та встановити “батьківство” не-
вгамовного бешкетника нині вже практично немож-
ливо, хоча відомо, що чорноокий герой є частиною 
театральних традицій алжирців, тунісців, египтян та 
інших народів. Він має такі імена: Каракоз, Каракус, 
Каракуш, Гарагус та ін. Отож кожна з країн вважає його 
самобутнім явищем своєї національної культури. 

На сучасному етапі завдяки спеціяльним видан-
ням***  та працям зарубіжних дослідників**** ті-
ньовий театр “Карагьоз” широко відомий не лише у 
Туреччині, а й далеко за її межами, хоча в історичній 
ретроспективі це явище цілком регіональне. Адже, по-
чинаючи від джерел (ХІІІ–ХV ст.), “Карагьоз”незмінно 
присутній у Константинополі, поліетнічному торго-
вельному місті, політичній та культурній столиці Ос-
манської імперії. В інших регіонах він виникав лише 
спорадично, переважно тоді, коли приїжджали манд-
рівні гастролери, яких і досі називають карагьозджу 
(той, що показує “Карагьоз”). 

Тетяна БОЙКО

ÒÓÐÅÖÜÊÈÉ ÒÅÀÒÐ Ò²ÍÅÉ “ÊÀÐÀÃÜÎÇ”. 
ÄÎ ÏÈÒÀÍÍß ÑÓ×ÀÑÍÈÕ ÔÎÐÌ 
ÒÀ ÊÎÍÖÅÏÒÓÀËÜÍÈÕ ÎÐ²ªÍÒÈÐ²Â

 
* Див.:  And Metin. Geleneksel türk tiyatrosu. Kukla – Karagöz – Ortaoyunu. – Ankara: 1969. – С. 177.
** Див.: Çelebi Evliya. Seyahatname. – 1898. – С. 657.
*** Şapolyo E.B. Karagözün tarihi. – İstanbul,1929.
**** Kunos İgnacz. Özsman török nepköltesi gyütemeny. – Budapest, 1889.  T. II.; Jacob G. Türkısche Litteraturgeschichte 

in Einzeldar – stellungen 1, Das Türkısche Schattentheater. – Berlin, 1900; Menzel T. Maddah, Schattentheatre und 
Orta Oyunu: Eine Kritische Übersicht. – Prag., 1941; Ritter H. Karagöz Türkische Schattenspiele. – Wiesbaden, 1953.; 
Thalasso Adolf. Le theatre türc Karagöz. – Paris, 1905; Spies O. Türkishe Puppentheater: Versuch einer Geschichte des 
Puppentheaters im Morgenland. – Lechte,  1959.



129

Ця форма тіньового дійства особливо приваблю-
вала публіку пригодницькими сюжетами, за якими 
відтворювалися повсякденні реалії. Сама ж конструк-
ція для показу тіньових вистав досить проста. У цен-
трі дерев’яної ширми лялькарі вирізали прямокутник 
десь у середньому один на півтора метри (розміри 
часто-густо варіювалися), на який з внутрішнього 
боку напинали бавовняну тканину. На відстані ця 
конструкція схожа на екран сучасного телевізора, 
що підсвічувався з внутрішнього боку олійними лам-
пами. Оскільки екран підсвічувався знизу, то видно 
було лише фігури маріонеток, а виконавець опинявся 
позаду, в тіні. Як правило, одночасно керував усіма 
маріонетками лише один актор, який умів відтво-
рювати тембр голосу, манеру поведінки та характер 
багатьох персонажів. На початку ХХ ст. Г. Крижиць-
кий вигляд карагьозівських маріонеток описував так: 
“Артистичний персонал тіньового театру складається 
з безкінечної кількости мініятюрних фігур, ретель-
но вирізаних з гарно вичиненої верблюжої шкіри. 
Ці фігури старанно розмальовані й нагадують чи то 
мозаїку, чи то тонкої роботи вітражі, розроблені в 
дусі турецьких килимових тканин. Розмір маріонеток 
від 20 сант. до 1 метра” [3]. Кількість героїв у театрі 
“Карагьоз” варіювалася у кожній п’єсі, постійними 
були лише Карагьоз та Гаджіват. 

В образі Карагьоза увиразнювалася маска про-
стака, Гаджівата – грамотія. Карагьоз, так само як 
інші типологічно близькі до нього маски народного 
театру (Петрушка, Панч, Полішинель) – веселун, від-
чайдух і непосида, що так і прагне встромити носа у 
чужі справи. Він не має сталих моральних принципів, 
часом несподівано міняє свої переконання на проти-
лежні, іноді грубий і самовпевнений. Відтак герой 
постійно потрапляє в халепу, його не раз фізично 
карають та публічно висміюють.  

Гаджіват – порадник Карагьоза, “віддзеркалення” 
його сумління. Він комунікабельний, неконфліктний, 
вихований, що визначає основні його задачі – усу-
нення суперечок, пом’якшення напружених ситуа-
цій. Освіта дозволяє йому підписувати угоди, вести 
ділові перемовини, розв’язувати фінансові питання. 
Гаджіват дає поради Карагьозу, традиційно виступає 
його посередником при налагодженні якоїсь нової 
справи. Гаджіват розмовляє літературною мовою, 
що є приводом для численних мовних каламбурів у 
спілкуванні з недорікуватим Карагьозом; часом вони 
не розуміють одне одного. Зовні ж їх доволі легко 
відрізнити: форма Гаджіватової бороди – витягнуто-
загострена, Карагьозової – м’яко заокруглена. Також 
відрізняє їх і те, що Гаджівата лялькар водить на одній 
палиці, а Карагьоза на двох: у нього рухається ліва 
рука, якою він зазвичай починає бійку. 

Загалом же дійових осіб у театрі “Карагьоз” не 
злічити. Поруч із головними, присутніми чи не в кож-

ній п’єсі, з’являлися й доволі екзотичні персонажі, як-
от “чарівна дама у чорних шароварах, верхи на сірому 
коні, з наргіле і мундштуком в руках чи озброєний до 
зубів благородний албанський розбійник, з рушницею 
й хвацькими вусами...” [4]. Частими гостями тіньо-
вих дійств були й представники тваринного світу: 
леви, чаплі, віслюки, вівці та ін. Галерея національ-
них типажів, створених в умовах етнічно строкатої 
Османської імперії, в театрі “Карагьоз” також була 
представлена дуже широко. Часто-густо героями 
ставали люди (араб, перс, грек, вірменин, єврей), які 
у пошуках кращого життя прибули до Константино-
поля з віддалених країв. Кожен з них мав колоритні 
особливості: діялект, манеру поведінки, професійні 
атрибути й, що характерно, – зовнішні риси (глядач 
міг легко відрізнити араба від грека). Усе це разом 
надавало карагьозівській драматургії образної стро-
катости, карнавальної стихійної атмосфери. Утім, 
так само як і головні, герої другого плану були лише 
комічними масками, характери яких не змінювали-
ся, а мандрували з п’єси до п’єси, увиразнюючи їхні 
жанрові контури. 

Важливо підкреслити, що в площині карагьозівсь-
кої ширми одночасно перебували тільки два персо-
нажі, бо один карагьозджу не міг керувати більшою 
їх кількістю. Лише інколи відтворювалася “звуко-
ва” присутність третьої особи, приміром, дружини 
Карагьоза. Також іноді Карагьозів голос за кадром 
коментував те, що відбувалося між іншими маріонет-
ками. Помічник виконавця-карагьозджу переважно 
надавав лише технічну допомогу: озвучував ляпаси 
та відтворював інші звукові ефекти, забезпечував му-
зичний супровід. Дослідник турецького народного 
театру Унвер Орал вказує на те, що традиційно мит-
ці використовували лише два музичні інструменти: 
теф (бубон) та нареке (свисток або дудка, зроблені з 
очерету). “Про теф тоді знав кожен, і його легко було 
знайти, у той час як нареке за структурою і способом 
гри набагато простіша, але  менш відома широкому 
загалу. [...]

У “Карагьоз” здавна використовували як народ-
ну, так і авторську музику. Інколи для створення ко-
мічного ефекту лялькарі самотужки  імітували звуки 
цих традиційних музичних інструментів” [5]. Утім, 
вистави “Карагьоз” практично ніколи не відбувалися 
без музичного супроводу. 

Сценічний простір вистав “Карагьоз” був доволі 
обмеженим, як правило – це територія одного махале 
(кварталу). Таким чином, при написанні нових п’єс 
автори відштовхувалися від уже відомого набору пер-
сонажів, бо глядачами вечірніх вистав “Карагьоз” 
переважно були мешканці одного й того ж кварталу, 
які хотіли дізнатися продовження учорашніх подій, 
вболівали за долю своїх улюблених героїв. Відтак 
окремі містяни, поведінка й заняття яких відзначали-

Òåòÿíà ÁÎÉÊÎ



130

ся чимось особливим, згодом ставали персонажами 
карагьозівських п’єс: автори відтворювали образи 
цілком реальних людей.

Окрім розважального характеру, театр “Карагьоз” 
мав і серйозніші функції. Звичайна ширма була пев-
ною моделлю світобудови, трибуною для обговорен-
ня нагальних питань. Так, приміром, за відсутности 
різноманітних джерел інформації через “Карагьоз” 
поширювалися актуальні новини. Навіть про події 
у султанському палаці чи про збільшення податків 
люди часом дізнавалися від персонажів тіньового 
театру. Або ж навпаки; інколи в основу п’єс було 
покладено цілковиту нісенітницю, в яку теж часом 
вірили наївні глядачі. 

Щодо карагьозівських сюжетів, то вони, як і сю-
жети будь-якої народної драми, доволі прості. Адже 
п’єси переважно були розраховані на простий люд, 
часом зовсім неграмотний, а відтак драматургія ви-
будовувалася передусім з розважальних позицій, а 
вже потім – морально-виховних. Власне  Карагьоз 
розважав публіку своїми витівками, а Гаджіват повчав 
та напучував настановами. Сама ж анекдотична си-
туація виникала навколо того чи іншого безглуздого 
наміру Карагьоза. Назви п’єс здебільшого й говорили 
про те, чим займатиметься Карагьоз (”Аптека”, “Сад”, 
“Писар” та ін.) або в яку чергову халепу втрапить 
(“Велике весілля”, “Одруження навпаки”).

Приблизно до середини ХІХ ст., часу появи пер-
ших зразків турецької професійної драматургії, п’єси 
для “Карагьоз” писали самі карагьозджу. Вони не 
цуралися й політичної сатири, висміюючи  манери 
й жадібність можновладців або інтриги у султансь-
кому гаремі, тобто ті явища, про які не дозволялося 
вільно говорити. А в театрі, так би мовити, у вигада-
ному світі, це часом минало безкарно. Хоча випадки 
цензурних заборон і навіть страт тих карагьозджу, 
які дещо “переступили межу”, за часів Султанату 
траплялися досить часто. Втім, лялькарі здебільшого 
зосереджували увагу на життєвих перипетіях пере-
січних містян.

Загалом театру “Карагьоз” притаманна особлива 
вітальність. Він мав стабільну популярність упродовж 
багатьох століть. Його не могли остаточно усунути 
з мистецького горизонту найрадикальніші історичні 
та суспільні зміни. Навіть новації театрального життя 
Туреччини після 1923 р., часу проголошення Респуб-
ліки й поступової европеїзації національного театру, 
не спроможні були затінити цю театральну форму. 

²². Ôóíêö³¿¿ “Êàðàãüîç” ó ÕÕ² ñò.: 
äàíèíà òðàäèö³ÿì ÷è ñó÷àñíà åñòåòèêà?

Кожна людина, яка певний час перебуває у Туреч-
чині, зокрема у Стамбулі, не може не звернути уваги 
на тонкі мережані силуети двох бородатих чоловіків-
маріонеток, що визирають з вікон багатьох кав’ярень, 

посміхаються з фасадів різноманітних майстерень, 
пропонують купити  акційні товари на сторінках бро-
шур відомих супермаркетів. Одразу ж зрозуміло, що 
це якісь універсальні персонажі турецької культури, 
але не кожен іноземець здогадається ідентифікувати їх 
саме з національним театром. Персонажі “Карагьоз” 
глибоко вкорінилися у різноманітних сферах сучас-
ного життя. Але, попри всі популярні використання 
цих фігур, вони й досі залишаються насамперед суто 
культурними надбаннями, своєрідними реліквіями 
національного театру. 

Упродовж століть коло традиційних масок “Ка-
рагьоз”, як і решта засобів виразности цього театру, 
неодноразово трансформувалося, але ніколи не втра-
чало свого національного колориту та ментальних 
рис. Нині ж, на початку ХХІ ст., побачити вистави 
“Карагьоз” можна у багатьох турецьких містах. Утім, 
більшість митців-карагьозджу традиційно працюють 
у Стамбулі, а також у Бурсі (місті, де за легендою Ка-
рагьоз і Гаджіват бешкетували на будівництві мечеті) 
та Анкарі (столиці сучасної Туреччини). 

Споконвічна традиція правовірних мусульман 
дивитися “Карагьоз” після заходу сонця протягом 
місяця Рамазана, суворого мусульманського посту, 
коли вдень не можна ні їсти, ні пити, ні розважатися, 
а лише вночі дозволяється долучитися до земних благ, 
зберігає свої ритуальні контури й нині. Приміром, в 
історичному стамбульському районі Султанахмет 
вже багато років поспіль  після іфтару (традиційної 
вечері під час Рамазану) показують вистави “Кара-
гьоз” як такий собі своєрідний мистецький “десерт”. 
Ці покази замовляє стамбульська мерія для популя-
ризації традиційних мистецьких форм серед містян 
та туристів. У серпні 2011 р. вистави “Карагьоз” два 
тижні поспіль показував карагьозджу Суат Верал, 
який розігрував коротенькі класичні сценки з життя 
Карагьоза і Гаджівата, доповнюючи їх деякими  епі-
зодами на злобу дня. Під запальну музику відомого 
у Туреччині рекламного ролика лялькар відтворював 
відомі сюжети з життя відчайдушних друзів.

Загалом же, протягом Рамазану мерії багатьох 
турецьких міст  анґажують карагьозджу для показу 
вечірніх вистав. Утім, на сучасному етапі, “Кара-
гьоз” грають круглий рік, безвідносно до календар-
но-обрядових канонів. Адже “Карагьоз” – це певний 
бренд турецької культури, на який завжди є попит 
серед іноземців. Тому його можна зустріти у відо-
мих курортних центрах, де є перспектива непогано-
го заробітку для карагьозджу: фінансова складова 
особливо важлива для функціонування цього типу 
театру. Хоча “Карагьоз” проголошено національним 
надбанням Туреччини, його розвиток держава майже 
не фінансує. Він є – і все. Здебільшого лялькарі-кара-
гьозджу – приватні підприємці. І те, що цього року у 
Стамбулі карагьозджу С. Вералу асистували дружина 



131

Òåòÿíà ÁÎÉÊÎ

та їхні діти, якраз підтверджує, що мистецтво “Кара-
гьоз” існує навіть у формі родинного бізнесу. 

Зрозуміло, у сучасних реаліях тіньовий театр 
“Карагьоз” може існувати у двох іпостасях: тради-
ційної моделі та модифікованого варіянту. Одразу ж 
зазначимо, що будь-які зміни стосуються насамперед 
змісту, тобто драматургії, виконавської стилістики, 
технічного забезпечення. Форма ж театру “Кара-
гьоз” залишається певною мірою недоторканною, 
бо відсутність традиційної ширми або перенесення 
персонажів в якийсь інший простір одразу ж нівелює 
естетико-художні засади цього типу театру. Відтак 
на багатьох турецьких майданчиках та в програмах 
зарубіжних фестивалів можна побачити і класичний 
“Карагьоз”, і осучаснений.

Що ж маємо на увазі, коли говоримо – тради-
ційний або ж класичний “Карагьоз”? Це, передусім, 
постави тієї драматургії, що дійшла до нас власне від 
джерел. Нині відшукати старі п’єси “Карагьоз” зовсім 
не важко.  Ті, що збереглися, зібрано, упорядкова-
но й видано в багатьох збірниках*. Класичні п’єси 
“Карагьоз” найчастіше вибудувані за принципом ко-
медії ситуацій, де калейдоскопічна зміна подій та 
заплутаність інтриги гарантовано тримають увагу 
глядача. До класичної карагьозівської драматургії 
можна віднести й численні п’єси відомих турецьких 
письменників ХХ ст., які використовували стилістику 
“під Карагьоз”, тобто, зберігали традиційні кліше 
сюжету, характери дійових осіб та тематику. Варто 
зазначити, що більшість сучасних карагьозджу пра-
цюють у межах класичного “Карагьоз”.

Що ж до модифікованого або ж осучасненого “Ка-
рагьоз”, то  художні параметри цих вистав дійсно 
відрізняються від традиційних. Новітні п’єси торка-
ються універсальних проблем та явищ, не прив’язані 
до конкретного місця дії чи турецького суспільства. 
Їхні теми зрозумілі в усьому світі. Це дає змогу ви-
користовувати менше текстового матеріялу, а більше 
насичувати виставу візуально-образною символікою. 
Відтак нинішній поступ турецького тіньового театру 
якраз і полягає в тому, що театр, зберігаючи базовий 
набір засобів художньої виразности, поволі стає ін-
телектуальним, розрахованим на глядача з активною 
соціяльною й особистісною позиціями. Правда, ця 
тенденція доволі пунктирна, вона цілком залежить від 
творчої продуктивности та креаційного потенціялу 
лише кількох митців-карагьозджу.

Загалом же нинішній “Карагьоз”, як традиційний, 
так і новітній, багато в чому змінився, так би мовити, 

підлаштувався під сучасні реалії та ціннісні орієнтири 
суспільства. Безперечно, він став лояльнішим, політ-
коректнішим, виваженішим. В історичному ж розрізі 
трибуна “Карагьоз” як місце розвінчання суспільних 
порядків часто-густо дивувала пікантною тематикою 
та вільним добором нецензурних висловів. Усього 
століття-півтора тому  Карагьоз, замість палиці, бив 
Гаджівата величезним фалосом та оглушував добір-
ною лайкою. Це змушувало публіку лише невпинно 
реготати й коментувати побачене на свій лад. 

Сучасне ж турецьке суспільство у переважній 
більшості доволі прозахідне за типом мислення, 
тому на кону драматичного театру представлено різ-
номанітну тематику й жанрові поєднання, а відтак 
еротичні мотиви, герої глянцевих видань або ж чор-
ні комедії тут нікого не дивують. Разом з тим, саме 
тіньовий театр виглядає явищем доволі делікатним, 
відірваним від побутових реалій та екзистенційних 
драм. Його нинішня сценічна естетика здебільшого 
працює на створення казкової атмосфери, тяжіє до 
образно-мистецького обрамлення життя. І це при 
тому, що функціонально й змістово театр “Карагьоз” 
завжди “дихав” актуальними суспільними подіями, 
правдою життя пересічних людей, реагував на хво-
роби соціуму. 

Отже, як ми можемо переконатися, сучасні кара-
гьозджу дотримуються певних моральних правил, 
які дозволяють мистецтву тіньового театру бути 
стилістично витриманою, елітарною ланкою у сис-
темі турецької культури. І загалом, попри те, що цей 
тип театру часто-густо позиціонується як музейний 
експонат, що зберігся з сивої давнини, окремі митці 
намагаються працювати у межах тих стандартів якос-
ти, що утвердилися у ХХ ст., тобто будувати вистави 
на засадах режисерського театру, з паритетним ура-
хуванням художньої та технічної складових. Звідси 
постають особливі вимоги до розроблення візуальних 
ефектів та актуальних сублімованих текстів. Тому 
новітня карагьозівська драматургія дуже лаконічна. 
Головна її функція – у підкресленні змістових коно-
тацій та наданні виставі семантичних і стилістичних 
відтінків. Нині, поруч з традиційними п’єсами “Кара-
гьоз” (звідки вилучено непристойні вислови), такими 
як “Писар”, “Риба”, “Сад” та інші, де головний герой 
виконує якусь роботу та потрапляє у незручне ста-
новище, на кону тіньового театру, нехай поодиноко, 
але можна зустріти доволі креативні постави, що зу-
мовлюють значні трансформації жанру.

У руслі такого креативного підходу й осучаснення 
тіньового театру працює відомий карагьозджу Джен-
гіз Озек, який 1986 р. відкрив майстерню з виробниц-
тва традиційних ляльок та демонстрації вистав театру 
тіней. В його доробку багатий репертуар класичних 
п’єс “Карагьоз”, з яких лялькар починав свою творчу 
діяльність та на яких відточував професійні навички. 

* Комплексні видання: Kudret Cevdet. Karagöz. – 
Ankara. – K. 1-3. – 1968-1970;  Oral Ünver. Karagözname. 
Antoloji. – İstanbul,1977.;  Sönmez Sevengül. Karagöz 
kitabı. – İstanbul, 2000.



132

Майстер донині самотужки робить маріонеток з вер-
блюжої шкіри за традиційною технологією. 

Розуміючи потребу адаптації естетики тіньово-
го театру до реалій сучасности, Дженгіз Озек почав 
писати п’єси, які б відповідали актуальним мистець-
ким потребам суспільства. Свою першу п’єсу-притчу 
“Сміттєвий монстр” (“Çöp Canavarı”), яка характери-
зується мінімальним використанням слів, він поста-
вив 1998 р. У цій п’єсі трансформовано традиційну 
драматургічну модель тіньового театру. Карагьоз в 
інтерпретації Озека вже не головний герой, а про-
стий відчайдух, який через свою необачність встряг 
у нову пригоду. На першому ж плані глядач бачить 
фігуру величезної риби, яка з’їдає викинуте в море 
сміття. Вона виконує свою роботу з почуттям великої 
відповідальности. Ця риба з’їла так багато сміття, 
що перетворилася на монстра. Але це добросердний 
монстр, який рішуче намагається зібрати все сміття 
і зберегти море чистим, бо ненавидить флотилії бля-
шаних пляшок. В анотації на цю виставу автор ста-
вить важливі для людини питання: “Ви коли-небудь 
кидали сміття в море? Якщо так, то ви думали про 
те, що з ним відбудеться”? 

Вистава починається з того, що Карагьоз, пере-
кочуючись на морських хвилях, кидає пляшку з-під 
газованого напою за борт човна. Раптом з’являється 
монстр і разом з пляшкою проковтує й Карагьоза. 
Таким чином, бешкетник весь час подорожує в животі 
монстра, а у фіналі перетворюється на захисника при-
роди. Риба-монстр тим часом зустрічає різноманітних 
морських істот, які зачаровують своєю яскравістю та 
манерою рухатися. Майстер Озек вражає технікою 
одночасного показу на екрані багатьох фігур. Той, 
хто спостерігає за цим фантастичнм видовищем, 
не може повірити, що цим усім керує тільки одна 
людина. Відтак карагьозджу Озек перетворив екран 
тіньового театру на своєрідний акваріум (150х100 
см), де наче у калейдоскопі, відбується миттєва зміна 
картин водного світу під мелодії традиційної музи-
ки. Не дивно, що ця вистава вже понад десять років 
тримається у репертуарі й користується популярніс-
тю як на батьківщині, так і за кордоном. У ній театр 
“Карагьоз” набирає нової якости, він не розглядає 
уже побутові колізії містян, а виходить на пробле-
ми світового масштабу. Разом з тим Дженгіз Озек 
не лише візуалізує заклики легендарного Кусто, а й 
відтворює фантастичну атмосферу театру тіней. Ок-
рім “Сміттєвого монстра”, у репертуарі майстра є ще 
кілька мінімально вербалізованих вистав (“Чарівне 
дерево”, “Чарівна лампа” та ін.), з якими він їздить 
за кордон презентувати сучасні версії турецького на-
родного театру.

Отже, зрозуміла річ, що функціонування й роз-
виток цього типу театру значню мірою залежать від 

персоналій, тобто, від тих митців, які професійно 
займаються “Карагьоз”, знають його витоки, історію 
та етапи становлення. Адже аматорів, охочих до ви-
конавства, але не спроможних осягнути специфіку 
тіньового театру, нині також вистачає. Професійні 
ж карагьозджу у переважній більшості належать до 
складу всесвітнього товариства лялькарів під назвою 
“UNİMA”, філії якого є в Анкарі, Бурсі, Стамбулі. 

Оцінювати сучасний стан турецького тіньового 
театру можна не лише за побаченими виставами, а 
й за тим, яке місце займає “Карагьоз” у культурному 
житті суспільства. Ось лише деякі приклади. У грудні 
2011 р.  у буклеті, де анонсується програма мистець-
ких заходів Стамбула, було розміщено оголошення: 
“Запрошуємо на курси виготовлення ляльок “Кара-
гьоз”. Їх організовано з метою передачі молодшим 
поколінням мистецтва “Карагьоз”, міцного фунда-
менту традиційного турецького театру. Завдяки їм 
оживе наша культурна спадщина, яка вже була на 
межі забуття”. До порівняння можемо лише уявити, 
що в Україні відкриються курси виготовлення ляльок 
різдвяного вертепу або буде організовано дводенну 
конференцію щодо розвитку давніх форм народного 
театру. Як це приміром сталося у м. Ізмір (Туреччина) 
18-19 березня 2011 р., коли провідні театрознавці 
(Оздемір Нутку, Ефдал Севінчлі, Хулья Нутку та ін.) і 
митці-лялькарі (Мустафа Мутлу, Налюк Юдже та ін.) 
читали доповіді за темою – “Тіньовий театр: від тра-
диції до майбутнього”. Мистецтво тіньового театру 
не втрачає своїх позицій серед інших видів театраль-
ної культури Туреччини. І, як показують окремі події 
та заходи, переважна більшість майстрів “Карагьоз” 
впевнено дивиться у майбутнє, а в розвитку мульти-
медійних технологій бачать шляхи вдосконалення 
і традиційних засобів виразности тіньового театру. 
Відтак сучасний “Карагьоз” – окремий феномен як 
національної культури Туреччини, так і світового 
культурного ареалу. Його можна назвати довгожи-
телем серед багатьох традиційних форм народного 
театру.

1. Кримський А. Перський театр, звідки він узявсь 
і як розвивавсь / А. Кримський // Кримський А. Твори у 5 
т. Т. 4: История арабов и арабской литературы, свет-
ской и духовной (корана, фыкха, сунны и пр.) Ч. 1. – К.: 
Наукова думка, 1973. – С. 322-323.

2. Крыжицкий Г. Экзотический театр: Ява, Индо-
Китай, Турция, Персия, Корея / Г. Крыжицкий. – Л.: 
ACADEMIA, 1927. – С. 44.

3. Там само. – С. 45. 
4. Там само. – С. 47. 
5. Oral Ünver.  Karagöz ve plastik tekniği / Ünver 

Oral. – Ankara:M.E.B., 2001. – С. 90



133

Враження від переважної більшости вистав Ба-
варської державної опери виходять далеко за межі кла-
сичного, врівноваженого сприйняття прекрасного. На 
щорічному Мюнхенcькому фестивалі 2011 року було 
представлено дві опери, що належать до репертуару 
багатьох театрів світу – “Любовний напій” Г. Доні-
цетті і “Мітридат, цар Понтійській” В. А. Моцарта. 
У виставах Баварської опери бачимо неординарний 
підхід сучасної режисури до реалізації оперної класи-
ки. Факт співавторства режисера з композиторським 
джерелом виявив нову перспективу в інтеграції 
старого і нового. Дві різні опери – опера-мелодра-
ма за традиціями італійської buffa зрілого майстра 
Доніцетті (1832) і опера seria чотирнадцятирічного 
Моцарта (1770) – творять своєрідний режисерський 
мікроцикл фестивалю 2011 року. Вистави поєднані 
спільними рисами режисерського стилю й насичені 
алюзіями зі стилістикою коміксів. Очевидне також 
прагнення постановників групи – режисера Давида 
Бьоша (David Bösch), художника Патріка Банварта 
(Patrick Bannwart), костюмера Фалько Герольда (Falko 
Herold) увиразнити деякі риси кітчевости в оформ-
ленні сцени. Ці елементи зовнішньої популяризації 
не заперечили, однак, художньої вартости здобутого 
результату. До авторів вистав не виникало претензій 
щодо поверхневого прочитання оригіналу. Навпаки, 
музично-сценічні рішення здалися оригінальними, 
сповненими гумору, винахідливости й щирости. 

Нові підтексти, внесені у зміст обох опер, мож-
на пояснити також сприйняттям класики сучасним 
молодим поколінням, до якого і належать автори зга-
даних інсценувань. Риси кітчевости як невід’ємної 
складової світу шоу-бізнесу зіграли в інсценуванні 

двох класичних шедеврів роль самоіронії у спробі 
актуалізації “образу класики”. Цей образ режисерська 
група подає як скарбницю “вічних тем”. Серед них 
– конфлікти батьків і дітей, без взаємности кохання 
тощо. Не випадково вистави вирізняє настрій юнаць-
кого захоплення зовнішніми сторонами життя: стро-
катістю, миттєвістю, святковістю, винятковою оригі-
нальністю, перевагами простоти над комплексною 
складністю “дорослого життя”. Але так чи інакше 
у фіналах опер зовнішня строкатість розчиняється у 
світлі внутрішньо глибоких, надчуттєвих пережиттів 
краси й любови. 

Запорукою успіху у реалізації інноваційних режи-
серських проєктів став блискучий виконавчий склад 
співаків та оркестру Баварської національної опери 
під керівництвом всесвітньовідомих диригентів Aй-
вора Болтона (“Мітридат, цар Понтійській”) і Юстина 
Брауна (“Любовний напій”). Завдяки виконавцям у 
стриманій оцінці консервативної оперної критики, 
приголомшеної несподівано кітчевим поглядом на 
класику, схвальну оцінку отримав лише абсолютно 
якісний рівень музичної інтерпретації, мовляв, таку 
музику важко зіпсувати режисурою. Однак, з оцін-
кою режисури як поверхневої важко погодитися. Дві 
опери по-різному оригінально запропонували зраз-
ки сучасного прочитання класики. Особливо цінним 
вважаємо ми той факт, що режисерська група свої 
оригінальні авторські ідеї співвідносила з компози-

Аделіна ЄФІМÉНКО 

ÍÎÂÈÉ ÏÎÃËßÄ ÍÀ ÎÏÅÐÍÓ ÊËÀÑÈÊÓ (Ã. ÄÎÍ²ÖÅÒ-
Ò² ² Â.À. ÌÎÖÀÐÒ ÍÀ ÑÖÅÍ² ÁÀÂÀÐÑÜÊÎ¯ ÄÅÐÆÀÂ-
ÍÎ¯ ÎÏÅÐÈ)

Аделіна ЄФІМÉНКО 

ÍÎÂÈÉ ÏÎÃËßÄ ÍÀ ÎÏÅÐÍÓ ÊËÀÑÈÊÓ 
(Ã. ÄÎÍ²ÖÅÒÒ² ² Â. À. ÌÎÖÀÐÒ 
ÍÀ ÑÖÅÍ² ÁÀÂÀÐÑÜÊÎ¯ ÄÅÐÆÀÂÍÎ¯ ÎÏÅÐÈ)

Світлина вгорі: Бруно Де Симоне – Дулькамаро в опері 
“Любовний напій” Г. Доніцетті . Режисер – Давид Бьош, 
художник – Патрік Банварт, костюмер – Фалько Герольд. 
Баварська державна опера.



134

торським джерелом. У сценічній дії режисерській 
групі вдалося відтворити присутність великих май-
стрів Г. Доніцетті і В. А. Моцарта. 

У поставі найрепертуарнішої опери світу – “Лю-
бовного напою” Г. Доніцетті – режисерський стиль 
Бьоша/Банварта/Герольда, інспірований контрастом 
лірики та гумору, знайшов своє кульмінаційне ви-
раження. Оригінальне втілення смислової динаміки 
“Любовного напою” Г. Доніцетті як динаміки розвит-
ку особистости під впливом кохання (від незрілости 
прихованого почуття, від його контрастних проявів, 
типових для пубертатної психології, до пережиття 
нескінченної радости й щастя взаємного кохання). 
Ліричні колізії опери невід’ємні від комедійного дже-
рела – любовного напою як фікції кохання, створеної 
з метою наживи шарлатаном Дулькамарою.

Нагадаємо, що поєднання зовнішнього і внут-
рішнього планів дії визначає одну з характерних 
рис режисерського стилю постановчої групи Бьоша/
Банварта/Герольда. У поставі “Любовного напою” 
музична драматургія опери сценічно підсилюється 
динамікою розвитку трьох зовнішніх лейтобразів. 
Перший образ сценічного п р о с т о р у  пов’язаний 
з масовими народно-хоровими сценами. У пролозі 
порожнеча великої, засміченої площі урізноманіт-
нюється також трьома важливими, пов’язанними з 

конкретними персонажами, атрибутами: стілець з 
Адіною (Ніно Махаїдзе / Nino Machaidze), парасолька 
з Дулькамарою (Бруно де Симоне / Bruno De Simone), 
самотній вуличний ліхтар з Неморіно (Метью Полен-
цані / Matthew Polenzani). Два інші образи наділені 
відвертими рисами кітчевости. Образ з а ко х а н и х 
опредметнюється через популярні серед закоханих 
форми сердечка (намальовані, сяючі, літаючі) – ніби 
до дня Св. Валентина, а також повітряних куль різно-
го кольору, форми і розмірів. Третій образ – с вя т ко -
в о с т и  ш оу - б і з н е с у  Дулькамари – устаткований 
спорудами рекламного призначення: електричними 
світлоносіями, гірляндами, вогниками тощо. Святко-
ва ілюмінація стає ознакою чародійства Дулькамари, 
тому виступає водночас головною зовнішньою озна-
кою любовного напою. Крім того, особиста власність 
Дулькамари (від вбрання, саквояжу, пляшки у вигляді 
кисневого балону з любовним напоєм з бульбашками 
до фантасмагоричного мобіля) виблискує, світиться, 
рухається на сцені. Приголомшливий в’їзд Дулькама-
ри у село режисер вирішує у дусі циркового атрак-
ціону, карнавального видовища, подивитися на яке 
миттєво збирається натовп роззяв. Поява Дулькамари 
в селі знаменує переломний момент у драматургічній 
дії опери: феєрична поява незнайомця верхи на мобілі 
у просторовій порожнечі – символі одноманітности 

Ніно Махаїдзе – Адіна, Бруно Де Симоне – Дулькамара, Метью Поленцані – Неморіно в опері “Любовний напій” Г. Доніцетті. 
Режисер – Давид Бьош, художник – Патрік Банварт, костюмер – Фалько Герольд. Баварська державна опера.



135

Àäåë³íà ªÔ²ÌÅÍÊÎ

життя селян – знаменує початок нового життя. Кос-
мічні розміри мобіля Дулькамари заповнюють весь 
сценічний простір. Це диво-об’єкт, що нагадує чи 
то винахід сільськогосподарської техніки з нагро-
мадженням млинарських жорен, молотарок, зерно-
збирального комбайна, трактора чи то іншопланетну 
кульову конструкцію з ілюмінаторами. Мобіль сві-
титься, раз по раз спалахує, чмихає, випускає пару. 
Наступна дія опери розгортається згодом навколо 
цього чудернацького об’єкту. Завдяки його кітчевій 
бутафорності посилюються комедійні колізії оперної 
дії, пов’язані з ідеєю Дулькамари про підміну справж-
нього дива – фікцією, любовного напою – дешевим 
“Бордо”. 

Поява у першій дії загону брудних, озброєних 
солдатів під проводом сержанта Белькоре (Льовент 
Мольнар / Levente Molnar) різко контрастує з наївною 
щирістю сольних і хорових сцен. Проте, зовнішність 
солдатів нагадує іграшкові трансформери з комік-
сів. Вони та їхні загрозливі гвинтівки не викликають 
страху. Легковажність вирізняє і поведінку сержанта 
Белькоре. Миттєві зміни його рішень у справі одру-
ження з Адіною перегукуються з комічною сценою 
спокушення Неморіно цілим загоном наречених з 
другої дії. Реакцію спантеличеного Неморіно на рап-
товий натиск протилежної статі як на знак чудодій-
ної сили любовного напою блискуче обіграв Метью 
Поленцані: від нестримної радости колоратур його 
бравурної арії до еротичного танцю. 

Трансформація комедійних колізій опери у лірич-
ні відбувається також у другій дії. Зовнішня динаміка 
ніби зупиняється, і вся увага концентрується на ство-
ренні тонких нюансів душевного стану героїв. Для 
відображення якісних змін у характерах Неморіно 
й Адіни “головне слово” Г. Доніцетті надає музиці. 
Реальність справжнього (а не фіктивного, під впли-
вом любовного напою) почуття втілює знаменитий 
романс Неморіно “Una furtiva lagrima“. Але у сценіч-
ній версії Давіда Бьоша цей споглядальний момент 
насичується сценічною динамікою і здається вер-
шиною синтезу комедії і лирики. Метью Поленцані 
виразно, з прозорою легкістю італійського belcanto 
інтонує тонкі зміни нюансів у почутті Неморіно до 
Адіни (від надії, очікування до радости споглядання і 
розчинення власного Я у коханій людині). Водночас, 
винахідлива акторська гра пластично втілює коміч-
ні риси поведінки дивака Неморіно. Давід Бьош не 
відмовляється і тут від зовнішніх ефектів: Неморіно, 
окрилений взаємністю Адіни, виліз на телеграфний 
стовп з оберемком повітряних рожевих кульок-серде-
чок. Таке несподіване сценічне рішення у пік ліричної 
кульмінації опери було, очевидно, зумовлене праг-
ненням режисера показати цільність характеру героя 
як зворушливо-наївного мрійника, що завжди зали-

шається самим собою. У динаміці розвитку характеру 
Неморіно як колообігу (від дивака до зануреного в 
екстаз кохання лірика), блискуче відтвореного Метью 
Поленцані, режисер стверджує рідкісну здатність 
героя творити справжнє диво.

Ефектну взаємодію комедії і лірики режисер до-
сягає також у фінальному дуеті закоханих Неморіно 
та Адіни. Девід Бьош цитує знамениту сцену з фільму 
“Титанік”. Адіна і Неморіно опинилися у глибині 
неосяжного простору сцени на вершині величезної 
кулі-мобіля Дулькамари, як на нерозпізнаному кос-
мічному кораблі, і виконують дует, широко розки-
нувши руки. Останні акорди озвучують сцену фі-
нального поцілунку закоханих у мерехтінні сяючих 
вогнів, що нагадує стиль американських мюзиклів з 
типовим happy end’ом. До речі, в сцені Неморіно з 
Дулькамарою також неодноразово виникали асоція-
ції з наївною кінематографією наукової фантасти-
ки – Science-Fiction-Film 70-х років і з виразною грою 
“на межі комедії і мелодрами”, геніяльно втіленою 
Чарлі Чапліним у класиці німого кіно. Ностальгійна 
нота і ліричний шарм сповненої невичерпного гумору 
постави “Любовного напою” залишають у пам’яті 
оригінальний творчий результат співавторства режи-
сера з композитором. 

У мюнхенській поставі опери В. А. Моцарта 
“Мітридат, цар Понтійський” (21.07.2011) режисер 
ніби намагався кореспондувати з першою прем’єрою 
опери, що відбулася з великим успіхом у Мілані 
(26.12.1770) під батутою автора. Останній факт Давід 
Бьош реалізує у цікавій режисерській концепції про-
сторово-часової дистанції, двопланово представленій 
на сцені. Перший план – суто театральний, дієвий і 

Анна Бонітатібус – Сіфаре, Патріція Петібон – Аспазія 
в опері  “Мітридат, цар Понтійській” В. А. Моцарта. Ре-
жисер – Давид Бьош, художник – Патрік Банварт, костю-
мер – Фалько Герольд. Баварська державна опера.



136

презентує інсценування опери. Другий план – візу-
альний, анімаційний, винахідливо пов’язаний з від-
творенням хроніки творчих буднів генія Моцарта 
і гумористично зафіксованих у дитячих малюнках 
Мітридата, Аспазії, а також у фрагментах листів ма-
ленького Моцарта до батька. Малюнки спроєктовані 
на великий екран – центральний компонент сценіч-
них декорацій. Геній Моцарта, присутній у музиці, 
ніби візуально оживає. Анімаційні ролики у стилі 
коміксів демонструють бачення трагедії царя Мітри-
дата в опері seria ніби з погляду юнацьких фантазій 
Моцарта-вундеркінда. 

Постановочна група знаходить оригінальні засо-
би увиразнення біографічних і психологічних причин 
звернення раннього Моцарта до складних перипетій 
опери seria. На думку постановників, історичний 
сюжет трагедії Ж. Расина про війну грецького царя 
Мітридата з римлянами, покладений в основу лібре-
то опери “Мітридат, цар Понтійський”, інспірував 
юного композитора не тільки до творчого розвитку 
жанрових канонів барокової опери seria. Завдяки ві-
зуальному анімаційному плану, що має індивідуаль-
ну лінію розвитку паралельно до оперної дії, автори 
вистави унаочнюють біографічний підтекст у напрям-
ку Моцарт-Мітридат і вундеркінд-батько. Автор 
візуального проєкту опери художник-постановник 
Патрік Банварт намагається поєднати у відеоінсталя-
ціях різні реальності: історичні постаті Мітридата і 
його сім’ї, фігуру чотирнадцятирічного генія, що під 
опікою Моцарта-батька рано здобуває досвід дорос-
лої людини, здатної до реалізації складних завдань з 
досвідченістю зрілого майстра. 

Режисер екстраполює особистісний кон-
флікт історичної особи царя Мітридата з си-
нами Сіфаре і Фарначе на складні стосунки 
Моцарта-батька і Моцарта-сина*. Сценічну 
дію режисер позиціонує у самому центрі 
великої чорної заокругленої сцени. Вона 
асоціюється із просторово-часовою нескін-
ченністю. Події опери – на морі, під зоря-
ним небом, у замку Мітридата – рельєфно 
виступають з темряви сцени як фрагменти 
вічности. Чорний сценічний фон і є екраном, 
на який упродовж усього спектаклю проєкту-
ються анімаційні ролики. У відеоінсталяціях 
Патріка Банварта обігруються асоціяції з п о -
ч е р ком  вундеркінда: фрагментами дитячих 
малюнків, листів, письмових посвят батькові 
Леопольду, нотного шрифта, зображення са-

мого Моцарта-хлопчика під час роботи над оперою. 
Простими засобами режисер досягає балансу музики 
зі сценічною та анімаційною діями. Поява анімацій 
з головними персонажами опери – Мітридата (Бар-
рі Банкс / Barry Banks), Аспазії (Патріція Петібон 
/ Patricia Petibon), Сіфаре (Анна Бонітатібус / Anna 
Bonitatibus), Ферначе (Лауренс Цаццо / Lawrence 
Zazzo) – ніби віщують, візуалізують, доповнюють, 
конкретизують зміст арій, речитативів, ансамблів. 
Незважаючи на наївний, гумористичний характер 
паралельного плану опери, упродовж спектаклю не 
виникає відчуття невідповідности візуального, драма-
тургічного і слухового вражень. Режисерська версія 
моцартівського “Мітридата” не прагне до дискусій 
зі змістом оригіналу або до його осучаснення (як це 
відбувається у “Фіделіо” Каліксто Бієто). Навпаки, 
візуальні моменти у сценічному оформленні оперної 
дії кореспондують з традиційними змінами афектів, 
зафіксованих у канонічному наборі віртуозних арій 
опери seria. 

Вдало вирішена відповідність музично-візуаль-
них контрастів динаміки/статики зі сценічними. 
До прикладу подамо дует Аспазії і Сіфаре з другої 
дії: трагічність ситуації прощання підкреслюється 
сповільненням руху візуального ряду до повної зу-

Анна Бонітатібус – Сіфаре, Патріція Петібон – Аспазія в 
опері  “Мітридат, цар Понтійській” В. А. Моцарта.  Режисер 
– Давид Бьош, художник – Патрік Банварт, костюмер – 
Фалько Герольд. Баварська державна опера.

* Смисловий вузол конфліктів сюжету “Мітрида-
та” з головним конфліктом між домінуючим батьком 
Мітридатом і спраглими до емансипації синами Сіфаре 
і Фарначе, посилюється складним подвійним любовним 
трикутником: конфлікт батька з синами доповнюється 
конфліктом двох синів, закоханих в одну жінку – Аспазію 
і, нарешті, конфліктом Аспазії, нареченої Мітридата 
і закоханої у його молодшого сина Сіфаре. Умовою 
розв’язання конфліктів – розкаяння й примирення синів, 
звільнення Аспазії і поєднання з Сіфаре – стає смерть 
Мітридата.



137

Àäåë³íà ªÔ²ÌÅÍÊÎ

пинки анімаційних проєкцій і затемнення сцени. Від-
чужена хода Сіфаре у нікуди підкреслюється просто-
ровим, відображеним у відеоряді, розсуванням сцени. 
Зовнішній образ неосяжностої темряви – чорної по-
рожнечі – символізує душевне віддалення Аспазії та 
Сіфаре. Трагічна самотність Аспазії посилюється у 
наступній ламентозній арії, яку супроводжує зупинка 
відеоінсталяцій як знак зупинки часу. Таким чином, 
динаміка розвитку відео-плану оперної дії підпоряд-
ковується балансу візуального і музичного, зорового і 
чуттєвого. При цьому, завдяки мінімалізму декорацій 
у порівнянні з грандіозною машинерією “Фіделіо” 
і “Любовного напою”, увиразнюється смислове 
навантаження кожної деталі. В оперній дії беруть 
участь три ключові предмети-символи: 1) надувний 
човен, що пливе на “анімаційних” хвилях, – знак не-
сподіваного повернення Мітридата на батьківщину 
(при цьому у трикутнику Аспазія/Сіфаре/Мітридат 
підкреслюється єдність “дорожньої” зовнішности 
героїв – Мітридат у тільнику, Аспазія у ґумових чо-
ботях, Сіфаре у дощовику), 2) розкішна кришталева 
люстра, яку Мітридат потужно розгойдує на сцені 
– символ королівської влади, 3) дерев’яна труна, яку 
Мітридат власноручно споруджує для старшого сина 
Ферначе, впевнений у його зраді. Остання акція суп-
роводжується традиційною в опері seria арією помсти 
Мітридата. Упродовж опери кожен з героїв проходить 
через цю труну, яка одночасно символізує образ смер-
ти як спокути. Всі герої трагедії – учасники складного 
любовного трикутника: Мітридат/Аспазія/Ферначе/
Сіфаре – співають сидячи, лежачи або стоячи у труні. 
Центральну роль Аспазії у конфлікті батька і його 
синів режисер підкріплює також наочно. Візуальні 
проєкції дитячого малюнка портрета Аспазії фігуру-
ють від сцени до сцени за принципом контрапункту (у 
зменшенні, збільшенні, обернено). Наприклад, спро-
єктований п о гл я д  Аспазії ніби стежить з вершини 
свого положення за конфліктом трьох закоханих в неї 
чоловіків, підкреслюючи конт раст трагічних колізій 
сюжету та їхнього наївного сприйняття крізь призму 
дитячої фантазії про гру в королів, принців і принцес. 
Фінал опери насичений могутнім патосом покаяння 
і спокути. Заплутаний конфлікт Мітридата-батька 
і синів Сіфаре і Ферначе – суперників у політиці й 
коханні – розв’язується смертю батька – Мітридата. 

Автори мюнхенської постави пропонують оригі-
нальну гіпотезу автобіографічного трактування заду-
му опери “Мітридат, цар Понтійській”, припускаючи, 
що звернення Моцарта у ранній період творчости до 
сюжету Расіна підсвідомо сигналізувало ускладнення 
його відносин з батьком. Зацікавлення Моцарта кон-
фліктом царя Мітридата автори постави пояснюють 
формуванням пубертатного комплексу афектів: са-
моствердження, прагнення до емансипації, боротьба 

з авторитетами тощо. Слід відзначити, що настрій 
веселого оптимізму, наївної, але невичерпної творчої 
фантазії підтримується у наскрізній взаємодії рельє-
фу і тла вистави. У реалізації ранньої моцартівської 
опери режисерський ансамбль Бьош/Банварт/Герольд 
доречно інтегрує в лібрето опери “Мітридат, цар Пон-
тійський” підтекст Моцарт-син / Моцарт-батько. 
Режисер пропонує суб’єктивну версію причин звер-
нення Моцарта-підлітка до складного психологічного 
комплексу Мітридата і його сімейної драми, вилуче-
ної з контексту давньогрецької історії. 

Отже, в реалізації опер “Любовний напій” Г. Доні-
цетті і “Мітридат, цар Понтійській” В. А. Моцарта 
на сцені Баварської державної опери можна конс-
татувати високу якість творчого результату. Автори 
вистав режисер Давид Бьош, художник Патрік Бан-
варт, костюмер Фалько Герольд у спільному проєк-
ті інтерпретації шедеврів оперної класики втілили 
індивідуальний погляд на вічні теми, зокрема, їхній 
спосіб сучасного буття. 

Баррі Банкс – Мітридат у опері  “Мітридат, цар Понтій-
ській” В. А. Моцарта. Режисер – Давид Бьош, художник – 
Патрік Банварт, костюмер – Фалько Герольд. Баварська 
державна опера.



138

Знайомство з ранніми виставами Єжи Ґротов-
ського, виконаними в царині постановочного теат-
ру, цілковито нівелює міт про надмірно серйозного, 
аскетичного митця з редукованим почуттям гумору. 
На початку своєї творчої біографії  (1958–1961) ре-
жисер демонструє таку витончену постмодерну гру 
з художніми змістами, до якої, як до тренду, світова 
сцена дійшла лише наприкінці ХХ ст.   

Ñòàðîêðàê³âñüêèé òåàòð 

Офіційним режисерським дебютом Єжи Ґро-
товського прийнято вважати виставу “Боги дощу” 
за п‘єсою польського драматурга Єжи Кшиштоня, 
прем’єра якої відбулася 1958 р. у Кракові. Звичайно, 
це не перша за хронологією постава (були ще “Кріс-
ла” Ежена Йонеско 1957 р. та ін.). Та  саме почина-
ючи від “Богів дощу” можна говорити про початок 
формування оригінального режисерського світогляду. 
П’єса Є. Кшиштоня, за якою здійснена вистава, – це 
побутово-реалістична  драма з життя польських ін-
телігентів, написана сучасником Ґротовського про 
сучасних їм обом людей.  Але режисер суттєво пе-
реосмислив, скоротив та перебудував оригінальний  
текст Кшиштоня – своєї схильности до полеміки з 
драматургом він не зрадить уже ніколи. Ґротовський 
поставив “Богів дощу” всупереч тим сенсам, якими 

Кшиштонь наповнив текст. У п’єсі йшлося про поль-
ську молоду інтелігенцію, що перебувала у захваті 
від екзистенціоналізму. Ґротовський сприймав цей 
філософський напрямок досить скептично і вже з 
перших вистав почав висміювати його. Сценографія 
вистави несла на собі ознаки конструктивізму.  Про-
стір  “Богів дощу” був сегментований на місця-локу-
си, де відбувалася дія. Манера акторського виконання 
була перебільшено експресивна. Пізніше він поста-
вив цей самий текст в м. Ополє в театрі “13 рядів”, 
але поставив зовсім по-іншому.  На той час це було 
досить сміливо й незвично, коли одну й ту саму п’єсу 
за досить короткий проміжок часу вирішував один 
режисер у зовсім різних стилях.    

Наступною роботою молодого експериментатора 
стала вистава “Дядя Ваня” за п’єсою Антона Чехова. 
Ґротовський знову відмовляється від реалістичних 
елементів сценографії та продовжує роботу у фор-
малістичній манері. Сценічний простір було чітко 
розділено на місце, де герої марили,  і місце, де пово-
дилися нормально, звично. П’єса російського класика 
була глибоко осучаснена і асоціювалася з тодішніми 
проблемами польської громади, а не з проблемами 
російської інтелігенції межі віків. Сценічні прийоми, 
що їх використав Ґротовський, дуже дратували крити-
ків – можна сказати, виставу “освистали” в пресі.  Але 
режисер від самого початку твердо тримався позицій 
необхідности руйнування стереотипів, усталених у 
суспільстві як норма. Його “Дядя Ваня” був далекий 
від традиційного на той час сценічного прочитання 
Чехова у реалістичній манері, з нотками носталь-
гії, безпредметної туги та “російськости” – всього 
цього у Ґротовського не було. Треба зауважити, що 
на той час Єжи Ґротовський був молодим режисе-
ром-початківцем, він не мав ще технічних навичок 
педагога і вправности в роботі з акторами, але вже 
тоді намагався дуже точно і докладно доносити свої 
концепції до публіки. Проте естетичні прийоми, які 
він використовував, випереджали свій час і не завжди 
були зрозумілі сучасникам. Ґротовському було лише 
23 роки, коли він ставив “Дядю Ваню”, але він уже 
мав своє бачення театру і дуже чітко знав, що має 
робити у цьому світі.  

²ñòîðè÷í³ ïðåäòå÷³

З 50-х років збереглося дуже багато текстів Ґро-
товського, де він маніфестує своє розуміння професії 
режисера. Витоком його міркувань було усвідомлення 

∗ За матеріялами лекції “Постановочний театр 
Єжи Ґротовського: від “Богів дощу”  до “Кордіяна” 
(1958–1961)” професора Даріуша Косінського, програмо-
вого директора Вроцлавського центру Єжи Ґротовського. 
Лекція відбулась 3 лютого 2012 р. у Національному центрі 
театрального мистецтва ім. Леся Курбаса (Київ) у рамках 
проєкту “Дні Єжи Ґротовського в Україні”.

Ä²ßËÅÊÒÈÊÀ ÀÏÎÔÅÎÇÓ ÒÀ ÂÈÑÌ²ÞÂÀÍÍß*

Анастасія ГАЙШЕНЕЦЬ за Даріушем КОСІНСЬКИМ

Єжи 
Ґротовський



139

драматичности ситуації, в якій перебувала людина 
західного світу. Він багато говорить тоді про смерть 
богів. Режисер вважав, що війна абсолютно знищила 
релігійне підґрунтя польської культури, та й загалом 
релігійне підґрунтя, що підтримувало західну куль-
туру в усі часи.  Це призвело до відчуття тотальної 
самотности перед викликом смерти і життєвих ви-
пробувань. Власне з того відчуття виростали увесь 
французький екзистенціоналізм і драматургія абсур-
ду. Ґротовський дуже противився філософії абсурду. 
Він навіть пропонував створити антиаутсайдерський 
рух. Всупереч екзистенціоналістам режисер вважав, 
що людина не може безсенсовно існувати перед об-
личчям смерти і нескінченністю Всесвіту. Він нама-
гався віднайти у театрі  досвід, який би замінив досвід 
релігійний, такий досвід, що дозволив би говорити 
про змістовність людського існування і можливість 
спасіння. В той час режисер запитує себе: як знайти 
сенс людського існування не через концепцію й ро-
зуміння, а через власну життєву і творчу діяльність? 
Міркував він тоді так: якщо релігійним досвідом є 
досвід ритуальний, то в активності, подібній за своїм 
механізмом до ритуалу, можна віднайти досвід до-
лучення до універсуму. І театр, який власне виник з 
релігійного обряду, як ніщо інше допомагає людям 
здобути певну трансцендентну інформацію. Але, 
зрозуміло, це мав бути зовсім інший театр, аніж ус-
падкований від ХІХ ст. “класичний драматичний”. 
Ґротовський стверджував, що такий театр уже мерт-
вий. Створення ілюзії та оповідь історій уже навіть 
на той час стали прерогативою кіно і телебачення, 
які виконували це завдання набагато краще. Щоб не 
втратити своєї актуальности, театральне мистецтво 
потребувало нової інкарнації. І свою життєву місію 
режисер вбачав саме у – реінкарнації театрального 
мистецтва.  

 
Òåàòð “13 ðÿä³â” 

У 50-х рр. Ґротовський починає вживати визна-
чення “неотеатр” щодо своєї роботи. Саме в цей час 
він усвідомлює, що для досягнення поставлених за-
дач йому необхідна стаціонарна “база” та можливість 
методичної роботи з акторами. За рекомендацією 
Людвіга Фляшена (критика, в майбутньому – това-
риша Ґротовського) режисера запрошують 1959 р. 
очолити невеличкий театр в м. Ополє, на що той радо 
погоджується. Так виникає камерний, невеличкий 
театр “13 рядів”, де дійсно було 13 рядів. Ґротовсь-
кий з попереднього колективу залишає тільки одного 
актора. Це був Адам Курчина. Решту трупи він на-
брав з молодих, недосвідчених акторів, одразу після 
школи або з нетиповим театральним досвідом. Така 
селекція була відверто навмисною, адже йшлося про 
абсолютно новий тип роботи. Колектив почав дуже 

швидко працювати, і вже у жовтні 1959-го презенту-
вав свою першу прем’єру “Орфея” за мотивами п’єси 
Жана Кокто. 

 “Орфей” 
Власне всі вистави театру “13 рядів” були “за 

мотивами”. Кожний поставлений текст був ради-
кально перероблений і змінений.  Екзистенціяльну 
п’єсу Кокто режисер поставив у досить легковажній 
манері. Він  звільнив текст від модерністської поезії, 
зруйнував її патос і вирішив у ґротесковому ключі, 
використовуючи кабаретні прийоми. Так, наприклад, 
один із монологів Адам Курчина проголошував, ма-
ючи повен рот тертої моркви. Вистава була пародією 
на театр екзистенціялістів. І все ж закінчувався спек-
такль дуже серйозно: усі головні герої і сам Орфей 
вкрай драматично виголошували тексти (їх дописав 
сам Ґротовський) про можливості й багатства світу. 
Як казав режисер, цей монолог був ніби тостом “за 
здравіє світу”. Якщо говорити про поетичність та лі-
тературну цінність – це не найкращий його текст, але 
він містив ті настанови й світогляд режисера, якими 
вони були на той час. Вистава була здійснена дуже 
швидко і насамперед мала на меті показати владі, що 
театр є, він працює – і працює ефективно.   

 “Êà¿í” 

Першою ж справді серйозною виставою у театрі 
“13 рядів” вважаємо  поставу “Каїна” (1960) за Байро-
ном. Це взагалі була перша постава “Каїна” у Польщі.  
І саме тут уперше у своїй театральній кар’єрі Ґро-
товський вступає у конфронтацію з великим мітом. 
Текст Байрона, написаний у філософсько-патетично-
му стилі, зазнав (як повелося) значних переробок та 
скорочень. Сценографія була виконана у сюрреаліс-
тичній манері. Візуальний образ вистави, сповнений 
алюзій до містеріяльної сцени, складався з пластич-
них груп з релігійною символікою з одного боку, і 
таких, що мали прикмети наукового пізнання світу 
– з іншого. Образи героїв так само, як і сценографія, 
апелювали до дуалістичної природи світобудови: за 
душу Каїна боролися два персонажі – Альфа і Омега. 
В оригіналі у Байрона цими фігурами  є Люцифер 
та Ангел Божий. Альфа уособлював віру та почуття, 
Омега – науку та логіку. Сцени вистави, змонтовані за 
допомогою інтермедій-атракціонів, виконували у ка-
баретній манері. Фігурантами інтермедій були Адам 
і Ева. Їхні постаті  виглядали досить карикатурно. У 
Еви були  металеві груди, а в Адама на сідницях при-
кріплена сковорідка. Обоє співали веселих пісеньок, 
що відтворювали стилістику кабаретности. Це була 
своєрідна пародія на традиційну іконографію про 
Адама та Еву. Сцени з ними називалися “райськими 
танцями”.  Усі актори “Каїна” грали в масках. Тільки  

Àíàñòàñ³ÿ ÃÀÉØÅÍÅÖÜ çà Äàð³óøåì ÊÎÑ²ÍÑÜÊÈÌ



140

головний герой не мав маски. Образ його дуже ски-
дався на патосного, дешевого героя-коханця. Вистава 
починалася зі сцени вбивства барана, яку дописав 
Ґротовський. Коли барана було вбито, лунав голос, 
ніби Божий: “Баране, вийди”. Потім відбувалася серія 
сцен з життя Каїна з його ваганнями між Альфою та 
Омегою.  Врешті Омега забирав Каїна з його дому, 
але перед цим відбувався поєдинок між Омегою та 
Альфою. Поєдинок розпочинався як філософська 
дискусія, але поступово переростав у тенісний матч, 
що було очевидним наслідуванням мейєрхольдівсь-
ких прийомів. Каїн вирушав у подорож з Омегою,  
їхній шлях пролягав крізь глядацьку авдиторію – це 
була перша вистава, де Ґротовський зруйнував межу 
між актором і глядачем. Декорації розташовувалися 
не лише на сцені – навколо глядної зали висіли такі 
самі картини і планшети, як на сцені. Тобто, актори й 
глядачі перебували в одному просторі. Розмова Каїна 
з Омегою, що в оригіналі є дискусією між ними, від-
бувалася у такий спосіб, що Омега ставив питання 
глядачам, ті, звісно, розгублювалися, але інколи від-
повідали. Це була перша спроба залучення глядачів 
до дії. На сцені висів екран, на який проєктувалося 
зоряне небо. Омега пояснював Каїну закони Всесвіту. 
Подорож у метафізичні простори закінчувалася по-
верненням додому і вбивством Авеля. Сцені убивства 
передувала суперечка братів, але  виглядала вона як 
боксерський матч. У фіналі знімалася опозиційність 
Альфи і Омеги. По-перше, виявлялося, що Альфу й 
Омегу грав один і той самий актор, і врешті-решт усі 
персонажі одягали маски Альфи та Омеги. Звідси 
випливала мораль: усе, що ми вважаємо протистав-
ленням і суперечністю,  є лише оманою, бо життя 
цілісне в своїм розмаїтті. Закінчувалась вистава ша-
леним рок-н-ролом, схожим на діонісійський танок, 
що символізував “відкриття” життя як такого.  

 “Ì³ñòåð³ÿ-áóôô” 

Того ж року та у схожій стилістиці було постав-
лено й “Містерію-буф” Маяковського. Прем’єра від-
булася 31 липня 1960 р. Кардинально перероблену 
п’єсу було поєднано з текстом “Бані”. Ґротовський у 
цій роботі відтворив драматургічну конструкцію, що 
нагадувала середньовічне мораліте. Вистава почина-
лася зі своєрідного метатеатрального прологу – на 
той час це вже стало візитною карткою “13 рядів”. 
На сцену виходив персонаж (так званий промоутер) 
і звертався до глядачів із вступним словом,  корот-
ко розповідаючи про події, що відбуватимуться на 
сцені. Від початку глядач розумів – ефекту четвертої 
стіни чекати не варто. Глядач мусив прийняти пра-
вила гри цього театру, усвідомити закони умовности.  
Ґротовський дописав текст своєрідного послання від 
вистави, в якому йшлося про зустріч зі смертю. А всі 

подальші події у виставі творили картину людського 
буття з перспективи смерти. Три частини вистави 
складалися у своєрідну синтетичну історію людства. 
Розпочиналася вона з тексту  “Містерії-буфф”, де йш-
лося про антифеодальну революцію. Актори ховалися 
за переносними фанерними щитами із зображенням 
істот, що навертали на думку про персонажів картин 
Єроніма Босха. У програмці навіть зазначалося, що 
Босх – співавтор декорацій. Другий акт складався 
переважно з перекладів “Бані”. Це своєрідне умовне 
чистилище асоціювалося з соціялістичною респуб-
лікою. Так само, як і попередня вистава (“Каїн”), 
“Містерія-буф” відтворювала кабаретний стиль. Сенс 
цього грайливого прийому полягав у примиренні лю-
дини з жахаючим фактом неминучости смерти, але 
думка про неминучість зустрічі зі смертю подавалася 
в розважальній формі. Абсурд соціяльного устрою 
підкреслювало те, що актори – виконавці ролей бю-
рократів – виголошували свої монологи, стоячи на 
голові. Це виразно ілюструвало факт викривлення 
соціяльних стандартів у комуністичному суспільстві. 
Усі використані акробатичні та пластичні знахідки 
маскували невправність молодих акторів. Але не 
тільки: перебільшено ексцентричні моменти мали 
за мету збентежити глядачів, показати щось таке, що 
суперечить побутовій логіці. Сам Ґротовський гово-
рив, що театр – це здобуття правди через критичну 
умовність сценічної дії. Він хотів показати глядачам, 
якими насправді дивними є константи, прийняті за 
норму у суспільстві.  Третя дія теж базувалася на  
тексті “Бані”. У цій дії йшлося про майбутнє і фігу-
рувала ракета (зроблена з драбини), що мала нести 
людей у Всесвіт. Завершував виставу епілог, узятий з 
польського мораліте. За своєю суттю “Містерія-буф” 
була дуже політичною виставою. Таку сатиру могли 
собі дозволити тільки у маленькому провінційному 
експериментальному театрі в Ополє. 

 “Øàêóíòàëà” 

Наступна робота – “Шакунтала” Калідаси за 
мотивами індійського епосу – народилася також у 
театрі “13 рядів” 1960 р. Патос поеми про кохання 
Ґротовський вкотре знизив карикатурно-ґротесковою 
інтерпретацією. Сцена мала колоцентричну будову. 
У центрі, мов дерево, тягнувся до неба величезний 
фалос. До тексту Калідаси було додано тексти Кама-
сутри. За плечима глядачів сиділи йоги. У цій виставі 
Ґротовський поєднав тілесні (Камасутра) і духов-
ні (Калідаса) аспекти кохання. Костюми були дуже 
умовні, їхня стилістика ґрунтувалася на загальних 
уявленнях про Схід. Власне, вони виглядали досить 
комічно й надихалися не самою культурою Сходу, 
а більше нашими уявленнями про те, що таке Схід. 
Пластичне вирішення також виявляло підкреслено 



141

профанний підхід до постави: гра акторів відпові-
дала нашим уявленням про східний театр, а не від-
творювала автентичні його традиції. У виставі було 
дуже багато розважальности,  гри. Але водночас по-
рушувалася на той час ще табуйована тема еротиз-
му; треба пам’ятати, що все це відбувалося задовго 
до сексуальної революції, в комуністичній країні. 
Ґротовського навіть звинувачували у пропаганді пор-
нографії, але далі звинувачень не пішло.  Коли гля-
дачі заходили у театр і бачили величезний фалос, це 
їх з порогу бентежило та “роззброювало” критичне 
мислення. Такий виразний символ давав зрозуміти, 
що двох сенсів тут бути не може. У намаганні шоку-
вати, вибити у глядачів землю з-під ніг, зруйнувати 
сталі уявлення і тим самим звільнити сприйняття, 
Ґротовський завжди залишався вірним собі. Актори 
не мали чіткої режисерської партитури і змушені були 
імпровізувати. “Шакунтала” завершує перший етап 
пошукової роботи театру “13 рядів”. Усі знахідки в 
царині театральної естетики та акторської техніки 
цього періоду у подальшій діяльності Ґротовсько-
го вже не будуть представлені так виразно, замінені 
зовсім іншою формою театру. Між цією виставою 
і наступною (“Дзяди”) відбулася величезна зміна у 
його режисерському методі. Якщо у ранніх виставах 
йшлося про руйнування глядацьких стереотипів та 
звільнення від упереджень через розважальність та 
гумор, то надалі режисер від цього відійшов. “Ша-
кунтала” стала останньою виставою,  де колективний 
досвід здобувався саме в такий спосіб.   

“Äçÿäè”

Для поляків в усі часи “Дзяди” Адама Міцкевича 
були священним текстом, найважливішим для націо-
нального театру. Тривалий час комуністична влада не 
допускала цього твору на сцену. Коли 1951 р. у Вар-
шаві вперше поставили “Дзяди”, це було визначною 
і голосною подією. І тут раптом ексцентрик і експе-
риментатор Ґротовський просто так, без найменшого 
сумніву бере А. Міцкевича і ставить у маленькому 
театрі, вилучивши майже половину тексту. З погляду 
навіть пересічного поляка це виглядало несерйозно, 
і навіть непристойно, так, ніби люди у себе вдома 
вирішили побавитися в театр і використовують для 
цієї забави все, що потрапило під руку: латану ковдру, 
накривала, кухонне начиння. Вражало те, що посере-
дині сцени стояла менора  (символ юдаїзму), тоді як у 
традиційних “Дзядах” це завжди був хрест. Ґротовсь-
кий вилучив з п’єси ту частину тексту, що особливо 
стосувалася ідеології, і зосередився на духах. Актори 
рухалися по всій залі та між глядачами, трактуючи їх 
як привидів. Досить згадати образ пастушки, який у 
виставі відтворював хтось із глядачок. Навколо неї 
розігрували сценку, а потім випроваджували із зали. 

Польська публіка дуже полюбляла подібні жарти. Ця 
частина вистави ще не була позбавлена загравання 
з глядачем. Зате у другій частині, коли починалися 
акторські імпровізації, усе змінювалося: довгий мо-
нолог, що репрезентував польський романтизм, Зиґ-
мунт Молік виголошував, відтворюючи при цьому 
пластикою тіла усі етапи сходження Христа на Голго-
ту. Він промовляв текст Міцкевича, а тіло його вима-
льовувало образ Христової постаті. Патетичний текст 
контрастував з мукою і стражданням тіла, і це було 
чи не блюзнірством. Цей прийом став відкриттям для 
театральної естетики того часу – те, що починалося, 
як жарт, переростало у щось дуже значне. Ґротовсь-
кий був певен: якщо цей національний міт ще живий, 
він знайде відгук у душах людей навіть відтворений 
у блюзнірській формі. 

“Êîðä³ÿí” 

Згаданий прийом знайшов свій розвиток у виставі 
“Кордіян” Юліуша Словацького (прем’єра 1962 р.). 
У цій виставі ідея взаємодії з публікою виявила себе 
найвиразніше. У Словацького є сцена, коли головний 
герой потрапляє у божевільню, бо хотів убити царя. 
Але Ґротовський  перебудував текст так, що саме ці 
сцени стали основою вистави, ніби її рамками. Всі 
– і актори, і глядачі – були пацієнтами божевільні. 
Церемоніймейстером гри виступив Зиґмунт Молік 
у ролі Лікаря. Стержнем вистави став романтичний 
монолог Кордіяна; він відкриває у собі покликання 
бути національним героєм і жертвує своїм життям 
задля батьківщини. Але цю ситуацію актор розігрував 
як прояв психічної хвороби. Актор – виконавець ролі 
Кордіяна – зображав психічні вибухи, а в кульмінацій-
ному моменті йому перерізали вени, і вони кровоточи-
ли. Коли Кордіян говорив: “я жертвую своє життя віт-
чизні”, у нього забирали кров. Ця сцена теж стала ще 
одним прикладом того, як великий національний міт 
“знижувався” конкретними побутовими діями. Ґро-
товський вважав, що коли ми говоримо про щось ви-
соке, треба це відтінювати  дуже конкретними речами, 
які “просаджують” патос і роблять  міт зрозумілим. 

Ця вистава Є. Ґротовського, як і попередні, була 
сповнена суперечностей. З одного боку – суто раціо-
нальний і переконливий Лікар, з іншого – божевіль-
ний Кордіян. Стаючи на бік раціонального лікаря, 
глядач ніби долучався до чогось бридкого, огидного 
і злого. Отже, коли так виглядає здоровий глузд, то чи 
не краще бути божевільним? Усі присутні набували 
досвіду цих суперечностей. Висновки кожен робив 
сам. Для театру Ґротовського це було надзвичайно 
важливим: він прагнув поставити глядача перед та-
кою дилемою, якої той не може розв’язати. Театр теж 
ніколи не дає готових відповідей, театр – це місце, де 
запитують і здобувають досвід. 

Àíàñòàñ³ÿ ÃÀÉØÅÍÅÖÜ çà Äàð³óøåì ÊÎÑ²ÍÑÜÊÈÌ



142

На самому початку літа Черкаський академічний 
театр ляльок став учасником ХХІ Конгресу УНІМА 
та дипломантом Всесвітнього Фестивалю театрів 
ляльок в 14-мільйонному Ченгду (Китай). Творча 
робота головного художника театру Каріни Чепур-
ної – унікальні ляльки в авторському виконанні, що 
стали улюбленцями організаторів, а відтак – окрасою 
численних фестивальних постерів; акторська май-
стерність і талант Марії Ребякової, Ольги Мельник 
і Олександра Швидкого; стильність і оригінальність 
лялькового вуличного шоу (саме так прочитав режи-
сер одну з “тематичних”, як у нас кажуть, п’єс-ка-
зок), оперативність та рішучість директора Любови 
Величко в організації непростої подорожі сягнули 
головного результату – гідного представництва Ук-
раїни в братньому колі лялькарів найбільшого за всю 
історію професійного форуму. 

Провінція Сичуань. Величезне місто – Ченгду. 
Відірваність від основних туристичних маршрутів 
(в цьому його плюс). Роботящі, привітні люди. Через 
суцільні тумани і надсучасні хмарочоси – відчуття 
іншої планети…

Головною подією для лялькарів світу від 27-го 
травня по 3-є червня стає карнавальний вир лялькових 
шоу в Ченгду. 102 театральних колективи, 66 – з-за 
кордону, 36 – з Китаю та острова Тайвань (за тиждень 
відіграно 758 вистав), понад тисяча учасників, пред-
ставлені всі континенти планети Земля.  Гострота та 
екзотичність сичуанської кухні змішується з гостро-
тою вражень, несподіванками зустрічей, своєрідним 
ринком-обміном між лялькарями, планами на подаль-
шу співпрацю. Фестиваль – не підсумок, фестиваль 
– початок. В цьому його основна ознака. 

Тайвань, Корея, Індонезія, Малайзія, Індія, поруч 
– Іран, Єгипет, Сербія, Італія, Польща, Сполучені 
Штати, Перу… Теплішає – Монголія, далі – Бурятія 
(Росія), Вологда, Єкатеринбург, Москва (Росія), 
хтось з Уралу (Росія), Брест (Білорусь)… Україна 
мала “добрий шанс” не потрапити ні до списку учас-
ників Конгресу, ні до списку учасників фестивалю. 
Врятувала незамінна останнім часом для багатьох 
митців України “швидка фінансова допомога” куль-
турної програми І3 Благодійного Фонду Ріната Ах-
метова “Розвиток України”, приємно-несподівана 

ÕÒÎ ÍÅ ÁÓÂ Ó ÊÈÒÀ¯, 
                ÒÎÉ ÍÅ ÁÓÂ Í²ÄÅ…

Ярослав ГРУШЕЦЬКИЙ

(Українські лялькарі у Ченгду)



143

яванська, як прийнято називати її у всьому світі, і у 
своїй пласкій (кольорово-тіньовій) і об’ємній іпостасі 
“знайшла прихисток” у виставах китайських театрів, 
що спиралися на тисячолітню традицію. Правда, ма-
нера її застосування була далекою від психологічно-
реалістичної (як і від методу фізичних дій) і набли-
жалася, скоріше, до хореографічно-ілюстративної, 
навіть трюкової – такі ляльки на сцені підкреслено 
театрально писали довгі тексти ієрогліфами, малю-
вали досить впізнавані картини і дихали вогнем. Від 
лялькаря вимагалося, скоріше, власної пластичної 
віртуозности, відчуття ляльки як партнера у спіль-
ному танці, на який перетворювалося перебування 
актора на сцені, а не “внутрішнього” рисунку ролі 
в аристотелівського типу п’єсі та її реалістичного 
розуміння. 

Презентаційні програми театрів, що становили 
наступний пункт, дали змогу ознайомитися з есте-
тикою і напрямками пошуку лялькарів світу. Зокре-
ма, потужний акцент у виступах належав залученню 
публіки до сценічних подій; руйнувалася “четверта 
стіна” між актором-виконавцем і глядачем. Драматур-
гічно твори, представлені у доволі широкій категорії 
out door, загалом, спиралися на низку дотепних “ні-
мих” мініятюр, а не на цілісний літературний твір, 
що виявляло підкреслену образну місткість театру 
анімації, усувало мовний бар’єр та підносило статус 
самого виду мистецтва до засобу міжнаціонального 
культурного спілкування.

Велике враження на українську делегацію спра-
вив Музей яванського театру тіней (ваянг-куліт), в 
експозиції якого були представлені сотні ляльок з 
розфарбованої шкіри. 

спонсорська підтримка найкращої авіакомпанії China 
Southern Airlines – і державна атрибутика замайоріла 
поміж інших кольорів і прапорів світу, а ім’я Україна 
кілька разів звучало з великої, “всесвітньої” сцени 
урочистостей. 

27 травня, в день відкриття фестивалю, територію 
величезного парку надали лялькарям для демонстра-
ції розмаїття театральних систем сценічної анімації. 
Актори українського театру отримали можливість 
буквально доторкнутися до невідомих типів ля льок, 
спробувати власноруч “оживити їх”. Неабиякий зво-
ротний інтерес викликали і ляльки з України. Іно-
земних колег цікавила їхня конструкція, художні 
особливості та й просто можливість по-акторськи 
“клеїти дурника”. 

До речі, типологічно, це вже не були традиційні 
колись для театрів пострадянського простору трос-
тинні ляльки. (Стала вітчизняна мітологема  “театр 
ляльок – театр тростинної ляльки” й досі, правда, ви-
конує рудиментарну функцію своєрідного професій-
ного критерію, що само собою випливає з політичної 
заангажованости й тотальної естетичної моделі, якої 
тривалий час тримався театр ляльок у Радянському 
Союзі – моделі театру реалістичного, людиноподіб-
ного, збудованого виключно за законами психологіч-
ної мотивації дій персонажів).  

Цього разу обійшлося без традиційного грюкоту 
тростин… Українські лялькарі разом з іншими те-
атрами, що були колись політичними побратимами 
і, відтак – естетично уніфікованими, явили в своїх 
роботах поляризоване розмаїття художніх прийомів 
– очевидно, спільний простір потроху перестає бути і 
“пострадянським”… Тростинна ж лялька, або лялька 

Франс Хаккемас з Нідерландів. Лялькарі з Бресту (Білорусь).

ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  



144

Корейські лялькарі виступили з надзвичайно 
несподіваною поки що для України і сучасною за 
формою та змістом виставою “Паперове вікно”, 
створеною із застосуванням відеотехнологій. По 
суті, нібито нічого складного, найпростіші знаряддя 
– білий екран на сцені та камера, через яку проєк-
туються зображення, але спосіб мислення корейсь-
ких аніматорів випереджає нинішні мистецькі ідеї. 
Об’єкти “оживлення” в цій роботі не можна було 
взяти до рук – їх малювали безпосередньо на папе-
рі або плівці і проєктували на великий екран, де з 
ними “працював” уже інший аніматор. Спектр ру-
хомих, мальованих об’єктів – від крапок, кружалець 
до явищ природи – дощу, сонця і т. п. Своєрідний 
відблиск курбасівського “перетворення” позначав 
звичайні предмети – їхні зображення також проєк-
тувалися на екран, хоча саме “оживлення” не було 
повною мірою персоніфікацією, “одухотворенням” 
предмета. Скоріше його “інакшопрочитанням”, ма-
теріялізованим каламбуром. Потрапивши “до рук” 
аніматорів, банан, наприклад, після кількох влучно 
домальованих штрихів-строп перетворювався на 
парашут, а кокетливі абриси корейської редьки вико-
нували роль жіночої ніжки, яка доповнювала пласку 
намальовану фігурку. Але в такому жартівливому, 
радісному творенні-перетворенні теж був театр: 
вражала взаємодія і швидкість реакції акторів, які 
відтепер ще стали й художниками-імпровізаторами. 
Каскад сценічних ситуацій вони втілювали і через 
актора, і через художника. Ба навіть більше – спіл-
кувалися з глядачем такою “перехресною” грою-
малюванням. Вистава виявилася цікавою не лише 
завдяки оригінальному, “незамученому” сюжету, а 
й широкому залученню публіки до самого дійства. 
Корейські лялькарі до безпосереднього акту творен-
ня запрошували і дітей, і дорослих. Тож і результат 

спільної творчости виходив то кумедно-казковим, 
то філософсько-романтичним…

Вистава хорватів “Соловей” (Театр ляльок м. Ріє-
ка) вражала не лише “контрілюстративною” відстан-
ню від андерсенівського першоджерела, але й глибин-
ним рівнем, якого спромоглася сягнути мистецька 
образна думка. Без перебільшень і дво значностей – 
таємниці життя і смерти тут вирішувалися на …мо-
лекулярному рівні. До краю узагальнені персона-
жі – великі й малі білі кулі, що у бровнівському русі 
гасали сценою, провіщаючи початок творення, поча-
ток життя… Перехід до світу тіней вражав у виставі 
найбільше. Згаслі кольори “померлих” куль раптово 
спалахували іншим світлом, якимось потойбічним, 
разюче відмінним, нереальним настільки, що на мить 
виникало містичне відчуття присутности зовсім по-
руч іншого світу, іншого життя там, за межею… Не-
звичним елементом гри став медитативний спів, що 
супроводжував, до натягнутої струни витончував усю 
дію, навіював, зосереджував, не випускав з глибин, 
власне, сам перетворювався на час… “Живі” актори 
рухались повільно, тихо і сторожко, мов кішки, між 
сценами вдавалися було до “підготованих імпровіза-
цій”, безпосередньо ніяк не пов’язаних із основним 
сюжетом. Така миттєва, чи не брехтівська, руйнація 
прискіпливо створюваної ілюзії вияскравлювала при-
сутність людини не лише як “слуги просценіуму”, 
наголошувала на її причетності, відповідальності… 
Видимий простір дії обмежувався круглим вічком 
мікроскопа (близько метра в діяметрі), через яке ми 
споглядали дивосвіт. Образний хід, покликаний під-
креслити нетривкість і крихкість будь-якого життя, 
помістити під збільшувальне скло мистецтва крап-
лину Всесвіту…  

Найважчим і найцікавішим випробуванням для 
акторів з України став день виходу на китайську 

Сцена з вистави “Соловей” Г.- Х. Андерсена. Театр ляльок 
м. Рієка (Хорватія)

Традиційні китайські ляльки.



145

публіку з виставою “Пригоди маленьких пішоходів” 
С. Хаустової. Мовний бар’єр, різниця двох культур 
– усе насторожувало і навіть лякало. Однак, вже від 
першої спроби з’ясувалося, що й доросла, й дитяча 
публіка з цікавістю сприймають дійство. Попередньо 
ми зробили деякі корективи в тексті, переповіли в 
перекладі зміст і віднайшли моменти, “безпрограшні” 
для спілкування з будь-якою авдиторією. До відпра-
цьованої партитури рухів додали зримих акцентів. 
По закінченні основної частини актори з ляльками 
виходили до публіки, post factum “розкривали секре-
ти ремесла” і спілкувалися з глядачами. Ми вдалися 
до кількох простих, але “заводних” питань. Відразу 
відчули довіру глядача. А в жартівливих іграх участь 
брали всі: дорослі, малі й навіть… поліція. Та голо-
вне, все ж таки, полягало не в цьому. І попередній 
відбірковий конкурс, і сама участь у фестивалі, й 
адекватне сприйняття “непідготовленим” глядачем 
творило історію з вистави, збудованої не просто на 
протилежних реалістичним принципах… Ляльки у 
виставі,  з’являючись з-під ширми де, коли і як хотіли, 
“висіли на ній мавпами”, літали, підтанцьовували і 
підспівували за настроєм, звертались до глядача і 
відразу ж про нього забували… Актори створювали 
образи, жонглюючи “святими” штампами, не “прожи-
ваючи” і не “мотивуючи”, викручуючись із тупико-
вих ситуацій потрібною кількістю “роялів у кущах”, 
“клеючи дурня” коли з себе, а коли з глядачів… Світ 
вистави не ділився на “добрих” і “лихих”, бо і тих, 
й тих подавали з достатньою домішкою іронії… За-
кладена в п’єсі дидактика з десяток разів була бита 
мистецькою мудрістю балагану… 

Чим масштабніша подія, тим яскравіше і глибше 
вона виявляє проблеми професійного життя. Фести-
валь в Ченгду, очевидно, можна вважати найбільшим 
за всю історію театру ляльок.

Щодо масштабности дійств, то на цьому фесті, 
як ніде й ніколи, прозвучали масовість і карнавальна 
всеохопність жанру. Не повертається язик назвати ті 
грандіозні лялькові перформанси з урочистих цере-
моній відкриття і закриття фестивалю просто шоу. 
Гала-, мега-? Мабуть, і цих слів було б недостатньо, 
щоб відтворити всю об’єднуючу потугу мистецтва 
театру ляльок, яким він є і ще більше може бути для 
світу. Сотні акторів, сотні різноманітних ляльок, 
пістрявих і стильних китайських костюмів, небачені 
світлові ефекти… Все впорядковано, все рухається як 
гігантський годинниковий механізм, все покликане 
вражати і зачаровувати. 

Особливістю багатьох іноземних театральних 
груп було максимальне ущільнення їхнього складу. 
Мабуть, не вчора вони обрали таку форму лялькового 
дійства, яка дозволяє швидко і мобільно пересуватися 
містами і країнами, являючи при тому справжнє ви-
довище. Цим відрізнялися лялькарі Канади (вистава 
“Біла жінка” Магалі Шуінар), Голландії (вистава “Ве-
селий Франц” Франца Хаккемаса), Бразилії (вистава 
“Історії віджилих речей” Гектора Лопеса Жирондо), 
Ізраїлю (вистава “Маленький Амадей” Гадіт Фортуни 
Коел Талкер) – театри мініятюр одного-двох акторів. 

Театр Майкла Хубера з
Швейцарії (у повному складі).

Тепер це також наш глядач.

ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  



146

Тон Маас з Нідерландів навмисне створив свою по-
добу-двійника в реальному масштабі. У десятихви-
линній вуличній виставі “Дубль” актор тримав перед 
собою ляльку, що наче з нього ж і виростала (вільна 
рука лялькаря була водночас рукою персонажа). Ак-
торський дует Елізабет Агати Жерар ван дер Поу та 
Роберта Вім Блоемколка, також з Нідерландів, взагалі 
оперував добрим десятком таких специфічних ляльок 
у виставі “Таємниця вілли “Фантом”. Особливістю 
цього способу існування актора-аніматора на сцені є 
“подвоєна” відкритість прийому. Актор-аніматор не 
ховається від публіки і навіть не вдає, що його начебто 
немає. Його поле гри – це суцільна, складна мелодія-
партитура жестів, поз, акторських оцінок, яка то зли-
ває актора і персонаж-ляльку в одне, то роз’єднує їх 
полюсами партнерського антагонізму, розриваючи чи 
не навпіл, вияскравлюючи “мікродуелі” двох, тепер 
уже рівноправних суб’єктів дійства.

Деякі лялькарі (зокрема – Хосе Наварро з Великої 
Британії з виставою “Анімалія”) могли вмістити свій 
театр в кишені піджака; вони користувалися окреми-
ми виразними деталями, винахідливо сполучаючи їх 
з власним тілом для отримання цілком нового само-
бутнього персонажа.

Театри Монголії орієнтувалися на масові видови-
ща і виступали з великими ростовими ляльками, хо-
ваючи актора всередину. Індонезійський театр пред-
ставив автентичне дійство в ефектних традиційних 
костюмах, що дихали праісторичним мітом. І хоч як 
опирайся, а це таки скерувало думки до театру ос-

трова Балі: сотню років тому на виставці в 
Парижі його побачив Антонен Арто. 

Міт і відтворення міту, нехай дещо пом-
пезне й ілюстративне, творило патос робіт 
більшости китайських і тайванських театрів. 
До цього переліку, однак, зовсім не вписують-
ся представлені на фестивалі “Пісні Жовтої 
землі” – спільна робота Китайського Театру 
Праці (Нью-Йорк) і Театру “Хліб і Ляльки” 
легендарного Пітера Шумана. Його творчість 
і є спробою врівноважити наш світ через 
міт, через прочитання сучасної дійсности в 
дефініціях прадавньо-одвічного, через бо-
жественне лицедійство з ляльками-велетами 
(цього разу ми побачили театр тіней, театр 
силуетів, театр утворення і розпаду фантомів 
з людських тіл, паперу, світла). Вирахувати 
вектор театральних пошуків у Піднебесній 
можна, керуючись цими двома крайніми 
точками. Занурення в стихію міту, в якому 

китайські лялькарі побачили первісне й глибинне 
призначення театру ляльок, викликало культивацію 
відповідної манери існування актора, технічновправ-
ного, глибоко зосередженого на точності переказу, а 
не, скажімо, на “прожитті ролі”. 

Свобода й широта добору засобів виразу вкрай 
демократизувала середовище фесту. На тиждень ляль-
ковий Ченгду став територією чистої творчости. Це 
був той самий “вселенський бульйон”, в якому сьо-
годні “варяться” і з якого походять зірки і планети сві-
тового анімаційного мистецтва, і який є абсолютною 
альтернативою “дешевій і сердитій” одноманітності у 
підходах і методах творення вистав “середньостатис-
тичного” українського театру ляльок. Справа тут, зви-
чайно, не в зовнішній атрибутиці. І в нас, в Україні, 
існують маріонетки, вивідні, тростинні ляльки, тобто, 
з недавнього часу, стандартний набір “розмаїття”. 
Його можна було бачити і в Ченгду – тут між нами 
різниця невелика. Але в нас, поза окремими випадка-
ми, спосіб анімації за будь-якої зовнішньої форми й 
досі залишається тільки реалістичним: вихолощена і 
підсолоджена “ідейна глибина”, “четвертований” кор-
пус дійових осіб на “своїх” і “німців”, одномірність 
сценічних образів (роль будується через сценічні дії 
персонажа за “четвертою” стіною, а не як складна 
зримість взаємодії актора з лялькою), “правда” сценіч-
ної поведінки, яка, зрештою, абсорбується хронічним 
побутовізмом, тощо. Штучне зведення ідейного поля 
вистави до звичайної повчальности залишає акторові 
ще вужчий простір для самовираження, в якому він 
може хіба що безконечно і безрезультатно “вражати” 
глядача дріб’язковістю “ляльководіння”…   

За час фестивального тижня впала, як завіса, упе-
редженість проти інакшого культурного простору й 

Колектив Черкаського академічного театру ляльок  
з дипломом Всесвітнього Фестивалю театрів ляльок.



147

можливости вписатися в нього “лялькарю-роботязі” з 
української глибинки. Наочно виявилася тут “фести-
вальна механіка” зі своїми “старожилами”, графіками, 
розцінками за виступи… Той бік театрального життя, 
що в Україні наразі поки невідомий. Театр мусить 
їздити. Мусить регулярно позбуватися шор професій-
них забобонів, мусить спізнати власну причетність 
до велетенського організму світового театру, в якому 
ми – лише краплина, лише часточка... Кидалася в очі 
виняткові самобутність і самостійність лялькарів з 
країн демократичних. Розрахунок на власні бачення 
в творчості і власні сили в доланні відстаней і кор-
донів. Не готові рецепти реалістичної традиції вкупі 
з подачкою від стабільно-божевільного місцевого 
бюджету є нині запорукою участи у Всесвітньому 
фестивалі і – життєвого успіху. Не рецепти, а власний 
творчий імпульс, відчайдушний задум, хай би яким 
неоковирним і невиразним здавався спочатку він і 
вам самим, і псевдомитцям від нашого вчорашнього 
лялькового мистецтва. Можете бути цілковитим ди-
летантом (з погляду “великої сцени”), як ентузіястка 
вуличних маріонеток з Нової Зеландії Анна Бейлі 
(напрочуд витончена моновистава “Пісня Русалки”), 
можете – вкрай сучасними і креативними митцями, як 
актори Краківського Театру Фігур (вистава “Злочин і 
кара Генріха Гофмана” за віршами німецького поета 
та чи не першого дитячого психіятра) чи відомий 
норвезький театральний дует Tinker Ting, фаворит 

фестивалю, що має в доробку складні, незвичайні і 
самобутні “повнометражки”, безумовно, “лялькові” 
(зокрема, “Голод” за романом Кнута Гамсуна, спов-
нений фантасмагоричних образів). Можете пройти 
їхній шлях, можете залишитися собою. Ваш квиток 
на фест – потреба, життєва необхідність лицедія од-
ного разу придумати-створити свою неповторно-не-
бувалу ляльку, взяти її до рук, щоб вже не випустити 
ніколи… 

Тон Маас і Пер Арне Лосет на заключному шоу 
зі своїми ляльками.

Зариття Всесвітнього Фестивалю театрів ляльок.

ßðîñëàâ ÃÐÓØÅÖÜÊÈÉ  

147



148

Кор.: Юрію, Ви вперше берете участь у такій міжна-
родній театральній школі?

Юрій Волинський: Так, уперше. Після закінчення 
навчання у Львівському університеті (я – випускник курсу 
народної артистки України Таїсії Йосипівни Литвиненко) 
хотілося ще далі відчувати себе студентом… Ось трапилася 
гарна нагода – з легкої руки  режисера нашого театру, Алли 
Григорівни Бабенко, котрій надзвичайно вдячний за під-
тримку, я й опинився у Москві. Алла Григорівна зробила) 
все, аби я потрапив до цієї Школи. 

Кор.: Але ж був і відбір?
Ю. В.: Так, до анкети кожен претендент мав додати 

відео із записами своїх ролей. 
Кор.:  У Вас у театрі чимало роботи: ролі головні й 

другого плану, епізодичні, масовка – Ви, мабуть, чи не що-
вечора на сцені. І тут – на місяць зникаєте. Керівництво 
дозволило?

Ю. В.: Федір Миколайович Стригун поставився з ве-
ликим розумінням: їдь,  учися… І генеральний директор 
Андрій Олександрович Мацяк підтримав. До того ж, на 
щастя, у більшості вистав був другий склад.

Кор.: Отже, “учися”. У кого, з ким і як? А головне – за-
для чого?

Ю. В.: Формальна суть школи – це, фактично, підви-
щення кваліфікації із усіма необхідними дипломами і сер-

“ÏÅÐØÈÉ ÒÈÆÄÅÍÜ ß ÏÐÎÑÒÎ ÌÎÂ×ÀÂ…”

Від 29 травня до 29 червня цього року у 
Звенигороді під Москвою відбувалась  Шос-
та міжнародна літня театральна школа. 
Її учасниками стали вісімдесят п’ять ак-
торів віком до 35-років з Росії, країн Балтії, 
СНГ . Ініціятором створення та художнім 
керівником Школи є народний артист Росії 
Олександр Калягін, проєкт якого підтри-
мує Національна спілка театральних діячів 
Росії та патронує Президент РФ.  

Серед п’ятьох представників України 
цього року був і молодий актор Львівського 
національного академічного українського 
драматичного театру ім. М. Заньковець-
кої Юрій Волинський. Ми запросили його в 
редакцію “Просценіуму” для розмови про 
враження та досвід, здобуті в російській 
столиці. 

На світлинах: репетиційні моменти, 
в центрі  – Юрій Волинський.

( VI Міжнародна літня театральна школа у Звенигороді під Москвою)

148



149

тифікатами в кінці. Але найголовніше –  можливість 
спілкуватися із провідними російськими режисера-
ми та педагогами, навчатися у них. І, звісно, дуже 
корисні знайомства зі своїми молодими колегами з 
різних країн світу. Маєш можливість порівнювати, 
спостерігати і знову ж – учитися…     

Кор.: В чому полягада особливість цьогорічної, 
Шостої, школи? 

Ю. В.: За програмою вона була потужніша, шир-
ша за попередні. Учасників поділили на шість груп 
по 15 осіб – і кожна готувала виставу. Було три драма-
тичні “групи”, одна – для акторів-лялькарів, дві інші – 
пластична й оперна. В результаті народилось шість 
вистав, котрі були показані глядачеві: в Московському 
Театральному центрі “На Страстном”, у Театрально-
му клубі імени Любови Орлової в Звенигороді та в 
Серпухові. Власне, це й був випускний іспит. Оперна 
вистава (“Турнір примадонн”) – до речі, поставлена 
вперше в рамках цього проєкту – вийшла в режисурі 
Ольги Іванової, режисера Московського Камерного 
музичного театру імени Ніколая Покровського. До 
лялькарів було запрошено відомого режисера, лавреа-
та “Золотої маски” Євгена Ібрагімова – вони створили 
спектакль “Напівфабрикати і делікатеси”. Пластичну 
виставу “Спокуса цнотливости” ставив гість із Німеч-
чини Улла Гейгес. А три драматичні вистави – “Бенкет 
під час чуми”, “Бідні в космосі” і “Люб-офф” ставили 
провідні російські режисери. 

В результаті додаткового кастингу я потрапив 
до групи, якою керував Г. Тростянецький. Геннадій 

Рафаїлович – учень Георгія Товстоногова, доцент 
кафедри режисури Санкт-Петербурзької театраль-
ної академії, відомий режисер-постановник, лавреат 
Державної премії Росії. (Другу драматичну групу 
очолив Ігор Лисов – керівник лабораторії у Школі 
драматичного мистецтва). На першій зустрічі він за-
пропонував кожному з нас розповісти свою приватну 
історію  – з цих історій поступово й укладалась наша 
вистава. Ми отримували завдання на кожен наступ-
ний день: написати, розповісти, зіграти етюд  – і так 
далі. Тобто одночасно виступили і драматургами, і 
акторами. Спектакль наш ми назвали “Люб-офф”.  
У ньому поєднались дуже різні за жанром міні-іс-
торії, пов’язані із коханням: комедійні, драматичні, 
мело драматичні, навіть трагічні. Ти міг грати не свою 
історію, твою – хтось інший, між цими сюжетами 
і героями вибудовувався своєрідний діялог, наче 
одна історія, або персонажі розпитували інших, а 
ті, шукаючи відповіді чи дискутуючи, розгортали 
свої сюжети – це створювало певний наскрізний рух 
вистави. А була вона про те, як неможливо зрозуміти 
чоловікам – жіночу душу, жінкам – чоловічу, і як на 
все життя приречені ми розгадувати таємниці одне 
одного… Покази відбулися в Звенигороді, в Театраль-
ному центрі “На Страстном”, в Серпухові  – всюди 
отримали гарні відгуки. Навіть виникла пропозиція 
“прокатати” цю виставу восени як окремий театраль-
ний проєкт. Мабуть, це успіх (сміється)…

Кор.: То робота над виставою і була головним 
навчальним завданням?

Þð³é ÂÎËÈÍÑÜÊÈÉ

149



150

Ю. В.: Звісно, ні. Це – лише половина навчальної 
програми. Її, так би мовити, пообідній період. А до 
полудня у нас були тренажі: майстерність актора, 
сценічна мова, сценічний рух, сценічний бій, пласти-
ка актора і таке інше. Якийсь один “набір” дисциплін 
ми слухали упродовж одного тижня, інший – другого, 
третього… Так само щотижня змінювались викла-
дачі. Тому змогли повправлятись практично в усіх 
напрямках акторської професії із багатьма класними 
професіоналами. На майстер-класи були запрошені 
Александр Калягін, Валерій Фокін, Міхаїл Єфремов. 
Це було неймовірно цікаво! До речі, групи “навчаль-
ні” і групи “постановочні” мали різний склад учасни-
ків – так ми змогли перезнайомитись з величезною 
кількістю людей. А ще ж була культурна програма, 
екскурсії… 

Кор.: І що – найцікавіше?
Ю. В.: Стільки всього… От, наприклад, майже 

ніхто не говорив про Станіславського. Вся увага 
була віддана методу Міхаїла Чехова. Я якраз у до-
розі до Москви перечитав його “Техніку актора” – і 
було неймовірно цікаво саме вправлятися, практично 
робити етюди на увагу, на фантазію “за Чеховим”, 
шукати ПЖ (“психологічний жест” – В. Я.). На уро-
ках з фехтування дуже легко й просто нам пояснили 
принципи “біомеханіки” Мейєрхольда. Заняття зі 
сценічного бою для мене особисто були вкрай важ-
ливими, бо відкрили дуже багато невідомих раніше 
деталей, особливостей, секретів. Ду-у-уже цікавими 
були вправи зі сценічної акробатики, які вів Айдар 
Закіров. Та, мабуть, найбільше вразив майстер-клас 
з комедії дель арте. Його проводив молодий, але ві-
домий в Росії актор і режисер Олександр Коручеков. 
Робота “в масці” дозволила ще більше вивільнити 
власне “я”, зануритись усередину самого себе  – ма-
буть, тому, що обличчя залишалось прихованим, і ти 
отримував більшу внутрішню свободу. Цей тренінг 
виявився надзвичайно корисним також для розвитку 
колективної акторської уваги: коли ти – централь-
на “маска”, то всі працюють на тебе, і навпаки – ти 
повинен  послужитись комусь іншому. Це, власне, 
та ансамблевість, робота з партнерами, якої завжди 
треба вчитись. 

Кор.: Ви – вперше на такому навчанні. Наскільки 
було важко адаптуватися, вписатися в  інше професій-
не середовище?          

Ю. В.: Знаєте, перший тиждень я взагалі мов-
чав… Від навали вражень.  Було не важко – над-
звичайно цікаво. Хіба що останній, п’ятий тиждень, 
коли ми працювали тільки над виставою, виявився 
дуже виснажливим. Від ранку до вечора йшли репе-
тиції. Прогони, прогони, прогони… Втомились так, 
що першу виставу грали вже з останніх сил. Тому 
вона, як на мене, пройшла не найкраще. А от уже 

дві наступні, між якими вдалося трохи перепочити, 
були вдалішими. 

Кор.: То на цих показах і “звичайні” глядачі 
були?

Ю. В.: Аякже! Анонси з’явлися ще як тільки ми 
розпочали Школу – і квитки на вистави продавали 
заздалегідь. Щодо реклами – то тут усе було чудово 
організовано.

Кор.: А побутові умови?
Ю. В.: Теж чудові! Ми жили у зручних двоміс-

них номерах бази відпочинку з усіма вигодами. Нас 
годували. Все було організовано так, аби ніщо не від-
вертало уваги від головного – вчитись.

Кор.: А щодо фінансових зобов’язань учасників? 
Ю. В.: Я оплатив собі дорогу. Російським акторам 

взагалі всі видатки оплачувала Спілка театральних 
діячів.

Кор.: Як велося серед багатонаціональної моло-
дої акторської братії? Які враження?

Ю. В.: Мені дуже сподобались актори з Литви. 
Ми з ними потрапили до однієї групи, тому я міг 
спостерігати їх у роботі. Вони надзвичайно технічні.  
Миттєво виконують завдання режисера, при цьому 
все, що роблять, можуть пояснити. Будь-який їхній 
жест, інтонація, рух вмотивовані і переконливі, але 
й ощадливі: нічого надмірного, перебільшеного, 
зайвого, випадкового. Коли ж я став захоплюватись 
цим уголос, то вони сказали, що їм бракує нашого 
– українського – темпераменту, емоційности. І диву-
вались, наприклад, з моїх кульмінаційних моментів 
у ролі. Це насправді таке щастя – спілкуватись, об-
мінюватись думками…

Кор.: Але ж насправді Ви – не вперше у Москві, 
серед російської театральної “тусовки”?

Ю. В.: Так, звичайно. Ми приїжджали з чеховсь-
кими виставами Алли Григорівни Бабенко на фес-
тиваль “Золотой Витязь” у Москву ( на якому ми, 
до речі, здобули срібло), на Чехівський фестиваль 
у Меліхово. Тоді я теж чимало побачив, усвідомив, 
можливо, тому й  захотів знову приїхати...    

Кор.: Я бачу у Вас в руках зошит. Це – щоден-
ник?

Ю. В.: Нам роздали у перший день спеціяльні 
нотатники для записів. І ми намагалися їх вести.

Кор.: Опублікувати їх колись не захочете?
Ю. В.: Та що Ви! Це робочі записи… Фіксував 

усе, щоб поділитись зі своїми вдома, у Львові. Щоб 
можна було такі тренажі продовжувати й далі…

Кор.: Сподіваюсь, у своїй праці Ви знайдете мож-
ливість застосувати набуті знання та новий досвід. 
Хай щастить!  

Розмовляла Вікторія Янівська       



151

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß

Ïðî ïðîãðàìó

Британська Рада в Україні у партнерстві з Куль-
турно-мистецьким центром НАУКМА, Києво-Моги-
лянським театральним центром “Пасіка” та Театром 
“Відкритий Погляд” розпочала театральну освітню 
програму “За лаштунками”, що складається з серії 
тренінгів для театральних менеджерів, завлітів, 
режисерів, директорів театрів та театральних фес-
тивалів. Мета програми – познайомити учасників 
з найкращими бізнес-моделями та управлінськими 
практиками, що використовуються у британській те-
атральній спільноті і забезпечують виживання, діяль-
ність та успіх театрів в умовах обмеженої дер жавної 
підтримки.

Перший тренінг програми, присвячений роботі 
з авдиторією, 30–31березня 2012 р. в Києво-Моги-
лянському центрі “Пасіка” провела Келлі Бейглі. Кел-
лі Бейглі – спеціяліст найвпливовішої консалтингової 
компанії Великобританії Morris Hargreaves McIntyre, 
яка спеціялізується на стратегічних дослідженнях і 
розробці бізнес-стратегій для мистецького й медія- 
сектору. Келлі Бейглі вже багато років працює в сфері 
мистецького менеджменту, маркетингу, технічно-еко-
номічного планування, дослідження брендів та впро-
вадження маркетингових стратегій. Серед її клієнтів 
такі великі агенції як Туризм Колумбії, Скотіш Ен-
терпрайз та безсумнівні гіганти мистецького сектору: 
Британський музей, Національний Траст та мистець-
кий ярмарок Frieze. Практичні навики Келлі Бейглі 
базуються на її теоретичних знаннях, Келлі має дип-
лом Історичних наук, Мистецького менеджменту та 
диплом Королівського Інституту маркетингу.

Õòî ïðè¿õàâ ³ ÷îìó?

Для українського театру сьогодні стратегічний 
маркетинг з різних причин є необжитим простором. 
Хоча для виживання сучасного театру він потрібен, 
мабуть, не менше за повітря. Можливо, головно з цієї 
причини, освітня програма “За лаштунками” зібра-
ла представників як державних, так і недержавних 
театрів з різних міст України. Перейняти европей-
ський досвід роботи з цільовою авдиторією приїха-
ли адміністратори, режисери, помічники режисерів, 
продюсери, завліти, художні керівники, директори 
та менеджери. 

Учасники семінару розповіли про ті проблеми, 
з якими їм доводиться мати справу на практиці і які 
вони сподіваються вирішити з допомогою стратегіч-
ного маркетингу. Одні говорили, що до їхнього теат-
ру не ходить молодь, інші скаржились, що глядача ці-
кавлять лише вистави класичного репертуару, когось 
не влаштовувала кількість постійної авдиторії, деякі 
представники некомерційного театру заявили, що 
для них найбільшою проблемою є академічний театр: 
якщо дитина потрапляє туди – це, мовляв,  травма на 
все життя (на це отримали відповідь: “травмує якість 
вистави, а не форма організації”). Ще можна було 
почути нарікання на те, що театру бракує освітнього 
компоненту, а його глядачам – вихованости й куль-
тури поведінки, бо деякі індивідууми дозволяють 
собі пити пиво на виставах і обговорювати з сусідом 
події, що відбуваються на сцені. Звичайно ж, най-
більше каменів полетіло в город держави: “Держава 
нас не підтримує, культура нікому не потрібна. Єди-
не джерело фінансування – політика, але політиків 

Cашко БРАМА

ÒÅÀÒÐÀËÜÍÀ ÎÑÂ²ÒÍß ÏÐÎÃÐÀÌÀ 
           “ÇÀ ËÀØÒÓÍÊÀÌÈ”



152

не вистачає, та й добрими вони стають переважно 
лише перед виборами”. Представники державних 
“театральних структур розповідали про те, що їх 
театри повинні виконувати плани по заповненню 
залів” на 900 – 400 місць, тому змушені гнатися за 
кількістю, а не якістю. Що стосується тих людей, 
що борються за оновлення театру як соціяльного 
організму, то для них найважчим є  залучення пере-
січного громадянина до нових театральних процесів, 
до нової естетики. 

Участь у тренінгу дала змогу розглянути про-
блематику сучасних театральних процесів в Україні, 
оскільки питання, що їх поставили учасники семі-
нару, віддзеркалювали локальну модель теперішньої 
ситуації в країні. Але у цій статті зосередимося на 
висвітленні стратегічно-маркетингової моделі від-
носин між театральною структурою та потенційною 
глядацькою авдиторією, за якою працює британська 
театральна спільнота.

Ñòðóêòóðà ñòðàòåã³÷íîãî ïëàíóâàííÿ

Маркетинг – це насамперед задоволення потреб 
ринку. Оскільки ринком є глядач, то дуже важливо 
зрозуміти, чому люди ходять в театр. Очевидно, що 
за мету вони мають задоволення певних потреб, і 
британські дослідники виділяють тут окремі групи 
цих глядацьких потреб:

Соціяльні потреби – соціяльна мотивація. Те-
атр  – чудове місце, де можна проводити час з дру-
зями та родичами.

Інтелектуальні потреби – академічний, про-
фесійний інтерес. Театр може бути вирішенням ін-
телектуальних задач. Люди тут можуть підвищити 
рівень обізнаности, а батьки через театр можуть ви-
ховувати дітей.

Емоційні потреби – театр дає можливість пере-
жити емоційний досвід: ностальгія, перенесення в 
часі. 

Духовні потреби – в театрі людина може закри-
тися від світу і побути “у собі” або отримати стимул 
для творчости.

Визначивши потреби, що спонукають глядача 
відвідувати театр, учасникам семінару представили 
структуру стратегічного планування, доповнену при-
кладами загальновідомих мистецьких організацій та 
опрацьовану через тематичні завдання. Сама струк-
тура складається з шести базових позицій:

1. Загальне бачення і місія.
2. SWOT аналіз (зовнішні фактори, середовище 

існування).

3. Позиціонування.
4. Визначення цільових авдиторій для наших за-

вдань.
5. Маркетинговий набір – всі параметри (реклама, 

вартість квитків).
6. Комунікація з цільовою авдиторією.

Загальне бачення і місія
Перш ніж перейдемо до детального розгляду 

першого пункту стратегічного планування, всіх 
учасників семінару було поділено на невеликі робочі 
групи по чотири особи в кожній. Усього було п’ять 
таких груп, і кожна з них повинна була придумати 
собі мистецьку установу і форму її організації. Отже, 
організація місії для такої установи стала першим 
кроком, але цей перший крок є чи не найважливі-
шим етапом у стратегічному плануванні, оскільки 
саме на цьому етапі мистецька організація обирає 
вектор подальшого розвитку. Визначаючи місію, 
потрібно запитати самого себе: як мусить вигляда-
ти наша організація в майбутньому і чим саме ми 
хочемо відрізнятися від інших подібних організацій 
та установ?

SWOT аналіз
SWOT аналіз передбачає визначення сильних та 

слабких сторін конкретної організації, її можливос-
тей та загроз, що можуть стати на заваді розвитку. 
Як критерії аналізу можна розглядати такі позиції: 
чіткість місії, вартість квитків, база клієнтів, місце 
розташування, якість продукту, моральний стан ор-
ганізації, зв’язок з впливовими людьми, наявність 
ресурсів (маркетинг), брендовість; наявність ринків 
та конкуренція, демографічні процеси; розуміння, 
чого прагнуть люди; технічні фактори і технології; 
політична ситуація; культура суспільства та ін.

Позиціонування
При позиціонуванні автори проєкту насамперед 

повинні думати про потреби авдиторії, а не про свої 
власні. Позиціонування потребує переосмислення 
двох попередніх пунктів стратегічного планування, 
які повинні бути глибоко переосмислені і на підставі 
загального бачення, тобто місії та SWOT аналізу, пот-
рібно вирішити, ким ми хочемо бути в очах цільової 
авдиторії, як ми хочемо, щоб нас сприймали: театр 
– центр культурного життя, театр – це модно чи те-
атр – це місце самовідкриття, саморозвитку: ким я є 
сьогодні, і т. д.

Визначення цільових авдиторій
Кожен з учасників отримав суто індивідуальне 

завдання: потрібно було вказати представників со-
ціяльних груп, які приходять – і чому саме приходять 



153

№ Група Чому приходять?

1 Батьки з дітьми Виховання, освіта, відпочинок

2 Працююча молодь Відпочинок, почути щось нове, емоції, 
інтелектуальний розвиток (бути в контексті)

3 Інтелігенція, бомонд Статус, тусовка, інтелектуальний розвиток

4 Професіонали Оцінки роботи, пошук натхнення, інтелектуальний розвиток, 
потреба в середовищі, співпраця

5 Власна публіка Улюблений актор чи вистава, звичка, підтримка

6 Примусова публіка Корпоративні вистави, школярі

7 Студенти Розвиток, відпочинок, тусовка

8 Туристи Чули про театр, екскурсія

до театру чи на заходи проєкту, котрий представляє 
кожен із учасників. Але це не стосується вигаданої 
установи – йдеться про реальні театри чи проєкти. 
Потім потрібно було вказати ті соціяльні групи, 
які не приходять до театру і також назвати причи-
ни, чому вони цього не роблять. Так було отримано 

Càøêî ÁÐÀÌÀ

№ Група Чому не приходять?

1 Молодь Брак сучасних вистав, непоінформованість; театр – це не весело, 
є кіно та Інтернет

2 Мовна відповідність Російськомовні не ходять на україномовні вистави і навпаки

3 Діти Відсутність відповідного репертуару

4 Місце проживання Далеко їхати, пізньої години громадський транспорт 
погано функціонує

5 Родини Відсутність практики родинного відвідування театру, 
відсутність комфортних умов для перегляду, надто дорого

6 Пенсіонери Консервативність, не люблять експериментів, надто дорого 

7 Заможні Відвідують бари, ресторани, вважають, що театр –  це нудно, 
невідомі автори 

довгий список різних людей з різним показником 
відвідування мистецьких установ, але загальну масу 
населення згодом було поділено на соціяльні групи, 
що відвідують або не відвідують культурні заходи. 
Подати результати цього дослідження можна у формі 
таблиць.

Люди, які приходять 

Люди, які не приходять



154

В Англії театр, щоб привернути увагу моло-
дої авдиторії, встановлює безкоштовний Wi-Fi, 
розливає пиво, влаштовує дискотеки після вистав, 
концерти рок-гуртів, бар. Також створюються 
групи в соцмережах. Виробники пива хочуть, щоб 
їх асоціювали з культурними подіями.

Події повинні бути соціяльно орієнтованими, 
наприклад, покази класичних старих фільмів для 
пенсіонерів можна супроводжувати частуванням 
чаєм. Чай створює сприятливу, родинну атмо-
сферу.

Усі ці соціяльні групи складають загальний ри-
нок, з яким потрібно встановити взаємозв’язок, зро-
зуміти психологію поведінки та вподобання окремих 
його представників. Щоб упоратися з цим завданням, 
ринок потрібно розділити на сегменти. Британські 
маркетологи розробили дві системи сегментації рин-
ку – за зовнішніми та внутрішніми ознаками. Кожен 
окремий сегмент потребує індивідуального підходу, 
індивідуальної манери роботи з ним.

Сегменти ринку:
Спецінтерес – звернення через спеціялізовану 

літературу, форуми. Їх легко досягнути, бо ми знає-
мо, де вони є, але ця авдиторія є малочисельною.

За поведінкою – частина людей, що приходить 
на окремі вистави. Вони вже знають ваш театр, ви 
можете їм запропонувати винагороду за відданість 
(знижки, подарунки, членські квитки).

За географією – люди, що не ходять до театру. 
Можна зробити для них дні відкритих дверей, роз-
клавши запрошення в поштових скриньках району.

Демографічні дані – стать, вік.
Життєвий стиль – сімейні, не сімейні, багаті, 

бідні.

Окрім зовнішніх ознак, існують ще й внутріш-
ні, тобто психографічні ознаки. Якщо ми зможемо 
зрозуміти, яким цінностям надають перевагу люди 
та яке їхнє ставлення до культури, то знатимемо, що 
їм запропонувати.

Сегментація відповідно до культурних ціннос-
тей:

Сутність – визначає, ким ви є, мистецтво ство-
рює їх сутність.

Розваги – не часто взаємодіють з культурою.
Експресія – самовияв, люди, котрі прагнуть щось 

створювати, відкриті до всіх форм мистецтва; часто 
шанувальники андеграундного мистецтва.

Вивільнення – захоплені плином життя; звернен-
ня до мистецтва – це для них акт вивільнення від 
життєвих проблем.

Стимуляція – мистецтво не дуже важливе, ви-
користовують його для стимуляції.

Засоби маркетингу:
Отже, коли театр створює певний продукт, то 

він повинен чітко знати, на яку авдиторію розра-
хований цей продукт, бо від цього залежить форма 
інформування та засоби маркетингу. Театр повинен 
задовольняти потреби вибраних сегментів.

Продукт – чи відповідає він потребам вашої 
авдиторії?

Ціна – яку суму здатна платити ваша цільова 
авдиторія?

Процес – бонуси до продукту: лекції після пер-
формансу, обговорення.

Люди (персонал) – повинні відповідати продукту 
та заохоченню цільової авдиторії.

Місце – приємне місце, куди людям хочеться 
приходити.

Бренд – ваше позиціонування; чи відповідає 
воно продукту?

Гарантії (зниження ризиків) – “подбати” про 
добрі відгуки; в Англії іноді замовляють статтю з 
позитивною критикою вистави.

Комунікація з сегментом:
Комунікація з сегментом є останньою складовою 

структури стратегічного планування. Важливо про-
думати не тільки канали, через які цільова авдиторія 
буде поінформована про подію, але й форму та зміст 
самого послання, в якому ми повинні насамперед по-
дати переваги продукту, а не їхні характеристики.



155

 Міжнародний театральний фестиваль “Мельпо-
мена Таврії” – явище настільки відоме і популярне у 
професіональних колах України та серед його країн-
учасниць: Білорусі, Молдови, Румунії, Росії, – що у 
даній публікації ми максимально скористаємося ре-
цептивними джерелами фесту (за допомогою світлин, 
програм, документів), аби створити читачам журналу 
“Просценіум” (який традиційно відстежує хід події) 
ефект їхньої співучасти у найважливіших і найбільш 
знакових подіях цьогорічного свята. Впродовж теат-
рального тижня були показані 20 вистав з 19 театрів: 
Баку (Азербайджан), Кишенева (Молдова), Мінська, 
Бобруйська (Білорусь); Смоленська, Владіміра, Ниж-
нього Новгорода, Пермі (Росія); Херсона, Києва, Лу-
цька, Миколаєва, Одеси, Білої Церкви, Кривого Рогу 
(України). На фестиваль завітало 700 гостей.

Фестиваль конкурсний. Його роботу оцінювало 
одне (на відміну від двох, що існували в попередні 
роки) журі на чолі з театрознавцем Аллою Підлуж-
ною. Вперше у висвітленні ходу фестивалю засобами 
ЗМІ брали участь студенти-театрознавці Київського 
національного університету театру, телебачення і кіно 
ім. І. Карпенка-Карого (під керівництвом М. Котеле-
нець), котрі спільно із херсонськими журналістами та 
під егідою головного редактора (й одночасно завліта 
театру ім. М. Куліша) Любови Калюжної видали чо-
тири числа газети “Театральная ремарка”. Вона стала 
не лише пульсом подій та щоденником фестивалю, а 
й джерелом цікавих думок та аналітики фесту.

У ході роботи “Мельпомени”, як завжди, прохо-
дили творчі зустрічі зі знаними українськими драма-
тургами А. Кримом, Ю. Рибчинським, Я. Верещаком, 

 ÍÅÇÀÁÓÒÍ²  ÑÂ²ÒËÈÍÈ Â²Ä “ÌÅËÜÏÎÌÅÍÈ – XIV”

І. Афанасьєвим, О. Марданем, В. Понізовим та ін. 
Родзинкою цьогорічного фесту стала виїзна колегія 
та нарада керівників театрів з усіх регіонів держави 
(головний модератор – генеральний директор Націо-
нального театру ім. Івана Франка – Михайло Захаре-
вич), ініційована Міністерством культури України. 
На зустрічі обговорювались й болючі проблеми з 
охорони авторських прав в Україні (за участю ди-
ректора “Всеукраїнської Ліги авторів” Миколи Со-
сновського). 

Окрім головних подій – вистав, невтомна ди-
рекція та фестивальний центр цьогорічної “Мель-
помени Таврії” урізноманітнили її хід “здоровими” 
альтернативними акціями: виставкою плакатів теат-
рально-дизайнерського фестивалю “Живи!-5” (пре-
зидент – Володимир Какурін, Харків), виставкою 
шаржів О. Теплякова, неформальними сердечними 
та смачними зустрічами з екзотичними гречаними 
варениками степовою юшкою, що смакує особливо 
по-домашньому в Олешківських пісках! 

Як завжди, відкриття “Мельпомени – XIV” роз-
почалося урочистим святковим дійством просто неба 
на Театральній площі, ставши головною очікуваною 
подією року для херсонців та гостей міста (а водночас 
і здоровою мистецькою альтернативою очікуваному 
ЄВРО – 2012). Традиційно Міжнародний фестиваль 
у Херсоні відбувається завдяки допомозі Мініс-
терства культури України, Херсонської облдержад-
міністрації, Херсонської обласної ради, Херсонського 
міськвиконкому, за підтримки народного депутата 
України Миколи Баграєва, Херсонського міського 
голови Володимира Сальдо, генерального спонсора

Світлана МАКСИМЕНКО



156

 “Херсонського суднобудівного заводу” та численних 
доброчинців. Якщо футбольна подія засвідчила Ев-
ропі нашу гостинність і відкритість світові, “Мельпо-
мена” локально, але послідовно переконує у цьому ж 
театралів України та зарубіжжя вже друге десятиліття. 
Директор та засновник фестивалю Олександр Книга 
майбутню, п’ятнадцяту “Мельпомену”, планує зустрі-
ти як справжнє повноліття: цифра 15 домінуватиме у 
всіх кількісних показниках: міст, країн, театрів-учас-
ників. Бажаючи щасливого повноліття мистецькому 
форуму у майбутньому, заглянемо у його сьогодення 
(яке вже стало історією) за допомогою допитливого 
фотооб’єктива і чутливого ока талановитого фотоху-
дожника і “літописця” театрального свята Олексан-
дра Андрющенка. 

Переможцями “Мельпомени Таврії – XIV” стали:

 “Гран-прі”: вистава “Грек Зорба” Н. Казанзакіса 
(режисер – Віталій Малахов, сценографія – Марії 
Погрібняк, у ролі Алексіса Зорби – Анатолій Хості-
коєв. Національний академічний драматичний театр 
ім. І. Франка, Київ, Україна)

 
“Краща вистава”: вистава “Король Лір” В. Шек-

спіра (режисер – Лінас Зайкаускас, художник-поста-
новник – Маргарита Місюкова. У ролі короля Ліра – 
Микола Горохов. Владімірський обласний академіч-
ний драматичний театр (м. Владімір, Росія)

 “Краща режисура”: Сергій Павлюк. Вистава 
“На великій дорозі” А.Чехова. Художник-постанов-
ник – Вікторія Усаченко. Херсонський обласний ака-
демічний музично -драматичний театр ім. М. Куліша 
(м. Херсон, Україна)

“Краща чоловіча роль”: Руслан Вишнивецький 
(роль Семена Борцова у виставі “На великій дорозі” 
А.Чехова. Режисер – Сергій Павлюк). Херсонський 
обласний академічний музично-драматичний театр 
ім. М. Куліша (м. Херсон, Україна)

“Краща жіноча роль”: Нігяр Гасанзаде (роль 
Ніно Кіпіані).

Вистава “Алі і Ніно” К. Саїда (режисер – Ельвін 
Мірзоєв, художник з костюмів – Олена Алмазова). 
Бакинський муніципальний театр (м. Баку, Азербай-
джан)

“Краща жіноча роль”: Наталія Кузнєцова (роль 
Євдокії Дунаєвої).

Вистава “Заспів Мадонни з Пінеги” Ф. Абрамова 
(режисер – Володимир Кулагін) .“Школа сучасного 
театру” (м. Нижній Новгород, Росія)

“Краща епізодична роль”: Євген Гамаюнов 
(роль Кузьми). Вистава “На великій дорозі” А.Чехова 
(режисер – Сергій Павлюк). Херсонський обласний 
академічний музично-драматичний театр ім. М. Кулі-
ша (м. Херсон, Україна)

“Краща сценографія”: Алла Локтіонова. Виста-
ва “Макбет” В. Шекспіра (керівник проєкту – Микола 
Берсон, режисер – Сергій Павлюк). Миколаївський 
академічний український театр драми та музичної 
комедії (м. Миколаїв, Україна)

“Краща камерна вистава”: вистава “Льовушка” 
А. Крима (режисер – Ігор Славінський, сценографія 
Марії Погребняк, художник з костюмів Ніна Руденко. 
У ролях: Льовушка – Артем Мяус, бабуся Роза – Со-
фія Письман, бабуся Даша – Лариса Трояновська). 
Київський академічний драматичний театр на Подолі 
(м. Київ, Україна)

“Краща моновистава”: режисер-постановник 
та виконавець – Євген Юхновець. Вистава “Мат-
ки-Душі” О. Луненка. Центр документальної п’єси 
VERBATIM (м. Одеса, Україна)

“За авторську інтерпретацію”: Олександр Бєль-
ський. Вистава “Бенкет під час чуми” О. Бєльського 
за мотивами “Маленьких трагедій” О. Пушкіна. Ху-
дожник з костюмів – Тетяна Боброва. Криворізький 
театр музично-пластичних мистецтв “Академія Руху” 
(м. Кривий Ріг, Україна)

“За плідну співпрацю, творчість та високу ак-
торську майстерність” : Сергій Федотов. Пермський 
театр “У Моста” (м. Перм, Росія)

“За плідну співпрацю, творчість та високу 
акторську майстерність”: Ігор Сігов. Республі-
канський театр білоруської драматургії (м. Мінськ, 
Білорусь)

Звичайно, хай би якими промовистими і доказо-
вими були представлені тут фотодокументи, вони не 
зможуть передати чару найголовнішої принади теат-
ру: його енергетики. Надто, коли вона силою таланту 
постановника та виконавців здатна потрясати наші 
несентиментальні душі у прагматичний час. 

За це хочеться низько вклонитися служителям 
театру, організаторам фестивалю, талановитим пе-
реможцям цьогорічної “Мельпомени”.

Херсон- Львів



157157

Вистава “Король Лір” В. Шекспіра. 
Режисер – Лінас Зайкаускас, 

художник – Маргарита Місюкова. 
Владимирський академічний обласний

драматичний театр (Росія). 

Вистава “На великій дорозі” А. Чєхова. 
Режисер – Сергій Павлюк, 
художник – Вікторія Усаченко.
Херсонський обласний академічний 
музично-драматичний театр імени М. Куліша. 

Вистава “Грек Зорба” Н. Казанкакіса. 
Режисер – Віталій Малахов, 
художник – Марія Погребняк. 
Київський національний драматичний 
театр імени І.Франка. 

Ñâ³òëàíà ÌÀÊÑÈÌÅÍÊÎ



158

Вистава “Макбет” В. Шекспіра. 
Режисер – Сергій Павлюк, художник – Алла Локтіонова. 
Миколаївський український академічний 
театр драми та музичної комедії. 

Моновистава “Заспів Мадонни з Пінеги” Ф. Абрамова. 
Режисер – Володимир Кулагін .

Школа сучасного театру” (м. Нижній Новгород, Росія). 

Вистава “Алі і Ніно” К. Саїда. 
Режисер та художник – Ельвін Мірзоєв. 
Бакинський муніципальний театр (Азербайджан). 

158



159

Вистава “Бенкет під час чуми” за О. Пушкіним. 
Режисер та сценограф – Олександр Бєльський, 

художник з костюмів – Тетяна Боброва.
Криворізький академічний театр 

музично-пластичних мистецтв “Академія Руху”. 

Вистава “Льовушка” А. Крима. 
Режисер – Ігор Славинський, 

сценографія – Марії Погребняк, 
художник з костюмів – Ніна Руденко. 
Київський академічний драматичний 

театр на Подолі. 

Моновистава “Матки-Душі” О. Луненка. 
Режисер-постановник та виконавець – Євген Юхновець.
Центр документальної п’єси  VERBATIM (Одеса).

Ñâ³òëàíà ÌÀÊÑÈÌÅÍÊÎ

159



160160

Вистава “Янка Купала. Кола Раю” С. Науменка. 
Режисер – Світлана Науменко, 
художник – Юрій Соломонов.
Республіканський театр 
білоруської драматургії (м. Мінськ, Білорусь).  

Моновистава актора Петра Миронова 
“Євгеній Онєгін” О. Пушкіна. 

Режисер – Петро Миронов. 
Київський театр “Астрея”. 

Вистава “Етюди кохання” О. Попова. 
Режисер – Дмитро Мельничук, 
художник – Мар’ян Савіцький. 
Смоленський державний драматичний 
театр імени О. Грибоєдова (Росія). 



161

Ñâ³òëàíà ÌÀÊÑÈÌÅÍÊÎ

161

Вистава  “Забути Герострата” Г. Горіна. 
Режисер та сценограф – Лариса Покревська, 
костюми – Вадим Сажин. Могилівський обласний театр
драми та комедії імени В. І. Дуніна-Марцинкевича 
(м. Бобруйськ, Білорусь).

Вистава “Маскарад” М. Лєрмонтова. 
Режисер – Юрій Хармелін.

Державний молодіжний російський драматичний 
театр “З вулиці роз” (м. Кишинів, Молдова).  

Вистава “Звір” М. Гідіна, В. Сінакевича. 
Режисер та сценограф – Сергій Федотов. 
Пермський театр “У Моста” (Росія). 



162

Традиційно урочистості, присвячені Міжнарод-
ному дню театру, відбулися на факультеті 27 берез-
ня 2012 р. В актовій залі ім. А. Кос-Анатольського 
викладачів і студентів із їхнім професійним святом 
привітав Богдан Козак, завідувач кафедри театро-
знавства та акторської майстерности, академік НАМ 
України, професор, народний артист України, лав-
реат Національної премії України ім. Тараса Шев-
ченка.

Присутніх вітали також студенти різних кафедр 
факультету. Цікаву гумористичну програму “капус-
тяника” запропонували третьокурсники, майбутні 
актори: Сергій Литвиненко, Інна Лиховид, Дмитро 
Благий, Анна Єпатко, Наталія Липко і Володимир 
Пантелєєв. Вони показали дві сценки – “Східна 
казка” і “На заняттях із майстерности актора”. Із 
пізнаваних персонажів присутні в залі сміялися від-
верто і щиро. Марта Бей, Любов Таран, Ольга Крук і 
Оксана Гарасимів заспівали квартетом, класичні му-
зичні твори у перекладі на бандуру виконала Наталя 
Смола (кафедра музичного мистецтва). У виконанні 
Івана Макаришина прозвучав солоспів, лялькар Ан-
дрій Соловонюк майстерно прочитав дитячий вірш 
“Телефон”, сповнений дотепности й гумору. Пора-
дували й здивували всіх феєричним дивертисментом 
наші хореографи. На закінчення концерту Сергій 
Литвиненко, Інна Лиховид, Анна Єпатко, Наталія 
Липко зіграли сцену “Пригоди Чарлі” в стилі німого 
кіно і підтвердили вислів Чарлі Чапліна: “Коли я зміг 
полюбити себе, я усвідомив, що мій розум може мені 
заважати, що від нього можна навіть захворіти. Але 
коли я зміг зв’язати його зі своїм серцем, він одразу 
став моїм надійним спільником. Сьогодні я називаю 
цей зв’язок «мудрістю серця»”. Тож майбутні актори 
закликали всіх не забувати про розум, але завжди 
прислухатися до мови серця і насолоджуватися вес-
ною і життям. 

На завершення свята, як щороку вручено іменні 
стипендії найкращим студентам за успіхи в навчанні, 
науково-пошуковій роботі та в оволодінні майстер-
ністю актора. Традиція по-своєму унікальна, бо жод-

на із кафедр Університету не має стільки іменних 
стипендій, скільки їх є на кафедрі театрознавства 
та акторської майстерности, і ніхто не заперечить, 
що в тім – безпосередня заслуга професора Богдана 
Миколайовича Козака. Адже серед засновників сти-
пендій він сам, його недавні учні (нині вже відомі у 
Львові, в Україні і поза Україною – актори-заньківча-
ни), а також представники діяспориої інтелігенції.

Назвемо імена меценатів і засновників стипен-
дій, а при тому й імена самих стипендіятів.

Отже вручено:
• Стипендію імени Григора Лужницького (за-

сновник – родина Лужницьких у США)
Швидко Вікторії (КМТ-51м) 
Станіславчук Мар ‘яні (КМТ-31)
• Стипендію імени заслуженої артистки Ук-

раїни Віри Левицької (засновник – Юрій Левицький, 
США)

Чичилюк Ользі (КМА-21) 
Липко Наталії (КМА-31)
• Стипендію Андрія Сніцарчука та Юрія 

Хвостенка, акторів Національного академічного 
українського драматичного театру імени Марії За-
ньковецької

Саченко Катерині (КМА-41) 
Мінєєвій Айгюль (КМА-21)
• Стипендію Богдана Козака, академіка НАМ 

України, професора, народного артиста України, 
лавреата Національної премії України ім. Тараса 
Шевченка

Сурай Світлані (КМА-41) 
Соловонюку Андрію (КМА-21)
• Стипендію Олександри Лютої, актриси На-

ціонального академічного українського драматично-
го театру імени Марії Заньковецької

Благому Дмитру (КМА-31)
• Стипендію Благодійного фонду імени Марії 

Заньковецької
Баліцькому Василю (КМА-31) 
Столяр Мар’яні (КМТ-41)

Євдокія СТАРОДИНОВА

ÏÐÎÔÅÑ²ÉÍÅ ÑÂßÒÎ Â²ÄÇÍÀ×ÀªÌÎ ÐÀÇÎÌ 
(До Міжнародного дня театру)



163

Двадцять четвертого лютого 2012 р. у головному 
читальному залі Наукової бібліотеки Львівського на-
ціонального університету імени Івана Франка відбула-
ся  презентація факсимільного видання часопису “Ба-
рикади театру”.  Раритетний на сьогодні  театральний 
двотижневик “Мистецького об’єднання “Березіль” 
виходив з ініціятиви Л. Курбаса у Києві (1923–1924) 
і був нині, через 90 років, перевиданий завдяки зусил-
лям кафедри театрознавства та акторської майстер-
ности у співпраці з кафедрою бібліотекознавства та 
бібліографії факультету культури і мистецтв. Презен-
тація видання цього часопису була одним із заходів 
з нагоди святкування 125-ліття від дня народження, 
видатного українського режисера, актора, реформа-
тора українського театру Леся Курбаса, який, до речі, 
був студентом Львівського університету у 1909–1910 
роках.  Унікальний часопис  відтепер доступний ши-
рокому колу мистецтвознавців, теоретиків, практиків 
і прихильників театру. 

Презентацію розпочав привітальним словом ди-
ректор Наукової бібліотеки Львівського національ-
ного університету імени Івана Франка Василь Кметь. 
Зі словом про життєвий і творчий шлях режисера-

реформатора Леся Курбаса виступив академік На-
ціональної академії мистецтв України, дійсний член 
НТШ, народний артист України, завідувач кафедри, 
професор Богдан Козак; про роботу над виданням (ук-
ладання бібліографічного покажчика та змісту) роз-
повів старший викладач кафедри бібліотеко знавства 
та бібліографії Володимир Труш; новаторство теат-
рального методу Леся Курбаса стало темою висту-
пу в. о. завідувача відділу культурно-просвітниць-
кої роботи Наукової бібліотеки, асистента кафедри 
театрознавства та акторської майстерности Романа 
Лаврентія; із характеристикою та аналізом змісту 
цього мистецького журналу виступили кандидати 
мистецтвознавства, доценти Майя Гарбузюк і Світла-
на Максименко.

Примірники факсимільного видання було пода-
ровано і передано у фонди Наукової бібліотеки, у 
Відділ мистецької літератури Львівської державної 
обласної універсальної наукової бібліотеки, Відділ 
мистецтв Львівської національної наукової бібліотеки 
імени В. Стефаника, розіслано до бібліотек України. 
Часопис “Барикади театру” також буде доступний на 
сайті Наукової бібліотеки ЛНУ імени Івана Франка. 

Роман ЛАВРЕНТІЙ

“ÁÀÐÈÊÀÄÈ ÒÅÀÒÐÓ” 
  ÏÎÂÅÐÒÀÞÒÜÑß  ÄÎ ØÈÐÎÊÎÃÎ ×ÈÒÀ×À

163



164

Лесь Курбас – визначна особа двадцятого століт-
тя. Його діяльність як актора, режисера, театрально-
го педагога на багато літ визначила вектор розвитку 
українського театру. 

Сьогодні, коли виповнилося 125 років від дня 
його народження і 75 – від дня смерти, українська 
культура та театр потребують нагальної відповіді 
на питання: чи продуктивний цей напрямок, чи 
Лесь Курбас як митець присутній і в ХХІ столітті? 
Відповідь – лише ствердна. І наче на доказ цього, 
кафедра театрознавства та акторської майстерности 
видала збірник праць та біографічних документів 
про життєвий і творчий шлях Леся Курбаса. 

Презентація збірника  відбулася 10 жовт-
ня 2012  р. в читальній залі Наукової бібліотеки 
Львівського національного університету імени Іва-
на Франка. Презентували книжку її упорядники та 
видавці. 

Автор ідеї збірника, його структури та напов-
нення, упорядник і науковий редактор – народний 
артист України, академік Національної академії 
мистецтв України, лавреат Національної премії 
ім. Т. Шевченка, завідувач кафедри театрознавства 
та акторської майстерности, професор Богдан Козак. 
Він розповів про те, як народилася ідея укласти саме 
так і саме ці тексти; як відбувалося наповнення руб-
рик та залучення науковців зі Львова, Києва, Харко-
ва для втілення задуму; йшла мова також про пошук і 
залучення спонсорів та меценатів до випуску книги; 
з властивим йому гумором проф. Б. Козак згадав про 
деякі казуси у роботі. І, звичайно, не забув, назвав 
поіменно усіх, хто долучився до створення збірни-
ка: авторів, верстальників, перекладачів та  тих, хто 
набирав і корегував тексти. 

Доктор фізико-математичних наук, професор, 
ректор Львівського національного університету 
ім. І. Франка Іван Вакарчук наголосив на значенні 
діяльности Л. Курбаса для української культури і, 
відповідно, вагомість зібрання в одній книжці ма-
теріялів про його життя. 

Слово мав і кандидат історичних наук Михайло 
Комарницький, директор видавництва “Літопис”, 

де вийшов друком збірник. Він так само погодився 
з думкою про важливість цієї книжки, для студент-
ства, особливо для Львівського університету ім. І. 
Франка. Адже у збірнику опубліковано свідчення  
про навчання й діяльність Леся Курбаса у цьому 
навчальному закладі. 

Про вагомість видання з погляду театрознавчої 
науки, про присутність у збірнику текстів представ-
ників різних дослідницьких поколінь та наукових 
шкіл, а відтак про можливість вивчати за курба-
сознавцями етапи поступу української театрології 
ХХ ст. говорила кандидат мистецтвознавства, доцент 
кафедри театрознавства та акторської майстерности 
Майя Гарбузюк. 

Бібліографія та бібліографічний покажчик були 
полем професійної діяльности відповідної кафедри 

ÏÐÅÇÅÍÒÀÖ²ß ÇÁ²ÐÍÈÊÀ ÏÐÀÖÜ 
“ÆÈÒÒß ² ÒÂÎÐ×²ÑÒÜ ËÅÑß ÊÓÐÁÀÑÀ”

Уляна РОЙ



165

того ж факультету, про що й говорила 
кандидат філологічних наук, доцент ка-
федри бібліотекознавства та бібліогра-
фії Наталія Демчук. 

Від імени молодих викладачів ка-
федри театро знавства та акторської 
майстерности зі словами заохоти до чи-
тання інформативно багатого збірника 
звернувся Роман Лаврентій. 

Про загальнофакультетські заходи 
святкування Днів університету, гідною 
частинкою яких і стала презентація 
збірника, присутнім нагадав доктор 
мистецтвознавства, декан факультету 
культури і мистецтв, професор Олек-
сандр Козаренко. 

На завершення презентації проф.
Б. Козак разом із директором видавниц-
тва “Літопис” М. Комарницьким уро-
чисто передали примірники збірника 
до рук директора Наукової бібліотеки 
ЛНУ ім. І. Франка, кандидата історич-
них наук, доцента Василя Кметя.

Тепер залишилося лише читати, 
приймати і втілювати Курбасівські ідеї 
розвитку українського театру та теат-
ральної науки. 

Професор Богдан Козак презентує збірник праць “Життя і 
творчість Леся Курбаса”. Читальна зала Наукової бібліотеки 
Львівського національного університету імени Івана Франка, 
10 жовтня 2012 р.

Гості та учасники презентації збірника праць “Життя і 
творчість Леся Курбаса”. Читальна зала Наукової бібліотеки 
Львівського національного університету імени Івана Франка, 
10 жовтня 2012 р. 
Серед учасників презентації (у першому ряді ліворуч) ректор 
Університету, професор Іван Вакарчук та декан факультету 
культури і мистецтв, професор Олександр Козаренко.

Óëÿíà ÐÎÉ

165



166

ÄÐÀÌÀÒÓÐÃ²ß

Не так давно здобутий дозвіл на відвертомовлен-
ня про “Березіль” і Курбаса визволив безмір підходів 
до оцінок цього нерозривного в своїй суті явища: 
“Березіль” – Курбас; Курбас – “Березіль”. І навіть 
найдрібніший факт може не тільки щось додати, а й 
змінити, підтвердити або ж цілковито заперечити в 
історії чи долі цього театру та його творців.

“Просценіум” має нехай ще не надто великий, та 
все ж добрий досвід у пошуках та відкриттях – на-
даючи журнальні сторінки для оприлюднення  ста-
тей, спогадів, архівних матеріялів, що стосуються 
діяльности Леся Курбаса та історії “Березоля”. Коли 
йдеться, скажімо, про драматургічні тексти, то має-
мо такі публікації, як першодруки: “Останній лист” 
В. Сарду у перекладі Л. Курбаса та “Золоте черево” 
Ф. Кроммелінка у перекладі І. Стешенко.   

Цього разу пропонуємо читачам першодрук ко-
медії-сатири “За двома зайцями”, поставу якої в “Бе-
резолі” здійснив Василь Василько. Йому ж належить 
написаний у співавторстві із  Х. Шмаїним і сценарій 
комедії, за основу якого була узята однойменна п’єса 
М.Старицького.

Постава комедії “За двома зайцями” мала без-
посереднє відношення до діяльности створеного 
Курбасом  1923 р. Режлабу (пізніше найменованого 
Режштабом), що став унікальною школою навчання 
“березільських” режисерів, серед яких був і В. Ва-
силько. Як згадує він сам у книзі “Театру віддане жит-
тя”, “вся робота режисерської лабораторії влітку 1924 
року була підготовкою репертуару на сезон  1924/25 
років. За керівництва Курбаса дипломні вистави мали 
здійснити я і Борис Тягно. […]. Мені дуже хотіло-
ся поставити комедію. Нових повноцінних п’єс ще 
не було, і виникла думка взяти українську комедію 
М. Старицького “За двома зайцями”. Лесь Курбас 
не заперечував, тільки зауважив, що я мушу знайти 
мистецьку форму, відповідно моєму новому розумін-
ню змісту п’єси”[1].

Нагадаємо, що появу на кону “достославного” Го-
лохвостого частково завдячуємо  І. Нечуєві-Левиць-

кому, авторові п’єси “На Кожум’яках”, де “цилюрник” 
Свирид Іванович іменувався Гострохвостим. Голо-
хвостим він став у п’єсі М. Старицького, який здійс-
нив обробку малосценічної комедії “На Кожум’яках”, 
діставши на це згоду її автора. І саме від прем’єрної 
вистави 1883 р. почалося успішне сценічне життя 
Голохвостого, роль якого виконував у прем’єрному 
спектаклі П. Саксаганський.

Майже через 150 років уже інша, не царська, а 
радянська цензура дозволила появу перед глядачем 
Свирида Голохвостого, “аферіста” з непманської пуб-
ліки – у виконанні Й. Гірняка.

Процес переробки й достосування п’єси М. Ста-
рицького до тогочасного суспільного життя (а це 
було основним завданням В. Василька як сценарис-
та і режисера) виявився доволі складним і викли-
кав жорсткі суперечки серед членів Режштабу, хоча 
сам Лесь Курбас діяльної участи в роботі свого учня 
В. Василька над “дипломною виставою” нібито й не 
брав. Кажемо – “нібито”, бо ж знаходимо у спогадах 
В. Василька запевнення в тому, що Л. Курбас дав йому 
чи не повну свободу  в задумі вистави та втіленні того 
задуму на сцені. Хоча у цій відстороненості приму-
шують дещо сумніватися присутність Леся Курбаса 
на засіданнях Режштабу, де йшлося про роботу над 
“Зайцями...”, та його виступи з цього приводу (див., 
наприклад, Протоколи засідань у “Філософії театру” 
Леся Курбаса – Протокол № 10 від 1.12.1924 р.; № 12 
від 17.12.1924 р.; №10 від 22.02.1925 р.)1. 

Без сумніву, історія постави комедії-сатири “За 
двома зайцями” вартує детальнішого, ніж маємо досі, 
вивчення, оскільки в існуючих на тепер публікаціях 
натрапляємо на низку відмінностей та не до кінця уз-
годжених фактів. На підставі докладних досліджень 
можемо з’ясувати складні стосунки В. Василька з 
членами Режштабу,  Л. Курбасом та із акторським ко-
лективом “Березоля” у процесі роботи над цим спек-

1 Лесь Курбас. Філософія театру. Упор. М. Лабін-
ський. – К.: Вид. Соломії Павличко “Основи”, 2001. – 
С. 303; 312–316; 333–338.   

Ніна БІЧУЯ

²ÑÒÎÐ²ß Ç Ê²ËÜÊÎÌÀ ÍÅÂ²ÄÎÌÈÌÈ
(З приводу появи тексту “За двома зайцями” у “Березолі”)  



167

таклем, а ще також зрозуміти, яким бачили  режшта-
бівці завдання сценариста і режисера, що обрав саме 
такий матеріял для своєї дипломної роботи – і саме 
у той час, коли ситуація скеровувала мистецтво на 
певний потрібний та вигідний суспільний шлях. 

Сьогодні можемо інакше коментувати текст п’єси, 
але ж  яких кілька десятків літ тому писалося наступ-
не: “Разом з письменником В. Ярошенком В. Василь-
ко створив п’єсу, в основі якої лежала гостра сатира 
на нове міщанство, на всіх тих, хто плентався під 
ногами пролетаріату і заважав йому відбудовувати 
народне господарство (підкреслення наше. – Н. Б.). 
На сюжетному каркасі старої комедії виникла нова 
п’єса, дія якої відбувалася в непівському середовищі 
тогочасного Києва. Від п’єси М. Старицького зали-
шилися хіба що назва та прізвища дійових осіб [з цим 
висновком, зробленим 1980 р.,  навряд чи можна 
цілковито погодитися, але про це мала б відбутись 
окрема розмова, а ми дотримаємося лише обраного 
“жанру” вступної замітки. – Н. Б.]  та й назва “За дво-
ма зайцями” не дуже личила новій п’єсі, на перший 
план вийшли соціальні типи непівських задвірків. 
Режисер будував виставу в плані загострено-теат-
ральної подачі побуту”, – запевняв П. І. Кравчук у 
своїй книжці “В. С. Василько – режисер” [2]. 

Вважаю за потрібне для уважного порівняння 
запропонувати також міркування з рецензії Юрія 
Смолича “За двома зайцями у “Березолі”, опубліко-
ваної у книзі “Про театр”: ”Власне, назва “За двома 
зайцями” осучасненій п’єсі вже не личить. Колізія за-
думу М. Старицького – “за двома зайцями вдасися – і 
одного не піймаєш” після переробок В. Ярошенка, 
Х. Шмаїна, В. Василька та інших втрачає свою го-
строту. Натомість на перший план спливають соціаль-
ні типи, задвірки нашого “сьогодні”, – інша гострота, 
сатири гідні моменти з нашого побуту”[3]. 

На першодрук цитованої рецензії (“Нове мис-
тецтво”, № 36, 1926 р.) – покликається у своїй 
монографії “Березільська культура.  Історія, досвід”  
Н. Єрмакова, і це допомагає зрозуміти, що у пізнішій 
публікації присутня або “вправна рука” пильного 
редактора, або й самоцензура Юрія Смолича. 

Юрій Смолич робить короткий текстологічний 
аналіз осучасненого тексту, зазначаючи, що най до-
кладнішої переробки зазнала перша дія, “друга й 
третя також від М. Старицького мають тільки сюжетну 
схему та кілька характерних епізодів”[4].

Але чому тільки – сюжетна схема і чому тільки 
“від Старицького”, коли майже на поверхні лежить 
безліч деталей, в яких також можна відчитати певні 
запозичення від попередників. Імена персонажів 
Бобчик і Добчик – незаперечна вказівка на Гоголя, 
тяглість від “Ревізора”; Супчик (у Смолича, до речі – 
Субчик) і Копилевич – дивись “На Кожум’яках” Берко 

і Волько, процентщики;  а Катеринщик – у Нечуя-
Левицького, у Старицького і, нарешті, у В. Василька. 
І ще такий своєрідний “кольоровий” знак, таке, 
сказати б “перетворення” у Нечуя-Левицького: 
“Єфросина2 (розвірчує папір і виймає чіпок з 
червоними стрічками).  Ось що я вам, мамо, купила”. 
У М. Старицького: “Проня (розвиває папір і виймає 
чепчик із червоними стрічками). Ось що я вам, мамо, 
купила”. У В. Василька, В. Ярошенка “(Проня – до 
Сірка): “Ось вам купила великий червоний бант і 
значок Доброхиму...”. 

Значно поважніший текстологічний розгляд 
п’єси-переробки подає у своїй статті  “Пошук форми 
сатиричної вистави” Володимир Клековкін [5].  Ос-
кільки наше завдання цього разу – ознайомити читача 
саме з текстом комедії, то обминемо проблеми поста-
ви як сценічного явища, про які пишуть В. Клековкін 
та інші автори, і подамо ще кілька міркувань з при-
воду історії самої літературної переробки.

Варіянт п’єси “За двома зайцями”, явленої 1925 р. 
у “Березолі”, мабуть, і не єдиний, і не перший. Під-
твердженням такого висновку можуть слугувати 
не тільки спогади В. Василька, але й згадані вище 
протоколи Режштабу. Вони свідчать про численні 
переробки тексту, намагання залучити до співпра-
ці тих драматургів, які б могли стати співавторами 
В. Василька, що виступав лише у ролі сценариста, 
полишаючи іншим написання тексту. 

Як бачимо з титульного (із затвердженням цензу-
рою) аркуша комедії, сценарій належить В. Василь-
кові-Миляїву та Х. Шмаїну. 

Протоколи Режштабу свідчать, що перша спро-
ба залучити драматурга В. Ярошенка до написання 
п’єси за готовим уже сценарієм В. Василька зазнала 
невдачі. Пропозиція вдатися по допомогу до П. Щер-
батинського теж спершу закінчилась нічим. Доказом 
конфліктної ситуації довкола майбутнього тексту є 
один із записів у Протоколі:

“Пропозиція Пігулович З.. Можна Щербатинсь-
кого використати.

Василько. Про це я вже з ним балакав. Заявив, 
що не може.

Курбас. Може, йому купити блокнот? Раджу взя-
ти Щербатинського – коли він навіть не так напише 
п’єсу, то можна після цього написати і вставити до-
тепи, як каже старий рецепт драматургії

Василько. Ярошенко – злочинець! Півтора місяця 
п’єса у нього, і нічого не зроблено.

Пропозиція Лопатинського. Порвати з Ярошен-
ком, використати Щербатинського, а адміністрації 
викачати з Ярошенка гроші.

Прийнято”[6].

2  Єфросина – це Проня у М. Старицького й Ефрозі –     
в згадці В. Василька.

Í³íà Á²×Óß



168

Однак, окрім названих вище імен драматургів 
маємо ще одне, приховане спершу за криптонімом 
Л. С.-Ч., а пізніше під сакраментальним “...та інші”. 
Розшифрувати криптонім В. Василько нам не допо-
магає, навіть не робить спроби. Він називає власни-
ка цього криптоніму (з якихось, очевидно  відомих 
йому та іншим членам Режштабу прихованих причин) 
“один драматург”.

Услід за В. Клековкіним, який дослідив чернетку з 
уривками п’єси “За двома зайцями”, датовану 1924  р. 
(зберігається у Музеї Михайла Старицького), можемо 
сказати, що цим “одним драматургом” була дочка 
М. Старицького – Людмила Старицька-Черняхівсь-
ка. Її співпраця із В. Васильком теж закінчилася  
раптовою відмовою. Про це повідомив на засіданні 
Режштабу 1.12.1924 р. сам В. Василько: “Паралельно 
з тим я зв’язався з одним драматургом, який своє ім’я 
приховує, і якого я вирішив використати. Покінчили 
на тому, що він напише, а я можу використати це все, 
маючи за собою авторське право. Написав уже дві дії. 
Сьогодні одержав від нього записку. Пише, що він 
зриває зі мною”[7].

Приймаючи як остаточну версію, що це була 
справді Людмила Старицька-Черняхівська, спробуємо 
віднайти хоча одну з можливих причин її відмови від 
співпраці з В. Васильком (а отже – й з “Березолем”?).  

Текст, над яким запропонували працювати 
Л. С.- Ч., належав перу її батька, тож не так просто 
було перенести дію і в інший час, і в інше середовище. 
Чи не доводилося авторці при переробці переступати 
через свої літературно-естетичні й політичні переко-
нання? Адже саме в цей час вона активно працювала 
над власною п’єсою “Перемога”. Свідчить про це, 
зокрема, запис у “Щоденниках” Сергія Єфремова від 
22 січня 1925 р.: “Одбулося вчора читання нової п’єси 
Л. М. Черняхівської “Перемога”[…] п’єса одбиває 
сучасне життя на протязі 4-5 років. Вона хвилює, бо 
показує, що всі ми пережили і переживаємо – знущан-
ня, утиски, голод, хамство, страшенне приниження й 
спустошення духу”[8].

Але, так чи інакше, її криптонім присутній на 
титульній сторінці машинописного варіянту п’єси 
“За двома зайцями” – поруч із іменами В. Василька, 
Х. Шмаїна, В. Ярошенка та П. Щербатинського. Що 
свідчить про використання у тексті створених Л. Ста-
рицькою-Черняхівською окремих фрагментів і про 
що говорить В. Клековкін. 

Попри існування кількох варіянтів тексту, доз-
віл до показу вистави за підписами відповідальних 
осіб Головполітосвіти  (читай – цензурної інсти-
туції)  на титульному аркуші доводить, що перед 
нами – офіційно затверджений текст, за яким мала б 
іти вистава. Оригінал (згідно зі штампом) було збе-
режено у Театральному музеї при М. О. “Березіль”, 

а його копію люб’язно надав нам М. Лабінський, 
супроводивши примітками першу та другу сторінки 
рукопису п’єси.  

Публікація п’єси завдала “Просценіуму” пев-
них текстових та технічних труднощів. Очевидно, 
передрук оригіналу був виконаний на друкарській 
машинці з російським шрифтом. Через відсутність 
українських літер замість Ї та Є було вжито літери 
І та Е, що у публікації виправлено. Знаки пунктуації 
додано лише тоді, коли їхня відсутність затемнює 
зміст. Мова персонажів, лексичний характер ремарок 
та ін. залишені без змін. Цікаво зазначити, що в п’єсі 
дано специфічну мовну характеристику персонажів. 
Скажімо, Міліціонер за походженням, судячи з його 
мови, – галичанин. Режисер у сцені клубу – без сум-
ніву, наділений мовленнєвими деталями, фразами, 
властивими, мабуть, комусь із березільців. 

Викреслення, позначені в журнальній публікації, 
виконано згідно з оригіналом.   

Певний сумнів викликає написання прізвищ персо-
нажів. У поданому до редакції тексті, наприклад, бачи-
мо: Супчик, у згаданій вище рецензії Смолича  читаємо: 
Субчик (такий варіянт здається виправданішим). 

У подальшому варто, мабуть, дослідити авторство 
виправлень, доповнень і скорочень у машинописі  
– належать вони режисерові? авторові? помічнику ре-
жисера? Задля цього можна здійснити графологічний 
аналіз, оскільки вочевидь такі втручання могли на-
лежати щонайменше двом особам, у чому переконує 
характер почерків. Невідомо також, які фрагменти 
тексту писали В. Ярошенко та П. Щербатинський. 

Отже, бачимо, перше оприлюднення п’єси “За 
двома зайцями” В. Василька, Х. Шмаїна, В. Ярошен-
ка  та ін. слугує, з одного боку, новим  документом 
діяльности “Березоля” і може бути цікавим історикам 
театру, літератури, практикам сцени. З іншого боку, 
текст ставить перед кожним ще й і  низку запитань, 
на які варто шукати відповідей.       

1. Василько В. Театру віддане життя. – Київ: Мистец-
тво, 1984. – С. 235-236.

2. Кравчук П. В. С. Василько – режисер. – Київ: Нау-
кова думка, 1980. – С. 56-57. 

3. Смолич Ю. Про театр. – Київ: Мистецтво, 1977. – 
С. 97 – 98.

4. Там само. – С. 98.
5. Клековкін В. Пошук форми сатиричної вистави // 

Український театр. –  2000. – № 1-2. – С. 21-25.
6. Курбас Лесь. Філософія театру /Упор. М. Ла-

бінський. – К.: Вид. Соломії Павличко “Основи”, 2001. – 
С. 303.

7. Там само. 
8. Хорунжий Ю. Людмила Старицька-Черняхівська 

[Передмова] / Старицька-Черняхівська Л. Вибрані твори. 
Проза. Поезія. Мемуари. – К.: Наукова думка, 2000. – С. 22. 



169

Галина Бабіївна – Лимериха, Надія Титаренко – Галя у виставі 
“За двома зайцями” за М. Старицьким. МОБ, 1925 р.

Сцена з вистави “За двома зайцями” за М. Старицьким. 
МОБ, 1925 р.

Любов Гаккебуш – Проня, Йосип Гірняк – Голо-
хвастий у виставі “За двома зайцями” за М. Ста-
рицьким. МОБ, 1925 р.

Сцена з вистави “За двома зайцями” 
за М. Старицьким. МОБ, 1925 р.

Світлини з фондів Державного музею музичного, 
театрального та кіномистецтва України.

Í³íà Á²×Óß



170

ÇÀ ÄÂÎÌÀ ÇÀÉÖßÌÈ

Комедія – сатира на 3 дії за М. П. Старицьким1

Сценарій – Василька-Миляїва2 і Шмаїна3

Текст – В. Ярошенка4 з додатками П. Щербатинського5, 
Л[юдмила], С[тарицька]-Ч[ерняхівська]6

Київ, Лютий 1925 р.

Згідно з постановою Вищої Науково-Репертуарної Ради при Відділі 
Мистецтв Головполітосвіти Н.К.О. УСРР від 26/ІІ 1925 року п’єса “За 
двома зайцями” за М. П. Старицьким, сценарій В. Миляїва і Шмаїна, текст 
В. Ярошенка з дод. П. Щербатинського та инших. До вистави дозволена 
літ. А № 617

За Зав. Відділом [Підпис] Мистецтвом Головполітосвіти
Голова В.Н.Р. (М. Кручинін)
Секретар    [Підпис] (М. Плеський)

м. Харків 26 лютого 1925 року.

Комедія-сатира на 3 дії.

Дієві особи:

Голохвостий, аферіст   – Гірняк7, Бучма
Копилевич    – Балабан8, Савченко
Супчик, спекулянти   – Макаренко9, Радчук, Подорожний
Сірко, орендар млина   – Сердюк10, Крушельницький
Сіркова, його дружина  – Стешенко11

Проня, їх дочка студістка – Гаккебуш12, Чистякова

1 Старицький Михайло Петрович (1840 – 1904) – драматург, режисер, поет, перекладач, 
театральний, культурний, громадський діяч

2 Василько Василь Степанович (спр. – Миляєв; 1893 – 1972) – актор, режисер, н. а. СРСР
3 Шмаїн Ханан Мойсійович (1902 – ?) – режисер театру і кіно, учень Леся Курбаса, у 80-х 

роках ХХ ст. емігрував до Ізраїлю, дата смерті невідома
4 Ярошенко Володимир Мусійович 1898 – 1941) – письменник, драматург, автор, зокрема, 

знаної на той час п’єси “Шпана”.
5 Щербатинський Павло Іванович – літератор з режисерської лабораторії МО “Березіль”
6 Старицька-Черняхівська Людмила Михайлівна (1868 – 1941) – письменниця, драматург
7 Гірняк Йосип Йосипович (1895 – 1989) – актор, режисер
8 Балабан Борис Олександрович (1905 – 1959) – актор, режисер, з. а. УРСР
9 Макаренко Андрій Григорович (1898 –1968) – актор, драматург
11 Сердюк Олександр Іванович (1898 – 1987) – актор, режисер, педагог, н. а. СРСР
12 Гаккебуш Любов Юхимівна (1888 – 1947) – актриса, педагог, н. а  УРСР



171

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Химка, наймичка Сірків – Нещадименко13

Шарманшик, червоний інвалід – Івашутич14, Карпенко, Балабан
Лимериха, перекупка  – Бабіївна15

Галя, її дочка   – Титаренко16

Залізняк, режисер  – Крушельницький17, Карпенко
Петро     – Масоха18

Возний    – Свашенко19

Микола    – Ільченко20

Терпелиха   – Антонівська21, Бжеська22

Завклуб    – Бабенко23

Вустя, перекупка  – Смерека24

Мотря    – Петрова25

Черниця   – Бабенко-Криницька
Діякон    – Шагайда26, Ільченко
Бобчик    – Шутенко
Добчик    – Іванів
Генерал    – Стукаченко, Дробинський
Пані    – Лор
Міліціонер   – Шагайда, Ільченко
Злодій    – Карпенко, Івашутич
1-а панночка   – Даценко
2-а    – Пігулович О.
1-й непман   – Подорожний27, Бабенко
2-й непман   – Радчук28, Карпенко
Перукар   – Ходкевич
1    – Стеценко
2    – Кононенко
3           Міщане   – Ільченко, Назарчук
4    – Ковбасюк
5    – Назарчук, Гавришко

13 Нещадименко Рита (Харитина) Петрівна (1890 – 1926) – актриса
14 Івашутич Олександр Григорович (1900 – 1970) – актор, з. а. УРСР
15 Бабіївна Галина Іллівна (1898 – 1979) – актриса
16 Титаренко Надія Калістратівна (1903 – 1976) – актриса, з. а. УРСР
17 Крушельницькій Мар’ян Михайлович (1897 – 1963) – актор, режисер, педагог,  н. а. СРСР
18 Масоха Петро Омелянович (1904 – 1991) – актор театру і кіно
19 Свашенко Семен Андрійович (1904 – 1969) – актор
20 Ільченко М. (?–?) – актор
21 Антонівська (?–?) – актриса
22 Бжеська Валентина Юхимівна (1896 – 1977) – актриса, з. а. УРСР
23 Бабенко Георгій Гаврилович (1909 – 1977) – актор, н. а. УРСР
24 Смерека Антоніна Михайлівна (1891 – 1981) – актриса, з. а. УРСР
25 Петрова Євгенія Олексіївна (1903 – 1989) – актриса, н. а. УРСР
26 Шагайда Степан Васильович (спр. – Магадан; 1896 – 1938) – актор театру й кіно
27 Подорожній Олександр (1902 – 1984) – актор, режисер, педагог
28 Радчук Федір Іванович (1902 – 1986) – актор, н. а. УРСР



172

ДІЯ І

ЕПІЗОД І-й. “БАЗАР”

(Все в рухові, вигуки продавців, грає шарманка, крутиться карусель з людьми)

Чоловік з кошиком:  Кому нада губна помада.
   Фіксатуар під новий репертуар
   Всі цвіта, всі орудія
   Для балетної студії
   Губи цвітуть як вишні
   Навались, поки не вийшли
   Закордонні румяна,
   Кольдикрем, Лориган
   Підтяжки а-ля Іван
   Підвязки а-ля Марья.
Черниця:  Вербні свічки, цвяхи Христові, сльози богородиці…
      – Порт-сігари, порт-моне, порт-фелі, порт-єри, порт-рети, порт-пледи.
      – Ой у господа да за дверима стоять да янголи, да з мечами.
      – Навались, навались в кого гроші завелись.
      – Бензін, фітілі, камні… Голки для примусів…
      – Ей, собачий пісталет. А скільки тібє лет?
      – Я тобі, розсукін син, пошмигаю коло рундука.
      – Штани, штани…
      – Добирайте яблук, добирайте.
      – Мадам, очка, купіть не дорого.
      – Розпродажа сім день з 8 по 9 число.
      – Дарма віддаю.
      – Андрон, купи грамофон, а для Христі жінки покупай пластінки.
      – Лімонад, віноград, купуй брат будеш рад.
      – Крисоловки, мухоловки.
      – Для дівіц ілі для дам… Вот суприз холостякам…
      – Донбас-уголь, Текстіль-сіндікат, Сільтрест, Главриба, Жиркость, 
  Фарфор-Фаянс-Трест.
Генерал:  Пап-піроси, Мос-сельпромовські.
Пані:   Білий нафталін, боа з гаачього пуху.
– Та вам що. Ваш Стьопа самогон гонить.
– Е, гонить. Урвалося вже й йому… Конкуренція. Нова горілка вийшла. Всю промишлен-
ность Стьопі перекапустило.
– Виходить, всім погано.
– Ну й порядки. За фунтом цукру цілий день стоїш. І що та кооперація робить?
– Так Ларьок хоч по фунту дає, а у приватних крамарів зовсім немає.
– Де там. Є. З під поли можно дістати. Спекулюють. Ціну нагоняють.

Черга за цукром
1-й:    Ну й порядки. За фунтом цукру цілий день стоїш. І що та кооперація робить?
Жінка:  Та Ларьок хоч по фунті дає, а у приватних крамарів цукру зовсім нема.
2-а жінка:  Та де там. Є. З-під поли можна дістать. Поховали. Ціни нагоняють.
1-й:   Там хоч пудами купуй.
2-й:   Хоч вагон можна.
1-й:   Спекулянти чортові. Мало їх вистріляли.
2-й:   А ви не лайтесь, бо без них подохли би всі.



173

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

1-й жінка:  Це ви так думаєте. Ви з їхньої компанії я вас знаю. Ви вже сьогодні 
  третій раз в черзі. Нащо вам так багато цукру?
2-а жінка:  Нащо.
2-й чол.:  Сім’я велика.
1-й чол.:  Сім’я, а може ви по селах спекулюєте.
1-а жінка:  Через отаких шкурників і нашому брату скруто.
1-й:   Вигнать його з черги.
Вся черга:  Вигнать.
2-й чол.:  А ранше. (Счиняється великий галас. Проходять інваліди, просять 
  милостині. Проходять плакати).

Копилевич і Супчик
Копилевич:  Ну.
Супчик:  Ху, мою толстовку хоч викрути. Де Голохвостий?
Копилевич:  Шо значить викрути? Що ви зробили конкретно?
Супчик:  Зробили конкретно. В Лускачах є вагон цукру. Треба телеграфувати 
  Джомбовському, щоб їхав туди.
Копилевич:  Є таке діло, по чому?
Супчик:  Франко станція, бруто 17.
Копилевич:  Мішки.
Супчик:  Є. Треба підмазнуть одного чоловічка.
Копилевич:  Ой, це вже мені не подобається.
Супчик:  Тю на вас. 17 у мішках, а йому не подобається. Та нехай обійдеться 18 
  з половиною, так ми маємо 4 з половиною на фунті і продаємо 
  дешевше Ларька.
Копилевич:  Що значить дешевше Ларька. Для чого така філонтропія.
Супчик:  Звичайний росчот: даємо 7-40, маємо 9-20, руб 80 на пуді.
Копилевич:  Ой, я записуюсь в танцклас.
Супчик:  Ге-ге-ге. Діла Промторга киплять. Голохвостий добре порадив.
Копилевич:  Ша, тихше, заткніть рота.
Супчик:  Ми протримаємо цукор, доки ціни не зростуть до смашненької цифри.

  [пропущено]
  а ви пришліть завтра надвечір вашу Химку з мішком.
Сіркова:  Спасибі, без вас хоч варення не вари. Прощавайте.
Супчик:  Вітайте Прокопа Свиридовича. Як його борошно.
Сіркова:  Мелеться потрохи.
Супчик:  І за те спасибі. Бувайте. (Пішли).
Сіркова:  Химко, виходь з черги. Стоїть як пень якийсь за хунтом цукру цілий день.  
  Хай він провалиться цей Церабкоп. Нерви тільки
  [нерозбірливо]
Копилевич:  А куди йому заховати? От питання.
Супчик:  Ге-ге. У моєї жінки є на Слобідці будиночок – так ми там так запакуємо 
  свій цукор, що ніяка поліція не знайдет.

(За кулісами крик [нерозб.] Міліціонера. Тікають перекупки і крамарі. 
Загальня [нерозб.]. Міліціонер тягне Лимериху з кошиками).

Лимериха:  Віддай, навіжений.
Міліціонер:  Ходи, ходи, ходи.
Лимериха:  Не тягни, бодай тебе за печінку тягло.
Галя:   Мамо, покиньте.
Лимериха:  Стріляй на мене, я далі не піду. Куди ти мене тягнеш.
Міліціонер:  До району ходи.



174

Галя:   Мамо, та покиньте ви оці неприємности.
Лимериха:  Не заважай. (До міліціонера). А чого ж то?
Міліціонер:  Того, що ти маєш патент, аби си стояти з кошиками на базарі, а ти си 
  розсіла, як цісар на троні. Ну, кроком руш.
Лимериха:  Чого мені рушати? Мені і тут добре. Не піду в район. 
  (Дає знак Галі, та підбива міліціонера. Міліціонер пада).
Юрба:   Ха-ха-ха…
Міліціонер:  А гром би ті пальнув, бабо. Ну. (Бере Лимериху на оберемок і несе).
Лимериха:  Гарадовой… Міліціонер…
Міліціонер:  В районі будемо си розбірати.
Лимериха:  Розбірайся вже сам, паскуднику. (Міняючи тон) Голубчику, одважу тобі
  фунтів 2-3 яблоків, та будемо квити. Ти хоч і галичанин, а все ж на наших 
  скидаєшься. Повинен же сочуствіє мати. Так будемо кумами.
Міліціонер:  А холери ясної не хочеш, шляк би ті трафив.
Лимериха:  Не розумію.
Міліціонер:  Не розумієш. В районі зрозумієш. (Тягне)
Лимериха:  (Кричить) А бодай тобі очі раком стали, потурчан проклятий… Ґвалт… 
  Рятуйте… Люди добрі. Так на ж тобі. 
  (Б’є ногою корзину, яблоки розсипаються).
Юрба:   Митька, хапай шарики.
  – Ой, на руку наступили.
Міліціонер:  (Свистить) Лапай… Лапай… її стару холеру… Лапай… (побіг за Лимерихою).

“Шарманщик”
Шарманщик:  (Біжить) Громадяне, держіть злодія, документи вкрав! 
  Не дайте шкурнику втікти. За хвіст та на сонце, тягни його…
Маса:   Переймай… держи…
  – Кого. Де… Який…
  – Он там… побіг…
  – Сюди тягніть паскуду…
Шарманщик:  Хто прокрався, або зашився, для того ми ще маємо Допр.
Маса:   Що, гроші вкрав?
Шарманщик:  Коли б то гроші, ще нічого, а от документів не наживеш.
Маса:   Ось він.
Шарманщик:  А, паразіт, документи красти у чесної людини.
Злодій:  Які документи? Я вперше тебе бачу.
Шарманщик:  Мої, інвалідські. Позаторік в вагоні, ти ж украв…
Злодій:  Та я тебе вперше бачу.
Маса:   Інваліда обікрав. Показуй документи.
Злодій:   От нещастя – всі на мене. Ось вам документи.
Шарманщик:  Давай, давай… Граждане, держіть за чуба, щоб не втік… (Читає) 
  Пустіть чуба, це не той…
Маса:   Ха-ха-ха-ха…
Злодій:  Що ж ти мене у конфуз уводиш…
Шарманщик:  Здорово ти на сукиного сина схожий. Помилка вийшла, громадяне.
Злодій:  Ех ти, зануда.
Маса:   А чого ж ти тікав, коли не вкрав…
Злодій:  Люди тікали і я за ними.
Маса:   Ха-ха-ха-ха-ха…
  – Безглуздий ти шарманщик…
Шарманщик:  Брешеш, я безпашпортний…
Маса:   Як то безпаспортний? 



175

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Шарманщик:  А так як ото у нас буває. Безлошадний, безробітний, безпритульний, без
  партійний, безпатентний, безбілетний, так і я. Безпашпортний. Живу на 
  “чесноє слово”.
Маса:   А що ж ти за птиця?
Шарманщик:  Я червоний інвалід, а без документів виходить ніби липовий.
Маса:   Украли значить документи.
Шарманщик:  Та чорт його знає. Може, якийсь комерсант з кишені позичив і підв’язавши
   ручку, я, мовляв, інвалід, дайош, Фінвідділ, льготний патент. Дивись, 
  Фінвідділ, пильно, по яким документам патенти видаєш.
Маса:   А ти б краще заявив куди слід.
Шарманщик:  Заявляв: в Губміліцію, в Окрміліцію, в Повміліцію, в Горміліцію, 
  в Райміліцію, в Військомат, в Виконком і вийшов ком.
Маса:   Ну й що ж?
Шарманщик:  Сказали прийти після дождика в четвер. Я й почав ходити, як до церкви 
  щотижня регулярно. Прихожу до преда, а він: “зверніться до зама, зам: 
  ідіть до замзава, замзав: “післав до завканца, а це (рух) пішов до секретаря, 
  а секретар (рух), прихожу я до діловода, а він зарився в словника так, що 
  й не видко, я до регістраторши (істеріка), не заважайте пити чай, тоді я 
  до кур’єра, а він мене післав… Ну, да це не важно… Ходив я так, ходив 
  один день, сорок днів, сорок ночів, другий день, сорок днів, сорок ночів, 
  третій день… Прихожу одного разу – все в порядку, люди ті самі, папери 
  ті самі і дух навіть той самий, а установа не та, нема кажуть тої 
  установи і не було.
Маса:   Шукай, мовляв, вітра в полі.
  – Папери, щоб пропадали, це чула, а щоб установи пропадали…

Шарманщик:  Ех, какой ви скептик, тьотю – буває видають. А ви що ж, за цукром в черзі 
  стоїте, здрастє, граждане очередяне.
Маса:   Все ж не за лихоманкою…
  – Ой, мабуть, смерти швидче достоїшься, ніж цукру. А тобі чого?
Шарманщик:  Мені, мені ні цукру, ні лихоманки. От так от хожу по базару да піддаю жару. 
  “Вінтік” шпинтик, дьорні раз, разгуде машина спекулянтів розвелось 
  разлюлі-маліна…” Ге, цукр вещ солодка, тільки якби черга коротка. 
  Правда, тьотю? А то вистоїш фунт, а схуднеш на пуд. Кооп-мерція… .
Маса:   Ти що, тутешній…
Шарманщик:  Я віздешній, как безпризорне дітьо, піду по ділу до Жінвідділу і дня нема. 
  Заглянеш по Нопу до Соробкопу, тільки пів дня. А бува одразу та до 
  Наробразу, там разлюлі маліна, стій, поки не одубнуть коліна. Люблять 
  ужасно, щоб народу рясно. Об-щітельное учрежденіе.
Маса:   А чого тобі по тих установах шлятись?
Шарманщик:  Не шляться, а обращаться. Чого. Ого. Хожу по держустановах української 
  мові вчуся, так сказать гризу граніт науки. Раніш специ “собача мова” 
  сміялись, а тепер всі за граматики взялись. Тому що вийшов наказ, 
  щоб мову вивчили враз, а не то ми вас як росотяпів, за саботаж і несвідомих 
  з мас пустимо прямо на марс, – ускореним без пересадки. Ех, легко мені 
  далась пролетарізація, да трудно дається українізація. От і діла. Хожу під
  глядаю, злодія шукаю (Хожу по місту, та наказую кожному своє місце).  
  (В черзі сміх)
Маса:   А ти чого копаєшься? Тобі яке діло? Може, базаркором охота стати? 
  До газети царапать.
Шарманщ:  Де там, коли всі почнуть писати, хто ж буде читати.
Маса:   А чому ти, чоловіче, служби якої не пошукаєш? 
  Хіба то діло з шарманкою отою швендять, людей смішить.



176

Шарманщ:  Аби добре смішив, і то діло. А потім якої роботи я собі знайду? Я не спец, 
  щоб по трестовських кабінетах геморой натирати, з якого боку в автомобіль 
  сідають не знаю. На тантьємах та на ладних видатках і зверхурочних не 
  розуміюсь, а без того спецставки не вхопиш. Ні, вже краще добре 
  на шарманці грать, ніж погано в автомобілі сидіть.
Маса:   Так зашпандьорь на безробітних…
Шарманщик:  Можна, тільки при вашом благосклоном участії…

(Куплети)

Шарманщик (співає)

Ой Америка країна
Зветься “авеню”
Їй Японія щороку
Підклада свиню.

(Приспів)
Світ старий вміра, конає,
Квітне влада рад
Робітник кола вганяє
В буржуазний зад.

Нас Японія признала
Куліджу на зло.
Ах, Америці не раз вже
З ес ер ес ер везло.

Юз міністр Американка
Проти нас аж п’явсь
Ти заграй, моя шарманка.
Як той Юз у.. урвавсь…

(Приспів) 
Світ старий і т.д.

Грай пограй, моя шарманка,
Ти брени, струна.
Жив один директор банка
З ним жила одна.

І не грав директор банка
В карти ні в лото,
А пішов одного ранку
З банку без пальто.

(Приспів) 
Світ старий і т.д.
В академії доклади
Йдуть про “Березіль”.
Заробляйте, бога ради,
На водичку й сіль.

Всі тепер про робітницю



177

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Роєм загули,
А цікаво, де три роки
Ви назад були?

(Приспів)

Грай пограй, моя шарманка,
Награвай, струна.
Ще заплаче, ще заскаче
Вся оця шпана.

Наше діло стать обличчям
Просто до села.
І щоб справа робітнича
На весь світ гула.

(Приспів)

Шарманщик:  А-а, ось він.
Маса:   Хто?
Шарм.   Тс-с-с.
Маса:   Тс-с.
Шарм.   Той, що в мене документи вкрав. Ну тепер вже я його [нерозб.]

ЛІКНЕП
(Вбігають Бобчик і Добчик)

Бобчик:  Надзвичайна річ.
Добчик:  Несподівана звістка.
Маса:   Що, що там таке.
Бобчик:  Неймовірне діло. Приходимо ми в Базарком.
Добчик:  Приходимо з Петром Івановичом в Базарком.
Бобчик:  Е, дозвольте Петре Івановичу, я розкажу.
Добчик:  Е, ні дозвольте я. Ви ж так докладно не розкажите.
Бобчик:  Розкажу. Їй-богу розкажу, товариші скажіть Петру Івановичу, щоб він 
  не заважал.
Маса:   Що там таке.
  – Ой у мене мало не вискакує з грудей.
  – Ну, що там вискакує, кажіть швидче.
Бобчик:  Приходимо ми з Петром Івановичом в Базарком… 
  Коли це раптом величезна об’ява.
Добчик:  Чорним по білому по-українському писана.
Бобчик:  Чорним по білому по-українському писана: Л і к н е п. Діло табак, 
  кажу я Петру Івановичу.
Добчик:  Ні, Петру Івановичу то я сказав, діло дрянь.
Бобчик:  Діло табак, діло дрянь сказали ми з Петром Івановичом. Так оце він і є.
Маса:   Хто він?
  – Про що ви?
Бобчик і Добчик: Налог.
Маса:   Який налог?
  – Що ви?
Добчик:  Лікнеп.
Маса:   Цього не може бути.



178

  – Вжеж усі налоги поплатили.
  – І уравнітєльний.
  – І подоходний.
Бобчик і Добчик: Він, єй-богу він.
Добчик:  Чорне по білому і великими літерами по українському писано.
Маса:   Господи помилуй нас грішних.
  – На що ж наклали.
  – На якийсь Лікнеп.
  – Що, ліквідують НЕП.
  – Вже ліквідують НЕП.
  – Не даром по Крещатику голі ходять.
  – Скоро й ми пійдемо.
  – Вони ще нами заграють.
  – Марсельєзу.
  – Це ж уже який, третій чи четвертий?
  – Стонадцятий.
  – А що ж наш базарний староста робить?
  – Голохвостий.
  – Чому він нас не повідомлює?
  – А де грошей достанеш?
  – Де грошей?
  – Я буду говорить одверто. Голохвостий егоїст, шкурник, він тільки про
     себе та своїх компаніонів дбає.
  – Він хоче щоб ми всі попрогорали.
  – Серед нас заводиться кумовство, прихлебательство, уклони.
  – Я пропоную зараз же іти всім в Базарком і вимогати пояснення.
  – Побить його мало, захребетника. 

(Вперед!)

(Погрожуючи, пішли)

(Темно) плакат

ЕПІЗОД 2-й. “ПРОМТОРГ”
Копилевич сидить з рахівницею і підспівує. Супчик вбігає з телеграмою в руках.

Супчик:  Не бачили Голохвостого?
Копилевич:  Голохвостого ні.
Супчик:  Ах, зарізав, де його шукать?
Копилевич:  Ой, що це за телеграма?
Супчик:  Це той, так… приватна справа.
Копилевич:  Ви вже знову ховаєтесь, я ж компаніон. Які можуть бути у нас секрети предо мною?
Супчик:  Ай, залишить мене, не до вас тут.
Копил:  Що значить залишить? Я вам пайщик в Промторгі чи не пайщик?
Супчик:  Пайщик, пайщик, чого ви нервуєтесь?
Капелев:  Чого я нервуюсь? Та я ж довірився вашому липовому інвалідові. 
  Вклав в ваш дурацький Промторг всі свої Вашингтонські долари.
Супчик:  А я вклав двісті царських десяток. Але що зробиш, коли таке нещастя трапилось.
Капелев:  Яке нещастя? Що трапилось? Кажіть.
Супчик:  Зарізав, без ножа зарізав.
Капелев:  Редойнеше лойлом, що ви наробили?
Супчик:  Ідіть к чортам.
Капелев:  Як к чортам? Я пайщик де факто і де-юре і маю право знать. Я вам не довіряю.



179

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Супчик:  Ви мені не довіряєте?
Копилевич:  Не довіряю. Віддайте мені пай, я вихожу з компанії.
Супчик:  Виходиш, а раньше… От послухай (хоче читать. Входить Лимериха).
Лимериха:  Здрастуйте, панове.
Копилевич:  Ой, знов вона.
Супчик:  Тепер панів нема. Всі в Польщу виїхали.
Лимериха:  Ну так товариші.
Копилевич:  І не товариші, а громадяне.
Лимериха:  Так от, громадяне, давайте гроші.
Супчик:  Не по адресі. Вам очевидно в касу дрібного кредіту.
Лимериха:  Нема чого дурників строїть.
Супчик:  Ми нічого не строїмо, то Комунвідділ на Десьонці електричну 
  станцію строїть, на тисячуріччя жовтневої революції.
Лимериха:  Кажіть прямо, оддасте мені гроші, чи ні?
Супчик:  Які гроші?
Лимериха:  Звичайні червінці. Ваш голова Голохвостий позичив на три місяця, а вже 
  тричі по три місяця, а він ні процентів ні довгу не верта. 
  Це вам так не менеться.
Капелев:  Мадам, блище до справи. Розписка у вас є?
Лимериха:  Ц-ц-ц-…, які ви розумні, не на дурну напали. Не тільки розписка, но і свідки є.
Супчик:  Розписка у вас от Голохвостого, а Голохвостий юридична особа. Беріть 
  Голохвостого за хвоста і крутіть йому хвоста. Розумієте?
Лимериха:  Не розумію і розуміть не хочу. Юриндиця тут не при чому. Тут кругова порука.
Копилевич:  Сумасшедша. Яка кругова порука?
Лимериха:  Давай гроші, а то я з тебе тельбухи витрушу.
Копилевич:  Мадам, ви з Кириловки?
Лимериха:  А ви, сукини сини, з Лук’яновки? Ви думаєте, що я не знаю, що ви всі 
  торгуєте на Голохвостовський інвалідський патент? Він мені сам казав, 
  коли позичав гроші для вкладки в ваш трест. Цей номер не пройде. 
  Зараз давайте гроші, а ні – сьогодні ж фінінспекторові викажу.
Копилевич:  Малахольна баба. 
Супчик:  Вона може наробить нам клопоту.
Лимериха:  Малахольна. Або кругова порука, або сьогодня ж фінінспекція… 
  Суд розбере…
Супчик:  Секлето Пилиповно, ми всі крамарі, нащо нам сваритись. Ми знаємо, 
  що таке фінінспектор… Як то кажуть, до попа судитись не підемо. Ми ж не
   хочемо ваших. Ідіть додому, через пів години ми вам пришлемо борг.
Лимериха:  Ви вже третій місяць обіцяєте.
Супчик:  Ну, сьогодні напевно. Вірте на моє чесне комерчеське слово.
Копилевич:  На наше чесне слово.
Лимериха:  Голохвостий теж казав сьогодня, що через пів години принесе, коли я його
   на вулиці зловила. Ось ґудзик, що я відірвала від його жилетки.
Копилевич:  Ви спеціяльна женщина. Ми вас оберемо делегаткою до жінвідділу.
Лимериха:  Не вибірайте мене, бо не маєте права голоса на виборах. 
  Ви краще гроші віддайте. Я цукру купила б і заробила б.
Капелев:  Бодай наші і ваші вороги на цукру заробляють.
Супчик:  Ось (показує на телеграму). Плачуть наші гроші.
Копилевич:  Ой, дайте почитати. Що сталось?
Супчик:  Ц-ц-ц-ц… Та не час тепер…
Лимериха:  Ви мені баки не забивайте. Я вам нікому не вірю. Кажіть прямо: є гроші?
Супчик:  Та ви мене не знаєте. Ідіть до дому. Я вам його зараз пришлю до вас.
Копилевич:  Так він вже пішов до вас. Так і сказав: я йду до Секлети Пилиповни.
Лимериха:  Ну, щастя ваше, що мені по яблока іти треба, а то б я його тут дочекалась…
  Ех, непмани, на трьох одні штани. (Пішла)



180

Супчик:  Хе-хе-хе… От бабило проклята.
Капелев:  Але й Голохвостий теж скотина патентована. Це ж ви, Самойло Петрович,
   порекомендували його в компаніони.
Супчик:  Так, дійсно я. Коли чоловік і в партії був, і з партії вичистили, коли він і
  околопартійний, і співчуваючий, і в Опромкомгубі служив, і в червоних
  інвалідах опинився, і реч на торжестві може бахнуть, і другого, третього
  по пузу може похлопать, і ще й досі не в Допрі… Значить, з його люді 
  будуть. Такому в рот пальца не клади. Для нашої справи – це великий спец.
Капелев:  Ой, Самойло Петрович, ви заговорили мені зуби. Покажіть нарешті реально,
  що у вас у кишені.
Супчик:  Нема чого показувать. Біжимо шукати Голохвостого. (Біжать)
Капелев:  Та покажіть нарешті, я вимагаю…
Супчик:  Потім, потім…

Голохвостий, Копилевич і Супчик
(Вбігає ховаючись Голохвостий)

Копилевич:  Ой, так ми ж вас шукаєм.
Голохвост:  К чорту… Не маю часу… Я біжу заплатить по векселю.
Супчик:  Та слухайте сюди…
Копилев:  Запитайте йому, що в його в кишені…
Голохв:  Копилевич, чого ви прилипли до мене. Пустіть… Мені треба в Держбанк…
Супчик:  Боронь боже, не йдіть тудою. Там вас шукають.
Голохв:  (Важно) А… Петренко – 23 крб. за крупу.
Копилев:  Які там 23.
Голохв:  Ага, 50… Певно Капустянському. Він мені більше програв.
Супчик:  Які там 50, беріть більше.
Голохвост:  Невже за патент… Звідкіля ви дізнались?
Копилевич: Прийшли і сказали.
Голохвост:  Прислали повістку. А ви що?
Супчик:  Ми послали її до всіх чортів.
[брак 9 сторінки]
  – Яка там помилка. Жаба твоя мама.
  – Брешеш, інвалід ти липовий.
  – Сам набив кишеню, а нас розорити хочеш.
Голохвос:  Я дам покази… Я дам виписку з реєстрації, що мною подано 
  до вищих органів…
  – Ти вже раз подавав…
  – Пішов геть, аферіст… Інвалід липовий…
Голохв:  Громадяне. Нехай один говоре.
  – Б-и-и-и-й… тягни… О-го…
Голохвост:  Бить? Мене, Червоного інваліда бить? Та ви знаєте, що я на фронті кров 
  проливав, коли ви спекулювали, саботажничали, стромляли палки в колеса 
  революції, тоді як білогвардєйська сволоч ріжної масти, підтримана за
  кордонним капіталом та інтервенцією, насідала на робітниче-селянську 
  республіку, то хто перший вискочив на Перекоп? Хто? Я… Хто орденом 
  червоного прапора був нагороджений? Я… Та не одержав тому, що де
  мобілізувався. До Февраля де я був? По тюрмах гнив. Після Февраля – по 
  тюрмах гнив. Після октября – по тюрмах гнив, … за революцію. Всі мої 
  груди ізпещрени кулями капіталістичних акул. …Та ви знаєте, що коли я 
  проходив чистку, так голова сказав, що таких людей, як я, мало у Республіці, 
  фотографію з мене зняли. Портрет мій буде у журналі. А ви, шкурники, 
  смієте… Пошли вон, сволочі...



181

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

  – Бий його, прохвоста.
  – Наволоч…
  – Геть…
Копилевич:  Ой, надо йому спасти. Чесну людину убьють.
Супчик:  Давайте ваш бумажник… Кричить, що вас обікрали…
Копилевич:  Ґвалт… ловіть злодія… Гроші украли. 

Вся маса звертається до Копилевича. Голохвостий тим часом тікає. 

  – У кого?
  – Що?
  – У вас?
  – Ні, не знаю.
  – Держи злодія.
  – Ось він.
  – Ти вкрав.
Копилевич:  Та ні, у мене вкрали.
  – Де ж Голохвостий?
  – Держіть злодія.
  – Держіть Голохвостого. (Втік)

(Крамарі і перекупки побігли. Супчик і Копилевич задоволено регочуть. Стає темно.)

ЕПІЗОД  3-й.
ХАЛТУРКА У КЛЮБІ

Залізняк:  Ну, швидче, швидче, татку мій, а то не встигаю прорепетірувати.
Петро:  (Співає) “Ой не шуми луже, ой мій зелений байраче”.
Залізняк:  Б-а-а-ня, ти б краще поміг хлопцям конструкції поставить.
Петро:   Досить, що я суфлірую дві дії і співаю Петра.
Возний:  А я співаю Возного.
Микола:  А я граю Миколу. Нема чого прем’єра розигрувать. Іди помагай.
Завклуб:  А-а-а-а… у вас і конструкції будуть.
Залізняк:  А як же, татку мій. Режісер Залізняк завжди іде в передніх лавах проле-
  тарського революційного театру. Стіл на стіл, зверху ослончик, дошка, 
  потім серп, граблі, куль соломи і таке вам буде конструктивне село, що й ну…
Петро:   (Співає) “Ой не сам я плачу”.
Микола:  Максим Степанович. Та тут ні чорта немає. Нема з чого міста поставити.
Залізняк:  Ех, ви недотепи (до Завклуба). Татку мій, є у вас які-небудь ящики?
Завклуб:  Є.
Залізняк:  Ну так тягніть їх сюди. Поставимо один на один і буде місто, тільки ще б
  зо два димарі треба.
Завклуб:  Димарів немає.
Залязняк:  Ай-яй-яй. Шкода. А самовари в клюбі є?
Завклуб:  У буфетниці є.
Залізняк:  Так тягніть сюди, зо дві самоварні труби… Хлопці, гайда за ящиками.
  (Завклуб, Микола і Возний пішли)

Петро:   “Сонце низенько, комуна близенько”.
Залізняк:  (До Терпелихи) А Проні Прокопівни немає?
Терпелиха:  Нема ще вашої студістки. Чайок попиває з батьківськими булочками.

разом



182

Петро:   Ой, глядіть, Максиме Степановичу, перепаде вам, що не з союзу 
  людей берете.
Залізняк:  Та хто там довідається, татку мій, усі ж свої люди. За те вона за 7 марок  
  Наталку співає.
Терпелиха:  Ну й співає. Вона від податків ховається, в члени Рабісу пролізти хоче.
Залізняк:  Хай пролазе. Тепер всі ховаються в Рабіс.
Завклуб:  Ось вам труби.
Залізняк:  От і чудесно, татку мій. Димарі для фабріки єсть. А під час вистави ми за
  ящиками під цими трубами поставимо самовари, та як посуне з них і дим 
  і іскри, і пара, – так це буде така символічно-реалістично-ефектна поста
  новка, що тільки ну.
Завклуб:  Тільки слухайте, товарищу, нам треба п’єси революційної. Поступове   
  робітництво не може задовольнятись малоросійським репертуаром.
Залізняк:  І що ви мені говорите, татку мій. Та я в 17-му році на Городищенський   
  цукроварні таку революційну п’єсу бахнув, що всі аж роти пороззявляли.
Завклуб:  17-й рік – рік буржуазної революції. Нам треба, щоб п’єса одбила на 
  собі жовтневі здобутки.
Залізняк:  Одіб’є, все одіб’є татку мій. Запросили в колектив режісера Залізняка 
  – спіть спокійно. Все буде як слід: і “Жовтень”, і “Рур” і конструкції. 
  Ось як побачите мою постановку – всі ахнете. У того Меєрхольда земля
  дибом стала – у мене раком стане, не то що.
Завклуб:  А яку п’єсу ставите?
Залізняк:  “Червону Наталку”.
Завклуб:  Це щось нове.
Залізняк:  Н-да… Так кажучи сюжет старий, але трактовка нова. Змичка фабрики 
  з селом: Наталка – селянка, Петро – робітник. Значить змичка села з 
  робітництвом. Терпелиха – дрібнобуржуазний елемент, Микола –   
  люмпен-пролетаріат, Возний – буржуй, а виборний – соціял-соглашатель.  
  Та самі побачите.
Завклуб:  А співи у вас будуть?
Залізняк:  А як же. Співає Наталку… А, та ось і вона. (Входе Проня Прокоповна) 
  А, Проня Прокоповна, доброго здоров’ячка. Як здоров’я вашого татка?
Проня:  Мерсі.
Залізняк:  Знайомтесь. Це товариш Завклуб, а це наша співачка. – т. Сіркова, 
  з драматичної студії.
Завклуб:  Дуже приємно.
Залізняк:  Ну, товариші, пізно. Вже починаєм репетіцію.
Завклуб:  Ну, не буду вам заважати. (Пішов)
Залізняк:  Ну, по місцям. Завіса пішла. Вихід Червоної Наталки.
Проня:  (Співає) Віють вітри, віють буйні
  Аже дерева гнуться
  Ох, як болить моє серце
  Самі сльози льються.
Залізняк:  Стійте, стійте, татку мій, це по старому так було. Дайте текст. То в колишньої 
  Наталки боліло серце, а у червоної радіє серце, тут переправлено:
   Як радіє моє серце
   Буржуі трясуться.
   Ну ще раз.
Проня:  (Співає) Як радіє моє серце
   Буржуі трясуться.
Залізняк:  Ну, далі проза. Ваня, що ж ти заснув?
Петро:   Зараз закурю.
Проня:  Петре, Петре де ти тепер. Може де скитаєшься в нужді та горю 
  та проклинаєш свою Наталку.



183

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Залізняк:  Стійте, стійте, татку мій, не так. Де жест, де динаміка? Слово, товариші – 
  єрунда. Останнє діло. Головно рух. Рух зрозумілий кожному. Так от “Петре, 
  Петре де ти тепер” ви думкою шукаєте його, ну так покажіть же це рухом. 
  Прошу вас перестрибніть з цього краю сцени на той бік.
Проня:  Я не зможу цього зробить.
Залізняк:  Це дуже просто. От так дивіться. (Показує. Проня робить) Гаразд. Чудесно, далі.
Проня:  Може, де скитаєшься в нужді та горю.
Залізняк:  Не так, нащо цей мінор, обвислі руки. “В нужді та горі” революційний 
  театр показує, що пригноблені тепер визволені, зросли духом, так піддайте 
  жару, повний голос, руки в гору, випростайтесь.
Проня:  Може де скитаєшся в нужді та горі і проклинаєш свою Наталку.
Залізняк:  Спиніться. “Проклинаєш” – прокльон се значить релігійні вірування, 
  забобони, а Червона Наталка, як представниця революційного селянства, 
  показує призирство до всіх цих забобонів. Прошу вас зробить широкий 
  жест призирства правою ногою.
Возний:  (Вхопив Терпелиху за ногу) Що ж ви Маруся пасете задніх. Попробуйте і 
  ви широкий жест правою ногою. Чудасія.
Терпелиха:  (Пирскнула) Павлуша, отчепіться.
Проня:  Це чорт зна що таке.
Залізняк:  Заспокойтесь. Товариші, що ви там женихаєтесь, це ж репетіція.
Микола:  Тут поженихаєшься.
Терпелиха:  Тепер нема за кого і заміж вийти. Хіба що за спеца, або за непмана.
Петро:   Н-да. Становище дамське тепер критичне. Потому що вся ця гнила 
  інтелігенція наскрізь без штанів ходить.
Залізняк:  Ваня, давай далі. Виход Возного. Де ж Возний?
Возний:  (Підводиться) Я тут.
Залізняк:  Чого ж ви не на місці, татку мій? Виходіть, Возний.
Возний:  Благоденственного і мирного пребивання.
Залізняк:  Рух, рух не той. Не той рух. Ви Возний. Ви буржуй, ви павук, що в своє 
  павутиння всіх селян затягає. Значить паукоподобні жести. От так. “Бла-
  годенственного і мирного”…
Возний:  (Виконує завдання) Благоденственного і мирного пребивання… 
  А, Свириде Петровичу, слихом слихати, видом видати…
  (Входить Голохвостий)
Залізняк:  Татку мій, доброго здоровлячка. Кого я бачу.
Микола:  Здрастуйте.
Петро:   Моє поважання.
Голохв.:  (До Проні) Як тільки я довідався що ви тут берете участь у виставі, 
  я зараз же поспішив сюди на автомобілі. Проня Прокоповна, 
  я в надмірному щасті що вас бачу.
Проня:  Ах, це ви. А я вас і не пізнала одразу.
Голохв:  Невже мій негатив зовсім не одбився в вашій камері?
Микола:  (Підходе) Е-е-е-е… Дозвольте цигарочку.
Голохв:  Прошу, будь ласка.
Петро:   Дозвольте і мені.
Возний:  А ну закуримо.
Залізняк:  Хлопці, не можна ж так таку реквізіцію робити. (Бере цигарку) 
  За вашим дозволом. (Всі мущини закурюють)
Терпелиха:  (До Проні) Хто це.
Проня:  Голова Промторгу. – Голохвостий. Упадає за мною. – Ах…
Терпелиха:  А гарний.
Проня:  А розумний, а багатий. Завжди на дутіках мене по Крещатику катає. 
  Летимо як вихор. Всі на тебе дивляться, дух тобі заб’є, в очах тільки 
  мель-мель-мель-мель…, а він шепче, а він шепче… Ах…



184

Залізняк:  Та які там справи татку мій, душать більшовики український театр. 
  25 літ служив у Суходольського у Прохоровича, а тепер доведеться кинуть.
Голохвостий:  А ви не звертайте уваги, ставте по свойому, контрабандою.
Залізняк:   Пробував, татку мій. Кажуть нам халтурки не треба. Давай революційний 
  репертуар. “Хмару”, татку мій, заборонили. Покину. У вас там часом в 
  крамниці немає вільної посади касіра, або щось такого?
Голохвос.:  Можно буде щось придумати, а тепер ви допомогіть мені. Мені треба 
  по дуже пильній справі поговорити з мамзель Сірковою. Улаштуйте так,
  щоб я залишився з нею на п’ять хвилин.
Залізняк:  Будь ласка, татку мій. Я початок дії вже прорепетірував і далі Наталки нема. 
  Ну товариші, далі сцена Возного і Виборного. Прошу всіх на сцену. 
  (Зачиняє завісу)

Голохвостий і Проня
Голохвос:  Ну тепер пан або пропав. Чим пояснить Проня Прокоповна ту байдужість, 
  з якою ви мене сьогодні тут зустріли, ви наче не впізнали мене.
Проня:  У мене стільки знайомих, особливо в студії на репетиціях.
Голохвост:  (Грає вражено) Що не дивно, звичайно коло вас поклоників як купців 
  біля патоки, але ці теперішні поклоники це безсодержательні нащот 
  кармана народ. Або по простому шантропа.
Проня:  Що ви, ні, є дуже цікаві мущини.
Голохвост:  Проня Прокоповно не захоплюйтесь ними. Остерігаю вас. Тільки мущини 
  старої фірми – справжні мущини, а ці нові все якись такі омоложені, 
  так сказать, без патента торгують.
Проня:  І які у вас консервативні погляди.
Голохвост:  І зовсім навпаки останній крик моди – майже… а почуття стародавне.
Проня:  Ах, любов, любов, це моє найкоханіще слово. В ньому стільки радости і
  стільки муки. Любов це 
  [пропущено 17 ст.]
  І я визнаю тільки вільне кохання.
Голохвост.:  І я теж тільки вільне. Потому що й клопоту менше і заходу менше та й 
  взагалі так воно само собою… Але бувають випадки такої любови що без 
  законного радянського і церковного шлюбу обійтися не можна.
Проня:  Забобони.
Голохвост:  Які там забобони. Як припече тебе, так що того… Взагалі і тому подібне… 
  Так не то що в Заксі, а у всіх трьох церквах повінчаєшься, але як я бачу 
  любов ще не ночувала в вашому серці.
Проня:  Почім ви знаєте, що за допит.
Голохвост:  Попереднє слідство чоловіка, що потерпів.
Проня:  Хіба я під судом?
Голохвост:  Під трома судами за вбивство.
Проня:  Я не душегубка.
Голохвост:  Но серцепоразниця.
Проня:  Ви мене тільки вп’яте бачите.
Голохвост:  Опечатка, Проня Прокоповно. Це ви мене тільки вп’яте бачите, а я за 
  вами давно стежу невідступно. Слід ваш винюхав.
Проня:  Повірила б я.
Голохвост:  Коли я вас бачу – серце моє б’ється так… я почуваю Проня Прокоповно 
  себе так… що ви не одмовите мені… дайте руку Проня Прокоповно…
  дозвольте… знайте… майте… будьте…
[пропущено 17-18]
  виручають – развод тепер пльовоє дєло. Раз, два і на всі чотирі сторони. 
  Люблю совєцкую власть. За бистроту, за рішучість. От за що люблю. 
  (Зустрічається з Галею) Що це ви, баришня, ходить по вулиці не вмієте?



185

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Галя:   А ви чого під ноги лізете. Може з пальт людей витрушуєте.
Голова:  А таку гарненьку роздягнуть не мешало б. Я страшно люблю з 
  женщинами заниматься.
Галя:   Я бачу.
Голохвост:  Що ви кажете, по яким таким причинам?
Галя:   Це й без причини видно. Прощайте. (Хоче іти)
Голохвост:  Стоп. Викуп.
Галя:   Е, квас, та не про вас.
Голохвост:  А про кого ж?
Галя:   Про дідька рябого.
Голохв:  Ха-ха… ну й пролетарочка, ніяк вас не реквізнеш.
Галя:   Я прінціпове знайомлюсь тільки з льотчиками і червоними командірами.
Голохв:  А з червоними купцями.
Галя:   З непманами.
Голохвост:  Воні самі.
Галя:   Гм… Як що з червінцями, то теж нічого.
Голохвост:  А для чого червінці, коли є любов.
Галя:   Як для чого, коли ти мене любиш, так дайош мені портвейну, шоколаду, 
  подарунків. Оце – любов.
Голохвост:  (Бере її за стан) Ах ти ж каламбурниця.
Галя:   Приберіть руки од гарячого, а то попечетесь.
Голохв:  Не турбуйтесь от пожежи застраховано. Я сподіюсь, ви не одмовитесь 
  пройтися зі мною. Зайдемо в кіно “Олімп”, ірісок купим. (Бере під руку)  
  Ну, от дипломатичні зносини налагоджуються. Ех… (Цілує)

Лимериха, Голохвостий, Галя
Лимериха:  Це що за панорама. А шурум-бурум триста чортів тобі в рило.
Галя:   (Виривається з обійм) Нахаба… На вулиці пристав, як до якоїсь гулящої. 
  Я міліціонера покличу.
Лимериха:  Ви що думаєте, що це вам так і минеться?
Голохв:  Дозвольте мадам, вулиця не підходяще місце для ділових розмов.
Лимериха:  А для оціх ділов підходяще?
Галя:   Насильник… нахаба… Дума, як бог руками наділив так уже й лізь 
  з ними куди попало.
Голохвостий:  Опечатка, баришня.
Лимериха:  От я тобі як припечатаю.
Голохв:  Громадянка. Пришли до занятоі людини, не заважайте працювати 
  і додержуйте тишу.
Лимериха:  Я тобі всі галіфе твоі пообдіраю.
Голохвостий:  Ша, ша, не робіть скандалу. Завтра ви одержите всі свої гроші. 
  Слово чести, до копієчки. (До Галі) Мадмазель…
Лимериха:  А ти, мадмазель, пішла до дому.
Галя:   Хочу гулять і буду гулять.
Голохвост:  Мадам, це моя сестра.
Лимериха:  Ах ти, байстрюк.
Галя:   А не діждеш… Мамо, він мене насильно схопив і давай…
Лимериха:  Мовчи, я знаю тебе. (До Голохвостого) Ти думаєш що моя дочка…
Голохвост:  Яка дочка?
Лимериха:  Оця сама.
Голохвост:  Це ваша дочка, та не може бути.
Галя:   Мамо… Які ви не делікатні…
Лимериха:  Іди з моіх очей, щоб я тебе не бачила. Пішла геть.
Голохвост:  Пішла геть…
Галя:   Він мене безчестить.



186

Голохвост:  Пішла геть. (Галя пішла. Голохвостий за нею хоче тікать)
Лимериха:  А ти куди? От Секлети Лимерихи не втічеш. Куди тікаєш.
Голохвост:  Я от скандалу тікаю. Як би ви розмовляли, як нормальна женщина, я б з охотою.
Лимериха:  Гад проклятий. Я на тебе в суд подам.
Голохвост:  Та не кричіть мадам, я вам заплачу за все.
Лимериха:  А щоб ти не діждал, щоб я за дочку гроші брала. Ти мені борг віддай. І 
  відсотки заплати.
Голохвост:  Віддам, заплачу. За все заплачу. Пардон крім дочки.
Лимериха:  Нащо псуєш мені баришню.
Голохвост:  Так у мене ж чесні політичні наміри. Я просто закоханий в вашу дочку. 
  Вибачайте, не знаю наймення.
Лимериха:  Що мені з твоїх намірів. Ти мені гроші віддай. Зараз давай.
Голохвост:  Дам, єй богу дам. Пустіть руку (виривається і тікає)
Лимериха:  (Ловить його) Ні, голубчику не пручайсь. Не пущу. Городо… тпфу…
  міліціонеррррр…
Голохвост:  Ой пропав я. Та цить, та не кричіть.
Лимериха:  Кричу, бо маю право. Ти думаєш, що як я перекупка, то мене можна зневажать. 
  Я на гривеника обдурю, а на карбованця правду скажу. Я тебе всіх твоіх
  компаніонів безпатенщиків вивіду на чисту воду. Лимериха за себе і за 
  свою дочку з’уміє постояти.
Голохвост:  Так я теж саме. Я люблю вашу дочку. (На бік) Зарізала проклята баба. 
  (До Лимерихи) Вона мені богом суджена… Втопила… Хоч завтра під вінець.
Лимериха:  З ким?
Голохвост:  З дочкою. Ви до якої церкви хочете?
Лимериха:  До всіх скорбящих.
Голохвост:  Та і я ж скорбящий. Там зараз як війти… ліворуч… закурите… папіросу 
  (виймає).
Лимериха:  Папіроску можеш.
Голохвост:  А сірничок єсть?
Лимериха:  Нема. (Десь грає шарманка)
Голохвостий:  (Хоче вирваться. Лимериха не пускає) Я ж закурить.
Лимериха:  Не довіряю. (Вх. Шарманщик)
Голохвостий:  Ей, товаришу, чи нема сірничка.
Шарманщик:  Дайош табачок. Берьош сірничок (Прикурюють. Пізнають один другого)
  Ах-ах-ах-ах-ах…
  (Голохвостий тікає, Шарманщик й Лимериха за ним)
Шарманщик:  А-а! Держи його.
Лимериха:  Ловіть. (побігли)

Завіса.



187

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

ДІЯ ІІ

ЕПІЗОД І-Й. “У СІРКІВ”

(Проня робить мімодраму. Сірчиха читає “Тарзана”)

Сірчиха:  Ах, як він пише. Як пише. Покінь свою мімодраму. Ти послухай, Копочка,
  яка дінаміка (читає): “Лорд Клейтон блідними очима слідкував за шумами
  таємних джунглів. Роскішна струнка львиця своїми гарячим поглядом
  [дивилася?] в очі лорда. Хвилина і в джунглях залунав рев звіря”. 
  Ах, як він пише.
Проня:  Ну, ну далі. (Читає) “Львиця немов пружина”…
Сірчиха:  (читає) “Немов пружина з ревом”…
Проня:  “З ревом і свистом взвилася”…
Сірчиха:  “Взвилася в повітрі… Лорду Клейтону загрожувала смерть”…

Проня:  Ах, як це романтично…
Сірчиха: (Читає далі) “Раптом вьюнка як ліани мотузка метнулась і з смертельним 
  свистом обвила”…
Проня:  Львицю…
Сірчиха:  Ні, лорда Клейтона… Розумієш, це Тарзан втяг лорда на дерево у безпешне
  місце, а сам скочив на землю і кинувся в пазурі львиці… і поборов 
  її двойним нельсоном. Переможний клич Тарзана залунав в Джунглях…

Проня:  Ах, оце мущина…
Сірчиха:  Ах, надзвичайно. Яка сила, який темперамент.
Проня:  Ось з таким партньором грать.
Сірчиха:  О, цей може… Н-да…
Проня:  Коли я в перше читала Тарзана я дві ночі не спала… Раз просипаюсь в 
  ночі, а Тарзан на грудях…
Сірчиха:  Ах він негідник хоч би поцілував…
Проня:  Оце мій ідеал мущини. 
Сірчиха:  У нас в Европі таких нема… Треба в Джунглі їхати.
Проня:  Ах, маман, сьогодня він буде тут перед твоїми очима.
Сірчиха:  Хто… Тарзан…
Проня:  Мій Тарзанчик… Предпромторга тов. Голохвостий. Той, про якого я тобі 
  говорила. Закоханий в мене до нестями, як тінь ходе за мною…
Сірчиха:  Хай приходе, я привітаю його як рідного…
Проня:  (Співає) Прилинь, прилинь, козаче мій
  Тебе давно чекаю я. 
  (Входе Сірко)
Сірко:   Що це? Вже може в нашій хаті драматична студія одчинилась?
Сірчиха:  А ти що хотів би, щоб я, дочка дворянина, сиділа на твойому дурному
  млині та мішки латала?
Проня:  Ви може хотіли б і мене артистку в контору посадити у борошно мазатись…
Сірко:   Краще вже в борошно, ніж сажою очі підводити.
Сірчиха:  Хто це сажою очі підводить?
Сірчиха:  То-то бо і є… А ти вже й язик розвязала…
Проня:  Ну, досить. Його треба вітати як слід по-сучасному. 
  Не так, як ви своїх крамарів приймаєте.
Сірко:   Що ж я маю робить? Танцювать перед ним чи промови виголошувать?
Проня:  По-перше, ви будете як можна менше говорить, по-друге, ось я вам купила
  великий червоний бант і значок Доброхиму…
Сірко:   Та це щоб я оцю червону ганчірку собі чипляв.



188

Проня:  Га, контрреволюція. Все буде так, як я кажу. 
  Ви банта і значок почепите, бо инакше скандал.
Сірко:   Нічого не буде.
Проня:  Ні, буде (Чипляє банта і значок. Сірко пручається)
Сірчиха:  (Допомога Проні) Ой, нерви мої не витримують. 
  Він не хоче щастя для своєї дочки.
Сірко:   Та що я вам – ганчірка, чи що?
Проня:  Ви хочете іс-тер-р-р-рики. Ой мені погано. Ой води…
Сірчиха:  Ой, нерви мої не витримують. Химко, Химко. Давай мерщій води.
Проня:  Ой, зі мною істеррррика… (Вбігає Химка з водою)
Сірко:   Та добре, добре… Сумашедший будинок… Ось є… Стирчіть бант… (Дзвінок)
Проня:  Ой, мені краще вже. Це він. Біжіть одчиніть. Химко, не треба вже води. 
  Біжи одчинить.
Сірчиха:  Та швидче. Спитай через цепочку, тільки ж не одчиняй.
Проня:  Глядіть же, не зниміть банта. (Химка побігла)
Сірко:   Та ні.
Проня:  (Метушиться) Ну, я іду припудрюсь… Я буду у себе в кімнаті…
Сірчиха:  Добре… Іди, йди, доню…
Проня:  О, вже здається йде. Я біжу.
Сірчиха:  Кашлянеш, коли треба буде. (Входить Химка)
Сірчиха:  Ну, хто там.
Химка:  Якийсь товариш акторку питає.
Сірчиха:  І що ти за така подла дівка. Скільки раз говорила тобі, щоб я цього слова 
  “товариш” не чула… Хто тобі тут товариш… Мурло селянське…
Химка:  А то як же…
Сірчиха:  Пан…
Сірко:   Або добродій…
Сірчиха:  Ні, краще пан, кажи пан… А де ж він?
Химка:  На парадному. А як його розбереш, чи він пан чи товариш. То що? 
  Нехай іде?
Сірчиха:  Ой, вона з мене усі нерви вимотає. Що значить: хай іде? Проси, постой, 
  не проси, я сама, а ти йди на кухню, постановляй самовара. 
  (Сірчиха за нею Голохвостий)
Сірчиха:  Другий місяць, така тобі мука, не наймичка, а нещастя. Вона, бачите, 
  на біржі не зарегестрована і не член спілки. Взяла була я одну через союз
  Нарпіт, чи як його… і прислали… кого б ви думали, прислали… жидівку… 
  Честю клянусь, що жидівку. Три дні всього побула, а на четвертий я їй за
  два дні заплатила і одіслала назад. Більшовитського шпіона буду собі 
  в хаті держать, чи що… Мій чоловік. Знайомтесь.
Сірко:   Орендатор млина Сірко.
Голохвостий:  Голохвостов. Дуже приємно.
Сірко:   Ви значить, інвалід з тої кампанії, що на базарі…
Сірчиха:  (Шипить) Мужик…
Голохвост:  (До Сірчихи) А де ж шановна Проня Прокоповна?
Сірчиха:  Зараз її покличу, вона в себе. (Пішла)
Сірко:   Так оце ви. Дуже приємно. Сідайте та розказуйте, як торгуєте. 
  Слабенько мабуть. Податки заїдають.
Голохвост:  Дурниці. Плював я на податки… У мене, знаєте, там рука… Тут рука…
  “рука руку миє”. Треба тільки вміть… Одно тільки біда, борги заїдають.
Сірко:   Як борги. А ви ж кажете…
Голохвост:  Так, так, так ви мене не зрозуміли. Бачите, я напозичав всім грошей, 
  ніхто не повертає. Ви знаєте, мені винні на сьогоднішній день щось біля
  2000 крб. А вирвать дуже важко. Ні в кого нема грошей. Грошова криза… 
  А я по натурі людина добра, от роздаю, роздаю нерахуючи…



189

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Сірко:   Так ви, значить, не той інвалід, що на базарі крамницю має…
Голохвост:  То єсть по тілу звичайно ні, але формально… (Входе Проня і Сірчиха)
Проня:  Ах це ви, я так зачиталась.
Сірчиха:  У них в драматичній студіі завели політграмоту, як обовязковий предмет,
  ви тільки подумайте… Сідайте…
Голохвост:  Так, так, я теж колись…
Проня:  Тримали іспит.
Голохв:  Що ви… Я сам викладав лекції політграмоти. Це тоді, як я був завхозом 
  одного з клюбів. По Коваленку…
Проня:  Щасливий…
Голохв:  Дурниці. При бажанні за один день можна все зрозуміти і стати 
  марксістом-леніністом.
Сірко:   Так ви значить не інвалід з базару?
Сірчиха:  Ц-с-с-с…
Проня:  Папан…
Голохвост:  То єсть для проформи я документальний, але по тілу, по фізіології 
  нічого подібного.
Проня:  Папан… Свирид Петрович Голова Промторгу, а ви якийсь базар…
Сірко:   Вибачте.
Голохвост:  Це бува.
Сірко:   (До Сірчихи) Якийсь він трохи кумедний.
Сірчиха:  Міщанин. Не може, щоб не ляпнуть.
Сірко:   Та що ти. Тихше, будь ласка.
Сірчиха:  Ви хороші… Нічого сказать.
Сірко:   Ви тоже хороші.
Сірчиха:  А ви тоже хороші…
Сірко:   Ви тоже…
Сірчиха:  Ми ще побалакаємо. Химко!
Химка:  Га?
Сірчиха:  Та не гавкай, прокляте гавкало. Іди сюди. (Входить Химка) Піди в ларьок
  і купи вина “Абрау Дюрсо” чотири з половиною карбованця за пляшку.
Химка:  Дайте гроші.
Сірко:   Може б, це зарано вина купувать?
Сірчиха:  Маєш тобі, зарано. Проня ж ясно сказала, що він з сурьозними намірами.
Сірко:   Четвертий раз ми Дюрсо купуємо з сурьозними намірами.
Химка:  То іти, чи як?
Сірчиха:  То іди, а що ж ти купуватимеш?
Химка:  Та вино ж.
Сірчиха:  А яке?
Химка:  “Аврама” чи що, забула.
Сірчиха:  Ну от, і пішли її, дурна ти, репана. Скажеш, дайте шампанського сухого,
  таке вино… Ну, як же… ти скажеш…
Химка:  Сухого шампанського вина.
Сірчиха:  Ну, іди, сволоч… (Химка пішла)
Сірко:   Ну нащо ж так.
Сірчиха:  Ви тоже хороші.
Сірко:   Ви тоже.
Сірчиха:  Ми ще побалакаєм (Пішли)
Проня:  А додаткова вартість?
Голохвост:  А додаткова вартість – це теж пустяк. Приміром, скажемо так. От ви напевне
  знаєте, що зараз у нашому місті немає цукру.
Проня:  (Радісно кива головою, мовляв, нарешті вона зрозуміла) Так, так розумію…
  Але мама вже дістала…
Голохвост:  Це неважно. Словом, нема цукру.



190

Проня:  Так.
Голохвост:  От у мене є… і не то що для прикладу, а таки справді, єй-богу, 
  Проню Прокоповно, є…
Проня:  Ну…
Голохвостий:  Так от я набавляю по кілька копієк на фунтові… Ні, не так. Ви, Проня 
  Прокопівно, по теорії цінности “Капітала” Карла Маркса являєтесь 
  установленной цінностю, а от у Вас ще й приданне, й от значить, 
  це приданне, котре, значить, нічого без вас не значить, ні ви без нього, 
  є додаткова вартість, зрозуміли?
Проня:  Чудесно, зрозуміла. А от цікаво, додаткова вартість може бути тільки 
  на цукрі, чи на иншому крамі теж?
Голохвостий:  На якому завгодно, але з своєї практики я знаю, що здебільшого бува 
  на приданому і на цукрі.
Проня:  (Глибоко, розумно) Так. А от що таке політична економія?
Голохвост:  От слова політика. Ну, економний політик. Раз послав ноту, два послав 
  ноту – не відповідають. Він і наплював, так би мовити, робить 
  економію сил і паперу.
Проня:  А у вас в книгі щось таке про народне хозяйство написано.
Голохв:  Е ні, хозяйство, хозоргани,  трести і сіндікати, це зовсім друге. 
  (Пауза. Міняє тон) Проня Прокопівно…
Проня:  А що там?
Голохв:  Як ви бачите, я матеріалістический марксіст і політический економіст, 
  і як такий, я прошу у вас, Проня Прокопівно, рішучої відповіді.
Проня:  Я вже раз вам говорила, що я прихильниця вільного кохання. Для людей 
  мистецтва сім’я – це загибель. “Білий Ведмідь і Чорна Пантера”. Я гадаю, 
  що ми залишимось добрими товаришами і друзями.
Голохвост:  До чорта товаришів і друзів. Я пропоную вам руку і серце.
Проня:  І що ж ви хочете одержати взамін?
Голохвост:  В першу чергу гроші, кохання… Ви розумієте, коли ви мені зараз же не 
  дасте відповіді, ви можете погубить чоловіка.
Проня:  Ах, невже цьому правда?
Голохвост:  Ну, то ви згодні?
Проня:   Я й сама не знаю. Розум мені шепоче ні, а серце вистукує – так, так…
Голохв:  Я хотів би обнять і випить кров з вашого серца, а розум ваш хай залишиться 
  при вас і надалі.
Проня:  Як зрозуміть вас?
Голохв:  Як, а ось як (Обнімає її).
Проня:  Який ви палкий, який жагучий (кашляє умовним кашлем, з дверей 
  виглядають Сірко і Сірчиха). Пам’ятаєте, як у Гамсуна сказано: 
  Кохання це… (Помічає батька й матір). Ах, папа, ах мама…
Голохв:  Нічого ми владнаємо.
Сірко:   Як розуміть це?
Сірчиха:  Ваші акції ідуть вгору.
Голохвост:  (Кидається в обійми) Мамаша, папаша… Та що там довго говорить. 
  Я прошу у Проні Прокоповни руки і … здається маю згоду…  
  (Дивиться на Проню).
Проня:  Як папан і маман (Показує на батьків)
Сірко:   Коли це тільки так, хай благословить вас свята українська церква, а ми згідні. 
  (Раптом грає шарманка. Голохвостому не по собі. 
  Він біга по кімнаті збентежений)
Голохвост:  Фу, чорт де він взявся, де він гра?
Сірко:   Це ви про шарманщика?
Голохвост:  Так, так, він на дворі чи в хаті?
Сірко:   На дворі під вікнами, та що з вами таке?



191

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Голохвост:  Чи не можна? Будь ласка, проженіть його, я його бачить не можу. 
  Я, розумієте, не переношу, коли грає шарманка.
Сірко:   Та чого, не турбуйтесь. Я зараз пущу його по східці. Хоч власними руками.
Голохвост:  Ні, ні, самі не балакайте з ним. Пошліть сказати йому, щоб він більш 
  ніколи тут не з’являвся.
Сірко:   Ха-ха-ха… Химко, Химко, піди потурь того шарманщика.
Сірчиха:  (Скрізь сльози) Дітки мої, нехай вас бог благословить, а я вас уже давно
  благословила.
Голохв:  Дякую, я згоден. (Вбігає Химка з шампанським. Трюк.)

(темн.)

ЕПІЗОД 2-й. “ПРОМТОРГ”.

Плакат!

Копилевич і Супчик
Копилевич:  Я думаю, що коли ми почнемо з великої літери та причепимо ще 
  трохповерховий чин (або он який), то він буде дуже задоволений. 
  Пишіть, Супчик (диктує) Райфінагенту, податковому – районному 
  фінінспектору, ну чого ж ви не пишете?
Супчик:  Та ви не поспішайте.
Копилевич:  Ой, який ви страний чоловік, не чоловік, а просто кат моєї души. 
  Пишіть, пишіть… За-я-ва. О так. З огляду на те, що ми малограмотні 
  і через цей самий неприємний випадок не читали ваших наказів які нас без
  ножа зарізали, і беручи на увагу, що описані наші меблі, в склад якої 
  входить моє піаніно фірми Беккера майже нове.
Супчик:  І моє майже новеньке трюмо…
Копилевич:  Ну, трюмо… Яке на чесне слово належить дочці моїй Соні, а вона дорога
  дочка потом і кров’ю дає уроки музики і цим самим годує і рятує від голоду 
  всю сім’ю, яка складається з 3-х… ні, з 6-ти, пишіть з 8 душ.

[пропущено]
Копилевич:  Для мене це дуже важно. Ми певні, що фінагент недосвідчений молодий
  чоловік, має чуле серце і моє вишезгадане піаніно… Супчик, пишіть…
Супчик:  Да що ви знова лізете з Вашим піаніно…
Копилевич:  Ой, Супчик, не псуйте мені крови. Пишіть, а то я можу, ну що я можу, 
  Ви розумієте, я можу… Ой, пишіть…
Супчик:  Ну, валяйте…
Копилевич:  Всі налоги ми були б щасливі виплатить, щоб я був такий здоровий разом
  і з вами, але раз торгівля пала, а сім’я просить на хліб з маслом, 
  а Голохвостий, щоб він вам спух, як оцей будинок, оказався шарлатаном,
  шахраєм, жуліком…
Супчик:  Копилевич, ви мені не подобаєтесь…
Копилевич:  Чому?
Супчик:  А тому, що я мушу написати (пише) “мій борг в 2995 крб. Я виплачу…”
Копилевич:  Ой, ви все переплутали…
Супчик:  Хто переплутав?
Копилевич:  Ви…
Супчик:  Я?
Копилевич:  Ні, я.
Супчик:  Ну так нате… (рве заяву).
Копилевич:  Що ви наробили?



192

Супчик:  Давай з початку.
Копилевич:  Але ж час, час…
Супчик:  Встигнемо…
Копилевич:  Ну, пишіть… (диктує) Райфінагенту… податковому, районному 
  фінінспектору…
  (темно)

ЕПІЗОД 3-Й.

“ІМЕНИНИ У ЛИМЕРИХИ”.

Музика (Всі танцюють польку)

  – Валяй без хвасону.
  – Ой не крутить.
  – Ех, ух-ха-ха…
  – Досить вже.
  – Наярівай…
Голохвост:  А, гоп направо… А друга наліво… Шерше вашу даму… Фу… 
  – Досить… Годі… (Музика вриває)
  – Передишка.
  – Антракт.
Голохвост:  Громадяне, дорогі гості, прошу слова.
Голоси:  Т-с-с-с-с…
  – Слова, слова…
  – Просимо.
Голохвост:  Мамаша, дозвольте мені з нагоди ваших іменин висловитись 
  по лічному вопросу.
Лимериха:  (Сердито) І не підходь до мене, я на тебе сердита і слухати нічого не хочу.
Голохвост:  Мамаша, імениницям по штату сердиться забороняється.
Голоси:  Ха-ха-ха… Ловко…
Голохвост:  Мамаша, дорогі гості, я хоч і не робітник… Но ми триста років страждали
   і ніхто нам не подавав руки, і тільки ви одна позичили мені тоді сто рублів. 
  По гроб жизні я не забуду вашої мізантропії.
Гості:   Ха-ха-ха…
  – Браво… браво… (Аплодірують)
  – Біс…
Лимериха:  Ти мені краще скажи, коли ти мені гроші вернеш…
Голохвост:  Повсяк час дня і ночі… І наоборот… Але не в грошах діло, діло в серці…
  Ваше серце, як каже російське пресліввя, ні в морі не горить, ні в огні 
  не тонить. При вашій допомозі я вийшов в люди, став червоним крамарем.
  Душать більшовики нашого брата торговця, но ми ще потрібні Росеї:… Да…
 
(Од хвилювання слова мої немов райські пташки порхають і не  можуть знайти сучочка… 
Де б їм… Да… Той… Сучочка, щоб повіситись.)

  Мамаша… вів ла Франс, дозвольте вас поцілувать невинним поцілунком…
Лимериха:  А гроші віддаси?
Голохвост:  Не тільки гроші, душу і тіло ми положим за вас, як цнотлива дівчина, 
  що познала, що таке кохання… Мамаша…
Лимериха:  Ну, як на нього сердитись, коли він такий приятний…
Гості:   Гірко, гірко… (Голохвостий і Лимериха цілуються)
  – Слава…



193

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

  – Ура…
  – Вітаємо…
  – Ха-ха-ха-ха…
Перекупки:  Хі-хі-хі-хі…
Мотря:  Та й веселий же наш староста.
Голохвост:  Потому, люблю я вашого брата… Я завжди тримаю зв’язок з масами…
Вустя:   Не зачіпайте нас, бо як причепимося, то мусите могорича ставити…
Голохвостий:  А ну, зачіпайте мене. Я страх люблю, коли мене молодиці зачіпають. 
  Хай живе жіноча самодіяльність. (Побачив Черницю) А це хто? Черниця?
Мотря:  Та то вона з верху тільки…
Голохвост:  Значить бон-жур… Мерсі… (Залицяється до черниці)
Перекупки:  Ха-ха-ха…
Черниця:  Ой, оцей ще спокуситель… Пригрішення моє. Що це буде, як довідаються 
  печерські угодниці…
Вустя:   Ну й шибеник же оцей староста.
Перекупка:  Як огонь…
Черниця:  Ой не видержу…
Перекупки:  Ге, ге, ге, ге… (Регочуть)
Гітаріст:  “Очі чорние, очі страстние, как люблю я вас, как боюсь я вас”…
Лимериха:  Вип’ємо ж за нашу долю, за кращі часи…
Голохвостий:  (Підбіга) За здоровля дорогоі імениниці. Хай живе вільна жінка…   
  Геть кухню і родинну кобалу. Слава…
Гості:   Слава (гойдають Лимериху)
  – Ура… (Співають)
  – Многая літа, многая літа…
Діякон:  Ізпола еті деспота, благоденственого і мирного життя, здравія і спасенія, 
  на більшовиків побіди і одоленія подаждь господи імениниці Секлеті 
  Пилиповні і сохрани її на вічну память.
Гості:   Ха-ха-ха…
Гітаріст:  Не туди загнув дяче.
Лимериха:  Ой, я вже п’яненька (Співа)
  Я на буфері сижу
  Ноги звісила
  Ще разочок спекульну
  Буде весело…
Діякон:  Ох і тяжко тепер
  Брату нашому!
  По три дні й по три ночі
  В сутки плачемо.
Черниця: В святій лаврі погром
  Біда сталася
  З бріліянтами на віки
  Попрощалася.
Діякон: Заховали їх, що аж
  Засмерділися
  Гепеу тобі і там
  Докопалося.
Черниця: Одно золото взяли,
  Друге лишили,
  Так би мовити, по щирости
  Потішили.

  Я на буфері сижу.
  Ноги звісила.



194

  Ще разочок спекульну
  Буду весела.

  Більшовитськая власть
  Вам спротивіла
  Безпатентною торговлю
  З моди вивела.

  Позаводила Ларьки
  Д’ коперація
  Підірвала нам у корні
  Спекуляцію.

  Але поки ще п’ємо
  І танцюємо
  Та на цукрі помаленько
  спекулюємо.

  Поки цукру не достала
  Коперація
  Хай живе та поживає
  Спекуляція.

Галя:   Ой легше, буде вже, в мене голова крутиться.
Голохвост:  Це добре, значить танок в повному розгарі.
Галя:   Ах, ой, ой.. (Падає на канапу)
Голохвост:  Фу, фу, нічого такого. Танці до упаду.
Галя:   (Опритомнює) Ой як ви мене накрутили, так наче в кінематографі.
Голохвост:  Це помста.
Галя:   За що?
Голохвост:  А за те, що ви мені голову закрутили.
Галя:   Я розумію це як натяк. (Кума підслухує)
Голохвост:  Ніякого натяку. Любов моя до вас горить, як маяк на буряному морі страстей.
Галя:   Я нічого не можу сказати вам. Балакайте з мамашою.
Голохвост:  Я мамаші вже все сказав. Я хочу от вас любови наоборот.
Галя:   Всі мущини зрадники.
Голохвост:  Зрадником називається той мущина, що по рощоту жениться з чесною
  дівчиною. Но я не такий.
Вустя:   (Кумі Марті) Наш староста та жениться на Лимеришіній Галі.
Марта:  Та невже?
Вустя:   Сама дивись, тільки нікому не кажи.
Марта:  Щоб я спухла як нитка, сколи кому щось скажу. (Побігли)
Марта:  (До монашки) Староста Голохвостий жениться на Лимеришіній Галі, 
  тільки ти нікому не кажи.
Монашка:  Хай мене десниця небесна покара. Нікому.
Галя:   Та ви на мені мабуть і не женитесь.
Голохвост:  Хто, я? Хоч цю хвилину.
Галя:   А чому же ви мені подарунків не приносите?
Голохвост:  Боюсь, щоб ви не зрозуміли мене наоборот.
Галя:   Ну, а чого ж ви тоді хоч без подарунків не заходите?
Голохвост:  (Обнімає) Ви своєю сатирою печете мене як уравнітельний налог. 
  Я ваш з голови до ніг.
Галя:   Так присилайте ж сватів.
Голохвост:  Я одважуюсь на серьозний крок в моїй біографії. І вимагаю доказів 
  вашої гарячої любови до мене.
Галя:   Я згодна бути вашою дружиною, але щоб ви мені подарунки купували.



195

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Голохвост:  Кожного дня буде подарунок… І навіть по два на день буду підносити
  тобі… Галочка, ти сяєш, як нова вітрина на сонці. (Під час цієї розмови 
  перекупка весь час підслуховує і вже біга поміж гостями, шепчучи 
  кожному зокрема, показуючи на Галю і Голохвостого. Поволі навколо них
   збірається купа гостей – Голохвостий цього не помічає і залицяється далі. 
  Хтось з гостей ведуть під руки Лимариху, в руках якої образ. Вона починає
  благославлять. Голохвостий зауважив, схоплюється.)
Голохвост:  Це непорозуміння мамаша, а потім я наоборот, я антерелігійний чоловік
  і образів не визнаю…
Маса:   Що? Як? Га?
Галя:   Що… А ти мені що допіру казав? Та я тобі…
Лимериха:  А ти як думав – “шахер махер”? (До гостей) Люді добриє, ви бачите?
Гості:   Неправильно.
  – На голосування.
  – Прошу записуватись до слова.
  – Хай іде під вінець.
  – Ні, брат, треба чесно.
Голохв:  Та я ж не проти, тільки на якого чорта одразу з іконою. 
  Треба ще поговорити.
Дяк:   Громадяне, повінчать їх в автокефальної церкві і баста.
  – Вирішено. Закончим Заксом.
  – Не допустимо обдурить Галю. Благославлять їх.

(Галя стає навколюшки. Двоє крамарів силою становлять навколюшки Голохвостого.)

Лимериха:  (Благославляє) Коли вже мої гроші мають пропасти, то хай пропадуть 
  за рідним зятем.
Дяк:   Положил есі на глави їх венци…
  – Правильно, мамаша, де наше не пропадало.
Всі:   Многая літа… Слава… Уррррра… (За кулісами грає шарманка)
Гість:   Стоп, стоп… покликай сюди шарманщика… Я плачý… 
  Справимо заручини під шарманку.
Гості:   Дайош… Тягни його сюди.
  – Шарманка американка, я дівчонка, я шарлатанка…
  – Що таке життя, їж, пий та веселись.
  – Ех, раз жить, раз помірать.
  – Жар, музика, танго.

(Це Шарманщик)

* Вст[авка?]

(Голохв. Тікає, його ловлять)
  – Держіть його!
  – Ловіть!
  – Стой!
  – Пожалуйте бриться!
  – Ходи, голубчику.
  – А що, попався?

  (Ставлять Голохвост. навколюшки поруч з Галею)

Гість:   А ну, братішка, розвесели душу.
Шарманщик:  Це можна. Але і я “неповець” – неп, підмажеш… не поїдеш.



196

2-й гість:  А це він нащот монети.
  – За що ж тут монету брать? Дать йому чарку руської горької, він п’яниця.
Шарманщик:  П’янствувать не по нашої безробітної кишені, хай другі “елементи” 
  цим займаються.
Гість:   Ти що ж, майже ідейний ком. …
  – Що тут за політичні розмови? Бий по струнах вічности просто на “вальс”.
Голохвост:  Ви поменше з ним розмовляйте, хай грає.
Маса:   Грай, грай…
Шарманщик:  Заграть-то я заграю – та тільки чим ця гра кінчиться? (Грає) Вальс.
  – Ой, накрутять.
  – Ніяк не можливо.

(Шарманщик потроху пізнає Голохвостого і ганяється за ним. Голохвостий орудує своєю 
дамой як щитом проти шарманщика.)

Шарманщик:  Ну, тепер кінець “грі”. Перейдемо до діла.
Голохвостий:  Що? В чім справа? Попереджаю, що це божевільний чоловік… 
  Він завше когось шукає. Я його давно знаю…
Шарманщик: Ага, знаєш. Я тебе теж “давно” знаю. Це ти…
Голохвост:  Що я?
Діякон:  Люблю, коли людина нап’ється до точки… Стало бить А-м-м-ерика. 
  Значить, коли громадянин питає громадянина “це ти”. 
  І обидва мають право голоса. Ха-ха-ха…
Шарм:   [нерзб.] церковна говорилка.
Гість:   Може, ви можете догори ногами і взагалі пластики показувати. 
  Так чого ж, прошу. Не соромтесь, тут все свої люди… 
  Аби тільки штанів не скидали…
Шарманщик:  Мені не до жартів. Цей чоловік…
Гості:   Ну, ну…
Шарманщик: Безпашпортний аферіст…
Голохвост:  О, я вам казав…
Маса:   Ха-ха-ха… Жартівник чоловік, єй-богу. Дайте йому чарку…
Гості:   Дайте.
Шарманщик:  Документи на стіл…

Голохвост:  Я не управдел з Райміліціі ріжним придурковатим пашпортів не видаю.
Шарманщик:  Поверни документи, які ти в мене вкрав.
Голохвост:  Я у тебе… Голодранця…
Діякон:  Пшов вон…

Голохвост:  З якої речі він бреше…
Діякон:  Та не ви. Вон пошол, вон…
Голохвост:  Ясно, как апельсин… Без нікаких разговоров пшов вон…
Шарманщик:  Він злодій, мошенник… Шахрай. Ліповий інвалід.
  – В чім справа… Хто бешкетує? Бий його, чого ти на нього дивишся?
Діякон:  Люблю учені спори. (Раптом озвірів). Пшов геть, стерво, це жених… 
  П-понімаєш ти. …Ізбраннік… Брат Ісуса і сестра… 
  Діви Марії перед благовіщенням…
Шарманщик:  Хай поверне документи.
Діякон:  Ех, люблю безобразія…
Шарманщик:  Чекай, чекай, я ще виведу тебе на чисту воду. Та й ви всі ще взнаєте, 
  де раки зімують. (Шарманщика вивели)
Голохвост:  Ніякого обращенія на вніманіє… Музика… Дайош 7-40…

Завіса



197

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

ДІЯ 3-Я.
ЕПІЗОД І-Й. (СЦЕНА І-ША) “ПРОНЯ НАРЕЧЕНА”

На сцені Перукар робить зачіску Проні. Коло неї дві подруги. 

Проня:  Химко. (вбігає Химка)
Сірко:   Химко, де пиво?
Сірчиха:  Химко, дрянь, гості ідуть. 
Проня:  Химко, принеси шпильок. (Химка побігла). 
  (До перукаря) Ой, ви скубетесь немилосердно.
Перукар:  Бачите, коли волосся на голові своє власне, то воно, звичайно, боляче… 
  Я думав, що у вас парик, а парик болі не відчуває…
Проня:  (До подруг) Дівчатка, яка мені зачіска краще піде: під “Татьяну” 
  чи під “чорну пантеру”?
Подруга І-а:  Тобі під Татьяну надзвичайно гарно, у тебе таке обличчя.
Подруга ІІ-а:  Нічого подібного. У Проні як раз характерне обличчя “Чорної пантери”.
Проня:  Я й сама не знаю… Мені те і друге до лиця… 
  Цікаво, що йому буде більш подобатись.
Перукар:  Якщо ви відносно Голохвостого… Тобто, як що це не секрет, ніби то він 
  ваш жених, то дозвольте мені опрідєлити їхній смак. Звичайно, 
  Татьяна мадемуазель хрупка, повна протилежність Чорній пантері… і я,
  як театральний перукар за свою жизнь гримував багатьох пантер 
  і наоборот, вибачте я сьогодня трохи випив по случаю торжества, то можу 
  поставить проблему, що вам дійсно краще взять новий курс, 
  промеж пантерою і Татьяною… І їм, тобто жениху вашому, оченно 
  цей курс понаравиться…
Проня:  Чекайте. То ви ж іще не знаєте, чи під пантеру, чи під Татьяну, а вже завиваєте?
Перукар:  Завивка є одна для всіх зачісок. Ріжниця тільки в тім, якого кому коліру
  нада парик і підогнать дуже важко.
Проня:  Так яку ж ви мені зачіску зробите?
Перукар:  Дозвольте на свій смак… Я вже 18 років театральним перукарем і маю
  досить слідів удячности на своєму тілі. Я вас зачешу і загримую під 
  пантеристу Тітяну.
Подруги:  Ідея.
Проня:  Ну, гаразд. Тільки не скубіться.
Перукар:  Це, бачите, залежить від волосся. Якщо воно своє, то больно… 
  Обратно парик не відчуває такової…
  (Вбігає Химка і приносе шпильки)
Проня:  Принеси мені духі від мами (Химка пішла)
Подруга І:  А які у тебе духи?
Проня:  Е, царський вереск і є льориган, та не знаю, якими краще.
Подруга ІІ:  Льориган краще…
Подруга І:  Ну, вибачай, льоріган такі трафаретні духи, а по-мойому, царський 
  вереск куди кращі.
Проня:  Царський вереск зовсім не сильні, хоч і приємні, а льориган сільніще.
  (Химка приносе парфуми)
Перукар:  Знаєте що, Проня, ви надушиться і одними і другими. Одні для приємности,
  а другі для сили.
Химка:  Ху, втомилася. Кому весілля, а мені… Другі мають вихідний день а мені 
  у моїх “добродіїв” та “панів” нема ні неділі, ні спочинку. А холери нема 
  на вас (читає якесь слово) Ой, як хорошо. (Радість людини, 
  що вперше навчилася читати)
  (Входе Сірчиха)
Сірчиха:  Чого ти танцюєш рано, ще до церкви не їздили.



198

Химка:  Сама прочитала, а що? Лікнепа навчалася.
Сірчиха:  Ходи, ходи в Лікнеп. Вони тебе навчать в бога не вірити, хазяїна не слухати,
  гроші дурно одержувати.
Химка:  Пхі… Я ще й в союз запишуся.
Сірчиха:  Який союз?
Химка:  Нач-харч.
Сірчиха:  Пішла геть з моїх очей. О, господи, нерви мої не витримають.  
  (Підходе до Проні)
Сірчиха:  Проню, що він робить?
Проня:  Ах, мамо, не суньте ви свого носа…
Сірчиха:  Проню, пожалій мої нерви. Що він тобі робить? Що це за зачіска?
Проня:  Пожалійте і моїх нервів. У вас міщанські смаки. Ви хотіли б, щоб він мене
  гладенько зализав і начипив іззаду банта завбільшки з пропелер аероплана?
Сірчиха:  Але ж він на глум робить…
Подруга І:  Ну, вибачайте…
Подруга ІІ:  Хотіла б я щодня носити такий “глум” на голові.
Перукар:  Це зачіска “фасон мадер” називається “Пантериста Титяна”… 
  Сукня до цього мусить бути з чистокровного “баядеру”.
Сірчиха:  Та воно, якби дома – то нічого. Але ж на люди, в церкву… 
  Знайомі побачать… сміха буде…
Проня:  Це зачіска для Заксу. Перед тим, як будемо їхать вінчатись у церкві, 
  я зміню зачіску.
Сірчиха:  (До перукаря) Я вже вам дам горької, періжків і буду просить вас 
  для церкви зробить більш спокійну зачіску.
Перукар:  Це можна. Цю ж саму зачіску помочить вежиталем і вона приляже 
  до голови і це буде називатись а-ла Титяніста Пантера… 
  Горька у вас руська чи українська?
Проня:  Це хто й зна, чи ми будемо в церкві вінчатись. Може, він не захоче?
Сірчиха:  Як то?
Проня:  Дуже просто. Він чоловік передовий… Може не захотіть. 
  А я з-за ваших забобонів не маю наміру руйнувать своє життя.
Сірчиха:  Ні, цього вже не буде. За це вже я ручусь.
Проня:  Ну знаєте не ручайтесь передчасно.
Сірчиха:  От же поручусь.
Подруга І:  Невже ви поставите на карту щастя Проні тільки за те, щоб у церкві 
  півгодини молоді перед попом постояли?
Сірчиха:  Мадмазель, прийшли на весілля – їжте й пийте, а в наші інтимні 
  справи не втручайтесь.
Проня:  Мамо. То мої подруги. Хоч ради такого дня не примушуйте мене червоніти
  за вас [нерозб.] як ви одстали од сучасности. Постаріли вже.
Сірчиха:  Я стара. Сама ти стара діва.
Проня:  Що? А-а… (істеріка)
  (Метушня. Проня біжить. Всі за нею.)
Подруга І:  Проня… Заспокойся…
Подруга ІІ:  Хіба вона розуміє? (Пішли)
Перукар:  (До Сірчихи) Мадам, а як же нащот руськоі горької?.
Сірчиха:  Ідіть ви к чорту. (Пішла)
Перукар:  Мадам, мадам. Обратно неприятность. (Пішов)
Сірко:   (Входе) Химко, Химко? Чи скоро я тебе докличусь, Химко?
Химка:  Не можу ж я розірватись одна за все.
Сірко:   Не грубіянь, мужичка дурна.
Химка:  А ви не кричіть, непман.
Сірко:   Це що за новини? Хто тебе навчив так казать?
Химка:  Знайшлись добрі люди, що відкрили мені очі…



199

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Сірко:   Замовчать.. ать…
Химка:  Делегатка казала, що я повинна працювать 8 годин в день, а потім я вільна,
  а ви ганяєте мене зранку до вечора…
Сірко:   Та я тебе зараз же прогоню на всі чотири сторони.
Химка:  А охорона праці, чули, є й на вас закон…
Сірко:   Що? Мало мене хоронять на млині, так ще тут, а щоб ти пропала… (Пішов)
Химка:  От як запишусь в союз, тоді поговорим. (Входить кума Вустя)

СЦЕНА 2-А “ДВОЄЖЕНЕЦЬ”

Химка:  (Щось боромоче. Іде. Зустрічає Устю)
Устя:   А, здорова Химочко, що це у вас тут таке?
Химка:  А чорт його бери, що б тут не було – мені все одно… 
  Тільки їм весело, а мене як солоного зайця ганяють всі, 
  кому тільки не лінь… Ну, тільки це не на довго…
Вустя:   А, у вас гості.
Химка:  Либонь не знаєте? Гості ж.
Вустя:   А чого є це ваші не були на іменинах у Лимарихи?
Химка:  Та через оце саме мабудь…
Вустя:   Е. А там, Химо, новина така, що у …
Химка:  Яка? Може стара Лимериха “півня вибивала” – з теї станеться.
Вустя:   Було й те. Але не те… (шепоче таємничо) Галька заміж виходить.
Химка:  Тю на вас.
Вустя:   Єй-бо, Присю, єй-бо…
Химка:  Що вони всі, показились? А за кого?
Вустя:   У. Там за непмана одного. За Голохвостого.
Химка:  За кого?
Вустя:   За Голохвостого.
Химка:  Брехня. (Вбігає Мотря)
Мотря:  Лимеришина Галя вже заручилась з старостою Голохвостим.
Вустя:   А що, я не казала?
Химка:  Та що ви мелете?
Мотря:  Я ж своїми ушима чула… своїми очіма бачила… За Голохвостого.
Вустя:   І я говорю… Він же один на все місто. Другого немає.
Химка:  Так той же самий Голохвостий сьогодня вінчається з Пронею.
Мотря й Вустя: Що ти, не може буть.
Химка:  Вже й гостей повно. Сама цілий день як в казані варюсь.
Мотря:  То може Проня за кого другого виходить?
Химка:  А як же за другого. За Голохвостого, що на базарі старостою 
  і що свою лавку має.
Вустя:   Пресвята богородиця – оце штука.
Мотря:  Ну й бешкет.
Химка:  Вона он там під вінець убірається, а його ждуть – от, от приїде з боярами.
Вустя:   Ой, ненько, справді в білій сукні.
Мотря:  Світ мені догори раком.
Вустя:   (Крутить руками) Пель-мель та й годі. 
Мотря:  Так біжім зараз до Секлети сказати. (Вбігає монашка)

(Глянули одна на одну і прожогом побігли. Назустріч їм Черниця.)

Монашка:  Сестри, голубочки.
Мотря:  (Махає руками) Цить.



200

Вустя:   (Махає руками) Слухай.
Мотря:  Голохвостий той жениться на Проні.

Монашка:  Та хто? Та де? Та як? Пресвята богородиця!
Вустя:   Уже й гості зібралися. Його дожидають під вінець їхать.
Мотря:  Проня уже вбрана сидить… Плаче…
Монашка:  Може, то другий Голохвостий?
Вустя:   Де там… Один як сонце на небі. Це ж базарний староста.
Монашка:  Ой, матінко пресвята богородице. Гріх.
Мотря:  Біжим до Лимерихи. Не допустимо мошенства. А-а. Стійте, я згадала. 
  Шарманщик на іменинах казав що він злодій.
Вустя:   А й справді, треба знайти його, може допоможе нам.
Монашка:  Я його тільки що зустріла, – у двір зайшов. Так біжім швидче знайдемо, 
  а потім до Секлети.
Химка:  Ну й стерви ж які отут всі… Ай стерви…

  … От зух. На двох женитись хоче. 
  Ну, й стерви же тут у городі, ой, стерви!

СЦЕНА 3. “ГОСТІ”.
(Музика)

Химка:  Хазяйко! Хазяйко! [нерозб]. Пані, пані, гості приїхали, музика грає.
Сірчиха:  Та чую, чую, я піду зустріну, а ти поклич пана. (Химка побігла)
  (входять гості)
Гості:   Драстуйте, Євдокія Пилиповно.
  – З законним чесним весіллям.
Сірчиха:  Спасибі.
  – Цілу кучу внуків.
  – Доларів повні сейфи.
  – А де ж наречена?
Сірчиха:  Убірається.
Копилевич і Супчик: Доброго здоровля.
Сірчиха:  Нарешті таки видаю.
  – Гарного компаніона матимете.
  – Та здається нічого.
  (Музика вриває)

Копилевич і Супчик
Копилевич:  Самойло Петровичу, ну, де ваша душа?
Супчик:  А чорт її зна. На місці.
Копил:  А моя в п’ятках. Моя душа в самих п’ятках, ми за два дні маємо 
  три комбінації.
Супчик:  Із трьох пальців.
Копилев:  Ой, ви завше каламбуряєте. По перше Джомбовський закупив вагон цукру,
  надо зробити з вагона два. По друге, нашу крамницю буде одклеіно, 
  бо Голохвостий таки да візьме приданне. А по третє, я тут танцюю фокстрот
  – а це хіба не комбінація.
Супчик:  Перший раз за все наше знайомство ви здається, говорите щось путяще.
Копилев:  Це ви тільки перший раз розумієте, а я завжди говорив саме путяще… 
  О, а це хто…



201

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

            “Молодь”
Подруга І:  Ну й щастя Проні. І чим вона його спокусила.
Подруга 2:  Дивно, і де в нього очі, наче нема краще за неї.
Гість:   Звичайно на грошах жениться.
Подруга І:  Хіба в рощот за 100 червінців видавати.
Подруга 2:  Можна і 60, аби людина гарна.
Подруга І:  Вона його своїми сукнями взяла.
Подруга 2:  Що ти, хіба вона вміє одягнутись? Поначеплює, понавішує як…   
  Ха-ха-ха-ха-ха…

  (Пара непманів)
І-й непм:  А здається, тут все свій брат.
2-й непм:  Що за питання?
І-й непман:  Ну, як у нас з цукром?
2-й:   Помаленьку. Поки кооперація достане, а я свій випродаю. 
1-й:   А я свій вже випродав.
2-й:   Заробили?
1-й:   Питання. Не для розваги ж я цим займався. Урожай сам двічі.
2-й:   У мене теж приблизно.
1-й:   А от після цукру чим його зайнятись?
2-й:   Я маю одно дільце на приметі.
1-й:   Цікаво.
2-й:   За кого ви мене маєте? Щоб я вам сказав, а ви мєнє конкуренцію робили?
1-й:   Може, у мене щось буде, я вам тоді скажу.
2-й:   Ідіть у спілку… Можна буде говорить.
1-й:   Багато капіталу треба?
2-й:   Коло трьохсот.
1-й:   Ну що ж, коли діло вірне – гроші найдуться.
2-й:   Гарантія ваша.
1-й:   (Виймаючи пачку асігнацій) Маєте двадцять.
2-й:   (Беручи) Ол-райт… Слухайте, справа в тому, що Сільсіндікат 
  (пішли і десь продовжують розмову. Грає музика.)

  (Приїзд жениха)
  – Жених, жених приїхав.
  – Де, де…
  – Пусти…
  – Ну, ти помалкивай а то в зуби получиш.
  – Пошлі вон безпатенщики.
  – Дай дорогу.

  По вулицях ходила,
  Огромна крокодила,
  Вона, вона
  Роздутая була.

  – Жених приїхав.
  – Біжім до Проні.
  – Де, де не бачу.
  – Який душка. Малий, нема чого і в руки взять.
Голохв.:  Драстуйте, дозвольте відрекомендувати вам моїх шаферів. 
  Заслужений артист тов. Залізняк і відомий тенор тов. Масонін.
Залізняк:  Режісер Залізняк.



202

Сірчиха:  Дуже приємно.
  – Ми знайомі.
Голохвостий:  Не менш відомий тенор тов. Масонін.
  – Ах, який ви душка.
Петро:  Ліричний тенор.
Сірчиха:  Ах, дуже, дуже приємно.
Голохв:  Дорога мамаша, я вас дуже прошу поспішити з благословенням, 
  а то архирей в церкві дожидається.
Сірчиха:  Зараз. Зараз (пішла).

(Голохвостий вітається з присутніми, підходючи до кожного ручкатись. 
Доходить до Супчика і Копилевича.)

Копилевич:  Христос Воскрес… Тпфу… Я зовсім заплутався од радости.
Голохвост.:  Христос Воскрес кажуть тільки на великдень.
Копилев:  Я по національности єврей і не мушу знати ваших звичаїв, але сьогодня,
  по-мойому, ми мусимо радіти гірши, як на Христос Воскрес. (До Супчика) 
  Самойло Петровичу, Самойло Петровичу, ну чого ви там стоїте, 
  як телеграфний стовп… ідіть сюди…
Супчик:  В чім справа?
Копилев:  Ви завжди як малахолік. Я не розумію цього чоловіка. Чого ви не радієте?
Голохв:  Ви тільки поменше язиком тріпайте, а то ще як би ви й сами 
  і мене не засипали.
Супчик:  Та я власне німий, як риба, це Копилевич не находить собі місця.
Голохв:  Так от вам інструкція – мовчать побільше і говорить поменше.
Копилев:  Я за себе не турбуюсь. З мене слова не вижмеш, от тільки як би сюди не 
  втаскалась Лимериха.
Супчик:  А вона ж сестра Сірка…
Голохвост:  Все в порядку. Між ними зараз сварка. Сірки не були на іменинах 
  у Лимерихи і Лимериха не прийде на весілля до Сірка.
Супчик:  Ой коли б Лимериха не зробила скандалу.
Копил:  Може, їй дати одступного?
Голохв:  Дурниці ви говорите. Лимериха на весіллі не буде. Так пам’ятайте ж,
  особливо ви, Копилевичу, поменше слів. Як уже все кінчиться, тоді будете
  говорить хоч до смерти… В мене знаєте не такі були випадки в житті. 
  І то вискакував… А це – єрунда… Діло іде до розв’язки…
Копилевич:  Я за себе ручуся. З мене слова не вижмеш. От аби Самойло Петрович 
  тільки помалкував… і потім… потім… я за вас боюсь…
Голохв:  За мене?
Копилевич:  Ага…
Голохв:  Чого саме.
Копил:  Щоб з вами не трапилось завчасного розриву серца.
Голохв:  Глупий ви, Копилевичу.
Копил:  Дай боже, хотів би я бути таким.
Дами коло Петра: Ах, який ви душка. Заспівайте щось.
Петро:   Пардон (відходе до Залізняка).
Залізняк (до непманів): Святе мистецтво як засіб пропаганди, ну чи не сволочі?
Непмани:  Сволочі.
Залізняк:  Душать! Душать. (З другого боку зустрівся з Петром) 
  Тут нас, татку мій, жде велика випивка.
Петро:   Да. Голохвостий знав на кому жениться. Ловкач.
Залізняк:  Коли б нам що дня стільки в касі, скільки у цих людей в кишені, 
  ми б такі постановочки ставили б що й ну… (Підходе Голохвостий)
Петро:   Та тобі пощастило брате, єй-богу. Наберете грошей.



203

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

  (Музика. Урочистий вихід нареченої)
Сірко:   Дорогий зятю, от передаю вам мою дочку, артистку Сєркову,
  з рук у руки, плодитесь і розмножайтесь, як пісок морський. 
  Діти мої, от ви спаровуєтесь одно з одним нехай вам бог помага, як сказано 
  у святім письмі. Сьогодня ви чоловік і жінка, а завтра і сам бог не скаже
  чим ви будете… Той… Що ви будете… Життя тепер таке тяжке, і наче 
  море бушує налогами та пенею… 30 років я мав власного млина, 
  а тепер забрали більшовики, і я вже тільки орендатор свого рідного млина,
  але як не обкладають нас налогами та пенями, нам ще хвалити бога, 
  лишається. Мірошник Сірко віддає дочку з поважним приданим, так як
  водилося в старі добрі часи. Фу… Я знов вертаюсь до семейного життя.
  От ми з своєю старою вже тридцятий десяток… і Проні вже тридцятий
  десяток (Сірчиха сіпа за рукав)
Сірчиха:  Проні 26 років… Це він не добре себе почуває. Прошу гостей вибачити…
Сірко:   Я кінчаю. Тридцятий рік, і Проня родилася на першому році. І не дивлячись
  на характер моєї дружини… (Сірчиха сіпа) На її ангольський характер, 
  – все таки ми жили і помремо даст бог не в один день… вона ранше, 
  а я пізніше… Фу… Чого і вам бажаю, дорогі мої діти і кохані гості… 
  Фу…Я мав слабий характер і потому кінчаю…
Копил:  Він таки кінчив. Він, мабудь, змалку учився в школі для глухонімих.
Супчик:  Та чорт його бери, аби швидче.
Голохвост:  Папаша і мамаша, не задержуйте. Винеси, господи.

(Сірки сідають на стільці з хлібом, сілю і образами. Химка простилає килим. Молоді 
стають під благославення. Сірко бере одного образа, Сірчиха другого і благославляють. 
Дружки по боках зі свічками)

Супчик:  Ну тепер в церкву і баста.
Копил:  Не завидую я Голохвостому… Якщо вона тільки наполовину в мамашу 
  і наполовину в папашу, то це ж шедевр.

СЦЕНА 4. РОЗКРИТТЯ ГОЛОХВОСТОГО
(Лимериха вбігає з кумами)  

Лимериха:  Стійте, не благославляйте. Не благословляйте, кажу.
Перекупки:  Пропустіть… Пропустіть…
Голохвост:  Пропав я. 
Копилевич:  Ой, я ж казав.
Супчик:  Вона…
Лимериха:  А мать моя богородиця (До Сірка) І це ти, мій брат, мій рідний брат, 
  нас одна мати породила, а ти мені таке паскудство робиш.
Сірко:  Сестро, Секлето, опамятайся, що з тобою. Свариться то свариться,
  але не в такий день. Ти, може, обіжена, що на весілля тебе не покликали,
  так ти ж сама винна, іменини у тебе були, то хіба ти на нас хоч 
  пальцем покивала…
Лимериха:  Плювать я на вас хотіла… А жениха не дам…
Сірко:   Секлето, ти п’яна, чи що з тобою… Про якого ти жениха…
Сірчиха:  Про що ви мелете…
Проня:   Скандал… Якого жениха…
Лимериха:  Либонь не знаєш… Переманили от Галі жениха до своєї кривобокої Проні. 
  Ще ніби і не знаєш. У, ти сука – укусиш і зализиш, я змаличку знаю тебе…
Сірко:   Мовчать, не сором мене.



204

Проня:  Вона п’яна, виведіть її.
Сірко:   Це Пронін жених, Пронін а не Галін…
Сірчиха:  Ой, нерви мої не витримають… (До Сірка) Ну чого ж ви стоїте…
Лимериха:  Нерви, нерви коли це ти їх нагуляла. Як оселедцями торгувала на Сінному

СЦЕНА IV-А
ВИЯВЛЕННЯ ГОЛОХВОСТОГО

(Вбігає Лимериха з міщанами)
Лимериха:  Стійте, стійте… Не благословляйте, не благословляйте, кажу.
Перекупки:  Пропустіть… Пропустіть…
Голохвостий:  Пропав я.
Копилевич:  Ой, я ж казав.
Супчик:  Вона.
Сірко:   Сестра.
Лимериха:  А мать моя богородиця (до Сірка) І це ти, мій брат, мій рідний брат, 
  нас одна мати породила, а ти мені таке паскудство робиш.
Сірко:   Сестро, Секлето, опам’ятайся, що з тобою? Сваритися – так сваритися,
  але не в такий день. Ти, може, ображена, що тебе на весілля 
  не покликали, так ти ж сама винна. Іменини у тебе були, 
  а ти хоч пальцем кивнула нам?
Лимериха:  Плювать я на вас хотіла… А жениха не віддам.
Перекупки:  Не віддамо жениха.
Сірко:   Секлето, ти п’яна, що з тобою. Про якого ти жениха?
Сіркова:  Про що ви мелете?
Проня:  Скандал… Якого жениха?
Лимериха:  Либонь, не знаєш? Переманила од Галі жениха до своєї патлатої Проні 
  та ще ніби й не знає.
Сіркова:  Ой нерви мої не витримають. (До Сірка) Ну чого ви стоїте.
Лимериха:  Неври, неври… Коли це ти їх нагуляла. А як оселедцями торгувала 
  на Сінному базарі тоді не було неврів… Неври… Неври…
Галя:   Послухайте, дядя, поверніть, пожалуста, мені мого жениха.
Перекупки:  Не дамо жениха.
Сіркова:  (до Сірка) Чого ви стоїте?
Проня:  Свириде Петровичу, що вона каже?
Сіркова:  (до Голохвостого) Чого ви мовчите? Що це таке?
Сірко:   (До Голохвостого) Справді, як це розуміти?
Голохвост:  (Спокійно) Я цієї жінки не знаю… Абсолютно не знаю… Розумієте?
Лимериха:  Ти мене не знаєш?
Голохв.:  Абсолютно.
Лимериха:  А, шурум-бурум…
Петро:   Мадам.
Лимериха:  Пустіть мене, я йому…
Залізняк:  Татку мій.
Лимериха:  Геть. Ах ти, босяк лук’янівський. То ти не був у мене, не заручався з Галею
  (до перекупок) сестри, голубочки, та кажіть же.
Мотря:  Ну да, був… І заручався… Сама бачила.
Вустя:   Пила й танцювала на заручинах, не буду брехать.
Копилевич:  (до Вусті) Слухай, чим ти торгуєш?
Вустя:   Сластьонами.
Копилевич:  А не самогоном? (40%)
Вустя:   Тобі яке діло?
Копилевич:  А таке, що будеш завтра в районі.
Мотря:  Овва, налякав, я щодня в районі буваю.



205

çà Ì. Ï. ÑÒÀÐÈÖÜÊÈÌ

Вустя:   А я й живу біля району.
Міщане:  Пошол вон. (Викидають Копилевича)
Супчик:  Та яке ваше діло.
Черниця:  Це беззаконіє.
Голохв.:  (спокійно до Сірка) Будь ласка, кінчайте благославляти і нема чого 
  гаяти часу. І коли б це не ваша сестра, то шугнула б вона сьогодня 
  в район на ночовку.
Лимериха:  Довбешка ти погана. Ти, як я роздивилась… Ти всім тут очі позапльовував
  так, що й роздивитися не можуть, що ти за цяця… Але я не допущу…
  Чуєш… Не допущу.
Голохв.:  Я вас, тьотю, в перший раз бачу… Чого ви хочете від мене?
Лимериха:  Ах, так, прохвосте… Ну так знайте, люди добрі, знай брат, хоч ти 
  і не брат, а гад, – що оцей ось інвалід, жулік базарний, і голова промторгу,
  він женився не на Проні…
Голохв.:  Замовкніть, поки не пізно.
Лимериха:  Тфу на замовкніть… Він не на Проні женився, а на грошах…
Сірко:   Що?
Сіркова:  Га… Нерви мої… Химко… Химко…
Залізняк:  Ну, татку мій, тут не випивкою пахне.
Петро:   Тікаймо, а то ще в район попадемо (тікають)
Лимериха:  Да, да, на грошах жениться. Йому крамницю фінінспекція запечатала, 
  і йому треба було Проніного приданого, щоб заплатити налоги.
Проня:  Ой, нерви мої.
Копилевич:  Нічого подібного.
Супчик:  (До Голохвостого) Що за легкодухість. Старайтесь уладнати справу.
Проня:  Мамо, я не вірю. Женіть її, вона нарочито скандал робить, 
  щоб для Галі гарного жениха придбать. Заступіться. Женіть її.
Сіркова:  Мадам Лимериха. Випили – ну, йдіть собі… Досить скандалу.
Проня:  Ідіть собі, не соромьте нас.
Лимериха:  Дурна ти голова з вухами. За якого шахрая заступаєшся, думаєш любить
  тебе? За гроші тільки бере. За гроші…
Голохвостий:  Не вірте їй. (Раптом підвищує голоса, стає в гордовиту, спокійну позу.)
  Товариші торгаші, ви торгуєте сіллю, цукром, перцем й иншою дрянню.
  І це нічого. Але коли ви починаєте торгувати чужим щастям – це подло…
  Не вірте їй, її підпоїли. Це змова проти мене за базарком.
Супчик:  Звичайно, що дурниці, ніяких грошей нам не треба. Прокопе Пилиповичу,
  кінчайте справу.
Голохвостий:  Вона підпоїла і підкупила свідків… Я… Я їх усіх завтра під суд.

  (Черниця приводить Шарманщика)

Шарманщик:  Кого під суд? Під суд ти сам підеш, шахрай…
Юрба:   Шарманщик.
  – Музикант.
Черниця:  Ось привела.
Голохвостий:  Хто, що? Тихше.
Шарманщик:  Ти мерзавець.
Копилевич:  Що цьому музиканту тут треба? Товариш шарманщик, ви пришли зарано.
Шарманщик:  Тов. Спекулянтик, добре, що не пізно.
Лимериха:  Голубчику, скажіть, хто він.
Шарманщик:  Він – ліповий інвалід. Довго ти спекулював, шахрував. Ти вкрав в мене 
  документи, ти користувався пільгами червоного інваліда, обкрадав 
  державу – тепер ти підеш в ДОПР.
Супчик:  Пропали гроші.



206

Копилевич:  Ні, я не згодний.
Супчик:  Дурак ви, Копилевич.
Сіркова:  Нерви мої… Жулік… Злодій… Спекулянт… Інвалід… 
  І ви за нього хотіли свою дочку оддать…
Сірко:   Я. Щастя твоє, що зараз не до суперечок.
Проня:  Де він? Так ви такий. То ви мені одно, а иншим друге. 
  Ах ти ж, дегенерат. Агитатор. Аферіст…
Копилевич:  Що за вирази з уст нареченої.
Проня:  Я вам більше не наречена. Геть. Ха-ха-ха… (Істерика)
Сіркова:  Води, води… Убили дитину.
Сірко:   Геть з моєї хати арештантюго.
Всі непмани:  Геть.
Лимериха: Геть, спекулянт.
Всі міщане:  Спекулянт.
Голохв.:  Чого ви кричите… “спекулянт”, “спекулянт”… Да, спекулянт. 
  Да, спекулянт… Але хто з вас тут не спекулянт… Всі, хто тут є, спекулянти,
  шкурники, захребетники, паразіти… Ви з трудового народу кров 
  смокчете. Ви спекулюєте на цукрі вже 3-й тиждень. Але доволі, годі, 
  урвалось… Ось повідомлення ларька: уже прибуло в місто 20 вагонів цукру.
  Завтра ларьок вас зробить всіх банкротами 
  (кидає в масу літучки ларька. Маса заніміла).
Маса:   Що?
  – Га.
  – Цукор.
Лимериха:  Пропали гроші.
Супчик:  Оце урвалось, так урвалось.
Копилевич:  Пропала піаніна.
Непман:  У мене ж 50 пудів приховано.
Спекулянт:  Я ждав, поки піднімуться ціни.
Непман:  Я вислав гроші.
  – Ґвалт, я закупив цілий вагон.
Всі:   Кришка.
Шарманщик:  А де ж Голохвостий? У нього ж мої документи.
Маса:   Він втік, ххо.
  – Його нема.
  – Держіть…
  – Ловіть…
  – Шукайте…
  – Он він.
  – Он там.
  – Он на гальорці.
  – В партері.
  – На балконі.
  – В ложі.
  – Держіть його.
Шарманщик:  (до публіки) Він між вами. Шукайте його. 
  Шукайте його всі, ловіть на балконі, він ще є.
Всі:   Є.

(Завіса)



Наші автори:

Майя Гарбузюк, кандидат мистецтвознавства, 
доцент (Львів)

Наталя Єрмакова,  кандидат мистецтвознавства, 
доцент (Київ)

Лариса Брюховецька, кінознавець  (Київ)

Ірина Чужинова, театрознавець (Київ) 

Маргарита Корнющенко, Ольга Дорофєєва, 
студентки V курсу кафедри театрознавства Харків-
ського національного університету мистецтв 
ім. І. Котляревського (науковий керівник публіка ції 
– Інга Долганова)

Мар’яна Матвейчук, театрознавець (Київ)

Ірина Попівчак, студентка V курсу кафедри 
театро знавства та акторської майстерности Львів-
ського національного університету імени Івана 
Франка (науковий керівник публікації – доц. Майя 
Гарбузюк)

Галина Тихобаєва,  філолог (Львів)

Анна Липківська, кандидат  мистецтвознавства, 
професор (Київ)

Юлія Коваленко, театрознавець (Харків)

В’ячеслав Хім’як, народний артист України, 
професор (Тернопіль)

Андрій Бакіров, режисер (Чернігів)

Ельвіра Загурська, театрознавець (Київ)

Ярослав Данилів, художник (Дрогобич)

Олександр Куцик, заслужений діяч мистецтв 
України (Львів)

Ярослав Грушецький, режисер (Черкаси)

Галина Бень, вокаліст (Львів)

Олена Баша, заслужена артистка України 
(Львів)

Тетяна Бойко, кандидат мистецтвознавства 
(Стамбул, Туреччина)

Аделіна Єфімéнко, доктор мистецтвознавства 
(Луцьк)

Анастасія Гайшенець, театрознавець (Київ)

Юрій Волинський, актор (Львів)

Сашко Брама, студент І курсу кафедри театро-
знавства та акторської майстерности Львівського 
національного університету імени Івана Франка (на-
уковий керівник публікації – Уляна Рой)

Світлана Максименко, кандидат мистецтво-
знавства, доцент (Львів)

Роман Лаврентій, театрознавець (Львів)

Уляна Рой, театрознавець (Львів)

Ніна Бічуя, письменниця, журналіст (Львів)

Далі у “Просценіумі”:

Юлія Полякова із дослідженням режисури 
В. Оглобліна у виставі “Розплата” О. Корнійчука на 
сцені Харківського театру ім.  Т. Шевченка

Аделіна Єфімéнко про “Золото Райна” на сцені 
Баварської опери

Юлія Коваленко із міркуваннями про дві поста-
ви “Мини Мазайла” М. Куліша у Харківському театрі 
ім. Т. Шевченка

Майя Гарбузюк з оглядом фестивалю “Тер-
нопільські театральні вечори-2012”

Надія Тимків про XII Міжнародний фестиваль 
оперного мистецтва ім. С. Крушельницької 



CONTENTS

3

11
26
33
38

44
48

52
54

69
74
82

87

95
100
111

117
122

128

133

138
142

148

151
155
162

163
164

166
170

KURBAS STUDIES
Maya Harbuziuk. The beginning of Les Kurbas professional work: considering 
the problem of dating back
Nataliya Yermakova. Les Kurbas and national heritage
Larysa Briuhovetska. Cinema and theatre schools of Kurbas and Reinhardt 
Iryna Chuzhynova. Kost Bureviy and political review “Four Chamberlains”
Marharyta Korniushchenko, Olha Dorofeyeva. Les Kurbas in the time and space 
of Ukrainian drama studies.
Maryana Matveychuk. Les Kurbas: in the context of world culture
Iryna Popivchak. “If Kurbas… or course of Ukranian modern theatre” 
(2nd Ukrainian student conference theatre studies “Les Kurbas: course of Ukrainian modern theatre“ 
 

ARCHIVES
Halyna Tyhobayeva. Mykhailo Skoryk – the author of “Sketch”
Mykhailo Skoryk. Sketch to biography of Solomiya Krushelnytska-Riccionе

CRITICS
Anna Lypkivska. “Kyivska Pectoral”: The fl ight that lasts for 20 years
Maya Iliuk. “Dyven – 2012”: тheatre review
Yuliya Kovalenko. “Mriy-Dim” – festival in Pryluky

PRACTICE
Vyacheslav Khimyak. Directors’ innovations of Anatoliy Bobrovskyi in staging 
comedy “Martyn Borulia” (1983)
Andriy Bakirov, Elvira Zahurska. Creative perspective is our life
Yaroslav Danyliv, Oleksandr Kutsyk. Accidental meetings doesn’t exist
Yaroslav Hrushetskyi. Folklore in the plays of Ukrainian puppet theatres of the last quarter of 20 cen.

PEDAGOGICS
Halyna Ben. Vocal culture of the dramatic theatre actor 
Olena Basha. Practice as pedagogical experiment

WORLD
Tetiana Boiko. Turkish shadows theatre “Karahioz”. Considering the issue of moderns 
forms and conceptual guides.
Adelina Yefi menko. New view on the opera classics 
(H. Donizetti and A. Mozart on the stage of Bavarian State Opera)
Anastasiya Haishanets. Dialectics of apotheosis and mockery (by speech of  D. Kosinskyi)
Yaroslav Hrushetskyi. If you hadn’t been to China you hadn’t been to anywhere… 
(Ukrainian pupper actors in Chenhdu)
Yuriy Volynskyi. “I was silent …” (6th International summer school in Zvenyhorod near Moscow)

INFORMATION
Sashko Brama. Theatre education programme “Behind the scenes”
Svitlana Maksymenko. Unforgettable photos from the festival “Melpomene – 19”
Yevdokiya Starodynova. Celebrating the professional holiday together 
(dedicated to the International Theatre Day)
Roman Lavrentiy. “Theatre barricade” – back to wide reader
Uliana Roi. Presentation of works compilation “Life and works of Les Kurbas”

DRAMATURGY 
Nina Bichuya. Story with strangers
By M. Starytskyi – V. Yaroshenko, P. Shcherbatynskyi and others. “Running after two hares”

Переклала англійською Софія Гарбузюк


