
ÇÌ²ÑÒ

3

19

24

33
43
48

61

67
74
78

81

88

99

104

111
118
125

131

149
158
164
168

Ростислав Пилипчук

Михайло Захаревич

Олександр Маншилін

Доміян Козачковський
Галина Павленко

Тарас Федорчак

Галина Бень

Марія Романюк
Юлія Коваленко
Юлія Коваленко

Вікторія Янівська

Майя Гарбузюк

Катерина Дяченко,
Аліна Марченко

Марія Прево

В’ячеслав Хім’як
Лариса Кадирова

Атилла Виднянський

Дарія Зав’ялова

Овлякулі Ходжакулі
Анатолій Кравчук

Майя Гарбузюк

Репертуар і сценічне мистецтво українського професіонального 
театру в Галичині (60-ті роки ХІХ ст.) (Продовження)
Сценографія Йосипа Шпінеля на кону Театру ім. І. Франка. 
Моделювання “великого стилю” (1920–1921)
Рудольф Лабан – видатний теоретик і практик хореографії ХХ ст.

Театр ім. М. Заньковецької (1926–1928) (Закінчення)
Лідія-Маріанна (Н. Ужвій та Є. Пономаренко у листуванні з Л. Мищенко)
Перший український театр для дітей та юнацтва: 
архів починає говорити

Остап Дарчук – співак і педагог

Космогонічний дискурс в оперній сценографії Євгена Лисика
Катарсична повінь трагедії (“Сойчине крило” за І. Франком у театрі “P.S.”) 
“Невже ж така наша доля?”
(“Бурлака” І. К. Карпенка-Карого у харківському “Березолі”)
Інвернес – Гниловоди: крізь минуле в майбутнє (“Кравець з Інвернесу” 
М. Заяца на фестивальній афіші “Золотого Лева” – 2010)
Дивень – 2010: фестиваль і ювілей

Поділись своїм натхненням 
(ІІ Міжнародний фестиваль театральних шкіл у Києві)
Українські лялькарі у Санкт-Петербурзі

Діялог з часом, або Штрихи до портрета Казимира Сікорського
“Львів сформував мене...” (Інтерв’ю. Розмовляла Світлана Максименко)
“Довкола чого збудуєш своє життя…” 
(Інтерв’ю. Розмовляла Марія Ясінська)
“Безнадійна оптимістка і неоромантик” (Спроба автопортрета.
Записав Тарас Федорчак)

Хочу розчинити камінь... (Інтерв’ю. Розмовляла Марія Ілюк)
“Правда без любови вбиває...” (Інтерв’ю. Розмовляла Світлана Дзюба)
Шекспір: відкрите питання української гуманітаристики
“Весь світ – театр” (Положення про конкурс 
студентських рецензій та досліджень)

 ÊÐÈÒÈÊÀ

²ÑÒÎÐ²ß

ÏÐÀÊÒÈÊÀ

ÑÏÎÃÀÄÈ

 ÀÐÕ²Â

ÏÅÄÀÃÎÃ²ÊÀ

ØÅÊÑÏ²Ð²ÂÑÜÊ²  ÑÒÓÄ²¯



2

Адреса редакції:
79008 м. Львів, вул. Валова, 18., к. 22, редакція журналу “Просценіум”. 

Телефони: (032) 239–42–96, 239–41–97. 
E-mail: proscaenium@franko.lviv.ua

Засновник: Львівський національний університет імені Івана Франка. 
Видається з 2001 року. Реєстраційний номер КВ № 6029. УДК 7.072.2(051)

© Львівський національний 
університет імені Івана Франка, 2010

Головний редактор 
Богдан Козак 

Концепція видання,
відповідальний редактор

Майя Гарбузюк 

Літературний редактор  
Ніна Бічуя

Дизайн та верстка 
Інна Шкльода

Набір і коректура
Ольга Козлова 

Редакційна колегія:
Ігор Безгін (Київ), Юрій Богдашевський (Київ), 
Ірина Волицька (Львів), Валерій Гайдабура (Київ), 
Вольфґанґ Ґрайзенеґґер (Відень), 
Валентина Заболотна (Київ), Наталія Єрмакова (Київ), 
Любов Кияновська (Львів), Неллі Корнієнко (Київ), 
Анна Липківська (Київ),
Світлана Максименко (Львів), 
Людмила Міляєва (Київ), Володимир Овсійчук (Львів), 
Ростислав Пилипчук (Київ), 
Доброхна Ратайчакова (Познань), 
Тарас Салига (Львів), Галина Тихобаєва (Львів), 
Богдан Якимович (Львів).

169

175

179

185

186

188

190

208
213

214
216
217

Підписано до друку  21. 12. 2010.
Формат 60 х 84/8. Друк офсетний. Фіз. друк. арк. 27,5. 

Умовн. друк. арк. 25,6. Наклад 400 прим. 

Грані жанрових та образних перевтілень на фестивалі 
Баварської національної опери – 2010
“За Чеховим, про Чехова, Чехову” 
(ХІ Московський Міжнародний театральний фестиваль)

Герасим Калитка – новий українець? 
(П. Бенюк у виставі “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого)
Давня казка на новий лад (“Червона Шапочка” Ш. Перро)

Театр у неволі (Гайдабура В. Гулаг і світло театру. Листи із зони 
Сергія і Анни Радлових (1946–1953). – К., 2009)
Так вирішувала Історія – та насамперед люди
(Poskuta-Włodek D. Codzień powtarza sie gra… Teatr im. Juliusza 
Slowackіego w Krakowie 1893–1993. – Krakόw, 1993.)

Ювілей визначних театрознавців (До сторіччя Івана Піскуна та 
Валеріяна Ревуцького) (Записала й упорядкувала Ірина Мелешкіна)
“Мельпомена Таврії – 2010” – учасники і переможці
“Повернувся я з Сибіру”. Презентація книги спогадів 
заньківчанина О. Гринька
Львів–Вроцлав. Студентські контакти тривають
Заповнення лакун у театрознавчому просторі
Польський досвід – театральній молоді України

Аделіна Єфімéнко

Ірина Чужинова

Ольга Генда

Марія Кузнєцова

Олена Боньковська

Ніна Бічуя

Світлана Максименко
Ірина Попівчак

Ольга Генда
Надія Соколенко

Віктор Собіянський

¹ 2-3 (26-27)/2010ÇÌ²ÑÒ

ÊÍÈÃÀÐÍß

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß

На першій сторінці обкладинки – ескізи костюмів до вистави “Хитрі поцілунки” (“Дуенья”) Р. Шерідана. 
Режисер –  Р. Валько, сценографія – М. Молчан, костюми – Д. Зав’ялова. 

Львівський обласний музично-драматичний театр ім. Ю. Дрогобича, 2004 р.

ÏÅÐØ² ÑÒÓÄ²¯

ÑÂ²Ò



3

²ÑÒÎÐ²ß

ÐÅÏÅÐÒÓÀÐ  ²  ÑÖÅÍ²×ÍÅ  ÌÈÑÒÅÖÒÂÎ ÓÊÐÀ¯ÍÑÜÊÎÃÎ  
ÏÐÎÔÅÑ²ÎÍÀËÜÍÎÃÎ  ÒÅÀÒÐÓ  Â  ÃÀËÈ×ÈÍ² 
(60-ò³  ðîêè  Õ²Õ  ñò.)

Ростислав ПИЛИПЧУК

(Продовження, початок: “Просценіум”. – Ч. 1 (1). 2001 – 1 (14). 2006; 
Ч. 2–3 (18–19). 2007 – Ч. 3 (25)/2009 – 1 (26). 2010)

Хоч у галицькій пресі не раз лунали голоси на 
захист національної драматургії як основи національ-
ного театру, хоч багато хто радив надавати перевагу 
в репертуарі оригінальним українським п’єсам над 
перекладними, часом навіть малозначними творами, 
однак то була епоха, коли без найрізноманітніших 
перекладів не обходився жоден театр, а отже не обій-
шовся й український. Прагнення бачити на україн-
ській сцені передусім власну драматургію було цілком 
виправданим для того часу, коли йшов інтенсивний 
процес стабілізації національних форм мистецтва. 
До цього прагнула як галицька, так і національно 
свідома українська наддніпрянська громадськість. А 
протиставлення національної драматургії саме пере-
кладним нісенітницям було, як і залишається досі, 
явищем прогресивним.

Однак репертуар української сцени, як, зрештою, 
усякого театру, не міг триматися лише на національ-
ній драматургії, нехай і найбагатшій. Це розуміли 
багато галицьких театральних опікунів. Навіть ті, хто 
спочатку виступав лише за національний репертуар, 
з часом стали змінювати свої погляди на цю спра-
ву, беручи, зокрема, до уваги недостатню кількість і 
якість українських оригінальних п’єс.

Василь Ільницький, наприклад, непокоячись 
станом театрального репертуару, пише майже через 
півтора року діяльности Руського народного театру: 
“Треба нам чимскорше постаратися о добрі переводи, 

але з таких кавалків, щоб безпечно удержалися на 
руській сцені…” [1].

Ця ж думка утверджувалася й на сторінках 
“Мети”: “Якби ограничитись на саму Галицьку Русь, 
то треба б єще довго ждати на добрі драми оригіналь-
ні. Найлучшим доказом є те, що розписаних премій 
жодна з кільканадцяти штук конкурсових не отри-
мала, хоть уже цілий рік від реченця минув. Отже, 
думаємо, що комітет театральний в недостатку штук 
оригінальних старатиметься обогачати репертуар на-
родної сцени добрими переводами досконалих штук 
з літератур сторонських, писаними чистонародною 
мовою…” [2].

Щоправда, в репертуарі були перекладні п’єси 
ще з першого року існування театру, але переважали 
серед них переробки не надто досконалих творів. 
Перекладали й переробляли ці п’єси письменники 
Павлин Свєнціцький, Іван Наумович, Сильвестр 
Метеля, Єронім Калитовський, Ксенофонт Климко-
вич, [?] Корчинський та інші молоді письменники. 
Перекладами займалися навіть актори, як-от: сам 
О. Бачинський, І. Сероїчковський, А. Моленцький, 
Ю. Нижанковський та ін. Найбільше відзначився як 
перекладач письменник Остап Левицький.

Руський народний театр не міг скористатися із 
здійснених наддніпрянськими авторами готових пе-
рекладів, бо таких не існувало. Не було прецеденту 
виставлення перекладної п’єси українською мовою 



4

в російсько-українських і польсько-українських тру-
пах протягом першої половини і 50–60-х рр. ХІХ ст. 
у межах Російської імперії. Тим-то саме Руському 
народному театрові в Галичині, у межах конститу-
ційної Австрійської імперії, довелося продовжити 
започатковану ще аматорськими виставами 1848–
1850 рр. у Коломиї, Львові й Перемишлі традицію 
виставлення перекладного репертуару, без якого не-
мислимий розвиток жодного повнокровного націо-
нального театру.

Яким же був перекладний репертуар в українсько-
му театрі 60-х рр. ХІХ ст. у Галичині?

Поважне місце на афіші Руського народного теа-
тру посіла польська драматургія, оскільки цей театр в 
силу самих уже історичних обставин перебував у най-
ближчому контакті з театром польським. Щоправда, 
орієнтуючись на демократичні кола української гро-
мадськости, ґрунтуючи свій репертуар на українській 
драмі з народного життя, Руський народний театр 
шукав у польській драматургії насамперед так званої 
народної драми і тому не випадково звернувся до 
найпопулярнішої польської народної драми – “Кар-
патські верховинці” Юзефа Коженьовського.

Юзеф Коженьовський (1797–1863) належав до 
тих письменників, які творили польську літературу, 
кажучи по-польському, на кресах, тобто на рубежах, 
поза польською етнічною територією, власне в Лит-
ві, Білорусії й Україні. Одначе Коженьовський, на 
відміну од багатьох польських письменників доби 
романтизму, довгий час не розробляв української 
теми в своїй творчості, хоч життя українського 
народу, безперечно, мусив знати. Родом з Галичи-
ни – народився у маленькому фільварку Коренівка в 
с. Стільне (тепер – Бродівській р-н Львівської обл.), 
він учився в гімназіях у Бродах і Збаражі (тепер – Тер-
нопільщина) та в Чернівцях на Буковині, а в 1809–
1819 рр. – у Волинській гімназії у м. Крем’янці 
(на Волині у межах Російської імперії), перетворе-
ній 1819 р. на ліцей, де у 1823–1832 рр. працював 
також викладачем, зокрема, риторики, поетики й 
польської літератури. Після ліквідації ліцею 1833 р. 
був переведений на посаду професора-ад’юнкта ка-
федри латинської словесности до новоутвореного 
університету в Києві, а 1838 р. – на посаду директора 
губернської гімназії в Харкові, де прожив до 1846 р. 
Опісля переїхав до Варшави на посаду директора 
губернської гімназії.

Слід гадати, що звернення Коженьовського до 
української, на той час ще екзотичної гуцульської 
теми, та ще в жанрі драматургії, якоюсь мірою сти-
мулювали особисті контакти з українськими пись-
менниками Харкова, тодішньої літературної столиці 
України.

Дворазове перебування Коженьовського на Гуцуль-
щині – у 1830 і 1840 рр. – настільки збагатило пись-
менника враженнями, що він, пройнявшися глибокою 
симпатією до мужніх людей цього поетичного краю, 
на далекій відстані від нього, в Харкові, пише п’єсу з 
життя гуцулів. “За дивним велінням долі він (Коженьов-
ський. – Р. П.) не мав можливости пізнати польський 
народ, – писав згодом історик польської літератури й 
театру Віктор Ган у передмові до польського переви-
дання цієї п’єси. – Зате споріднений і близький йому 
народ український зобразив він з великою об’єктивніс-
тю, ба більше – навіть зі справжньою любов’ю. Цим 
він нагадує Ю. І.  Крашевського, який майже одночас-
но в своїх народних повістях змалював український 
народ з надзвичайною симпатією до своїх героїв” [3].

Письменник приглядався до життя, праці, обря-
дів і звичаїв, народної архітектури, одягу гуцулів. За-
хоплювався їхніми піснями й танцями. Але не тільки 
милувався красою карпатської природи й гуцульського 
побуту польський письменник, він помітив там багато 
“турбот і горя”, яких зазнавали бідні гуцули від панщи-
ни, утисків австрійської бюрократії, зловживання влади: 
мандатора і його “стрільців”. Про все це письменник 
написав у нарисі “Про гуцулів” (1840). На Гуцульщині 
він і почув бувальщину про життєву подію, що трапи-
лася в Жаб’ї (тепер Верховина в Косівському районі 
Івано-Франківської області) перед кількома літами і 
знайшла своє відображення в народній пісні про Анто-
ся Ревізорчука – історичну особу, скривджену й прирече-
ну на загибель, шляхетну в своєму характері і вчинках.

П’єса була готова уже в серпні 1840 р. під назвою 
“Рекрут”, і автор надіслав її до польського театру у 
Львові під дещо зміненою назвою: “Карпатські вер-
ховинці, або Рекрут”. Але нелегко було поставити 
цю п’єсу у Львові з цензурних міркувань. Постанов-
никові довелося переробляти п’єсу, і в скаліченому 
вигляді вона з’явилася на польській сцені Львівського 
театру аж 1844 р.

Коженьовський сподівався побачити свій твір 
на російській сцені: 1841 р. він надсилає власний 
російський переклад п’єси до Александринського 
театру в Петербурзі, але цензура не дозволила його 
виставляти,  і ця заборона тривала до 1914 р.

Перше видання драми польською мовою з’яви-
лося 1843 р. Тоді ж були надруковані в авторському 
перекладі російською мовою перша і друга картини 
першої дії і третя картина другої дії в українському 
літературному збірнику “Молодик на 1843 год” (час-
тина І, Харків, 1843) – під назвою “Горец”.

“Карпатські верховинці” після прем’єри у львів-
ському театрі  йшли вряди-годи протягом 40–50-х рр. 
ХІХ ст. у Львові і в Кракові, але належного успіху 
не мали.



5

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ

Не випадково цією п’єсою зацікавилися й діячі 
українського аматорського театрального руху в Га-
личині у 1848–1850 рр. До неї звернувся й Руський 
народний театр одразу після свого заснування.

Оскільки переробка М. Устияновича “Верховинці 
Беськідів”, здійснена 1848 р., виявилась для 60-х ро-
ків ХІХ ст. недосконалою, застарілою, то письменник 
Ксенофонт Климкович взявся за новий переклад. Цей 
переклад під назвою “Верховинці” вийшов з друку 
1864 р. як № 7 серії “Руська читальня” у Львові. Ру-
копис зберігся донині [4].

Переклад К. Климковича рясніє деякими скоро-
ченнями ремарок, заміною реплік, але все ж це пере-
клад, а не переробка, бо структура п’єси не порушена. 
Як видно з рукопису, за яким ставилась п’єса, О. Ба-
чинський поробив у тексті значні скорочення, вставив 
цілий ряд пісенно-танцювальних номерів, чим дещо 
порушив авторський задум. Але все ж зміст п’єси 
залишався автентичним.

Зміни, зроблені в українській виставі, не могли 
рівнятися зі змінами, зробленими під час прем’єри 
в польському театрі 1844 р. Тоді герої виступали під 
іншими іменами, стрільців перетворили на гайдуків 
тощо. Не бувши на тій прем’єрі, але дізнавшися про 
зміни з надісланої афіші, Коженьовський в листі до 
режисера А. Бензи від 30 червня 1844 р., зокрема, 
запитував: “І де було вміщене те нещасне pas de lux? 
Якщо в першій сцені, ну, то ще, але якщо десь далі, 
то протестую і не дозволяю жодних балетних ви-
бриків там, де потрібна гра проста, селянська, але 
глибока й сильна” [5]. Проти надмірної кількости 
пісень і танців та мелодраматичної музики напри-
кінці першого акту виступив і рецензент прем’єри 
на сторінках “Gazety lwowskiej” [6].

Режисерські ж корективи Бачинського можна б 
пояснити його прагненням надати виставі етнографіч-
ного гуцульського забарвлення, на зразок народних 
п’єс наддніпрянських українських драматургів. Як 
для  60-х рр. ХІХ ст. – це був цілком виправданий 
хід. З іншого боку, можна виправдати й текстуаль-
ні скорочення, бо п’єса була заважкою для молодої 
української сцени через свою композиційну розтяг-
неність. Складена з трьох актів, вона ділиться на 
одинадцять картин, кожна з яких вимагає окремого 
декораційного оформлення. В умовах нерухомої сце-
ни це означало, що виставу довелося б розбивати 
на одинадцять окремих актів, перерви між якими, 
можливо, дорівнювали б антрактам. Отже, вистава 
тривала б надто довго.

Дія п’єси відбувається в гуцульському селі Жаб’є. 
Легінь Антось Ревізорчук, красень і сміливець, має 

загальну пошану й довіру серед сільської громади. 
Такій популярності заздрить урядовий стрілець Про-
кіп, якого одного разу під час гри в метання топірців 
образили Антось і його кохана Параня (в оригіналі 
– Пракседа). Задля помсти Прокіп зводить перед ман-
датором наклеп на Антося, звинувачує його в бунтар-
стві, контрабанді, образі чести мандатора. Мандатор 
велить,  всупереч законові, віддати Антося, одинака 
вдови Марти, на багатолітню військову службу. Сам 
Прокіп зі стрільцями з’являється в хаті Марти й заби-
рає Антося. Мати у відчаї обороняє сина, але Прокіп 
жорстоко звалює її на землю. Антось погрожує Про-
копові помстою, а сам змушений іти зі стрільцями. З 
часом Параня, блукаючи селами в супроводі старого 
бувалого гуцула, колишнього вояка Максима Тихон-
чука, в пошуках Антося, знаходить його на постої в 
одному з сіл біля Львова. Антось з огидою скидає 
австрійський мундир, переодягається в гуцульську 
ношу і дезертирує з війська. Повернувшись у рід-
не село на Черемоші, вбиває Прокопа, прощається 
з матір’ю та Паранею і йде в опришки. Незабаром, 
проте, австрійські вояки в одній з облав на опришків 
ловлять Антося з його ватагою. Перед стратою Ан-
тось просить дозволити йому побачення з матір’ю 
і Паранею, однак застає матір мертвою, а Параню 
– божевільною. Тепер же старий Максим Тихончук, 
що був у ватазі Антося, але не потрапив до рук об-
лавників, з милосердя до Парані кидає її в Черемош, 
а сам добровільно зголошується до поліції. Антося 
ведуть на шибеницю.

Цілком зрозуміло, що п’єса на гуцульську тему, 
та ще й така, в якій поетизувалося опришківство як 
соціяльне явище, в якій з глибокою симпатією зма-
льовано простих селян-гуцулів, цілком відповідала 
тій демократичній програмі, з якою розпочинав свою 
діяльність Руський народний театр. Недарма п’єса 
пішла у першому львівському сезоні в суцільному 
потоці вистав на українську народну тему. Тим-то й 
у рецензії на прем’єру відзначалося, що ця польська 
п’єса в українському перекладі стала здобутком укра-
їнської літератури й українського театру.

Прем’єра “Верховинців” (29 травня 1864 р.) за-
галом сподобалася і публіці  й критикам, однак їй 
не бракувало хиб. Передусім вистава тривала три 
з половиною години через оту велику кількість ан-
трактів, про які мовилося вище. Не допомогли деякі 
скорочення і навіть вилучення однієї з картин. Одну 
з найтрудніших ролей – Марти, Антосевої матері – за 
браком актрис на ролі старих жінок грала недосвід-
чена молода артистка Анна Контецька, що не змогла 
передати того драматизму, яким сповнений цей образ. 



6

Одну з найкращих сцен у п’єсі – сцену оборони сина 
перед стрільцями, які забирають Антося до війська 
(друга одміна першого акту) – А. Контецька просто зі-
псувала, не змігши відтворити материнської розпуки. 
Дещо кращою була А. Контецька в третьому акті, в 
сцені зустрічі Марти з дружиною Прокопа, коли стара 
мати проклинає і самого Прокопа, і весь його рід. Тут 
артистка грала з невимушеним почуттям. Усі інші ак-
тори, за свідченням анонімного рецензента в “Слові”, 
доклали зусиль, щоб відіграти цю загальновідому 
з польського репертуару п’єсу на належному мис-
тецькому рівні. Передусім О. Бачинський в головній 
ролі Антося добре відтворив пристрасну вдачу свого 
героя, його мужність і відвагу, за що здобував часті 
оплески публіки в багатьох сценах вистави, особливо 
в сцені другого акту, коли Антось, як цісарський вояк, 
стоїть на варті і згадує свої рідні гори, а також у сцені 
зустрічі з Паранею і Максимом, коли Бачинський, за 
словами рецензента, “виявив найкращий бік свого 
обдаровання як героїчний актор” [7]. Т. Бачинська 
в ролі Парані була протягом всієї вистави однаково 
привабливою, а в третьому акті, в сцені божевілля 
Парані – просто чарівною. “Ми бачили колись в цій 
ролі пані Ашпергерову і повинні визнати, що власне 
в даній ситуації пані Бачинська чесно витримує по-
рівняння з тією найкращою польською артисткою” 
[8], – відзначав згадуваний анонімний рецензент. 
Інші ролі – Максим Тихончук (І. Сероїчковський), 
мандатор (Т. Юрчакевич), Прокіп (А. Бучацький), 
шинкар Гершко (М. Гарасимович), комісар поліції 
(Ю. Нижанковський) – були зіграні цілком вдало.

Вистава йшла з написаною ще для прем’єри 
1844 р., в тому ж театрі, музикою диригента оркестру 
польського театру у Львові Я. Н. Новаковського та 
музикою диригента оркестру Волинського дворян-
ського театру в Житомирі В. Квятковського. Інакше 
кажучи, Бачинський скомбінував музику двох різних 
авторів і застосував її на власний розсуд у виставі. 
На жаль, музика ця не збереглася, і про неї можна 
судити тільки з тогочасних критичних відгуків. Так, 
цитований вище рецензент констатував, що Бачин-
ська дуже вдало виконала сумну думку божевільної 
Парані в третьому акті, але шкода, каже автор, що 
“нута тої думки більше штучна, ніж народному духу 
Русі природна” [9]. Польські композитори, очевидно, 
не могли створити музики гуцульського народного 
характеру. Дізнаємося також, що у виставі виконува-
лись пісні “прекрасної нути і в товариських кругах 
у нас доволі звісні і люблені”, а серед них названо 
лише “За чересом пістолі й ніж” та “Гей браття-опри-
шки” (останню зустрічаємо ще у тексті переробки 
К. Устияновича 1848 р.). Можна припускати, що в 

цій же виставі виконувалася написана М. Устияно-
вичем як вставка до його переробки “Верховинців” 
пісня “Верховино, світку ти наш”, донині популяр-
на в українському народі (автор музики невідомий, 
але, з нашого погляду, міг бути ним М. Вербицький, 
що писав музику до вистави 1849 р. в Перемишлі).

Друга вистава цієї драми, що відбулася 28 червня 
1864 р., пройшла з іще більшим успіхом. Найцікаві-
шими були сцени з участю обох Бачинських, Т. Юр-
чакевича та І. Сероїчковського [10]. Одначе ближчих 
відомостей про цю виставу не збереглося.

Оскільки й ця друга вистава йшла надто довго 
через оті десять картин з різними декораціями, то 
протягом наступних п’яти місяців “Верховниців” не 
показували ні у Львові, ні тим більше на гастролях.

Аж 27 листопада 1864 р. з’являється третя ви-
става “Верховинців” у Львові. Ця вистава настільки 
перевершила дві попередні, що вони скидалися ніби 
на репетиції, на приготування до третього показу [11]. 
Цього разу завдяки технічному оснащенню сцени 
(“сценічна машинерія”) картина за картиною йшли 
без затримки. Роль Марти, засновану “на зразках іс-
тинно шекспірівських характерів” і таку, що вимагає 
неабиякого мистецького хисту від актриси, виконува-
ла тепер “з блискучим успіхом” В. Лукасевич, “пере-
йнявшись наскрізь її характером, ба можна сказати, 
прилягши повним серцем до того характеру, вона й 
була тією гуцулкою-матір’ю, яка з відчаю за сином 
б’є в кам’яні серця людей… і врешті з розпуки вми-
рає...” [12]. Особливо сильно провела В. Лукасевич 
трудну сцену біля криниці під скелею, де, зустрівши 
дружину Прокопа з дитиною на руках, проголошує 
страшне материнське прокляття родові Прокопа. За 
проникливу, правдиву гру публіка нагородила актрису 
бурхливими оплесками і двічі викликала її посеред 
цієї сцени та ще й після закінчення акту. Цього вечора 
дебютувала в Руському народному театрі А. Богдан, 
колишня актриса польсько-української трупи К. Ло-
бойка, що виступила в епізодичній ролі Анни, Про-
копової дружини, в якій виявила певний сценічний 
досвід і здібність до ролей матерів. А. Моленцький 
виконав роль мандатора загалом добре, але через 
перегравання в деяких місцях не дорівняв своєму 
попередникові Т. Юрчакевичу. Ще вправніше, аніж 
за перших двох разів, грали Т. Бачинська (Параня), 
І. Сероїчковський (Максим) й О. Бачинський (Ан-
тось Ревізорчук); цю (третю) виставу “Верховинців” 
львівський анонімний критик визнав як значне до-
сягнення театру.

По-іншому підійшов до “Верховинців” рецен-
зент з Перемишля, побачивши там виставу 5 березня 
1865 р. Про саму п’єсу він писав як про слабкий твір, 



7

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ

в якому, мовляв, усі частини укладені й оброблені 
так, щоби викликати якнайбільший ефект, а вчинки 
героїв неприродні, невмотивовані. Рецензент радив 
режисерові однаково виявляти увагу як до головних, 
так і до другорядних персонажів. Висловлював також 
важливе побажання й щодо іншого: “В трагедії не 
місце уживати надто низької коміки, як це трапилось 
у “Верховинцях”, бо через це псується трагічна ілюзія 
цілости. А втім, перебільшення ніколи не може подо-
батись поважній публіці…” [13].

Так само критично, але з інших позицій, підій-
шов до “Верховинців” і чернівецький критик – Іси-
дор Мартинович. У статті “Справозданє о руськім 

представленю “Верховинців”, надісланій до “Слова”, 
він схарактеризував виставу (показану в Чернівцях 
10 вересня 1865 р.) під оглядом мови п’єси і гри ак-
торів. На думку автора, ця драма, хоч і перекладена 
з польської мови, є чи повинна бути основаною на 
тлі життя гуцулів. Але, мовляв, саме останнього й 
бракує цій п’єсі. “Яко драма, маючи бути живописію 
відрубного життя гуцульсько-гірського, не носить 
она на собі ціхи, живо виображаючої тоє життя, не 
робить на нас впечатління верховинщини, не овіває 
нас воздухом гірським, не вітає нас словом грімким, 
на далекий відголос привиклим – коротко, не чуєм в 
цілій тій драмі праві (майже. – Р. П.) жодного слова, 

Афіша з фондів “Палацу мистецтв ім. Т. і О. Антоновичів”
Львівської національної наукової бібліотеки України ім. В. Стефаника.



8

живо нам пригадуючого нашу близьку (курсив у пер-
шодруці. – Р. П.) гуцульську країну. А всьому тому 
причиною невластивий ані нашим гірнякам, ані нам 
самим, ані, здаєся, нашим братам-галичанам язик 
переводу. Тим язиком, праві, весь рок (чар. – Р. П.), 
котрий би на нас тая много хвалена, а відай-таки пе-
рехвалена штука вивергти (справити. – Р. П.) могла, 
затираєся” [14]. І. Мартинович підходив до “Верхо-
винців” з міркою етнографічної достовірности. І най-
перше, що не задовольнило критика, – це мова п’єси, 
власне, її переклад.

Питання про переклад саме “Верховинців” 
було складне. Коженьовський написав свою п’єсу 
польською літературною мовою, ужити народно-
го діялекту не міг з тієї простої причини, що гу-
цульський говір не належить до польської мови, 
а замінювати гуцульський діялект мазурським чи 
якимсь іншим польським, як це траплялося в прак-
тиці польських перекладачів за пізніших часів, було 
б неправильним, суперечило б здоровому глуздові. 
Тоді вийшла б у Коженьовського п’єса про мазурів, 
а не про гуцулів.

Перед перекладачем польської п’єси Коженьов-
ського українською мовою мусила виникнути ди-
лема: чи перекладати п’єсу теж літературною укра-
їнською, чи – гуцульським діялектом. Перекладач 
К. Климкович, що орієнтувався у своїй діяльності 
на Наддніпрянську Україну, що одним з перших у 
Галичині прагнув писати українською літератур-
ною мовою, спираючись на східноукраїнську мовну 
основу, обрав перший спосіб. Цей спосіб виправдо-
вується, зокрема, тим, що театр показував виставу 
“Верховинці” не лише в Коломиї, Станіславові й 
Чернівцях, де гуцульський говір могли зрозуміти, а 
й у інших місцевостях Галичини, строкатої у мов-
ному відношенні, де б той говір справляв труднощі 
в сприйманні вистави.

І. Мартинович вважав, що герої драми “Верхо-
винці” мусять на українській сцені говорити своєю 
природною мовою – гуцульським діялектом. Одначе 
критик, не маючи виробленого, чіткого погляду на 
українську літературну мову взагалі, заблукавши між 
мовними доктринами москвофілів і народовців, за-
плутував питання, яке сам ставив. Він писав: “… В 
драмі, носячій на собі ціху трагедії, не можна ужива-
ти якоїсь повітовщини, квасної і розтяглої, но треба 
якоїсь всеобщої “просвіщенної мови”… Но ми дуже 
єще сумніваємося, чи мова, мимо того, що нею співав 
Шевченко, єсть вже нашою “общепросвіщенною” 
мовою?!” [15]. Передусім, автор не вірив у силу на-
родного слова в трагедійному жанрі. Через кілька 
років його земляк, буковинець Юрій Федькович, до-

веде на прикладі власної драми “Довбуш” (1867), 
що гуцульське народне слово має могутню силу не 
тільки в ліричних віршах, поемах, баладах і повістях, 
а й у трагедії. Г. Хоткевич 1911 р. перекладе цих же 
“Верховинців” на гуцульський діялект для керованого 
ним Гуцульського театру, і в такому вигляді драма 
дуже добре виконуватиме свою ідейно-естетичну 
функцію.

Що ж до неясних натяків І. Мартиновича на 
характер “общепросвіщенної” мови західних укра-
їнців, то цілком очевидно, що за таку вважав він 
культивоване москвофілами “язичіє”, бо цю статтю 
писав у період власних ідейних хитань (десь через 
рік-два він перейшов на одверто москвофільські по-
зиції), і через це він не піднявся до усвідомлення 
важливости вироблення загальноукраїнської літе-
ратурної мови.

Майже услід за І. Мартиновичем, можливо, не без 
його впливу, про недосконалість перекладу “Верхо-
винців” заговорив анонімний рецензент вистави, по-
казаної в Коломиї 9 жовтня 1865 р. Але його позиція 
цілком виразна. “Ми, що знаємо ту життя гуцулів, 
цікаві булисьмо видіти, як артисти наші представ-
ляють нам образ з життя наших верховинців, – пи-
сав автор. – Признати мусимо, що завелисьмося в 
ожиданіях наших. Зараз не подобалася нам бесіда 
переводчика, котрий, уроджений на Підгір’ю, ачей не 
міг познакомитись з бесідою гуцулів наших, тому і 
старатись був повинен тую в переводі вірно віддати, 
і акторів, необзнакомлених з нею, при пробах в про-
ізношенню слова виучити. Та ж то хороша бесіда 
солов’я нашого Федьковича! Та ж і переводчик сам 
так уперто боронив раз во Львові на касині (тобто на 
зібранні в “Руській бесіді”. – Р. П.) слово “брешеш”, 
часто уживане в штуках українських, а то тим, що 
нарід наш слово се уживає. Аби бути консеквент-
ним (послідовним. – Р. П.), випадало перевести сію 
драму на гірське нарічіє, бо хотя в кусниках, з життя 
українського взятих, радо слухаємо вираження, як: 
“хазяйство”, “стільки”, “бачицьця” і т. д., то дивно 
звучать они в устах гуцула, виступаючого на сцену, 
а річ відома, що поляки в оперетках, з життя селян-
мазурів взятих, напр. “Krakowiacy i górale”, нарічіє 
мазурів не то щоб до слів, но щодо проізношення і 
виговору точно наблюдають, а в драматі, як “Sobkowa 
Zagroda”[16] або в “Podhalanach” [17] слова gazda, 
gazdzinia на верхах польського бескида уживані, не 
заміняють своїми книжними або на рівнинах упо-
требляємими” [18].

Словом, до питання перекладу “Верховинців” 
критика прагнула підійти з тодішніх теоретичних 
засад реалістичного мистецтва. Мову – один із за-



9

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ

собів правдивого відображення, типізації дійсности 
– цитовані вище галицькі й буковинські критики роз-
глядали з позицій тодішнього розуміння реалізму, а 
для переважної більшости українських письменників 
і критиків 60-х років ХІХ ст. реалізм означав етногра-
фічну достовірність.

З таких самих позицій і Мартинович, і коломий-
ський анонім критикували виставу “Верховинці” за 
режисерську інтерпретацію і за акторську гру. Марти-
нович вважав, що враження неприродности, спричи-
нене невдалим перекладом, поглиблюється “хибним 
костюмуванням” і незнанням гуцульських звичаїв. 
Костюми, в яких виступали актори у цій виставі, 
скидались більше на лемківські, ніж на гуцульські. 
Лише один актор мав гуцульського топірця, та й то 
якогось коротенького і покаліченого. А коломийський 
автор навіть радив актрисам пройтися коли-небудь по 
коломийському ярмарку, де б вони могли побачити 
“хороші завиття наших селянок” і взяти для себе “мо-
делі для завиття молодиць на сцені, бо дотеперішні, 
ними уживані, не по нашому вкусу, та якось на Русі 
нашій невидані” [19].

Таке елементарне незнання гуцульського побуту, 
а можливо, й неспроможність через матеріяльні не-
статки відповідно відтворити його  на сцені, знижу-
вали мистецьку цінність вистави. Мартинович зробив 
з цього приводу категоричний висновок: “Впрочих, 
най собі говорять хто що хоче, а драма вишпомянута, 
так переведена і так представлена і відограна, може 
caeteris paribus (за інших рівних умов. – Р. П.) будь-
як називатися і до кождого народу австрійського, ба 
навіть европейського застосуватися.

Вам тая драма во Львові, може, в теперішнім виді 
до смаку, но нам, що на гори гуцульські і на гуцули 
майже щодень дивимся, такою пародією не можна 
удовлетворитись” [20].

До першого абзацу цієї цитати редакція газети 
“Слово” зробила примітку, в якій висунула антитезу. 
Якщо драма може бути сприйнята як своя будь-яким 
іншим народом, то це, на думку редакції, не погріш-
ність у ній, бо драма, мовляв, представляє характери 
і дії людей взагалі, всюди і в усякі часи близькі між 
собою. Місцевий колорит, на думку автора примітки, 
хоч і необхідний в усякій національній драмі, все ж 
є для неї елементом другорядним. І якщо цей коло-
рит часом застосовується більше в комедії, особливо 
в так званих локальних водевілях, то лиш тому, що 
виступає він тут як згусток комічного. Брак такого 
комізму в “Верховинцях”, мовляв, не знижує мис-
тецької цінности цієї драми, а “обставина, що драма 
тая може до кождого народа застосуватися, говорить, 
власне, в добру її сторону” [21].

Останнє твердження, безперечно, цілком правиль-
не, однак уявлення про національний колорит тільки 
як засіб комічного відганяло рецидивом класицистич-
ної поетики. В часи утвердження реалізму у театрі 
така теоретична “конклюзія” відкривала семафор для 
появи пустопорожніх фарсів, для примітивної стилі-
зації під “народні” характери. На Наддніпрянській 
Україні це й вилилось у горезвісне “дражніння хохла” 
на сцені, що перейшло в погану традицію, відчутну 
подекуди й донині.

Перекладаючи “Верховинців”, К. Климкович, 
звичайно, орієнтувався на основного галицького гля-
дача, на Львів, Тернопіль, Перемишль, на галицьке 
Поділля, а не саму Гуцульщину. Якби ж цю п’єсу до-
велося показувати на Наддніпрянській Україні, то й 
мову Климковича довелось би редагувати. Не випад-
ково у 80–90-х рр. ХІХ ст. ця драма з’являється там 
під назвою “Гуцули” у переробці Софії Тобілевич. 
Мартинович же і коломийський анонім, боронячи 
інтереси глядачів гуцульського регіону, мали рацію. 
Люди, що знали Гуцульщину, мали право вимагати 
достовірного відображення гуцульського говору у 
“Верховинцях”. Але погодити ці дві тенденції театр, 
звичайно, не міг.

Інша річ, коли всі інші етнографічні бутафорські 
атрибути не були у виставі дотримані, коли актори не 
передавали своєю грою гуцульських народних типів. 
Такий осуд був цілком справедливий.

І. Мартинович писав про головного героя – Антося 
Ревізорчука – у виконанні Бачинського: “Представте 
собі чоловіка тучного, підсадкуватого, з рухами зо-
всім негірськими, з стремлінням і дикцією зовсім не-
трагічними… В сій ролі видавався нам п. Бачинський 
від початку до кінця рекрутом tiro-ном, котрому не 
лиш тяжко карабін і мундир військовий двигати, але 
єще тяжче в своїй ролі достатньо втриматися. Іменно 
в посліднім акті, в акті критичнім, состояла його тра-
гічність в безенергічнім, безвладнім, знуженім (втом-
ленім. – Р. П.) зниженні голосу, заповідаючого цепе-
ніє (заціпеніння? – Р. П.), вкоротці наступити маюче, 
чоловіка зовсім змученого…” [22]. “Пан Бачинський, 
– вторив Мартиновичу коломийський рецензент, – для 
ролі Антося зовсім невідповідний. Ми бо, бачите, при-
викші видіти легінів гуцульських, гибких і рослих, як 
ялиці карпатськії, аж надто мусилисьмося уводити 
ілюзією, щоби в поверховнім уже виді п. Бачинського 
легіня собі представити. До того, пан директор не по-
вторив добре ролі своєї, часто в декламації своїй, іно-
гда ненатуральній, уставав (тобто зупинявся. – Р. П.), 
що псувало ефект. Маючи Антось при тім вус чорний, 
та не малий, дивно то якось виглядало, як Прокіп, від-
гражаючись на него, називав єго голоусом…” [23].



10

Актрису В. Лукасевич рецензент І. Мартинович 
похвалив за “психологічно пряму і істинну, а ораз 
сильну ігру” в ролі Антосевої матері – Марти.

Роль Парані, на думку Мартиновича, була не-
вдячною для такої видатної актриси, як Т. Бачин-
ська, бо аж до передостанньої картини не давала їй 
матеріялу для розгортання того глибокого почуття, 
яке проступає аж у сцені божевілля Парані. А саме в 
тій сцені Бачинська піднялася “до своєї звиклої і не-
зрівняної висоти артистичної; в ній бо пригадала нам 
шекспірівську Офелію, якою-сьмо собі ю (її. – Р. П.), 
читаючи Шекспіра, воображали і якую-сьмо по ве-
ликих театрах від великих артистів представлену ви-
дали…” [24].

Роль Максима Тихончука у чернівецькій виста-
ві І. Сероїчковський провів недбало, як засвідчив 
Мартинович. Очевидно, актор, що через кілька днів 
назавжди покинув театр, просто не мав охоти добре 
грати. В Коломиї у цій ролі виступив уже Ю. Нижан-
ковський, який спочатку грав несміливо, а опісля, 
особливо в сцені, коли Максим зустрічає причинну 
Параню на березі Черемоша, “перейнявся ситуацією, 
бо й жести і розвинена пізніше енергія були всякої 
похвали достойні” [25].

Правдивим у характерній ролі стрільця Прокопа 
був А. Бучацький.

Оскільки “Верховинці” – п’єса з багатьма дійови-
ми особами, а трупа складалася з дванадцяти акторів, 
то деякі з них мусили грати по дві другорядних або 
епізодичних ролі. І було це виконання нерівноцінним. 
Так, А. Вітошинський свою коротку роль орендаря 
Гершка відіграв досить природно, хоч не зовсім добре 
знав текст. Другу роль – опришка “дуже недбало відо-
грав і відспівав”. Занадто поспішав, співаючи пісню 
“Гей браття-опришки”, і при цьому “без потреби по 
відспіваній строфі з другими опришками виправляв 
такі поголомнії (карколомні? – Р. П.) скоки, яких би 
гуцули наші, – каже Мартинович, – не второпали, 
через що в послідних строфах ослаб єму голос і від-
диху єму нестало”. “Впрочім, – додає рецензент, – в 
плясках часто охотники коломийські тратили такт, і 
трафилось, що коли одні присідали, другі підскаку-
вали” [26]. Не відзначився й Ю. Нижанковський ні 
в ролі фельдфебеля, ні в ролі окружного комісаря у 
чернівецькій виставі. Він монотонно рецитував свій 
текст без будь-яких нюансів, на рівні учня вищого 
класу гімназії. А. Моленцький в ролі мандатора не 
дотримав міри в гримі, довівши його до карикатури. 
Він вдався навіть до такого трюку, що одним духом 
випивав п’ять кварт пива, чим викликав задоволення 
певної частини публіки, але псував сцену, до якої не 
зовсім пасував цей трюк. У зв’язку з цим Мартино-

вич твердив про необхідність дотримання стильової 
єдности вистави, її жанрової визначености.

Очевидно, ці закиди критики були надалі бодай 
частково враховані, бо в наступних рецензіях маємо 
позитивні відгуки, якщо ті рецензенти не керувалися 
іншими критеріями. Можливо, зважаючи на критику, 
О. Бачинський передав роль Антося акторові П. Свєн-
ціцькому, який уперше виступив у ній 12 грудня 
1865 р. у Львові, за словами рецензента, “з хорошим 
поведенням в декламації, но з меншим – в рутині”, 
тобто в грі загалом [27].

Вистава “Верховинців”, що, подібно до “Наталки 
Полтавки”, стала для критики предметом розмови про 
необхідність дотримання принципу етнографічної до-
стовірности, попри всі свої вади, ввійшла до числа 
найкращих з мистецького погляду й ідейно важливих 
вистав у репертуарі Руського народного театру.

Успіх прем’єри “Верховинців” спонукав дирек-
цію театру й Театральний виділ звернутися й до ін-
ших п’єс Ю. Коженьовського. Щоправда, п’єси ці вже 
не мали нічого спільного з українською тематикою. 
Тому театр часом шукав можливости пристосування 
їх до українського життя.

У Львові 10 липня 1864 р. відбулася прем’єра по-
пулярної на польській сцені двоактної комедії Коже-
ньовського “Майстер і челядник” (написана 1851 р.) 
в переробці невідомого автора, що його в одній з ре-
цензій згадують під криптонімом “Мод… Шм…”. З 
рецензій видно, що дійові особи носять українські 
прізвища, причому такі, що поширені на Наддніпрян-
ській, головно Лівобережній Україні. З деяких реалій, 
згаданих у рецензіях, виходить, що сама дія п’єси 
відбувається на Наддніпрянській Україні. Отже, пере-
робка (в чому ще вона полягала, здогадатись важко, 
бо текст її не зберігся) здійснена не в Галичині, а, 
можливо, привезена О. Бачинським з Житомира чи, 
може, П. Свєнціцьким з Києва. Він теж міг бути авто-
ром цієї переробки.

Щоправда, в рецензії йде мова то про переробку, 
то про переклад. Істотної різниці між цими творчими 
актами деякі тодішні театральні критики, мабуть, не 
добачали. Важливо, що рецензент прем’єри у “Слові” 
наголосив: “Руський перевод тої комедії був дуже 
удачний”.

Зміст цієї переробки такий. Син якогось пана і 
невідомої молодиці, народжений у панському дворі, 
бездомний сирота Арко Познай працює челядником 
у шевця-п’яниці Вакули Дратвенка. Покохав Арко 
шевцеву доньку Тетяну, що відповіла йому взаємніс-
тю. Пріська, Тетянина мати, рада б видати доньку за 
доброго, роботящого хлопця, який дні й ночі тяжко 
працює, щоб визволити сім’ю Дратвенка з боргу. Але 



11

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ

Дратвенко напідпитку вирішує видати Тетяну за свого 
співбрата по чарці, вдівця з п’ятьма дітьми, підстар-
куватого відставного чиновника Кирченка. За це Кир-
ченко зобов’язується сплатити корчмареві Морткові 
борг Дратвенка – п’ятсот карбованців асигнаціями. На 
допомогу Аркові приходить невідомий вельможа, що 
вже колись прислужився хлопцеві в трудну хвилину. 
Він надсилає через пошту тисячу карбованців і врешті 
з’являється особисто, представившись за Аркового 
батька. Морткові сплачують борг Дратвенка. Пріська 
й Невідомий благословляють Тетяну й Арка на шлюб, 
після чого невідомий зникає.

Рецензент у газеті “Слово” зазначав, що комедія 
ця не належить до найкращих творів Коженьовського 
(незважаючи на переробку, її все ж трактують як твір 
Коженьовського!). Хоч в окресленні характерів, каже 
критик, відчутне перо досвідченого драматурга (об-
рази норовливого Дратвенка, добродушного Арка й 
ворохобної Пріськи), то все ж мотив, що підстарку-
ватий хитрун-чиновник, до того ж п’яниця і вдівець з 
п’ятьма дітьми, людина без вищого польоту фантазії, 
вирішує за руку доньки збанкрутованого шевця не 
взяти, а дати п’ятсот карбованців асигнаціями, – цей 
мотив виглядає неприродним і незрозумілим. Так 
само й поява невідомого вельможі – художній засіб 
“деус екс махіна” – справила на рецензента несер-
йозне враження [28].

З приводу цього образу В. Ільницький згодом глум-
ливо напише: “Мораль, який пробиваєсь з штуки – не-
абиякий!? Нема що й казати. Панок-батько, котрий сина 
не знав і, заяк здається, більше знати і не хоче, в комедії 
Коженьовського таки чесний чоловік (!), бо… запомагає 
грішми і благословить. Що то ще за щира, за богобоязли-
ва душа в тім прогнилім, зледащілім світі цивілізованім! 
Та, проте, сохрани нас, Боже, щоб мали ми в таких героях 
і собі любуватись” [29].

Хоч тодішня і пізніша польська критика писала, 
що, незважаючи на слабку інтригу, ця комедія мала 
добру драматичну будову, здоровий гумор, ледь при-
правлений сентиментальною сльозинкою, характер-
ні образи, що можуть бути добрим матеріялом для 
акторів, простий, без зайвих сентенцій, діялог [30], 
українські критики, рецензуючи виставу Руського на-
родного театру, водноголос заговорили про посеред-
ню літературну вартість п’єси, яку не могла врятувати 
навіть пристойна гра акторів. “Як на автора “Гуцулів” 
(Karpaccy górale) комедія ся дуже слаба щодо основи, 
інтриги і акції”, – заявив В. Ільницький. – <…> Най-
лучше удавсь авторові тип гидкого п’яниці-майстра. 
Що ж, коли тим одним гидким типом не нагородив він 
ані недостатку кращої думки, як нею є тота, котру пе-
репровадив, ані недостатку забавних ситуацій” [31].

Рецензент “Ст.” [В. Стебельський. – Р. П.] з при-
воду вистави, побаченої 14 січня 1865 р. в Стрию, 
зазначив навіть, що в комедії “Майстер і челядник” 
“оказався талант славного польського писателя вже 
ув своїм пересиленню, внаслідок завеликої продукції 
на одному й тому самому полі” [32]. Тим-то не викли-
кала ця п’єса особливого ентузіязму у публіки, хоч, 
на думку рецензента, виконання ролей само по собі 
було непогане. На прем’єрі в ролі майстра Дратвенка 
виступив Павлин Свєнціцький, в ролі Пріськи – Ві-
кентія Лукасевич, в ролі Тетяни – Марія Контецька, 
в ролі Кирченка – Антон Бучацький, челядника Арка 
– Лонгин Бучацький, Мортка – Максим Гарасимович. 
Усі грали “симпатично”, “з правдою”, “достатнім зро-
зумінням”, “з правдою і гумором”, як атестував усіх 
їх рецензент. У безбарвній ролі Невідомого якийсь 
Іван Х не мав змоги будь-як відзначитися.

Наступна вистава (14 січня 1865 р.) мала вже майже 
зовсім іншу обсаду ролей: А. Моленцький – Дратвен-
ко, В. Лукасевич – Пріська, К. Смолинська – Тетяна, 
А. Вітошинський – Арко, Ю. Нижанковський – Мортко. 
Грали теж “з живою правдою”. 

Так само й В. Ільницький похвалив гру усіх ін-
ших акторів у виставі, показаній у Тернополі 27 черв-
ня 1865 р. Особливо А. Моленцькому “досконало 
удавсь… перехід зо стану тверезого в стан п’яний” 
[33]. 

Отож, вистава “Майстер і челядник” не була 
видатним явищем в діяльності Руського народного 
театру. Але вона цікава з огляду на той факт, що на 
матеріялі польської п’єси було зроблено виставу з 
українського життя.

Двадцятого жовтня 1864 р. театр показав ще одну 
п’єсу Ю. Коженьовського – триактну драму “Вікно на 
першім поверсі” – один з найкращих творів польської 
драматургії, зразок тогочасної польської салонної мело-
драми. Цього разу не була то переробка, а переклад пера 
П. Свєнціцького. Оскільки в п’єсі головні особи – граф 
і офіцер, то їх не можна було зробити українськими, 
бо в тодішньому українському суспільстві не існувало 
таких соціяльних станів. У мові перекладу зустріча-
лися полонізми.

Драматичний конфлікт п’єси заснований на супер-
ечливих непорозуміннях між ревнивим графом і ві-
рною йому графинею, до якої залицяється сусід-капітан.

Рецензент “Слова” закидав п’єсі деяку невмоти-
вованість фіналу. Бо, мовляв, графиня просить про-
щення у свого чоловіка, не бувши винною, отже й не 
реабілітовує себе в очах графа, який, примирившись 
з нею, не зможе відтепер довіряти дружині.

Сама драма, каже рецензент, відзначається чіткою 
окресленістю характерів з бурхливими пристрастя-



12

ми, але в ній переважає декламація над дією, словесна 
характеристика – над інтригою. Дещо блідим і нейтраль-
ним вийшов у драматурга образ залицяльника-капітана.

У ролі графа виступив О. Бачинський, графині – 
Т. Бачинська, капітана – І. Сероїчковський, старого 
пасічника – А. Моленцький, слуги Якова – А. Бучаць-
кий [34]. Вистава мала успіх у Львові й на гастролях 
по інших містах, зокрема в Самборі й Перемишлі. Пе-
ремиський рецензент висловив цікаву думку: “Драми, 
як “Вікно на першім поверсі”, ще не під силу нашій 
сцені – графа і графиню годі [знайти] між нами і в 
театрі…” [35]. Цей вислів із “Ниви” передрукувало 
й “Слово” [36]. Очевидно, громадськість, що вима-
гала від театру реалістичного народного репертуару, 
солідаризувалася з такою думкою. Річ не в тому на-
віть, що у драмі Коженьовського виступають граф і 
графиня, а в тому, що ця салонна мелодрама не несла  
позитивних суспільних ідеалів.

Однак ця вистава і надалі залишається в репер-
туарі театру. 14 грудня 1865 р. її ще раз показали у 
Львові. Бачинська, як писав рецензент, підняла сен-
тиментальний характер графині до виразу високої 
трагедійности. Замість О. Бачинського в ролі графа 
виступив П. Свєнціцький, що, так само, як А. Мо-
ленцький в ролі пасічника, грав “з теплим почуттям 
і точним розумінням характерів” [37].

Серед кількох нових п’єс, що з’явилися в репер-
туарі Руського народного театру у весняному сезоні 
1866 р., були ще дві п’єси Ю. Коженьовського – “П’я-
тий акт” і “Цигани”.

Написана у Києві 1833 р., одноактна драма “П’я-
тий акт” (прем’єра – 20 березня 1866 р.) ґрунтується 
на інтризі між двома суперниками – чоловіком і ко-
ханцем. Образи обох їх окреслені майстерно, хоч дія в 
п’єсі майже відсутня. Як писав рецензент, обидві ролі 
потребують талановитих виконавців трагедійного 
плану. На його думку, ні О. Бачинський (чоловік), ні 
А. Бучацький (коханець) не були відповідними для 
цих ролей. Тому й ефект од вистави був невеликий. 
Найкраще враження справила Т. Бачинська в ролі 
дружини й коханки [38].

Протилежне свідчення про гру О. Бачинського 
в цій ролі залишив В. Кельсієв, що бачив “П’ятий 
акт” десь у другій половині вересня 1866 р. в Пере-
мишлі: “Він (Бачинський. – Р. П.) грав Вацлава, якого 
зраджує люба дружина, і то грав відмінно. Це був 
справді люблячий і ображений чоловік, для якого все 
на світі загинуло, якого відчай настільки душить, що 
він пропонує своєму щасливому суперникові поєди-
нок трутизною: один з двох кубків отруєний. І всю 
цю страшну роль п. Бачинський зіграв без найменшої 
натяжки” [39].

Суперечливе враження справила на критиків ви-
става чотириактної драми Ю. Коженьовського “Цига-
ни” (написаної 1857 р.) в перекладі П. Свєнціцького 
(прем’єра – 12 квітня 1866 р.). Рецензент у “Слові” 
небезпідставно назвав цю драму “утвором нудної 
сентиментальности”, “лекцією психологічною”, в 
якій відсутня драматична дія, а драматург прагне 
надолужити її брак самим тільки психологічним 
розвитком любовних пристрастей, які через те, що 
занадто сентиментальні, не впливають ні на розум, 
ні на серце; предмет, обраний для цієї п’єси, був би 
більш придатним для роману, як для драми, де, крім 
характерів, потрібна ще дія [40].

Такої ж думки про цю п’єсу був і В. Ільницький, 
що побачив виставу у Тернополі через рік, 18 червня 
1867 р. “Ся драма похожа на образок, а не на драму в 
тіснім змислі; бо вона через два акти, т. є. 2 і 3, лише 
малює життя циганів загалом і поодинокі ситуації в 
особенності, а не розвиває зав’язаної акції…” [41], 
– зазначив В. Ільницький.

За змістом своїм “Цигани” Ю. Коженьовського 
нагадують повість “Хата за селом” Ю. І. Крашев-
ського – твір, що ліг в основу п’єси М. Старицького 
“Лиха доля” (“Циганка Аза”).

В. Ільницький детально аналізує п’єсу “Цигани”, 
піддаючи її суворій критиці за непослідовність і не-
логічність у розвитку дії, але все ж віддає належне 
Ю. Коженьовському, що виявив у цій п’єсі “немало 
красного поетичного таланту”. “Характери його суть 
індивідуально відмальовані, консеквектно перепрова-
джені; сцени досить природно поступають по собі […]
До того стиль єго прекрасний, повно чудних образ-
ків, блискавиць мислей, а слів красних, малюючих, 
пребагато, що, як перли, сиплються з неприбраного 
скарбу. Отже, мож предсказати, що драма “Цигани” 
удержиться якийсь час на сцені” [42].

Головну роль – циганку Ґульду – грала Т. Бачин-
ська. Ця романтична роль містить в собі широкий 
діяпазон відтінків пристрасного чуття, головним 
тоном якого є кохання, до того ж кохання ображене, 
скривджене, бо її, Ґульду, зрадив коханий Нанго. 
Вона сповнена ненависти до своєї суперниці Наї 
й потаємно виношує бажання помсти. Вирішивши 
вбити Наю, Ґульда підкрадається до неї, коли та 
спить, але в останню мить, з жалю до суперниці, 
випускає з руки ножа. Мати Ґульдина, Єрни, при-
носить отруту й радить отруїти Нанга, щоб відім-
стити йому і Наї. Та коли Нанго п’є воду з отрутою, 
Ґульда несподівано виходить з укриття й просить, 
щоб половину напою він залишив для неї. Ґульда 
випиває решту отрути. Обоє гинуть. Ная з гітарою 
йде світ за очі.



13

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ

“Слідили ми бачно ігру Бачинської в усіх єї пору-
шеннях, – писав В. Ільницький, – і признати мусимо 
її совершенне зрозуміння своєї ролі і великий артис-
тизм. Деякі місця були справді пориваючі, напримір, 
коли довідується о зраді Нанга; коли в пристрасності 
хватає за ніж; коли спізнає Наю, що вона молодша і 
краща від неї або коли слідить, як Нанго п’є отрую, 
а відтак сміється сміхом пекельним. Але в об’явах 
чуття любови, не тої м’якої, сердечної, солодкої, але 
тої натуральної, пекучої, демонічної, дається чути 
якась фебрична пристрасність. Слава тобі, артистко, 
і щира подяка за щирі труди” [43], – закінчує свою 
характеристику В. Ільницький.

Гідною суперницею Т. Бачинської – Ґульди ви-
ступила В. Лукасевич – Ная. Протилежна за характе-
ром, добра, м’яка, тиха, щиро і солодко любляча, як 
голубка, вона щаслива в коханні. Не лякається погроз 
Ґульди і щиро признається, що любить Нанга і що 
Нанго теж її любить, що вона не віддасть коханого 
нікому, бо хоче з ним бути завжди щасливою. Вона 
чудово грає, співає, виявляючи природне обдарування 
до мистецтва, взагалі поетичну свою натуру. Всі ці 
прикмети Наї В. Лукасевич відтворила дуже добре.

А. Моленцький рівно провів роль циганського 
проводиря старого Курми, хоч сама ця роль не давала 
достатнього матеріялу для актора.

Були у грі акторів і хиби. Ю. Нижанковський та 
О. Бачинський в якихось другорядних ролях виявили 
незнання тексту. Втім, вистава “Цигани” мала пер-
спективу надовго затриматись в репертуарі, якби не 
близький розпад театру.

Коротко підсумовуючи огляд вистав за п’єсами 
Ю. Коженьовського, слід сказати, що не всі вони по-
сіли однакове місце в репертуарі театру, однак певним 
чином ферментували його лице, представляючи упер-
ше в історії українського театру народну гуцульську 
й циганську теми, а також увівши саме на галицьку 
сцену зразки салонної мелодрами, без чого тодішній 
театр теж не міг обійтися. Ці п’єси певною мірою 
сприяли також утвердженню реалізму на українській 
сцені в Галичині.

П’єси іншого видатного польського драматурга та 
ще й львів’янина – Александра Фредра (1793 – 1876) 
– не знайшли належного собі місця в репертуарі 
Руського народного театру у 60-х рр. ХІХ ст., хоч 
користувалися загальною популярністю на поль-
ських сценах, передусім у Львові. Єдиною спробою 
ознайомити українську громадськість з цим комеді-
ографом через українську мову була вистава одноак-
тного фарсу “Лист” (22 листопада 1866 р., переклад 
П. Свєнціцького). Але вистава успіху не мала. Ре-
цензент “Слова” зауважив, що цей фарс заснований 

на “перетрубленій темі”. Оргон, чоловік вродливої і 
романтичної Целіни, запідозрює в залицянні до своєї 
дружини молодого Здзіслава, що нібито кохає його 
сестру Софію. Підозра ґрунтується на листі, а власне 
на одній сторінці з рукопису роману, автором якого є 
Целіна. Далі з’ясовується, що підозра безпідставна. 
Рецензент каже, що цей фарс – один із найслабших 
творів талановитого драматурга. В п’єсі немає життя, 
плинної дії, тут багато нежиттєвих ситуацій, харак-
тери невиразні, гумор тривіяльний.

Актори не змогли подолати слабкостей п’єси 
(А. Бучацький – Здзіслав, А. Моленцький – Оргон, 
Ю. Нижанковський – Радост, А. Богдан – Целіна) [44].

Комічна оперета А. Фредра “Нічліг в Апеннінах”, 
перекладена П. Свєнціцьким і видана окремою книж-
кою на початку 1865 р., на сцені не з’явилася.

Знайшла собі місце в репертуарі Руського народ-
ного театру 60-х рр. ХІХ ст. одноактна комедія Вла-
дислава Анчиця (1823–1883) “Мужики-аристократи”, 
перекладена, а радше – пристосована до українського 
життя Остапом Левицьким. Цей переклад був схва-
лений критикою. О. Марковецький в “Ниві”, напри-
клад, висловився про нього: “Перевід єсть одним з 
найліпших до сего часу, які у репертуарі руського 
театру є, і послужити може всім переводячим за взір. 
Сердешне спасибі йому (перекладачеві. – Р. П.) за 
чисто народне діло!” [45].

Однак “народна” п’єса В. Анчиця не несла в собі 
народних ідеалів. На відміну від української народної 
драми, яка в своїй основі – демократична, а також на 
відміну від деяких польських тогочасних п’єс (зокре-
ма “Гальки” В. Вольського, що лягла в основу славної 
опери С. Монюшка), в яких підкреслено соціяльний 
антагонізм у польському селі, зі співчуттям говори-
лося про кривду, якої зазнавали селяни від шляхти, в 
“Мужиках-аристократах” В. Анчиця проповідувалась 
ідея соціяльного примирення, виражена в крилатому 
вислові Зигмунта Красінського: “З польською шлях-
тою польський народ”.

Написана 1849 р. і тоді ж виставлена в Кракові, 
комедія “Мужики-аристократи” відображала події 
в польському селі безпосередньо по свіжих слідах 
після скасування панщини. Основою для сюжету 
п’єси – послужила кореспонденція в газеті “Czas” 
про подію, що сталася взимку 1849 р. в Ясельському 
повіті неподалік від Кракова. На думку, висловлену 
Анчиць цієї кореспонденції, автор показав нібито 
погані наслідки реформи, що призвела до соціяльно-
го розшарування на селі, до паразитичного способу 
життя селян; нібито реформа призвела і до нищення-
народних звичаїв, бо селяни, відчувши себе вільними, 
стали наслідувати панські звичаї; нібито селяни, по-



14

збувшися опіки панського двору, стали жертвою но-
вих спритних “добродіїв” – так однобоко трактуючи 
соціяльне становище селян після реформи, драматург 
утверджував ідею нерівности людей, ідею покори 
бідних і простих багатим і “шляхетним”, ідею вдоско-
налення не суспільних порядків, а самої людини, яку 
нібито слід виховувати й рятувати від деморалізації 
ідею шкідливости зовнішніх впливів на село. Тим-то 
й персонажі комедії – негативні, непривабливі, гідні 
осуду й зневаги.

Хибність такої ідеї помітив і констатував анонім-
ний рецензент у “Слові”: “Комедія “Мужики-аристо-
крати” представляє переворот соціяльний, розумієся, 
по понятію польського автора in peius, случившийся в 
нас по знесенню панщини. Комедія та написана на по-
тіху шляхти, котора тут в надгороду за свої утрати від 
знесення підданства довольно насміятись може над 
мужиками божими, маючими тоже охоту чи слабість 
серця побути хоч на часочок шляхтою, аристократа-
ми”[46]. Від цього головного мотиву й походять дуже 
кумедні ситуації, в яких виступають речниця “му-
жицької аристократії” Когутиха, проворний корчмар 
Мошко, зарозумілий вояк-відпускник Стефан та інші. 
Побіч комедійно-сатиричних негативних образів є у 
п’єсі й поважні, позитивні характери, як-от молода 
пара – Мартин і Маруся, що поводиться природно 
як закохані і врешті вінчаються, але ця пара посту-
пається щодо художньої виразности згаданим вище 
персонажам.

У цій п’єсі автор викривав не лише “мужицьку 
пиху”, як він собі її уявляв, а й мовні навики, що 
їх виносили з австрійського війська сільські хлопці 
(мотив поширений і в українській літературі, зокре-
ма й драматургії). Носієм цих мовних макаронізмів 
виступає вояк Стефан. А вистава цієї п’єси сприйма-
лася по-різному, оскільки серед галицько-української 
публіки було немало таких, яким ідея п’єси припала 
до душі.

Прем’єру (30 березня 1865 р.) глядач сприйняв з 
великою увагою. На перше місце, як свідчать рецен-
зенти, вибився А. Бучацький в ролі вояка Стефана: 
актор, за словами Олекси Марковецького, “характе-
ризував вояцького пройдисвіта і баламута, котрий, 
повернувши до родини, нечувані басні і пригоди роз-
повідає, у котрих, розуміється, і через окуляри правди 
недобачити. Співав, танцював і підскакував коло Ма-
русі цілком по-вояцьки; те тільки мусимо закинути, 
щоб ролю не декламував, котрий то блуд найдужче 
обзивався у оповіданню приключок з вояцького жит-
тя, де більше на епічну форму повинен був вважати. 
Также бракувала му при оповіданню повільна без-
інтересовність, котра підносить індивідуальність і 

достовір’я оповідаючого і вимагає тим дужчої уваги 
від прислухаючихся” [47]. Далі рецензент зауважив, 
що “по наступившій катастрофі, коли через фельд-
фебеля усі його брехні на яв виходять, повинен був 
хоть жестикуляцією честь свою рятувати, коли роля і 
гадки його не могли у тім лицарстві триматися, котре 
уперед заявляв” [48].

Рецензент “Слова” особливо відзначив гру 
В. Лукасевич в ролі старої Когутихи. Одначе радив 
їй зрівноважити дію під час виголошування тексту 
з дією під час мовчанки. О. Марковецький, відзна-
чивши, що В. Лукасевич “відограла вірно матір”, 
зауважив: “Коли б лиш до сукмани та завою не бра-
ла… криноліни”.

Інші ролі – орендар Мошко (А. Моленцький), 
шляхтичі (А. Нижанковський, І. Сероїчковський), 
господар Панько Когут (Бобикевич), любовна пара 
Мартин і Маруся (А. Вітошинський і Т. Клітовська) 
та ін., як відзначали рецензенти, були відіграні добре, 
“з правдою” і т. п., “достроювались до цілости”, тоб-
то, по-сучасному кажучи, рецензенти добачили в тій 
виставі ансамбль, наскільки його взагалі уявляли собі 
в той час хіба що, каже О. Марковецький, “… була 
п-на Клітовська (Маруся) застудéна (тобто захолод-
на. – Р. П.). Треба знати, – додає рецензент, – що наші 
руські дівчата вміють любити”. Ця вистава пішла кіль-
ка разів з незначними змінами в обсаді ролей.

О. Гороцький після вистави, показаної 10 серпня 
1865 р. в Станіславові, в оглядовій статті “О пред-
ставленнях руського театру” на сторінках “Мети” 
схарактеризував деякі ролі в цій виставі. Його оцінка 
дещо суворіша за оцінки попередніх рецензентів. Про 
А. Моленцького сказано, що в ролі Мошка “випадав 
з типу” єврейської мови і через те “псував ілюзію”. 
А. Бучацький (вояк Стефан) “співав фальшиво”. 
А. Вітошинський (Мартин) виявляв “замало життя” 
і не надав своїй ролі належної уваги. Подібно до ньо-
го, губилася й Т. Клітовська (Маруся), хіба що від-
значившись своїм приємним голосом; “плач удавала 
таки дуже незручно”. Ю. Нижанковський (халупник 
Осип) “пересадно був ухарактеризований і трудно 
було вираз лиця його побачити”. В. Лукасевич в ролі 
Когутихи “зовсім відповідна була”, якби тільки мала 
“трохи відповідніший голос”. О. Бачинський, що на 
цей раз виступив у ролі Панька Когута, “був зовсім 
на своїм місці”. І. Сероїчковський в ролі фельдфебеля 
Стефана “грав трохи застудéно, але проте вдачно”. Зате 
А. Богдан для комірниці Андріїхи – “нестосовна – ані 
з убрання, ані з рухів, ані з мови” [49].

З приводу показаної в Коломиї у жовтні 1865 р. 
вистави “Мужиків-аристократів” місцевий анонім 
в оглядовій статті у “Слові” подав ще деякі штри-



15

хи до характеристики ролі вояка-баламута Стефа-
на у виконанні А. Бучацького. Актор перегравав, 
кидаючись на всі боки, моргаючи бровами, хоч, за 
словами рецензента, того вечора “забавив всю пу-
бліку і неперечно в коміці нижній хороший талант 
розвиває…” [50].

До сильних сторін комедії “Мужики-аристокра-
ти”, як свідчить польський дослідник Р. Гурський, на-
лежала зіндивідуалізована мова героїв, що оперують 
підкраківським говором, вихоплення істотних рис 
народних пісень у восьми “співках”, споріднених з 
народними піснями [51]. Не відомо тільки, як це пере-
дав по-українському перекладач Остап Левицький.

Слід згадати ще й так звану монодраму “Запеча-
таний Берко” Александра Ладновського (1815–1891), 
драматурга і актора Львівського польського театру 
С. Скарбка, на сцені якого ця п’єса мала постійний 
успіх. У монодрамі був виведений дотепний образ 
міського торгівця.

У Руському народному театрі роль Берка під час 
прем’єри виконував Максим Гарасимович, але пред-
ставляв він свого героя сільським корчмарем. Рецен-
зент першої вистави (18 травня 1865 р. у Львові) вка-
зував на перегравання виконавця і на перетворення 
реалістичного комедійного образу в карикатуру [52].

Зовсім протилежне враження справила ця роль 
у виконанні іншого актора, А. Моленцького, на ко-
ломийського рецензента (14 жовтня 1865 р.). Актор 
грав чудово, вдаючись подекуди й до імпровізації, 
яка, проте, не псувала цілости образу. Гарно співав 
єврейські пісеньки, що особливо сподобалось місце-
вій єврейській публіці [53].

І ще одна польська п’єса знайшла собі місце в 
репертуарі Руського народного театру. Це “Приблуда” 
Владислава Лозинського (1843–1913), теж львів’яни-
на. Перекладач Подусівський пристосував її до укра-
їнського життя, назвавши “Школяр на мандрівці”.

Щодо змісту ця п’єска нічим особливим не ви-
ділялася на тлі багатьох перекладних французьких 
водевілів. Може, єдина прикмета, що виправдову-
вала появу цього водевілю в репертуарі театру, – це 
те, що тема його взята з сільського життя, а мело-
дійну музику до українських текстів пісень напи-
сав М. Вербицький. Актори охоче грали в цьому 
водевілі. Публіці особливо сподобались дует за-
коханої пари у виконанні Т. Бачинської та А. Ві-
тошинського і хор селян. Настільки сподобались, 
що були повторені. Добре грав роль дяка-п’яниці 
Ю. Нижанковський. Рецензент навіть вдався до по-
рівняння цієї вистави з виставою на польській сцені 
С. Скарбка, де вона йшла з музикою іншого компо-
зитора, і визнав, що і гра акторів, і музика М. Вер-

бицького були на українській сцені кращими [54].
Польська драма не могла бути показаною на укра-

їнській сцені в найкращих своїх зразках. Руський 
народний театр орієнтувався на сучасний польський 
репертуар і вибирав з нього для свого репертуару 
найлегші з технічного боку п’єси, переважно коме-
дії, а також такі, в яких розробляється тематика на-
родного життя. Ясна річ, філософська драматургія 
польських романтиків (Міцкевич, Словацький, Кра-
сінський та ін.) не була до снаги молодій, незміц-
нілій українській сцені. Та й, власне, на польській 
сцені ця драматургія з цензурних причин не могла 
знайти собі місця, отже й не могла з’явитися на сцені 
українській. Одначе, не тільки цим пояснюється від-
сутність поважної польської драматичної класики 
в репертуарі Руського народного театру. Не можна 
скидати з рахунку й мистецько-естетичних принципів 
реалізму й народности, що їх сповідував український 
театр 60-х років ХІХ ст. Так, один з рецензентів, роз-
глядаючи виставу “Наталки Полтавки”, писав: “Се 
(“Наталка Полтавка”. – Р. П.) гарний образ народного 
життя, кращий ба й правдивіший, як овії (оті. – Р. П.) 
мглавим містицизмом обняті “Кордіани”, “Іридіони”, 
“Мурделіони”…” [55].

Проте були критики (й, очевидно, ширші кола 
глядачів), які дивилися на український театр не лише 
як на інтерпретатора народної драми з сільського 
життя, вони хотіли бачити свій театр у колі театрів 
інших народів багатим на різноманітний репертуар, 
що складався б з творів, які б належали  до різних 
мистецьких епох і різних літератур. “На часі тепер 
звернутися руським талантам поетичним насампе-
ред до інтерпретації найкращих драматичних тво-
рів: Шекспіра, Кальдерона, Корнеля, Ґете, Шиллера, 
Фредра й інших славних европейських драматургів” 
[56], – писав анонімний критик в “Слові”. Од цього 
він чекав подвійної користи: “По-перше, щоб тією 
інтерпретацією підтримати руську сцену, а по-дру-
ге, щоб себе й інших просвітити і приготувати до 
оригінальної обробки трагічних і комічних сцен з 
рідної історії, а іменно з козацького життя, багатого 
на героїчні і трагічні події. А давно вже чекає наша 
героїчна козаччина на поета, який би представив її 
як живу перед потомками в драмах так, як покійний 
наш співець Шевченко розкрив її в своїх епічних ві-
ршах” [57]. Автор сподівався, що початок виставам 
п’єс великих західноевропейських драматургів дасть 
“Гамлет” Шекспіра, якраз тоді перекладений П. Свєн-
ціцьким і розпочатий друком у “Ниві” [58].

Одначе становище Руського народного театру, як 
знаємо, було таке, що про Шекспіра й інших великих 
драматургів ще не йшлося.

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ



16

Не знайшла належного собі місця в перекладному 
репертуарі галицького театру й російська драматургія.

Цікаві міркування про причини цього явища ви-
словив М. Драгоманов. Він це пояснював як малим 
знайомством галичан з російською літературою, так 
і значною віддаленістю інтересів російської літера-
тури від галицького життя. “Бо й справді: що, на-
приклад, може бути близьким галичанинові в “Горі 
з розуму”, яке є коштовною перлиною російського 
репертуару? Становище й особистість Чацького не-
можливі в Галичині”; “Фамусов, Наталія Дмитрівна, 
Загорецький – представники московського світу – не 
існують в галицько-руському суспільстві. Гоголь був 
би більше зрозумілий у Галичині, хоча форми австрій-
сько-польського чиновництва, знайомого галичанам, 
далеко не ті, що в “Ревізорі” чи “Одруженні”. Що ж 
до Островського, то найкращі його персонажі (само-
дури) так само чужі галицькому життю, найкраща ж 
жіноча особа (Катерина) була б, мабуть, визнана амо-
ральною, і взагалі Островський міг би сподобатися 
хіба що з зовнішнього, сценічного боку. Немає сумніву, 
що, наприклад, Островський міг би становити значний 
етнографічний інтерес для галичан, але їхній театр має 
передусім політичне і дидактичне значення” [59].

Першим російським твором, показаним на сцені 
Руського народного театру, мала бути “драматична 
картина в одній відслоні, переведена із соч. Пушкіна” 
– “Безумна”, як було зазначено в газетному анонсі. 
Насправді такої п’єси в літературній спадщині Пуш-
кіна немає. “Безумна” – це “драматическое проис-
шествие в 1 д., взятое Д. А. Шепелевым из повести 
И. И. Козлова с сохранением стихов подлинника”  
[60], яка йшла в імператорських театрах Петербурга 
і Москви відповідно у 1834 і 1841 рр.

Зміст цієї “істинно прекрасної картини, достой-
ного плоду великого поета”, як каже рецензент, та-
кий. Через сільську місцевість, повз капличку біля 
кладовища, проїжджає пізньої зимової пори молодий 
офіцер, представник вищого стану, мрійник “з душею 
Пушкіна”. Тільки-но сів він у задумі відпочити під 
капличкою, як з’являється сільська дівчина, така ж 
чутлива мрійниця, з ніжним серцем, але з розлад-
наними почуттями, доведена нещасливим коханням 
до божевілля. Між ними обома відбувається діялог, 
сповнений високого ліризму; дівчина в незв’язних 
словах відкриває офіцерові тяжкий стан своєї душі 
і просить для себе тільки братнього співчуття. Шля-
хетний, добрий юнак-офіцер справді глибоко про-
ймається нещасною долею дівчини. Але причинна 
не в стані змінитися, вона прощається з випадковим 
стрічним, “як прощається ніжно-чутлива душа з рід-
ними істотами на відході в інше життя” [61].

Цю п’єсу привіз О. Бачинський з Житомира. Оче-
видно, там вона й виставлялася, якщо у Львові пішла 
з оригінальною музикою житомирського музиканта 
В. Квятковського, про що свідчить рецензент. Або ж 
принаймні її готували в Житомирі до вистави.

Спеціяльно для львівської вистави Ф. Польман 
виготував декорацію. В одному з анонсів повідомля-
лося: “Сцена представляє сніжну околицю, на боці 
– цвинтар з каплицею” [62].

Про саму п’єсу рецензент ще писав: “Дія тут дуже 
проста, зате глибина почуттів у ситуаціях і характе-
рах, овіяна ніжно-поетичним духом, полонить слух 
і око глядача” [63].

Головну роль виконувала Т. Бачинська, проїж-
джого офіцера – О. Бачинський, візника – І. Пожаков-
ський, старої баби – Софія Я.[?]. Вистава, як свідчить 
рецензент, “повелася дуже добре” завдяки, зокрема, 
тому, що “вірш, сповнений барвистих висловів, впли-
вав дуже успішно”. (Судячи з українського заголовка, 
п’єса йшла в українському перекладі).

Вистава мала й вразливе місце. Рецензент зму-
шений був констатувати незнання акторами тексту. 
“Не приховаємо тієї думки, – писав він, – що такі 
поетичні картинки, в яких усе засноване на ліризмі й 
плавній декламації, повинні б відтворюватись на сце-
ні без суфлера, тобто виконавці мали б вивчити свої 
ролі настільки точно, щоб дія їхня на сцені йшла, чи 
радше – пливла, як пристрасний нестримний ліризм 
чудового поетичного вірша, а тоді й враження було б 
справді високим, гідним такого твору” [64].

Що О. Бачинський у ролі офіцера не був на рівні 
Т. Бачинської – причинної дівчини, свідчив рецензент 
вистави, показаної 7 березня 1865 р. в Перемишлі: 
“Декламація й рухи п. Бачинського виявились в ба-
гатьох місцях неприродними” [65].

Після цього вистава “Безумна” більше не з’яв-
ляється.

У газеті “Слово” від 2 (14) березня 1866 р. було 
опубліковано анонс про те, що наступного дня, а саме 
3 (15) березня відбудеться вистава, яка складається із 
трьох одноактних п’єс: 1) “Картинка з натури, або Ці-
кавість” – образок з життя в 1 дії – з російського, “Ко-
тра з них”, забавка в 1 дії – з російського і “Взаїмноє 
обученіє”, водевіль в 1 дії”. Прізвищ авторів у анонсі 
не було зазначено, як це було тоді, на жаль, майже 
загальноприйнято. А вже через два дні після вистави 
газета “Слово” вмістила анонімну рецензію, автором 
якої був, очевидно, сам редактор газети Б. Дідицький, 
який писав: “Дня 3 (15) с. м. дано на сцені нашій три 
одноактові комедійки, переведені з російського, а то: 
“Взаїмноє обученіє” зі співками, “Котра з них” і “Кар-
тинка з натури, або Цікавість”. Всі три комедійки суть 



17

якби нарочно лиш для нашої молодої сцени написані, і 
для того всі вони повелися тут хорошо” [66]. Рецензент 
так само не пояснив, кому саме належали ці російські 
“комедійки”. Наше дослідження цієї загадки привело 
до висновку, що  “Взаїмноє обученіє” і “Котра з них” 
– це переробки з французьких водевілів, про які піде 
мова у наступній публікації. 

“Картинка з натури, або Цікавість” – це ори-
гінальна одноактна комедія “Картинка с натуры” 
С. І. Турбіна, яка йшла так само на імператорських 
сценах у Петербурзі (прем’єра – 19 січня 1855 р.) та 
Москві (прем’єра – 26 вересня 1855 р.), а вперше 
опублікована була у журналі “Русская сцена” (1864, 
№ 9) [67].

Про “Картинку з натури, або Цікавість” на сцені 
Руського народного театру у згаданій вище рецензії 
сказано, що вистава задовольнила публіку “пречудо-
вою грою” Т. Бачинської, яка “вірно віддала норови 
молоденької жінки з неповздержимою Евиною ці-
кавістю”, і “вдалою грою” А. Моленцького, який “з 
великим гумором представив військового слугу, на-
сміваючогося з норовів своєї молодої госпожі (жінки 
капітана)” [68].

Оце й усі вистави російської драматургії в репер-
туарі Руського народного театру 60-х років ХІХ ст. 
Є відомості, що М. Вербицький писав музику до 
водевілю Л. Ленського “В людях – ангел не жона, 
вдома з мужем – сатана”. Але вистава цієї п’єси не 
з’явилася. 

Повертаючись до статті М. Драгоманова, слід на-
вести дуже важливий уступ з неї, бо М. Драгоманов 
спеціяльно підкреслив ту роль, яку могла б і повинна 
б відіграти російська драматургія в розвитку україн-
ського театру Галичини.

“Російська драматична література, – писав 
М. Драгоманов, – не може прямо проникнути в маси 
галицької публіки, а тим більше – народу. Проте ця 
література могла би справити найвищою мірою ко-
рисний непрямий вплив на Галичину, якби була сер-
йозно вивчена й зрозуміла там”.

“На новітніх і найнародніших російських пись-
менниках (на зразок Островського, останніх п’єс Не-
красова), галицькі письменники побачили б прагнен-
ня не напихати в літературну мову різноманітні, що 
мали б хоч історичне значення, елементи, а, навпаки, 
прагнення наблизитися до народної мови, на яку іно-
ді дивляться з такою неповагою галицькі патріоти. А 
все це не могло б не відбитися благодійно на самих 
творах галицьких письменників, зробило б ці твори 
життєвішими, надало б їм справжнього народного 
інтересу і створило б основу для цілком народної і 
тому міцної сцени” [69].

Ці думки навряд чи дійшли до Галичини, а якщо 
й дійшли, то не могли належним чином вплинути на 
тодішній стан Руського народного театру, бо саме 
1867 р. трупа на два роки припинила свою діяльність 
і лише починаючи з 70-80-х рр. деякі висловлені Дра-
гомановим думки здобули відгук у статтях І. Франка, 
а окремі зразки російської драми (передусім “Ревізор” 
М. Гоголя) з’являються на сцені Руського народного 
театру. 

1. Слово. – 1865. – 28.VІІ (9.VІІІ). – Ч. 59.
2. Слово. – 1865. – 15.ІХ. – № 14. – С. 447.
3. Korzeniowski Józef. “Karpaccy górale”. – Kraków, 

1928. – S. 7–8. (Переклад з пол. та рос. тут і далі 
– автора).

4. Інститут літератури ім. Т.Г. Шевченка АН 
УРСР. Відділ рукописів, фонд 79, од. зб. 13.

5. Цит.  за вступною статтею С. Кавина в кн.: 
Korzeniowski Jóżef. Karpaccy Górale. – Wroclaw–War-
szawa–Kraków. – 1969. – C. XLIX.

6. Там само.
7. Слово. – 1864. – 20.V (1.VІ). – Ч. 40. (Переклад 

з “язичія” – автора. Інформація про переклад з “язи-
чія” – у кожному конкретному випадку.).

8. Там само.
9. Там само.
10. Слово. – 1864. – 17 (29).VІ. – Ч. 48.
11. Там само. – 18 (30).ХІ. – Ч. 92.
12. Слово. – 1864. – 18 (30).ХІ. – Ч. 92.
13. Слово. – 1865. – 3 (15).ІІІ. – Ч. 18. (Переклад 

з “язичія” – автора. ).
14. Там само. – 29.ІХ (11.Х). – Ч. 77.
15. Слово. – 1865. – 29.ІХ (11.Х). – Ч. 77.
16. Йдеться про п’єсу Едварда Блотніцького 

“Zagroda Sobkowa”, що була переробкою мелодра-
ми німецького драматурга В. Г. Мозенталя “Sonnen-
wendhof”.

17. У тритомній “Бібліографії польської драми” 
назва п’єси “Podhalanie” не зафіксована. Див.: Biblio-
grafia dramatu polskiego: 1765 – 1964. – Opracowali i
zredagowali Ewa Heise i Tadeusz Sivert. – Instytut sztuki 
PAN. – T.3. – Indeksy. – Warszawa: PIW, 1965.  

18. Слово. – 1865. – 9 (21).Х. – Ч. 80.
19. Слово. – 1865. – 9 (21).Х. – Ч. 30.
20. Там само. – 29.ІХ (11.Х). – Ч. 77.
21. Слово. – 1865. – 29.ІХ (11.Х). – Ч. 77.
22. Слово. – 1865. – 29.ІХ (11.Х). – Ч. 77.
23. Там само. – 9 (21).Х. – Ч. 80.

Ðîñòèñëàâ ÏÈËÈÏ×ÓÊ



18

24. Слово. – 1865. – 29.ІХ (11.Х). – Ч. 77.
25. Там само.
26. Там само.
27. Слово. – 1865. – 1 (13). ХІІ. – Ч. 95. Слід до-

дати, повертаючись до питання про мову перекла-
ду, що в анонсі вистави на 12 грудня 1865 р. газета 
“Слово” зазначила, ніби переклад цієї п’єси нале-
жить Лозовському (тобто П. Свєнціцькому). Можна 
б припустити, що П. Свєнціцький прагнув здійсни-
ти переклад гуцульською говіркою, за що ратувала 
критика. Але проти цього здогаду виступає важли-
вий аргумент: Свєнціцький, родом з Правобережної 
України, переселившися до Львова, не міг би освоїти 
за рік гуцульського діялекту.

28. Слово. – 1864. – 1 (13).VІІ. – Ч. 52.
29. Нива. – 1865. – 30.VІ. – № 18. – С. 288.
30. Czachowski K. Między romantyzmem i realiz-

mem. – Варшава, 1967. – С. 252.
31. Нива. – 1865. – 20.VІ. – № 18. – С. 288.
32. Слово. – 1865. – 5 (17).І. – Ч. 2.
33. Нива. – 1865. – 30.VІ. – № 18. – С. 288.
34. Слово. – 1864. – 10 (22).Х. – Ч. 81.
35. Нива. – 1865. – 10.ІІ. – Ч. 4. – С. 64.
36. Слово. – 1865. – 17.ІІ (1.ІІІ). – Ч. 14. (Переклад 

з “язичія” – автора).
37. Там само. – 4 (16).ХІІ. – Ч. 96.
38. Там само. – 1866. – 9 (21).ІІІ. – Ч. 20.(Пере-

клад з “язичія” – автора). 
39. Кельсиев В. Галичина и Молдавия. – С. 48.
40. Слово. – 1866. – 2 (14).V. – Ч. 26.
41. Русь. – 1867. – 13.VІ. – Ч. 22.
42. Там само.
43. Русь. – 1867. – 13.VІ. – Ч. 22.
44. Слово. – 1866. – 12 (24).ХІ. – Ч. 90.
45. Нива. – 1866. – 30.ІІІ. – № 9. – С. 143–144. 

– Пізніше, 1884 р., цю п’єсу переробить І. Карпенко-
Карий п. н. “З Івана – пан, а з пана – Іван”.

46. Слово. – 1865. – 20.ІІІ (1.ІV). – Ч. 23.
47. Нива. – 1865. – 30.ІІІ. – Ч. 9. – С. 143.
48. Там само. 
49. Мета. – 1865. – 15.ІХ. – № 14. – С. 447.
50. Слово. – 1865. – 9 (21).Х. – Ч. 80.

51. Там само. – 8 (20).V. – Ч. 36.
52. Ryszard Górski. Dramat ludowy XIX wieku. 

– PIW. – Warszawa. – 1969. – S. 110.
53. Слово. – 1865. – 13 (25).Х. – Ч. 81.
54. Слово. – 1866. – 12 (24).ІІІ. – Ч. 21.
55. Слово. – 1865. – 2 (14).І. – Ч. 1. (“Кордіан”, 

1833 – драма Ю. Словацького; “Іридіон”, 1835 
– драма З. Красінського; “Мурделіон”, 1853 – на-
справді “Мурделіо”, повість Зиґмунта Качковсько-
го. – прим. та переклад з “язичія” автора).  

56. Там само.
57. Там само.
58. Надруковано було тільки перший акт (“Нива”. 

– 1865. – № 3–5, 7–9. – С. 36–42, 60–73, 100–104, 
117–120, 132–138). Того ж року був готовий і пере-
клад “Макбета”, але рукопис його разом з іншими 
рукописами П. Свєнціцького “хтось украв 13 жовтня 
1865 р.” (“Слово”. – 1865. – 6 (18).Х. – Ч. 79).

59. Будянский В. [М. Драгоманов]. Заметки о Га-
лиции // Санкт-Петербургские ведомости. – 1867. – 
5 (17) августа. – № 214.

60. Ельницкая Т.М. Репертуар драматических 
трупп Петербурга и Москвы (1826–1845) // История 
русского драматического театра. В 7 т. – Москва: 
“Искусство”, 1978. – Т. 3. – С. 224.

61. Слово. – 1864. – 4 (16).ХІ. – Ч. 88. – Переклад 
з “язичія”.

62. Там само.
63. Там само.
64. Слово. – 1864. – 7 (19).ХІ. – Ч. 89. – Переклад 

з “язичія” – автора.
65. Там само. – 1865. – 3 (15).ІІІ. – Ч. 18.
66. Слово. – 1864. – 5 (17).ІІІ. – Ч. 19.
67. Ельницкая Т.М. Репертуар петербургского 

Александринского и московского Малого театров // 
История русского драматического театра. В 7 т. 
– Т. 4: 1846–1861. – Москва: “Искусство”, 1979. 
– С. 336.

68. Слово. – 1866. – 5 (17).ІІІ. – Ч. 19.
69. Будянский В. [М. Драгоманов]. Заметки о Га-

лиции // Санкт-Петербургские ведомости. – 1867. 
– 5 (17) августа. – № 214.



19

Ім’я Йосипа Шпінеля – автора цікавих  сценогра-
фічних робіт – не зафіксувалося гідно на сторінках 
історії театру, і не збереглося розуміння вагомости 
його творчости для нашого театру.  Це прізвище від-
сутнє в інформаційних додатках до книги “ХХ років 
театру ім. І. Франка” (К., 1940). Годі його шукати 
у книжці “Записки суфлера” Л. Білоцерковського 
(К., 1963).  Щодо дослідження О. Борщаговського 
“Путь театра” (М., 1948), то там у підписі під світ-
линою з вистави “Містечко Ладеню” замість пріз-
вищ Й. Шпінеля і С. Манделя як сценографів стоїть 
прізвище... А. Петрицького. У репертуарному списку 
театру, вміщеному як додаток до тексту книги Р. Коло-
мійця  “Франківці” (К., 1995) переплутані вистави, 
які оформлювали окремо Й. Шпінель та Ю. Магнер. 
У жодній публікації про мистецтво франківців пріз-
вище Й. Шпінеля не було розшифровано  біографічно 
і творчо.

Наше завдання – реконструювати жит-
тєвий шлях художника та оцінити значення 
його таланту для стартового періоду фран-
ківців. Правда Й. Шпінель увійшов в історію  
мистецтва  як особистість визначна переду-
сім у царині кіно. Його заслуги перелічені 
у  виданні “Кино. Энциклопедический сло-
варь”: “Шпінель Йосип Аронович (7.10.1892 
– 2.07.1980) – радянський художник. за-
служений діяч мистецтв РРФСР (1940). З 
1927 р., після закінчення Вхутемасу, працює 
в кіно. Для творчости Шпінеля характер-
не прагнення до монументальних образів. 
Його декорації виразні, лаконічні. Працю-
вав з режисерами О. Довженком, С. Ейзен-
штейном, М. Роммом, Г. Тасіним, Г. Рошалем, 
Ю. Райзманом, С. Юткевичем та ін. Серед 
його найзначніших фільмів: “Нічний візник”, 
“Арсенал”, “Пампушка”, “Олександр Не-
вський”, “Машенька”, “Іван Грозний”, “Змова при-
речених” (Державна премія СРСР, 1951), “Сестри”, 

Михайло ЗАХАРЕВИЧ

ÑÖÅÍÎÃÐÀÔ²ß  ÉÎÑÈÏÀ ØÏ²ÍÅËß ÍÀ ÊÎÍÓ 
ÒÅÀÒÐÓ  ²Ì. ². ÔÐÀÍÊÀ. ÌÎÄÅËÞÂÀÍÍß 
“ÂÅËÈÊÎÃÎ ÑÒÈËÞ” (1920–1921)

“Вісімнадцятий рік”, “Похмурий ранок” та ін. Ви-
ступав і як театральний художник. З 1928 року вів 
педагогічну роботу. З 1940 року – у ВДІКу (з 1965 
року – професор)” [1].

Монографія кінознавця Тамари Тарасової-Красі-
ної про творчість Йосипа Шпінеля, що побачила світ 
у Москві 1979 р., дає нам можливість подати бодай 
коротку біографію митця та окремі відомості про 
його співпрацю з франківцями [2].

Йосип Аронович Шпінель народився  1892 р. в 
Білій Церкві в багатодітній родині вчителя (був  вось-
мою дитиною). Рано помер батько. Мати і сестри 
заробляли шитвом. Старші брати давали уроки і вчи-
лися самі: складали екзамени на атестат зрілости, 
щоб одержати в подальшому вищу освіту.

До гімназії Йосипові вступити не вдалося. Закін-
чивши заняття у приватній школі, він поїхав до Києва,  

Сцена з вистави “Містечко Ладеню” Л. Первомайського. 
Художники – С. Мандель, Й. Шпінель. Київський театр 
ім. І. Франка. 1932 р.

19



20

і хоч  мріяв вчитися живопису і малюнку, на напо-
лягання рідних вступив на архітектурне відділення: 
воно забезпечувало певніше майбутнє. Викладання 
в училищі було на високому рівні.

У Києві, відвідуючи музеї, театри, юнак зробив 
для себе відкриття: в театральних декораціях поєд-
нуються архітектурне й живописне начала, об’єднані 
у сплаві сценічної умовности.

У ті роки виявилися його тривкі художні симпа-
тії – Петров-Водкін, Ель Греко. Філософська глиби-
на змісту, суворість форми, масштабність рішення 
теми, поетичне бачення та узагальнення, свобода від 
зайвих деталей приваблювали майбутнього майстра 
ще з юности.

Молодий архітектор був рекомендований до Ака-
демії мистецтв. Але вступити до Академії не вдалося 
– почалася Перша світова війна. Шпінель працює у 
Києві помічником у свого недавнього педагога – ар-
хітектора Рикова, який підтримав його естетичні упо-
добання, розвинув творчу сміливість.

Потім – армія, муштра, повернення до Києва, де 
під час громадянської війни за завданнями ревкому 
він творить плакати, розмальовує агітаційні панно.

Удруге Шпінель опиняється серед бійців Черво-
ної армії  як член  військово-будівельного загону, з 
яким пройшов Південну Росію, Україну, Кавказ.

У другій половині 1920 р. загін стояв у Черкасах, 
де тоді працював Театр ім. І. Франка,  прибувши сюди 
з Вінниці тимчасово без свого штатного художника  
Матвія Драка.

З  монографії  Т. Тарасової-Красіної: “Шпінель 
познайомився з головним режисером театру Гнатом 
Юрою і його провідним актором Амвросієм Бучмою. 
Дізнавшись про те, що молодий боєць будівельно-
го загону за професією архітектор і за покликанням 
художник, Юра і Бучма звернулись до нього з про-
ханням терміново оформити кілька вистав. І от з по-
чуттям деякого побоювання і радости Шпінель узявся 
до роботи. З костюмами і реквізитом було простіше: 
можна було використати дещо із запасів місцевого 
театру. Створення ж декорацій стало справжнім ви-
пробуванням його здібностей.

Незважаючи на надто короткий термін підготовки 
і більш ніж скромні запаси матеріялів, він відважився 
на досить сміливий крок.  Не обмежуючись площин-
ними “фоновими” декораціями,  заходився споруджу-
вати об’ємні, а це навіть у мирний час практикували 
далеко не всі театри.

Каркаси декорацій збивали з дощок, планок, жер-
дин, – усього, що могли роздобути. На каркаси натя-
галися аркуші обгорткового паперу, який художник 
розписував малярною щіткою. Фарби  роздобув у 
малярній майстерні. Були виготовлені декорації і за-
дники до чотирьох вистав. Особливо складним було 
оформлення п’єс “Герцогиня Падуанська” Оскара 
Вайльда та “Гайдамаки” Т. Шевченка. На маленькій 
сцені художникові, завдяки його прекрасному знанню 
законів перспективи, вдалося створити ілюзію вели-
кого простору. У першому випадку це була площа іта-
лійського міста, у другому – внутрішнє приміщення 
собору. Професійне вміння архітектора максимально 
використовувати заданий майданчик допомогло Шпі-
нелю  так організувати площу сцени, щоб надати по-
становникам вистави свободу в побудові мізансцен.

Тепер годі вести мову про художню вартість цих 
майже імпровізованих декорацій, але, безумовно, в 
них знайшли відбиток Шпінелеве знання  різних епох 
і стилів. А головне, в цій роботі, виконаній на одному 
диханні, з ентузіязмом, він уперше відчув щасливу 
можливість сполучати знання і досвід архітектора з 
творчістю рисувальника та живописця. Минуть роки, 
і в своїй роботі для кіно він буде як художником, так 
і будівельником. Але тоді це було перше відчуття по-
єднання двох начал”[3].

Зробимо суттєві уточнення. По-перше, Йосип 
Шпінель оформив для франківців не чотири, а дванад-
цять (!) вистав. Перші одинадцять – у 1920–1921 рр.: 

Амвросій Бучма – Баренд у виставі “Загибель “Надії” Г. Гейєр-
манса. Рисунок художника Й. Шпінеля. Київський театр ім. 
І. Франка, 1920 р.



21

Ìèõàéëî ÇÀÕÀÐÅÂÈ×

“Ревізор” М. Гоголя (1920 р., постава С. Семдора), 
“Пан” Ш. Ван Лерберґа (1920 р., постава Г. Юри), 
“Йола” Ю. Жулавського (1920 р., постава Г. Юри), 
“Уріель Акоста” К. Гуцкова (1921 р., постава С. Сем-
дора), “Лікар з примусу” і “Манірниці” Ж.-Б. Мольє-
ра (1921 р., постава В. Васильєва), “Мірандоліна” 
К. Ґольдоні (1921 р., постава А. Бучми), “Велетні 
півночі” Г. Ібсена (1921 р., постава А. Бучми), “Цар 
Едип” Софокла (1921 р., постава Г. Юри) та згадані 
у монографії “Гайдамаки” за Т. Шевченком і “Гер-
цогиня Падуанська” О. Вайльда (обидві – 1921 р., 
постава Г. Юри).

Монографія Б. Львова-Анохіна “Амвросий Мак-
симилианович Бучма. 1891-1957” подає виконаний 
того часу Йосипом Шпінелем експресіоністично 
промовистий малюнок-портрет актора в ролі Барен-
да із “Загибелі “Надії” Г. Гейєрманса. Цю виставу 
А. Бучма здійснив як режисер з художником М. Дра-
ком у червні 1920 р., але йшла вона й пізніше, зо-
крема, у Черкасах. Ймовірно, Й. Шпінель малював 
актора у гримвбиральні в перерві між виходами на 
сцену. Художньою вартістю малюнок, якому надана 
стилістика скульптурного погруддя, як на наш погляд, 
перевершує всі іконографічні зразки із досьє Амв-
росія Максиміліяновича. У виразі обличчя “моделі” 
домінують дві риси, що природа поєднала в людській 
та акторській природі А. Бучми – мужня воля і тонка, 
вразлива душа.

Нам поталанило знайти в Музеї театрального, 
музичного та кіномистецтва України  ще чотири Шпі-
нелеві замальовки молодого Бучми у франківських 
виставах того часу: “Базар” В. Винниченка, “Пан” 
Ш. Ван Лерберґа, “Йола” С. Жулавського та “Міран-
доліна” К. Ґольдоні. Нині вони оприлюднюються 
вперше як свідчення яскравого таланту художника, 
на якого творчість унікального актора А. Бучми з його 
крупною пластичною та емоційною фактурою спра-
вила сильне враження.

Художникові й артисту довелося ще не раз зу-
стрічатися у спільній роботі в кінематографі, зокре-
ма, під час знімання картин “Напередодні” (1928 р., 
ВУФКУ, Одеса, реж. Г. Гричер-Чериковер; А. Бучма 
– Сашко-музикант), “Нічний візник” (1929 р., ВУФКУ, 
Одеса, реж. Г. Тасін; А. Бучма – старий візник Гордій 
Ярощук) та “Іван Грозний” (1945 р., випуск на екрани 
– 1958 р., “Мосфільм”, Москва, реж. С. Ейзенштейн; 
А. Бучма – Олексій Басманов).

Через десять років, 1932 р., вже в Києві, Й. Шпі-
нель разом із  художником С. Манделем створює 
оформлення  вистави “Містечко Ладеню” Л. Перво-

майського у поставі Г. Юри. Які були причини дует-
ного сценографічного авторства?

У київській газеті  “Пролетарська правда” від 
15 січня 1932 р. була надрукована інформація Юхима 
Зорі “Франківці на штурмі”: “Франківці, анітрохи не 
знижуючи якість постави, взялися виготувати п’єсу 
Л. Первомайського “Містечко Ладеню” протягом  
двох  тижнів...” [4]. Це був (у дусі того часу) експе-
римент соцзмагання на ниві мистецтва. Театр при-
рівнювався до промислового підприємства. Шефом 
франківців був, як писав автор інформації, “героїчний 
кабелевий завод, що закінчив п’ятилітку за два з по-
ловиною роки”. Те саме цього разу мав робити і театр. 
Автор констатував: “Штурмова хвиля підносилася 
щодня вище.”

Завод  “зобов’язався виготовити до 11 січня кон-
струкції, мобілізувавши на цю роботу конструктор-

Амвросій Бучма – Арно у виставі “Йола” С. Жулавського.  Ри-
сунок художника Й. Шпінеля. Київський театр ім. І. Франка, 
1921 р.



22

ське бюро, інженерно-технічні сили та комсомоль-
ську бригаду. Підшефний Н. Полк дав робочу силу 
й транспорт, щоб привезти з заводу конструкції та 
матеріали” [5].

Ясна річ, впоратися за такий час одному сцено-
графові було б надто складно. Сценічний простір 
нагадував навислу  диспропорційну брилу, в якій 
вирізнялися абриси будинків провінційного містеч-
ка. Людське житло, ніби від землетрусу, виглядало 
перекошеним, зім’ятим, зіщуленим. Атмосфера  хао-
су, тривоги, непевности. За сюжетом п’єси люди про-
вінції мали пробудитися до нового життя, зрозуміти 
його смисл.

До подібного матеріялу Йосип Шпінель був під-
готовлений добре. Беручи участь у зйомках на Одесь-
кій кіностудії ВУФКУ фільму режисера  Г. Гричера 
“Крізь сльози” (інсценізація за Шолом-Алейхемом), 
художник робив замальовки з натури у Вінниці, де 
тоді ще збереглися  рештки єврейського гетто.

Біограф Й. Шпінеля занотовує: “На малюнках – бу-
диночки, що вросли в землю, вулички, що спинаються 
вгору і тонуть у непролазній грязюці, тісні надвір’я, 
дахи, що ніби валяться один на одного”[6]. Від цих до-
кументальних зорових образів – крок до оформлення 
“Містечка Ладеню”.

До речі, подібне враження справляє сценографія 
знаменитого німецького фільму “Блакитний янгол”, 

знятого 1930 р. Ймовірно, що  Й. Шпінель, на той 
час – людина кіно, бачив цю першу німецьку звукову 
стрічку. Інтер’єр – тісне, у тютюновому димі кабаре 
провінційного містечка; приватні житла незатишні, 
мов купе дешевого поїзда. Екстер’єр – вузькі, по-
кручені й брудні вулиці, перекошені будиночки, ви-
цвіла реклама благеньких крамничок, тьмяні промені 
нічних ліхтарів. Морок існування. У кожному з цих 
випадків  фіксуємо спорідненість експресіоністичної 
сценографії в театрі і кіно.

Отже, дебютні постави Й. Шпінеля на сцені 
франківців були не просто вдалими, а концептуально 
значущими: в них, в умовах технічно убогого кону, 
викристалізовувався “великий стиль” колективу, за-
початкований  М. Драком.

Ставши вже досвідченим художником кіно, Йо-
сип Шпінель не один раз згадував свій театральний 
досвід, набутий у франківців, і робив плідні теоре-
тичні висновки. Про це його біограф пише: “Малень-
ка сцена в Черкасах була першим майданчиком, де 
“архітектура без математики” (про таку мріяв він в 
юності, навчаючись на архітектурному відділенні 
Київського училища) у поєднанні з живописом на-
роджувала чудо – виникала ілюзія тієї обстановки, в 
якій мала відбуватися дія. Саме в театрі можна було 
крім конструктивних рішень і світлових ефектів ви-
користати колір як засіб виразности. В цьому сенсі 

Амвросій Бучма у виставі “Пан” Ш. Ван Лерберга. Рисунок 
художника Й. Шпінеля. Київський театр ім. І. Франка, 1920 р.

Амвросій Бучма у виставі “Базар” В. Винниченка. Рисунок 
художника Й. Шпінеля. Київський театр ім. І. Франка, 1921 р.



23

Ìèõàéëî ÇÀÕÀÐÅÂÈ×

досвід театральний, хоч який відмінний і специфіч-
ний, допомагав підійти до проблем кольору в кіно. Не  
заперечуючи відмінностей і особливостей роботи ху-
дожника в театрі і в кіно, Шпінель разом з тим бачив 
безсумнівну користь в їх взаємному збагаченні”[7].

Поруч із М. Драком та Й. Шпінелем у 20-ті роки, 
вносячи своє розуміння у поняття “великого стилю”, 
творили сценографи Ю. Магнер, Г. Цапок, О. Хвос-
тов, А. Петрицький, В. Комардьонков, Л. Чуп’ятов, 
Я. Штоффер, Б. Ердман, В. Шкляєв. У подальшій 
історії франківців “великий стиль” зазнає кілька мо-
дифікацій. Соціялістичний реалізм уподобав на цілі 
десятиріччя описове, життєподібне, а почасти на-
туралістично-фотографічне відтворення життєвого 
простору, картин природи. Цей штамп змінили без-
краї можливості лаконічної образної сценографіч-
ної лексики, зародки якої можна впізнати у пошуках 
театральних художників 20-х років.

Партнерами франківської режисури від 20-х років 
тривалий час залишалися М. Драк, А. Петрицький, 
Б. Ердман, В. Шкляєв, Г. Цапок. Від 30-х років по-
няття “великого стилю” пов’язане з творчістю сце-
нографів М. Уманського, І. Курочки-Армашевського, 
В. Борисовця, а далі – В. Меллера, М. Духновського, 
Ф. Нірода, Д. Боровського, Д. Нарбута, Д. Лідера, 
П. Лапіашвілі, М. Френкеля, Я. Нірода, С. Ко-
штелянчука, А. Чечика, В. Карашевського, 
М. Глейзера, Б. Краснова, А. Александро-
вича-Дочевського, М. Левитської, В. Кауф-
мана та ін.

“Мистецтво Національного театру, 
– писав  режисер Сергій Данченко у кінці 
90-х років минулого століття, – це мисте-
цтво Великого стилю. Так історично скла-
лося, таким цей театр прагнула бачити на-
ція. Це вивіреність та ясність стильових 
виявів, очищення від усього неосновного, 
випадкового. Але це також відсутність сти-
льового екстремізму, стильових крайнощів, 
стильових вибухів”[8].

До сьогоднішнього дня вистава “Тев’є-
Тевель” (п’єса Г. Горіна за твором Шолом-
Алейхема) у поставі С. Данченка 1989 р. 
не сходить зі сцени, вводячи глядачів у 
лабораторію класичного почерку театру. 
Лаконізм форми, образне узагальнення  і  
масштабність думки  сценографії Данила 
Лідера нагадує, зокрема,  про зусилля  Йо-
сипа Шпінеля  торувати цей шлях у почат-
ковий період діяльности франківців.

Нехай і недовго, Йосип Шпінель спів-
працював з Театром ім. І. Франка активно й 
творчо, долаючи труднощі того складного 
історичного часу. Отож маємо всі підстави 

визначити його плідну пошукову діяльність як зна-
чне мистецьке явище в біографії столичної сцени 
України.

1. Кино. Энциклопедический словарь. – М.: Совет-
ская энциклопедия, 1986. – С. 503.

2. Тарасова-Красина Т. – Иосиф Шпинель (Путь 
художника).  – М.: Искусство,  1979.

3. Тарасова-Красина Т. – Иосиф Шпинель (Путь 
художника)...  – С. 27-29.

4. Юхим Зоря. Франківці на штурмі // Пролетарська 
правда. – К., 1932. – 15 січня.

5. Там само.
6. Тарасова-Красина Т. – Иосиф Шпинель (Путь 

художника)... – С. 37.
7. Там само. – С. 79.
8. “...І сто лицарів довкола велетенського столу!” 

Творчість С. В. Данченка київського періоду (1978–2001) 
за матеріалами театральної преси. – К.: Київська 
нотна фабрика, 2007. – С. 8-9.

Амвросій Бучма у виставі “Мірандоліна” К. Ґольдоні. Рису-
нок художника Й. Шпінеля. Київський театр ім. І. Франка, 
1921 р.



24

Рудольф Лáбан (1879–1958) – феноменальна осо-
бистість в історії танцю. Він був протагоністом одно-
го з ключових напрямків сучасного західного танцю 
– так званого експресіоністичного (Ausdruck stanz), а 
водночас – дослідником, який визначив закони руху 
(як виразного, так і функціонального) настільки уні-
версально й точно, що його напрацювання стали фун-
даментальними для широкого спектру галузей, які 
займаються руховою активністю людини: від технік 
танцю contemporary до психотерапії, від керування 
виробництвом до запису танцювальних текстів.

Народився Р. Лабан в Братиславі (Австро-Угор-
щина) в родині військового. Відмовившись продо-
вжити кар’єру батька, 1900-го р. він переїздить до Па-
рижа, де вивчає архітектуру, живопис, сценографію. 
Живучи в богемному середовищі, він підзаробляє 

публікацією карикатур та участю в поставах буль-
варних театрів. 

Р. Лабан знайомиться з принципами розенкрей-
церства – найдавнішого напрямку езотеричного 
християнства3. Коло тогочасних мистецьких ідей, 
що вплинули на світогляд Р. Лабана, дослідники 
окреслюють прізвищами В. Кандинського в живо-
писі, А. Шенберга в музиці, Ф. Дельсарта, Е. Жака-
Далькроза, А. Дункан в танці [1].

Коли власні ідеї Р. Лабана в хореографії стали чіт-
кими та визначеними, він вирішує розпочати викла-
дання: організовує в Мюнхені школу. Влітку 1912-го 
Р. Лабана та його учнів запрошують до Монте Веріта 
(Аскона, Швайцарія), відоме на той час місце зібран-
ня письменників, художників, філософів, натуристів4 
і анархістів, усіх шукачів альтернативних життєвих 

ÐÓÄÎËÜÔ ËÀÁÀÍ – ÂÈÄÀÒÍÈÉ ÒÅÎÐÅÒÈÊ 
² ÏÐÀÊÒÈÊ ÕÎÐÅÎÃÐÀÔ²¯ ÕÕ ÑÒ.

Олександр МАНШИЛІН

Habemus Papam1

Йосеф Левітан2  з приводу 
призначення Р. Лабана 
керівником балетної трупи 
Берлінської державної опери 1930 р.

1. Habemus Papam – лат., “У нас є Папа”.
2. Йосеф Левітан, критик танцю, засновник журналу “Der Tanz”.
3. Провідний біограф Р. Лабана Валері Престон-Данлоп використовує саме термін “розенкрейцерство”, 

розуміючи під цим широке коло містичних ідей та окультних практик. Р. Лабан не був членом Ордену Рози і 
Хреста.

4. Натуризм (або “культура вільного тіла” – Freikörperkultur) прагнув до максимального злиття з природним 
середовищем, зокрема через звільнення від одягу.



2525

Îëåêñàíäð ÌÀÍØÈË²Í

шляхів, накреслених на основі ідеалів наближености 
до матеріяльности природи та природних сил. Тут 
Р. Лабан викладав музику, мистецтво поезії, мистецтво 
руху і пластики. Його група виконувала композиції 
просто неба. Митець вважав, що ця практика робила 
рухи вільнішими, ширшими, прекраснішими. 

Під впливом набутого в Монте Веріта досвіду 
Р. Лабан розробляє ідею “Хору Рухів” (Bewe-
gungschöre). В її основі були два враження, що за-
лишились у Р. Лабана з дитинства: військові паради 
і південнослов’янські народні танці. “Хори рухів” 
мусили стати в соціяльному житті тим, чим раніше 
був фольклорний танець, який утратив своє значення 
внаслідок урбанізаційних процесів. Протягом 20-х рр. 
ХХ ст. ідея “хору рухів” була реалізована через мере-
жу шкіл Р. Лабана, розташованих у різних частинах 
Німеччини та інших европейських країн. Кожна шко-
ла приділяла увагу в тому числі й аматорам. Курси 
Bewegungschöre запроваджували також в “академіях 
для дорослих” і громадських центрах. 

Під час щотижневих занять відвідувачів зна-
йомили з вихованням тіла на основі розроблених 
Р. Лабаном концепцій природного руху, його про-
сторових моделей і динамічних якостей. Викладачі 
ділили учнів на групи верхніх (high), середніх (me-
dium) і нижніх (deep) муверів (англ. mover – той, що 
рухається). Поділ відбувався на основі природних 

схильностей кожної особистости. Верхні мувери на-
давали перевагу легким, жвавим і піднесеним рухам; 
середні мувери – свінговим (англ. swing – качатися) і 
текучим рухам; нижнім муверам були близькі сильні, 
енергійні і заземлені рухи. Це розмежування сприяло 
створенню індивідуального характеру групи.

Група Р. Лабана під час літнього сезону в Монте Веріта. 

Гамбургзький Хор рухів у композиції “Пробудження” 
Альбрехта Кнуста.



2626

Колективні вправи (що включали як імпровіза-
цію, так і структурований матеріял) проводилися з 
таким розрахунком, щоб активізувати чуттєвість до 
групового ритму і форми. На наступному етапі рухи 
груп “оркеструвалися”, створюючи контрасти і спів-
звуччя: групи з’єднувалися в одне ціле, розділялись, 
формували окремі кола. 

Р. Лабан вказував: “Основною метою хорів рухів 
завжди повинно бути спільне переживання радости 
руху. Це потрібно для значного розширення внутріш-
нього досвіду та, серед іншого, підсилення спраги до 
об’єднання”[2] (тут і далі переклад з іноземних мов 
мій. – О. М.). 

Надзвичайно цікаво порівняти тут думку Р. Лаба-
на з міркуваннями ідеолога антропософії Рудольфа 
Штайнера5 щодо “колективного Я”: “Що ж захищає 
людину від ізоляції, від втрати напрямку і мети, які 
раніше давала йому групова душа?... Кожен має 
власне судження, власну релігію; дійсно, те, що ко-
жен мусить мати власну думку, багато хто оцінює як 
ідеальний стан справ. Однак все це невірно. Адже 
коли люди перетворюють свої звичайні міркування 

Чоловіча група гамбурзького Хору рухів Лабана.

Учасники берлінського Хору рухів Лабана, 
1923 р.

Викладачі та студентка берлінської 
школи Р. Лабана, 1923 р.

5. Наближеність ідей Р. Штайнера і Р. Лабана 
відзначають багато дослідників. Зокрема, Каріна 
Ліліан пише: “Терапевтична танцювальна методика 
Штайнера, евритмія,…практикувалася в Монте Ве-
ріта з самого початку [ХХ. – О. М.] століття. Вплив 
Р. Штайнера прочитується в роботі Лабана “Die Welt 
des Tänzers” (“Світ танцівника”), опублікованій 1920-го 
року”. (Karina L., Kant M.  Hitler’s dancers: German mo-
dern dance and the Third Reich /  Lillian Karina, Marion 
Kant; Trad. J. Steinberg. –  New York; Oxford: Berghahn,  
2003. – P. 31).



2727

Îëåêñàíäð ÌÀÍØÈË²Í

на щось більш внутрішнє, вони обов’язково і най-
природнішим шляхом доходять спільної думки” [3].

Лабанівські хори рухів мусили стати інструмен-
том колективної творчости. Хореографічні компози-
ції, що виникали як результат, перетворювалися на 
видовища під час громадських святкувань. Р. Лабан 
називав такі композиції сальтатами (від лат. saltata, 
досл. “танцювальна”; tragoedia saltata – “танцювальна 
трагедія” за участю мімів і хору була однією з форм 
театральних видовищ у Давньому Римі). Теми саль-
тат здебільшого пропонували самі члени груп. Вони 
часто відображали міське життя і трудовий досвід 
учасників. 

Перший Bewegungschöre Laban було засновано 
в Гамбурзі 1922 р. Власне повоєнна Німеччина на 
півтора десятиліття стала “батьківщиною” Р. Лабана, 
місцем, де його задуми – у викладанні і теоретичних 
дослідженнях, в поставах хореографії і керівництві 
– було реалізовано якнайповніше. В Штутгарті він 
створює 1921 р. свою першу трупу: Tanzbühne Laban 
(нім. “Театр танцю Лабана”). Через рік Р. Лабан зна-
ходить спонсорів, і його театр переїздить у Гамбург. 
Для гастрольної діяльности було утворено компактні-
шу Kammertanzbühne Laban. У Гамбурзі відкриваєть-
ся Школа Р. Лабана; 1926-го р. таких шкіл було вже 
понад двадцять, у тому числі за межами Німеччини. 
У Вюрцбурзі Р. Лабан засновує “Хореографічний ін-
ститут” (1926), що займався дослідженням танцю та 
збором знань про нього. Через рік після відкриття 
Інститут переїздить до Берліна. Театри Німеччини 
запрошують Р. Лабана для здійснення вистав і танцю-
вальних сцен. Крім того, він сам працює виконавцем 
(до сорокасемирічного віку).

З самого початку своєї діяльности в царині тан-
цю Р. Лабан цікавився способами його фіксації. Він 
писав: “Існує багато систем – старих і нових – запи-

Групова композиція, 1928 р.

Заняття в Хореографічному інституті. Берлін, 1927 р.

Р. Лабан з солістами Берлінської 
державної опери, 1930 р. 



2828

су танцю і запису рухів узагалі, але більшість з них обмежена 
окремим стилем рухів, з яким нотатор або читач знайомі. Сьо-
годні нам потрібна система запису, яка може використовувати-
ся універсально, і я спробував знайти шлях у цьому напрямку. 
Вивчення сотень різних форм графічного зображення символів 
різних алфавітів та інших символів, зокрема в музиці і танці, 
допомогло мені висунути нову форму хореографії, яку я називаю 
“кінетографією”[4]. 

Уперше Р. Лабан публікує власну систему запису рухів 
1928-го р. під назвою “Schrifttanz”6. Одночасно під тією ж назвою 
започатковано періодичне видання, на сторінках якого обгово-
рювалися проблеми історії, теорії та естетики танцю. 

Щоб зробити кінетографію надійною і точною, Лабан (разом 
зі співробітниками у кількох професіях, пов’язаних з рухом) 
до кінця життя вдосконалював систему. Поступово вона стала 
необхідним інструментом для багатьох хореографів, танцівників, 
викладачів, театральних постановників і керівників труп.

Р. Лабан невтомно боровся за створення інституцій, які б 
слугували закріпленню і розвитку мистецтва нового танцю. Рух 
Ausdruckstanz (нім. “виразний танець”), що набув значного роз-
маху протягом 20-х років, існував за межами офіційних установ, 
інколи його зневажливо називали “подіюмним” або “концертним” 
танцем. Р. Лабан брав якнайактивнішу участь у створенні “Спіл-
ки танцівників” (Deutscher Tanzerbund), організації Конгресів 
танцівників (1927-го, 1928-го та 1930-го рр.). Він розробляв ідею 
створення державного “Німецького театру танцю”. Чиновники 
стверджували: “Р. Лабан приносить пропозиції одну за одною. 
Жодне міністерство не в змозі мати справу з ним” [5].

Від 1934 р. Р. Лабан активно співпрацює з нацистським Мі-
ністерством народної освіти і пропаганди, демонструючи осо-
бисту відданість новому режиму, підписуючи всі листи віталь-
ним “Heil Hitler!”, наголошуючи на підпорядкованості власної 
роботи “великим завданням, шлях до яких наш Führer вказав з 
невхильною прозірливістю”[6]. Р. Лабан організовує фестивальні 
програми, керує системою стажування і працевлаштування тан-
цівників (Deutsche Tanzbühne)7, очолює ідеологічно орієнтований 
літній тренувальний табір для артистів танцю, друкує статті, 
відкриває “Вищі cемінари танцю” (Meisterwerkstätten). Однак 
незабаром почався занепад кар’єри Рудольфа Лабана в Німеччині. 
Райхсміністр пропаганди Й. Геббельс 1936-го р. після генераль-
ної репетиції на публіці відмінив виставу хору рухів “Від теплого 
вітру і нової радости” (Vom Taurwind und der Neuen Freude), по-
ставленого Р. Лабаном для культурної програми Олімпійських 
ігор. У щоденнику Геббельса записано: “…фальшива і штучна 
річ… Все це надто інтелектуально. Мені не подобається. Ми 
повинні розвінчати все це, і цьому абсолютно немає що робити 
з нами”[7]. Через рік Р. Лабан емігрує. Всі його школи, хори 

Вправи в кінесфері у формі ікосаедра.

Р. Лабан в своєму кабінеті в Дартінг-
тон Холл, 1939 р. (Світлина вгорі).

6. Сьогодні систему називають “Лабанотацією” в Америці і 
“Кінетографією Лабана” в Европі.

7. Deutsche Tanzbühne (нім. “Німецький театр танцю”). Ця 
організація, за задумом Р. Лабана, мусила з часом перетворитися з 
інституції, що опікується фестивалями й соціяльними програмами, 
на державний стаціонарний Театр танцю.



29

руху, система запису танцю і книги було оголошено 
антинімецькими.

Мешкаючи у Великобританії від 1938 р., Р. Лабан 
упродовж Другої світової війни працює промисловим 
консультантом: застосовує власну систему аналізу і 
запису руху для оптимізації роботи працівників фа-
брик (зокрема, з метою використання праці жінок у 
“чоловічій” роботі). З настанням миру Р. Лабан за-
ймається навчанням дітей, керує курсами для викла-
дачів, ставить кілька “п’єс рухів”, працює зі “Студією 
мистецтва руху”.

Õîðåîëîã³ÿ Ðóäîëüôà Ëàáàíà

“Рух є однією з мов людини, 
і в такій якості він мусить бути 
освоєним свідомо. Ми повинні 
спробувати знайти його правдиву 
структуру і хореологічний поря-
док, в якому і через який рух стає 
виразним і зрозумілим” [8].

Рудольф Лабан

Вихідними позиціями лабанівського досліджен-
ня руху в танці було античне знання. Одну зі своїх 
фундаментальних праць – “Хореотику” він починає 
з визначення термінів “хореографія”, “хореологія”, 
“хореотика”, “хореософія” так, як їх осмислювали 
давні греки.

“Хореософія – давньогрецьке слово, від хорос, що 
означає коло, і софія, що означає знання або мудрість. 
Ідеї цього знання проявляються через вивчення всіх 
типів кіл, які існують у природі і житті… Хореосо-
фія стала комплексною дисципліною в часи високої 
еллінської культури. Підрозділи знання про кола … 
називалися хореографія, хореологія та хореотика. 
Перше, хореографія, дослівно означає малювання 
або написання кіл. Це слово досі вживається: ми на-
зиваємо планування і композицію балету чи танцю 

хореографією. Протягом століть це слово використо-
вувалося для визначення процесу змалювання фігур 
і символів рухів, що їх композитори танцю, або хо-
реографи, занотовували для пам’яти” [9]. 

“Два інших предмети знання про кола, хореологія 
і хореотика, не так добре відомі, як перший. Хорео-
логія – це логіка чи наука про кола, що може здатися 
суто геометричною, проте насправді вона була на-
багато ширшою. Це був вид граматики і синтаксису 
мови рухів, що розглядає не тільки зовнішню форму 
руху, але також і його інтелектуальний та емоційний 
зміст. Це базувалося на переконанні, що рух і емоція 
(motion and emotion), форма і зміст, тіло і розум не-
подільно зв’язані... Хореотику можна тлумачити як 
практичне вивчення різноманітних форм (більш чи 
менш) гармонічних рухів”[10].

Хореологія Р. Лабана формується на трьох осно-
вних системах класифікації: 

– загальний аналіз і опис руху, що утворює сис-
тему запису; 

– теорія, що вивчає просторову структуру руху і 
танцю – “Просторова гармонія” або “Хореотика”;

– теорія, що розглядає динамічні аспекти руху і 
танцю – “Евкінетика” і “Теорія зусилля” (Effort).

Р. Лабан писав: “Одразу, як історія дослідження 
рухів людини і досвід руху стануть частиною тілес-
ного досвіду (людини), ми здійснимо дослідження 
постійних зв’язків напружень (тіла) з емоційними ко-

Îëåêñàíäð ÌÀÍØÈË²Í

Виміри рухів: висота, глибина і ширина.

Гами рухів. Малюнки Р. Лабана. 



3030

ливаннями: ми дійдемо дивного висновку, що кожен 
емоційний стан збігається з дуже чітко визначеним 
напруженням тіла” [11]. 

Важливо усвідомлювати, що Р. Лабан розробляв 
свою хореологію протягом усього життя і перекон-
ливо просив не зводити її до системи.

“Просторова гармонія” (хореотика) базувалася 
на певному принциповому спостереженні: Р. Лабан 
зауважив, що організація форм у природі (кристали, 
рослини і тварини) підкорюється просторовим за-
конам, подібні до яких лежать в основі гармонічних 

рухів людського тіла. Розгляд рухів людини як конти-
нуального створення фрагментів кристалічної струк-
тури підтверджується також античним знанням про 
динамічну кристалізацію8. Р. Лабан вважав, що рух у 
різних напрямках простору має в собі формоутворю-
ючу силу, схожу з будовою кристалічної структури. 
Звідси він сформулював базові організуючі принципи 
поєднання рухів, що включали спеціяльні комбінації 
напрямків і контрнапрямків у структурах куба, окта-
едра та ікосаедра9. 

Р. Лабан виокремив у загальному просторі “най-
ближчий простір” безпосередньо навколо тіла і на-
звав його кінесферою (давн.-грецьк. kinesis, рух, і 
sphaira, м’яч, або сфера). Кінесфера визначається че-
рез напрямки, які розходяться променями з центра 
тіла, розташованого вертикально. Напрямки пов’язані 
з двома станами рівноваги: стабільним і мобільним. 
Напрямки виміру (вгору-вниз, праворуч-ліворуч, впе-
ред-назад) є стабільними внаслідок балансування 
маси тіла навколо центра ваги і перпендикулярного 
відношення центру до опори (як, наприклад, під час 
кроку вперед). Діягональні напрямки зміщують центр 
тіла з вертикальної осі над опорою, викликаючи мо-
більність (наприклад, під час падіння на підлогу).

З’єднуючи напрямки згідно з гармонічними прин-
ципами опозиції, паралелізму та урівноважености, 
Р. Лабан ідентифікував просторові форми більшої 
або меншої складности і назвав їх “гамами” (scales) 
і “кільцями” (rings) Подібно до гам та інтервалів у 
музиці, ці форми є з’єднанням напружень, що вира-
жають різноманітні просторові відношення. 

Учениця Р. Лабана, танцівниця і хореограф Марі 
Вігман описувала “гами” як “найточніше вивірені в 
плані взаємодії одна з одною з метою проявитися в 
непохитній єдності сили, часу і простору” і поясню-
вала: “Перша (гама. – О. М.) складалася з п’яти різних 
свінгових рухів, поєднаних у спіральну лінію знизу 
догори. Органічне поєднання їхніх просторових на-
прямків і природних тривимірних якостей призводи-
ло до досконалої гармонії. Різні рухи не тільки без 
зусилля витікали одне з одного – вони виглядали як 
народжені одне з одного”[12].

Кристалічною структурою гам вимірів (dimentio-
nal scales) є октаедр, що включає три виміри: висоту 
(коли тіло витягнуте, руки піднято догори), ширину 

Танцівники Хореографічного інституту демонструють 
кінетографію, 1928 р.

8. На підставі цього знання Платон визначив п’ять тілесних фігур – правильних багатогранників, що є осно-
вою світобудови: куб, октаедр, тетраедр, ікосаедр і додекаедр. 

9. Принципи “Просторової гармонії” Лабана описані в кількох працях. Його книга “Хореографія” (Laban, 
Rudolf von. Choreographie: erstes Heft / Rudolf von Laban. – Jena, 1926. – 103 p.) це перший ескіз теорії руху в 
просторі. Рукопис його головної книги – “Просторова гармонія” (Англія, 1939 р.) опублікований посмертно як 
“Хореотика”. Короткий виклад теорії руху в просторі міститься також у розділі “Концепція сфери руху” книги 
“Сучасний навчальний танець” (Laban, Rudolf. Modern Educational Dance / Rudolf Laban.– London: Macdonald 
and Evans, 1948. – VII, 111 p.)



3131

Îëåêñàíäð ÌÀÍØÈË²Í

(коли кінцівки розведено праворуч-ліворуч) і глибину 
(яка формується кінцівками, що коливаються вперед 
і назад під час пересування). Порядок гами задається 
відповідно до принципів протилежного напруження 
(опозиції) та урівноваження. Кожен рух в один бік ви-
міру відбувається після руху до протилежного краю. 
Вертикальна і горизонтальна структури гами – це 
принцип стабільности. Наприклад, більша частина 
лексики класичного балету, як-то позиції рук, вмі-
щуються у форму октаедра.

Кристалічна структура для діягональних гам 
(diagonal scales) – це куб, що з’єднує чотири просто-
рові діягоналі і вісім їхніх напрямків. Просторовий 
зміст діягональних напрямків є більш комплексним, 
оскільки кожен напрямок включає тривимірний зміст: 
підйом-пересування вперед, переміщення вперед-
спуск тощо. На відміну від стабільности гам вимірів, 
діягональні гами виявляють образ мобільности. Ці 
рухи викликають переміщення, елевацію і падіння. 
Безліч “летючих” стрибків класичного танцю вибу-
довують тіло в діягональних напрямках.

Кристалічна форма ікосаедра надає більшу кіль-
кість гам і кілець. Багато форм сучасного танцю є 
ікосаедральними, вони підкреслюють скручування і 
згинання тіла в трьох вимірах одночасно.

Розгляд динамічних аспектів руху Р. Лабан почи-
нав у межах “Евкінетики”. “Евкінетика” (від грецьк. 
eu, “гарний”, “гармонійний” та kinesis, “рух”) ви-
вчає динамічний розподіл руху як синтез трьох його 
факторів, що визначають виразність: розподіл у часі, 
інтенсивність сили і виявлення в просторі.

Розвиваючи ідеї “Евкінетики”, протягом 1940–хх. рр. 
Р. Лабан розробив “Теорію зусилля”, що розглядає різноманіт-
ні якості розумово-тілесних рухів, які людина виконує взагалі.

Перша праця з “Теорії зусилля” (1947) стала ре-
зультатом співпраці Р. Лабана з 
промисловим консультантом Ф. 
С. Лоуренсом [13], який запросив 
Р. Лабана для аналізу та оптимізації 
виробничого процесу. В книзі “Су-
часний навчальний танець”(1948) 
Р. Лабан запропонував вільну тан-
цювальну техніку, що базується на 
виконанні комбінацій “зусиль” [14]. 

Праця “Мистецтво сценічного руху”(1950)10 розгля-
дає “зусилля” як інструмент в мистецтвах пантоміми, 
акторської гри і танцю.

Р. Лабан бачить “зусилля” як внутрішній імпульс 
– відчуття руху, думку, або емоцію – від якого почина-
ється рух. Це утворює зв’язок між психічною і фізич-
ною складовими руху. Виявлення цього внутрішнього 
імпульсу може бути описаним через фактори руху. 
Будь-який рух виконується в просторі, в часі і при-

Чоловіча група Берлінської школи Р. Лабана, 1923 р.

Вправи з “Промислового ритму” Лабана-Лоуренса, що їх 
демонструють перші учениці “Студії мистецтва руху”. 
Манчестер, 1947 р.

10. Лабан підготував рукопис 
книги “Мистецтво сценічного 
руху” (The mastery of movement 
on the stage) 1950-го р. Друге і на-
ступні видання (1960-го, 1971-го, 
1988-го рр.) редагувала Ліза 
Ульманн. Назву книги було змінено 
на “Мистецтво руху” (The mastery 
of movement).



32

водить вагу тіла в хід змін (flow of changes). Звідси
кожен рух використовує чотири фактори руху – про-
стір, час, вагу і потік – у більш або менш активній 
і чіткій формі. Конкретно акцентовані, відібрані, ці 
фактори становлять те, що Р. Лабан назвав характе-
ристичними моделями зусилля (characteristic effort 
patterns) особистости11. Модель зусилля є результатом 
внутрішнього відношення спротиву чи прийняття 
фізичних умов, що впливають на рух.

Р. Лабан співставив позицію щодо факторів руху 
з різними рівнями свідомости. Позиція відносно 
простору пов’язана з увагою і силою думки людини; 
ваги – з прагненням і чуттєвим сприйняттям; часу – з 
рішучістю та інтуїцією; потоку рухів – з точністю, 
послідовністю та емоційною сферою.

Співвідношення двох факторів, що показує вну-
трішнє відношення чи стан можна чітко розрізнити, 
це часто використовується в танці. Наприклад, якщо 
комбінація елементів ваги і часу створює ритмічний, 
камерний, приземлений настрій, то протилежне по-
єднання елементів простору і потоку виражають аб-
страктніший, відстороненіший настрій. Враховуючи 
можливість комбінування різних якостей факторів 
руху, Р. Лабан виділив двадцять чотири комбінації 
зусиль і назвав їх неповними зусиллями (incomplete 
efforts) або неповними внутрішніми позиціями (inc-
omplete inner attitudes).

Комбінацію трьох яскраво виражених факторів 
Р. Лабан назвав базовими діями зусилля (basic effort 
actions). Одночасний прояв чотирьох факторів руху 
(який є незвичайним, винятковим засобом виразнос-
ти) одержав назву повної дії зусилля (complete effort 
action) [15].

Як цілісна дисципліна, хореологія Р. Лабана 
прагне відобразити принципи руху задля розуміння 
цього явища. Відповідно, принципи цієї теорії мо-
жуть бути застосовані (і застосовуються) не лише до 
хореографії, але також до театру, спорту, танцтерапії 
та інших форм терапії тіла і психотерапії; в дослі-
дженнях невербальної комунікації та інших галузей 
біхевіористичних і соціяльних наук; в попередженні 
травматизму і лікуванні, а також інших освітніх, до-
слідницьких і творчих програмах. 

Валері Престон-Данлоп відзначала: “…краса кон-
цепції Р. Лабана полягає в тому факті, що рух у танці 
одержав власну територію, зі своїми специфічними 
методами. Цілком припустимо вивчати танцівників 
і поліцейських з соціологічного кута зору, але не-
можливо з хорологічного кута зору; подібним чином 
етику і танець можливо розглядати з філософського 
кута зору. На противагу, хореологія – підхід до танцю 

через погляд зсередини, для того щоб тільки потім 
розглядати його в поєднанні і взаємодії з іншими дис-
циплінами”[16].

Варто пам’ятати: теорія, що займається осмис-
ленням танцю, тільки-но набирає обертів в Україні. 
Звідси стає зрозумілою важливість вивчення до-
свіду зарубіжних митців і дослідників. Хореологія 
Р. Лабана є одним з фундаментальних етапів на цьому 
шляху. 

_________________
1. Preston-Dunlop, Valerie. Rudolf Laban: an extraord-

inary life / Valerie Preston-Dunlop.– London: Dance books, 
1998 . – XIV, 306 p.: ill.

2. Цит. за: Movement choir // International encyclopedia 
of dance: 6 vols. – vol. 4 / Edited by Selma Jeanne Cohen and ot-
hers. – New York: Oxford University Press, 1998 . – P. 475-477.

3. Штейнер P. Пятидесятница – праздник стремле-
ния душ к объединению. Лекция, прочитанная в Кёльне 
7 июня 1908 г. // Штейнер Р. Спасение человеческой инди-
видуальности: событие Пятидесятницы как основа ис-
тинного христианства / Рудольф Штейнер / Сост. и ред. 
А. С. Конвиссер.– СПБ: “Деметра”, 2005.– С. 6-13.

4. Laban, Rudolf . Choreutics / Rudolf Laban / Edited by 
Lisa Ullmann. – London.: Macdonald and Evans, 1966. – P. VIII.

5. Цит. за: Karina L., Kant M. Hitler’s dancers : ger-
man modern dance and the Third Reich / Lillian Karina and 
Marion Kant; translated by J. Steinberg .– New York; Oxford: 
Berghahn, 2003. – P. 17.

6. Там само.
7. Цит. за: Gordon, Terri J. Fascism and the female form: 

performance art in the Third Reich / Terri J. Gordon // Sexuality 
and german fascism / Editet by Dagmar Herzog.– New-York; 
Oxford: University of Texas Press, 2002. – P. 164-200. 

8. Laban, Rudolf . Choreutics / Rudolf Laban / Аnnotated 
and edited by Lisa Ullmann . – London.: Macdonald and Evans, 
1966. – P. VIII. 

9. Там само. – P. VII-VIII.
10. Там само.
11. Цит. за: Bartenieff I. The root of Laban theory: aes-

tetics and beyond / Irmgard Bartenieff // Four adaptations of 
effort theory in research and teaching / by Irmgard Bartenieff, 
Martha Davis, Forrestine Paulay . – New York: Dance notation 
bureau, 1973. – P.1-27.

12. Цит. за: Mary Wigman. The Mary Wigman book: her 
writings / edited and translated by Walter Sorell . – Middletown 
(Connecticut): Wesleyan University press, 1975. – P. 38-39.

13. Laban, Rudolf von; Lawrence, F. C. Effort: economy 
of human movement / Rudolf von Laban, F.C. Lawrence.– Lo-
ndon, 1947.– 98 p. 

14. Laban, Rudolf. Modern Educational Dance / Rudolf 
Laban .– London: Macdonald and Evans, 1948.– VII-111 p.

15. Laban, Rudolf. The mastery of movement / Rudolf Lab-
an ; with a new pref. by Roland Laban - 4th ed. rev. and enlarged 
/ Lisa Ullmann . - Plymouth: Northcote House, 1988. – 196 p.

16. Preston-Dunlop, Valerie. La choreologie / Valerie Pres-
ton-Dunlop // Nouvelles de Danse.– 1995.– № 25.– P. 23-30.

11. Дослідники вказують на схожість висновків 
Р. Лабана і К. Юнга.



33

ÀÐÕ²Â

Доміян КОЗАЧКОВСЬКИЙ

ÒÅÀÒÐ ²Ì. Ì. ÇÀÍÜÊÎÂÅÖÜÊÎ¯ (1926–1928)

Доміян Козачковський

(Закінчення, початок: “Просценіум”, Ч. № 1–2 (23-24) 2009. – С. 22-27; 
Ч. 3 (25) 2009 – 1 (26) 2010. – С. 26-31)*   

Услід за цим, не далі, як через місяць, вийшла в 
світ нова не менш складна для мене прем’єра вистави 
“Вій” – Остапа Вишні за М. Гоголем і М. Кропив-
ницьким.

Постава вимагала ще упертішої роботи всього 
творчого колективу у подоланні своєрідного Вишнів-
ського прийому, де на сцені збігалися в підкресленій 
подачі різні види жанрів, об’єднані гостросатиричним 
оглядом (вели огляд два кумедники) в плані яскравого 
театрального видовища.

Кожен робочий день одбирає чимало часу для 
акторського тренажу (танець, акробатика, польоти 

і т. ін.) з відповідним технічним приладдям, що не-
мало втомлювало акторів. Але треба сказати, що 
театральна новизна і вигадка сценічних прийомів, 
які народжувались дякуючи яскравим в тексті і в 
ремарках дотепам автора, безмежно захоплювали 
творчий склад учасників “Вія” і не давали жодної 
можливости помічати час і відчувати втому в цій 
нелегкій праці.

Особливо захоплено працювали в підготовці виста-
ви “Вій” артисти Б. Романицький1 і О. Олесь2 в ролі Пер-
шого і Другого кумедників; М. Донець3  (Хома), О. Хви-
ля4 (Халява), Г. Лаврик (Тиберій)5, Ф. Федькович6  

* Коментарі до статті – О. Палій.
1. Романицький Б. (19.03.1891 с. Чорнобай Черкаської обл. – 24.08.1988, Львів) – актор, режисер і театральний 

діяч. Головний режисер та голова художньої ради  з 1925 р., мистецький керівник Театру ім. М. Заньковецької у 
1927–1948 рр.; н.а. СРСР (1944), лавреат Державної премії СРСР (1950), Державної премії УРСР (1974).

2. Олесь О.  – актриса Театру ім. М. Заньковецької у 1926–1941 рр.; також була зазначена як автор танків 
у таких поставах заньківчан як: “Мартин Боруля” (1936), “Наталка Полтавка”, (1936), “Олекса Довбуш” 
(1941).

3. Донець М.  – актор Театру ім. М. Заньковецької у 1926–1937 рр. Разом з актором цього ж театру 
Г. Лавриком був режисером  вистави “Квадратура круга” В. Катаєва.

4. Хвиля О. – актор театру ім. М. Заньковецької у 1924–1929 рр. 
5. Лаврик Г. – актор Театру ім. М. Заньковецької у 1926–1941 рр., також був режисером-постановником 

таких вистав: “Місто вітрів” М. Ірчана (1929)  та  “Коммольці” Л. Первомайського (1930). Навчався режи-
серської майстерности у Б. Романицького.



34

(Відьма), Т. Музиченко7 (Хорунжий). Від них багато 
залежало, вони в основному вели виставу.

Партію Панночки виконувала співачка Сокіл М.,8 
Ундерву грав Грінченко С.,9 Сотника – Колесничен-
ко Т.,10 Няньку – … Решта колективу театру була на 
ролях бурсаків, торговок, козаків і др.

Немало винахідливої думки приклав мій одеський 
друг, співквартирант, на всі руки майстер Леонід11.

З дозволу Павла Михайловича Вишні12 ми вмон-
тували низку літературно-сатиричних додатків на міс-
цеві теми, що мало особливий успіх у дніпропетров-
ського глядача. Додатки писав молодий автор Андрій 
Шпичка (В. Сокіл)13. Музику використовували стару 
за музредакцією і необхідними додатками молодого 
композитора Михайла Бака.14

Хореографічний бік вистави оформлювала балет-
мейстер Марія Явір15.

Досить просте і дійово вдале, в той же час сце-
нічно яскраве, з певним сатиричним ухилом, оформ-
лення робив художник І. Крига16.

“Вій”
Государственный украинский театр.
… К обозрению предъявляются несложные тре-

бования: оно должно быть злободневно, остроум-
но и эффектно подано. “Вій” в постановке нашего 
украинского театра этим требованиям не вполне 
удовлетворяет.

… Весь спектакль надо вести гораздо более 
быстрым темпом. Медленность темпа – стран-
ная особенность нашей украинской драмы и от 
этого недостатка театр никак не может осво-
бодиться.

Постановка (режиссер Д. И. Козачковский) по-
требовала, по-видимому, огромной напряженной ра-
боты всей труппы. Есть интересные трюки – полет 
артистов через весь театр, сцены в зрительном зале и 
т.п. Последними, однако, не следует злоупотреблять.

…В общем спектакль прошел неровно. Только 
первый акт с прекрасно поставленными массовыми 
сценами, на которые такой мастер т. Козачковский, 
– вызвал дружное одобрение публики. Со второго 
акта настроение зрительного зала начало падать и 
спектакль закончился при очень сдержанных и сухих 
аплодисментах. Это показательно, театр должен 
учесть настроение зрительного зала и внести в по-
становку значительные изменения.

…Тем не менее, нельзя не признать, что “Вій” 
публику заинтересовал. Театр был переполнен, и в ан-
трактах в фойе собирались группы зрителей, в зале 
(велись) оживленные споры по поводу постановки. 
У нас это явление довольно редкое.

М. Д-в.
(г. Днепропетровск, газета “Звезда” 
от 29.І.1927 года).

* * * 
Грім і блискавка!
Трудно, майже неможливо описати навалу тих 

заворушень в культурному, зокрема театральному 
житті м. Дніпропетровська, які почалися зразу ж на 
другий день після прем’єри “Вія”.

За успіх “Вія”, ще за три дні до прем’єри, прак-
тичне око колишнього антрепренера Т. Колесніченка17 
ручалося тижнем рядових аншлагів. В доказ цього 
Колесніченко довго і настирливо намагався закупити 

6. Федькович Ф. –  актор та один із членів профспілки (у Театрі ім. М. Заньковецької почала існувати з 1924 р.)
7. Особа не встановлена.
8. Сокіл М. – актриса Театру ім. М. Заньковецької у 1924–1931 рр.
9. Грінченко С. – актор Театру ім. М. Заньковецької у 1924–1968 рр.
10. Особу не встановлено.
11. Йдеться, очевидно, про адміністратора Театру ім. М. Заньковецької Леоніда Михновецького, котрого 

було запрошено до колективу напередодні сезону 1926–1927 рр.; припускаємо, що Л. Михновецький познайомився 
з колективом ще 1925 р., коли заньківчани гастролювали Херсонською та Миколаївською обл.

12. Павло Михайлович Губенко (псевдонім – Остап Вишня) – відомий український письменник-сатирик 
(15.11.1889 – 29.09.1956), автор численних гуморесок та фейлетонів. Репресований радянською владою 1934 р. 
і засуджений до десяти років таборів. У 1920-х рр. активно співпрацював із Театром ім. М. Заньковецької як 
драматург; також був державним рецензентом від управління мистецтв НКО УРСР та Катеринославської 
Губполітосвіти для надання заньківчанам статусу державного драматичного театру та виділення для них 
стаціонарної бази.

13. Особу не встановлено.
14. Бак М. – завідувач музичною частиною Театру ім. М. Заньковецької у 1926–1930 рр.
15. Явір М.  – хореограф Театру ім. М. Заньковецької у 1926–1930, 1932 рр.
16. Крига І. – художник та режисер у Театрі ім. М. Заньковецької у сезоні 1926–1927 рр.
17. Особу не встановлено.



35

Äîì³ÿí ÊÎÇÀ×ÊÎÂÑÜÊÈÉ

за готівку перші три вистави по 1200 крб. Не менш хи-
трий головний адміністратор театру т. Ч.18 не насмілю-
вався на цю операцію в тремтливій надії на аншлаги.

Колесніченко входив у справжній торг і потроху 
підвищував гарантію. Виростав ажіотаж. Головному 
адміністратору і хотілося, і кололося. А що як справді 
будуть аншлаги?! Проте Колесніченко суми аншлагів 
чомусь не пропонував. Та й що йому за вигода, коли 
він, надіючись на них, все ж мав на увазі власний за-
робіток. Принаймні на 1000 крб. чистоганом.

Сподіваючись на погодження адміністрації те-
атру, досвідчений антрепренер Колесніченко сам 
утворював неймовірно галасливу рекламу про ори-
гінальність і цікавість наступної прем’єри.

Афіша сповіщала, що 27, 28, 29, 30 січня, далі 4, 
5, 6, 13 лютого 1927 р. в Театрі ім. М. Заньковецької: 
прем’єра “Вій”! Біля каси безконечні черги. Книжки 
зареєстрованих квитків швидко танули. Саме це утри-
мувало головного адміністратора тов. Ч. піти на зайву 
угоду з Колесніченком. І він не помилився.

Саме в кінці січня я цілком повернув надісланий 
мені у вересні минулого року аванс і зміг порадувати 
свою тітку матеріяльною порядністю своєї професії.

Після прем’єри, протягом кількох днів, до театру 
стали приходити знайомі люди і незнайомі, з бажан-
ням познайомитися і поговорити з постановником 
“Вія”.

28 січня ранком подзвонили з відділу мистецтв 
Наросвіти, викликаючи постановника останньої 
прем’єри “Вія” в справі деяких суперечливих прин-
ципових творчих питань постави.

За два-три дні після прем’єри Дніпропетровська 
пролеткультівська організація влаштувала диспут. Га-
зета “Звезда” викликала на диспут тт. Козачковського, 
Романицького, Любарт і др. акторів.

В основу питань, виставлених на диспуті, також 
стояло принципове питання творчих, сценічних при-
йомів в поставі “Вія”.

Клуб учителів теж улаштував обговорення поста-
ви “Вія” в своєму колі з запрошенням постановника 
вистави і ряду акторів театру.

На обговоренні промовлялися догми, випливала 
консервативність, сухі критичні зауваження, виявля-
лося захоплення новим, свіжим, сміливим… відміча-
лося позитивним явищем збагачення засобів підняття 
акторської майстерності і т. інш.

В ці останні дні січня і початок лютого я розри-
вався на кілька частин, відповідаючи, захищаючи, не 
погоджуючись, погоджуючись, виправляючи, удо-
сконалюючи і т. ін.

Тим часом “Вій” йшов з неослабним успіхом у 
глядача і в касі театру.

Я упевнено відчув, що в усіх дніпропетровських 
театральних колах і в самому Театрі ім. М. Занько-
вецької мене визнано режисером.

Оперета, що на думку адміністрації Театру Зань-
ковецької, працюючи поруч, не давала життя театро-
ві, забираючи глядача і гроші в свою касу, з часом 
померкла, а далі і зовсім перестала бути будь-яким 
конкурентом.

Театр чим дальш збільшував коло своїх глядачів. 
Навіть така дещо сенсаційна реклама в газеті, як за-
мітка про “Новые таланты опереточного режиссера 
В. Ленского”, в якій розповідається, що Ленський 
ударив “контрольора Германа” (куди ж пак! Цікаво 
глянути: що сталося з Германом? Як виглядає тепер 
Ленський?!) – не виправдовувала  своєї появи.

С. Грінченко – Халява у виставі “Вій” Остапа Вишні за 
М. Гоголем. Режисер – Д. Козачковський, художник – І. Крига. 
Театр ім. М. Заньковецької, 1927 р.

18. Чаплинський І.  – головний адміністратор Театру ім. М. Заньковецької у 1926 – 1927 рр.



36

Дніпропетровськ цих днів був переповнений 
окремими видатними гастролерами (Клара Юнг, 
Дулькевич, Ільїнський, Маяковський і др.) і га-
стролями різних театрів (“Красный факел”, Театр 
ім. В. Мейєрхольда і др.).

Театр ім. М. Заньковецької працював разом з ними 
повнокровним творчим життям. Йшли нові вистави: 
“Рожеве павутиння” Я. Мамонтова, “Фея гіркого миг-
далю” І. Кочерги, “Одруження” М. Гоголя і др.

Безконечно йшли “Вій” і “Паливода”, “Катерина” 
і “Запорожець за Дунаєм”.

Успішно йшла вистава “Овеча криниця”.
Я таки справді, ніби за пророкуванням газети 

“Звезда”, став режисером, який здійснював у театрі 
“музыкальные постановки”.

Готувалася нова прем’єра “Пошились у дурні” 
– М. Кропивницького, в поставі режисера І. А. Криги. 
Я грав Куксу.

* * *
13-го березня 1927 р. Театр ім. М. Заньковецької 

закінчував свій зимовий сезон у Дніпропетровську. 
На літні гастролі театр мусив виїжджати до Кремен-
чука та Миколаєва.

Напередодні закриття сезону 1926–27 рр. місцева 
газета сповіщала:

“… За час з 15 жовтня по 13 березня театром по-
ставлено 81 вистава у приміщенні театру ім. Луначар-
ського і 35 в робітничих клубах. Всього 116 вистав. З 
них за сезон було поставлено 10 прем’єр і поновлених 
з минулого сезону вистав.

За відгуками, художнім успіхом 
користувалися, за малим винятком, всі 
п’єси. У матеріальному відношенні 
найкраще пройшла постановка “Вія”.

Закінчуючи сезон 13 березня, театр 
ставить в один день дві вистави – ранком 
в 12.30 дня “Пошились у дурні”, ввече-
рі в 7.30 – остання прощальна вистава 
“Вій”. (12.ІІІ.1927 р., газ. “Звезда”).

Газета наче підкреслює: “В один 
день дві вистави”. В ті роки практика 
ранкових вистав не була так розповсю-
джена, як зараз.

Отже, колектив по благополучному 
закінченні сезону в Дніпропетровську 
радісно готувався до виїзду на гастролі 
в Кременчук.

Я вже почував себе “своїм” в колі 
справжніх друзів по творчій праці і пев-

но визнаним в ряді постановок режисером, до чого 
я, як відомо, вже приступав з великою обережністю 
і разом щирістю.

Уже художній керівник Б. В. Романицький, який 
зі справжнім товариським теплим підходом стар-
шого товариша довіряв мені, сміливо міг залишати 
розпорядження: “Під час моєї відсутности дору-
чаю простежити за художньою частиною режисеру 
Д. І. Козачковському”…

Це доручення я сприймав передусім як велику 
подяку за довір’я і намагався виправдати його по силі 
своїх можливостей.

Приїхавши до заньківчан на початку жовтня 1926 р., 
я до 27.І.1927 р. поставив п’ять великих вистав-
прем’єр, також за дорученням керівництва провадив 
іноді репетиції поновлених п’єс, як “Наталка Полтав-
ка”, “Про що тирса шелестіла” тощо.

За цей час в Дніпропетровську мені довелося ви-
ступити в ролях:

Головного бухгалтера – “Р.У.Р.” К. Чапека; 
Івана Карася – “Запорожець за Дунаєм” С. Гулака-

Артемовського;
Батька – “Катерина” Т. Шевченка, М. Аркаса;
Кукси – “Пошились у дурні” М. Кропивницького;
Маркіза – “Мірандоліна” К. Ґольдоні;
Подкольосіна – “Одруження” М. Гоголя;
Харка Ледачого – “Паливода XVIII століття” 

І. Тобілевича;
Командора – “Овеча криниця” Лопе де Вега;
Гонти – “Гайдамаки” Т. Шевченка;
Микити – “Молода кров” В. Винниченка;
Сірка – “Про що тирса шелестіла” С. Черка-

сенка;
Дипломата – “Гендлярі славою” [М.] Паньйоля 

і [П.] Нівуа;

Г. Лаврик – Тиберій, М. Донець – Хома  у виставі “Вій” Оста-
па Вишні за М. Гоголем. Режисер – Д. Козачковський, худож-
ник – І. Крига. Театр ім. М. Заньковецької, 1927 р.



37

Äîì³ÿí ÊÎÇÀ×ÊÎÂÑÜÊÈÉ

Виборного і Возного – “Наталка Полтавка” 
І. Котляревського і др.

Я наумисне згадую про це, бо навряд чи таке щас-
ливе творче напруження трапляється кому витримати: 
п’ять постав і понад 14 ролей за різними характерами 
і досить немалим розміром – всього за 5 місяців.

Брехня чи реальність?
Сьогодні, через 35 років – не віриться! А це дійс-

но так і було!

* * *
Отже, до Кременчука!
Дніпропетровські друзі, прихильники театру і 

рядові глядачі, які щиро полюбили колектив зань-
ківчан, заповнили перон вокзалу, щоб попрощатися 
– може, й востаннє. Різні чутки йшли про наш на-
ступний зимовий сезон, але не всі вони були до душі. 
Можливо, восени сюди вже не приїдемо – були такі 
версії… можливо…

Хвилини жалю, хвилини співчуття – і знову ве-
селий сміх, невпинна радість, віра в ще краще май-
бутнє.

Свисток! Прощальний… Різноголосі вигуки обі-
цянок і побажань!

Мелькають капелюхи, хустки, завмирають в по-
вітрі голоси…

Поїзд наче вирвався з набридлої зупинки і, радіс-
но давши гудок, полетів в обійми рідної мандрівної 
стихії…

* * *
У Кременчуці ми грали в Театрі ім. Ревенко, де 

був на той час директором небезвідомий всім Д. Воль-
ський19, а його замісником Г. Дранніков20 – обидва 
дуже гарні адміністратори і господарі.

Збори були переповнені. Після вистави “Вій”, 
яка пройшла в Кременчуці кілька разів на аншлагах, 
місцева газета “Кременчугский рабочий” помістила 
рецензію на виставу за підписом К. Ритик.

Не можу не помістити в цих спогадах критики 
на критику К. Ритика, надрукованої в Харківському 
журналі “Нове мистецтво” в № 17 за 1927 рік.

ЯК КРЕМЕНЧУЦЬКИЙ ТЕАКРИТИК ОДКРИВ 
АМЕРИКУ

Тепер наш Відділ Мистецтв при НКО спокійно 
може сказати за Сімеоном богоприємцем: “нині 
отпущаєш раба твоєго по глаголу твоєму с міром”… 
Бо народився ж таки, кінець кінцем, у нас на Укра-
їні, а саме у Кременчуці, неабиякої талановитості 
теакритик. Ось послухайте-но, що пише цей ново-
явлений отрок в газету “Кременчугский рабочий” 

від 10 квітня ц.р. (№ 25). Пише він не фейлетона, 
а критику, пише українською мовою і підписується 
К. Ритик.

Заньківчанський “Вій” – це дуже складна річ. 
Ви ж подумайте, [тільки], як він виник: вперше цей 
твір написав відомий письменник М. Гоголь, потім 
для сцени його переробив даровитий драматург Кро-
пивницький, а вже за наших часів режисер театру 
ім. Заньковецької – Козачковський додав до змісту 
старого “Вія” дещо з “творів” Остапа Вишні”…

Оце так пасаж для Остапа Вишні. Ну, хто б 
таки подумав, що Вишня отакий плагіятщик. Викру-
чуйся тепер, Вишне. Фактики, голубчику, викладай 
на стіл.

Кажеш, ти ще в 1925 році переробив “Вія”.
– Нічого подібного.
Франківці протягом трьох сезонів ставлять 

твого “Вія”?
– Нічого подібного.
ДВУ ще в 1925 році видало твого “Вія” накладом 

в 5 000 примірників?
– Нічого подібного.
Режисер Козачковський переробив “Вія”, а ти, 

пробач нас за цей вираз, приший кобилі хвіст.
І сядь ти, Вишне, у калошу, і мовчи, і пари з рота 

не пускай.
Та вернімось знов до шановного К. Ритика.
“… Й вийшло щось подібне до колишніх “мало-

російських” видань Ситіна та Губанова, що йшли 
в народ приблизно під такими заголовками: “Торба 
реготу та мішок сміху”.

Оце і ми розуміємо, що критика. Не пише чо-
лов’яга, а просто без мила голить.

Далі:
“О. Вишня зі своїми послідовниками… своєю лі-

тературною продукцією гублять українську мову й 
гальмують українізацію…”.

Чули? Чути тобі, Центральна Комісіє по україні-
зації? Ось звідки йде вся контр-українізація. Не будь 
Вишні та прісних з ним, “Кременчугский рабочий” 
уже п’ять років тому українізувався б, і писали б 
там театральні рецензії бодай трохи грамотніші 
люди.

Кому це ясно?
А нам усе ясно – як на долоні. Лишень є одна ма-

лесенька заковика. Нижче в тій самій газеті вміщено 
таку хронікальну замітку:

“Сегодня в третий раз идет пьеса Гоголя-Кро-
пивницкого, Остапа Вишни – “Вій”. Пьеса все дни 
проходит с исключительным художественным и 
материальным успехом…”

Отут, признаємось, і нам стало не зовсім ясно. 
Одна і та ж газета, одна і та ж шпальта, один і той 
же петит, а ріжниця – кілометрів на сто з гаком. 

19. Особу не встановлено.
20. Особу не встановлено.



38

Гадаємо, що тут “ясно” лишень одному заввідділом 
мистецької хроніки “Кременчугского рабочего”. І 
коли б ми були на місці редактора “Кременчугско-
го рабочего”, ми неодмінно б нагородили цього зава 
двохпудовою медаллю, “для ношения на шее”. Це 
– “за ясність”.

А з К. Ритиком як?
Дали б йому довічний відпуск. Хай відпочиває 

трудяга.
А з Остапом Вишнею?
Остап Вишня нехай надішле К. Ритикові при-

мірника друкованого “Вія”, з отаким-о своїм авто-
графом:

Кого люблю,
Тому дарю.
Остап Вишня
Антоша Ко

В Кременчуці ми, як-то кажуть, “пройшли” по-
вним рублем. Звідти їхали до Миколаєва, – знову весе-
лі, задоволені і повні сил і зарядки на подальшу працю.

* * *
У м. Миколаєві ми грали на Слобідці в літньо-

му театрі робітничого парку ім. Г. І. Петровського. 
Деякі вистави грали в міському театрі. Майже весь 
колектив мешкав на Слобідці. Жили недалеко один 
від другого, і тоді, як ніколи, пригадую велику працю 
і дружні зустрічі, що відбувалися в довгих творчих 
сперечаннях і товариських розвагах.

В колективі під час роботи панувала зразкова дис-
ципліна, завдяки чому вистави йшли з постійним 
підйомом і художньою чіткістю.

Гастролі театру мали великий успіх і проходили 
в цьому величезному літньому театрі при перепо-
внених зборах. Жодна вистава, як в Кременчуці, так 
і в Миколаєві, не проходила без догляду художньо-
го керівника Б.В. Романицького або без чергового 
режисера, в чині якого був я. Цей абзац я наумисне 
підкреслюю, оскільки зараз, коли заповнюються ці 
сторінки, присутности режисерів на виставах в дея-
ких театрах, зокрема в тому ж Театрі ім. М. Занько-
вецької, і не видно і не чути. Такий “стиль” чи така 
“новизна” в театрах нічим хорошим і розумним не 
може радувати.

Це дико і для здорового глузду не зрозуміло.

* * *
Листи від моєї старенької чим дальш, тим біль-

ше мене непокоїли. Вона, одірвана від своєї рідної 
Полтави, рідних сестер і близьких друзів, ніяк не 
могла заспокоїтися в своїй одеській самотності. Моя 
ж відсутність тяглася і тяглася для неї, як безконечна 
вічність.

Десь в середині червня ми закінчували свої га-
стролі, після чого починався відпуск.

Зразу ж, після прощальної вистави, я, розцілу-
вавшись з товаришами, вже летів, коли так можна 
опреділити рух пароплава, до Одеси.

В Одесі знову нахлинула до мене група акторів, 
які, організувавшись в колектив, ставили різні ви-
стави в літніх театрах Одеси та її курортах.

Ввійшов до складу колективу і я. Мені приходи-
лося грати різні ролі і стихійно бути за старшого в 
колективі, нібито за режисера. Говорю “нібито”, бо 
при умовах різних, далеко не обладнаних кожного 
разу, сценічних площадок, про справжнє режисерське 
мистецтво говорити не приходилось.

Вистави давали такі як: “Тарас Бульба”, “Кума 
Марта”, “Мазепа”, “Панна Мара”, “Катерина”, “За-
порожець за Дунаєм”, “Маруся Богуславка”, “Поши-
лись у дурні” і др. П’єси великі, складні, оформлен-
ня компонувалося заранні з декоративних ресурсів 
держдрами, в чому особливу компетентність прояв-
ляв режисер держдрами Д. І. Шклярський.

Так в співдружності з тов. Шклярським ми про-
довжували цього 1927 літа роботу разом з групою ак-
торів, так старожилів-одеситів і новачків з держдрами, 
як і відпускників з інших театрів, що приїхали купа-
тися в одеському Чорному морі. В основному, звичай-
но, це були актори Держдрами: Борисов, Гнатюк-Дні-
провський, Горська, Кірсанов, Кропивницька, Куз-
нецов, Мацієвська, Суслов, Чернов, Шумський і др.

* * *
Якось погожого липневого ранку до мене в двері 

постукали. Відчинивши їх, я побачив струнку постать 
мужчини, який відрекомендувався директором театру 
“Березіль”. Це той театр, про який, як уже відомо, я 
мріяв ще, незграбно експериментуючи своїми робо-
тами, в Полтаві…

– Чи тут мешкає актор т. Козачковський? – ввіч-
ливо запитав він.

– Я Козачковський. Прошу, заходьте, – відповів я 
і, запросивши до кімнати, запропонував сісти.

Миттю, оглянувши хазяйським оком мою убого 
обставлену кімнату, директор заговорив швидким 
темпом:

– Дуже приємно, що я вас застав дома… А то, 
чомусь, хоч мені відомо, що ви у відпустці, – вас ніяк 
не можна впіймати. Мамаша ваша говорить, що ви на 
роботі. То як же це? І відпустка і робота?

– Так, я дійсно у відпустці, а робота – це тимча-
сово… літня підмога товаришам, та й собі…

– А-а-а, нормально, нормально. Коли так – робота 
під час відпустки – маю дещо запропонувати… Я 
з дорученням від Леся Курбаса… Певно, чули про 
такого?!



39

Äîì³ÿí ÊÎÇÀ×ÊÎÂÑÜÊÈÉ

– Ну, як же! І чув, і читав про його роботу, і по-
бачити б його не відмовився…

– О, саме зараз маєте таку нагоду… Ось лист…
Він швидко витяг з кишені лист і подав його мені. 

Те, що я прочитав, було перш за все для мене рап-
товим, ніколи не жданим і в той же час невимовно 
приємним…

“Шановний товаришу Козачковський! Корис-
туючись нагодою Вашого перебування в Одесі, маю 
намір запропонувати Вам працю у нашому театрі, з 
приводу чого, в разі Вашого принципового погоджен-
ня, чекаю Вас у себе в надії на повне домовлення.

З дружнім привітом
Лесь Курбас.

P. S. Адресу дізнаєтесь в товариша 
Дацківа Л. К.”

Спочатку все це: директор, Курбас, лист – здава-
лося мені маревом… Я, звичайно, ніколи не чекав, 
що до мене хтось звернеться, може надіслати такого 
листа чи взагалі помітити моє прізвище… Але переді 
мною сиділа людина, директор столичного театру, і 
реальним голосом говорила мені реальні речі.

– Пробачте, товаришу Козачковський, ваше ім’я 
і по батькові?

Я сказав.
– Ото ж, Доміяне Івановичу, можете чи зразу по-

їхати зі мною на шістнадцяту станцію, чи подумаєте, 
я можу залишити вам адресу. Ми зараз всим творчим 
складом відпочиваємо на Великому фонтані, але ра-
зом з тим, відводимо певний час для праці: вправ, 

лекцій, репетицій. І купаємось у морі. Через місяць 
рушаємо до Харкова, – закінчив він весело і встав, 
чекаючи моєї відповіді.

Моє невтримне і давнє бажання працювати в 
“Березолі” все ж не давало мені права їхати зразу на 
переговори до Курбаса.

Театр ім. М. Заньковецької, колектив, до якого 
я уже встиг звикнути, і пропозиція йти працювати 
в “Березіль”, де ніхто мене не знає, де я нікого не 
знаю?!

Театр ім. М. Заньковецької, колектив якого поїхав 
у відпустку невідомо на який час і невідомо куди, і 
коли прийдеться з’являтися на роботу – хвалений 
театр “Березіль”, який працює, відпочиваючи, і за 
місяць їде до свого постійного місця праці відкривати 
свій сезон!?

Від зливи різних думок мені стало страшно, і я 
не міг зразу нічого відповісти.

– Бачу, вам тяжко вирішити. Отже, залишаю вам 
адресу. – Він подав мені записану на листі паперу 
адресу.

– Те чи інше ваше рішення прошу не затримувати. 
Приїжджайте чи сповістіть за адресою. Прошу вас я 
і Лесь Степанович.

І рішуче додав:
– Думаю, що завтра ви приїдете!
Попрощавшись зі мною і моєю старенькою, яка 

наче завмирає, почувши нову пропозицію знову по-
їхати з дому, він вийшов, кинувши на ходу:

– Завтра чекаємо!

* * *

Сцена з вистави “Наталка Полтавка” І. Котляревського. Режисер – І. Богаченко, художник – Ю. Стефанчук. Перший 
зліва  – Доміян Козачковський у ролі Возного. Запорізький театр ім. М. Заньковецької, 1936 р. 



40

Часу думати, часу з ким порадитись не було… 
Справа дуже важлива, і вже навіть моя старенька в 
цьому питанні була безсильна щось корисне сказати.

– Роби, як знаєш, сину!
І все.
Різні мінливі думки роїлися в моїй голові. Я по-

винен їхати невідомо коли і куди до заньківчан. Я 
одержав пропозиції звідти, куди мене тягло бажання 
учитися, пізнавати щось нове, новіше… Хотілося 
незвичайного: широти, яскравости, шукань, майстер-
ности, піднесеної думки! Хотілося пізнавати далі, 
бо все, що вже досягнуте, з’явилося примітивом. 
Зрештою, я мав змогу і в цьому році залишитися в 
Одеській Держдрамі, оскільки дирекція твердо не 
змінювала свого тогорічного рішення.

На другий день я поїхав до О. С. Курбаса.
У домашньому робочому вбранні, просто, неви-

мушено, наче давнього свого знайомого, зустрів мене 
народний артист УРСР Лесь Курбас. Я побачив його 
вперше, радісно і водночас схвильовано чекаючи роз-
мови. Ми сіли в крісла, що стояли на веранді дачного 
будинку Великого фонтану.

– Як вам у нас подобається? – почав Олександр 
Степанович.

– Чудово! Я в Одесі з 1924 року, але ще жодного 
разу не був на Фонтані… Навіть рідко коли доводи-
лося бувати на морі, знати його чарівну красу, відчути 
його незаперечливу користь…

– О-о-о! Коли б ми були більш знайомі, то я б 
уже вас за це полаяв. Ми, наш театр кожного року 
на канікули прогулюємось до моря… обов’язково… 
Зарядка і разом праця.

Привабливий, наче злегка приглушений ліричний 
баритон Олександра Степановича, приємна сиви-
на голови, чорні брови і повні світла пронизливі очі 
мимоволі мене зачаровували, і я згоден був сидіти, 
слухати і розмовляти з цією людиною поза будь-яким 
обмеженням часу.

І дійсно, приїхав я туди десь біля четвертої години 
по обіді, а виїжджав о 8-й вечора.

Велися розмови на різні теми і, здавалося, далекі 
від мети мого приїзду, і безпосередньо по суті справи. 
Правда, Курбас по кожному починав: цікаво знати, як 
ви?… як у вас?… хто з вами?… яке враження?… що 
знаєте про нас, про театр? – і т. п.

До речі, довго розпитував про всіх молодих зань-
ківчан і просив порекомендувати здібного актора екс-
центричного плану.

Перебираючи творчий склад заньківчан, трудно 
було, на мій погляд, кого-небудь вважати саме таким 
актором. Але, обходячи ексцентричний план, я все ж 
рекомендував здібного актора Олександра Хвилю.

О. Хвиля дійсно за деякий час був запрошений 
до театру “Березіль” і певний час успішно працював 

там, поки не перейшов у кіностудію, де працює і до 
цього часу, ставши відомим радянському глядачеві 
кіноактором.

– Ну, то якщо ви приймаєте нашу пропозицію... 
– майже в самому кінці бесіди запитав Курбас.

Мене страшенно цікавило, з яких джерел він мене 
знає, чи чув про мене? Але я так про це і не дізна-
вся. Єдине, що він відповідав на різні варіяції моїх 
запитань – це:

– Я вас добре, навіть досить добре знаю, принай-
мні для того, щоб запрошувати до нашого театру.

Значно пізніше розповідав мені тов. Дацків, що 
ніби Курбас до цього дивився деякі театри, зокрема 
Театр ім. М. Заньковецької, з метою запрошення дея-
ких здібних акторів до театру “Березіль”. Так це чи ні, 
точно не знаю, але коли так, то я не даремно вважав 
себе щасливим по одержанні такого запрошення...

Мені запропоновано подумати і за 3 – 5 днів дати 
свою рішучу відповідь.

Курбас пропонував мені посаду актора і дов-
го роз’яснював необхідність для мене працювати в 
режисерській лабораторії, на що я, перелякавшись, 
зразу без обдумування відмовився.

Саме тепер настали для мене найтяжчі муки. Як 
поговорити із заньківчанами? Де вони? Хто, куди 
поїхав?

В думах пройшов день...
В думах пройшов другий...
На будь-якому своєму рішенні я ще не зупинив-

ся. Потрібно було б про це написати директору і ху-
дожньому керівникові, але куди? І як формулювати 
в заяві? Яка адреса Б. В. Романицького? Як з ним 
поговорити? За поспішністю виїзду з Миколаєва я 
ні в кого адреси не взяв. Але мені обіцяли писати. 
Обіцяли, та ж досі ніхто, нічого не написав. 

Але як в пригодницькому романі не все будується 
лише на вигадках, так в звичайному реальному житті 
майже не буває без негаданих раптовостей, до того ж 
таких, що спрямовують хід справи на бажаний вам 
результат.

Отже, зрозуміло – для того, щоб дати відповідь 
Курбасу, треба спочатку поговорити з Романицьким. 
Цей шлях був би цілком нормальним, етичним. Але 
за термін від трьох до п’яти днів цього зробити не 
можна. Сьогодні вже закінчується третій день строку, 
а я не можу ще ні нащо рішитися. Не знаю, що і як 
би я вирішив за останні два дні, коли на слідуючий, 
на четвертий день вранці – раптовість, як у пригодах! 
Почувся несильний гуркіт у двері і голос: 

– Діма-а-а! Відчиня-а-ай!
Відчиняю двері і бачу на порозі Михайла Бака, який, 

як відомо, теж працював минулий рік у заньківчан.
Розцілувались. Ось, думаю, моє спасіння! Зараз 

він скаже адресу керівництва, дам їм термінову те-



41

Äîì³ÿí ÊÎÇÀ×ÊÎÂÑÜÊÈÉ

леграму, і мої муки припиняться… Але він не дав 
мені нічого сказати і, лише переступивши поріг, про-
довжував:

– Тільки що приїхав і зразу ж до тебе! Срочно 
одягайся! Діло єсть!

– Яке діло, Мішо?
– Борис Васильович тебе чекає! Ну, живо!
– Який Борис Васильович? Де? – наче в переляку 

запитую.
– Як який? Романицький!
– Романицький? Тут? В Одесі?
– Тут! Зараз чекає нас.
– Де ж він чекає?
– Я знаю де! Одягайся, підемо!
За дві-три хвилини ми вже спускалися по сходах 

моєї квартири і, розмовляючи про всякі новини, йшли 
шумливою Одесою до центру міста.

* * *
Тепла зустріч, що нагадувала побачення найближ-

чих друзів, принаймні, після десятирічної розлуки, 
перейшла в бесіду про конкретні справи, що одна-
ковою мірою, як виявилось, потребували негайного 
свого розрішення як для Бориса Васильовича, так і 
для мене.

Зміст нашої бесіди розкривав разом і хлопоти про 
організаційно-виробничі справи, і про п’єси в ново-
му сезоні, і про творче поновлення колективу, і про 
власні бажання і мрії. На цьому останньому питан-
ні зупинилися, бо, як я зрозумів, саме воно сталося 
основою приїзду Бориса Васильовича до Одеси.

– Ви знаєте, Доміяне Івановичу, що колектив 
віднісся до вас привітливо, можна сказати, звик до 
вас як до режисера… Я не помилюся, коли скажу від 
себе і від імени всього творчого складу, що ви, так би 
мовити, прийшлись до нашого театру…, – говорив, 
з властивою йому красномовністю, Борис Васильо-
вич. – Чому я вирішив побачитися з вами? На мою 
щиру і переконану думку ви сміливо мусите, власне, 
маєте повне право пробувати свої сили по творчій 
керівній лінії…

Те, що сказав після цього Романицький, боюсь 
навіть повторити, бо воно могло б бути неймовір-
ним, а я, згадуючи про це в своїх спогадах, був би 
брехуном.

А Борис Васильович продовжував в тому ж таки 
дусі:

– Буду говорити прямо, Доміяне Івановичу. Ска-
жіть, як ви дивитесь на те, щоб прийняти посаду ху-
дожнього керівника в нашому театрі?

Я завмер. Сотні блискавичних думок, налітаючи 
одна на другу, завертілися в моїй голові.

Перші хвилини я просто не повірив у серйозність 

цієї пропозиції. Здається ж, цілком зрозуміло, що я зо-
всім не готовий для цього, і було б просто нахабним з 
мого боку погоджуватися на подібну пропозицію так 
легко і просто, як це висловив Романицький.

Напевно, я почервонів, бо почував себе в дуже 
фальшивому стані, але саме тому я мав змогу дати на 
поставлене запитання цілком ясну відповідь.

– Не може бути й мови, дорогий Борисе Ва-
сильовичу, щоб я мав навіть якусь далеку дум-
ку посісти посаду художнього керівника в Театрі 
ім. М. Заньковецької… Я собі думаю, як би мені ще 
вчитись і вчитись. Зараз, звичайно, при значно легшій 
роботі, можливо, й мені пощастить вчитися, а стати 
художнім керівником… в Театрі ім. М. Заньковецької, 
де були керівниками Романицький, Загаров?! Та ні, 
ви просто жартуєте, Борисе Васильовичу!? Це не з 
моєю скромністю, а головне – не з моїми знаннями, 
умінням і взагалі досвідом!

– Ви даремно, Доміяне Івановичу, легковажите 
моїм запитанням. Я зовсім не маю наміру ним жар-
тувати. Думка моя щира і ясна. Я не маю сумнівів в 
тому, що саме ви зараз можете бути в нашому театрі 
художнім керівником. В цій можливості я, працюю-
чи з вами, досить переконався. І це не запитання, це 
справжня пропозиція, яка виникла на підставі поради 
з групою товаришів… Треба пробувати, дорогий До-
міяне Івановичу…

Питання Романицьким було так поставлене, що 
мені тяжко було почати розмову про те справжнє, 
для чого була так потрібна мені зустріч з ним. Саме 
сьогодні і лише в цій нежданій, щасливій зустрічі 
треба було вирішувати моє становище. І чи не ця саме 
пропозиція Романицького полегшує мені позитивно 
розв’язувати своє питання?

Так, дійсно, відмовляючись від цієї пропозиції 
і мотивуючи своє відмовлення виключно бажанням 
вчитися, набиратися більш широкого теоретичного 
досвіду, я сміливо можу ставити питання про вихід 
з колективу заньківчан.

Я не мав ніякого заздалегідь наміру кидати Театр 
ім. М. Заньковецької! Ніякого запрошення ні від кого, 
також і від “Березіля”, я не чекав, але було б просто 
шкідливим не скористатися з нього, коли воно стало 
реальним. До того ж, знову режисерська практика, 
багато постановок, загрузка ролями, художнє керів-
ництво, безконечні організаційні справи – з хисткими 
теоретичними знаннями і без належного досвіду… 
По всьому цьому може стверджуватися лише заско-
рузлий штамп, дихання якого я вже почував у собі, 
над собою, навколо…

А там, в “Березілі”, студійна праця, достатність 
постановочного часу для постав, система акторської 
майстерности, детальна робота над образом і все 
нове, нове, щось цікаве, далеко не те, як мені відо-



42

мо, – не те, що так неприємно вразило мене в Одесі 
від “Чудотворців” чи від “Племени ничевоков”.

Таке моє безмежне бажання, як мені здавалося, 
було міцною підставою і законно накресленим пи-
танням про долю людини, про чесність її намірів, 
що нічого спільного не мають ні з кар’єрою, ні з 
рвацтвом.

І справді, ніяких інших корисних вигід, матері-
яльних чи побутових покращень, крім учитися, я і в 
думці не мав.

Не приваблював мене і Харків – столиця на той 
час. І коли б “Березіль” працював у мм. Біликах чи 
Сенджарах чи в якому іншому містечку, однаково, 
неослабне бажання впізнати цей театр переступало 
б поза будь-які межі і перепони до цього.

Та ще одне, найголовніше! Що ж, власне, думає 
собі робити в театрі Борис Васильович? Невже він 
хоче обмежитися лише акторською працею?

І, подумавши про це, я задаю питання:
– Ну, гаразд, Борисе Васильовичу, припустімо… 

Я нехтую тим, що підказує моя свідомість, і в уго-
ду якимось-то кар’єристичним цілям погоджуюся 
зайняти посаду художнього керівника театру. По-
вторюю, що я зовсім до цього не готовий. А що ж 
думає собі робити тов. Романицький, фундатор і 
душа театру?

Лукаво посміхнувшись, він свариться на мене 
пальцем і, не відповідаючи на моє запитання, много-
значно додає:

– Я майже вгадую ваше становище. Ви, певне, 
думаєте переходити до якогось другого театру?

Борис Васильович як там був. Це розв’язує мені 
язика і до мене приходить сміливість…

– Да, дорогий Борисе Васильовичу! Днями я 
одержав запрошення з театру “Березіль”. Скажу од-
верто, мені дуже хотілося б попасти в цей театр… Ну, 
я думаю, що ви мене не полаєте… Я з однією метою 
– дечому навчитися. Ви приїхали сюди якраз своє-
часно… і я думаю, що ви мене правильно зрозумієте. 
Ще день-два – і я б про це з вами не розмовляв – вже 
потеряв би строк… і нікуди б уже не пішов. Але зараз 
ваша поява в Одесі мене виручає, і я вірю в те, що ви 
дасте свою згоду на…

Романицький не дав мені договорити:
– Он воно що-о-о?! – сумливо сказав він. – Ну 

що ж, ви запитуєте мене: “А що ж думає собі робити 
тов. Романицький?” Ви що ж, гадаєте, що вам одному 
хочеться вчитися? А може, й Романицькому хочеться 
ще навчатися? Думаєте, я ухопився за керівництво і 
вже вважаю себе закінченим режисером і актором? 
Ні, Доміяне Івановичу, ні! Тому я розумію вас і ваше 
прагнення… Але підкреслюю, що пропозицію я вам 
робив цілком щиро і думав, що ви нею зацікавитесь 
і погодитесь…

Романицький зупинився, а в мене тим часом душа 
і совість почали заспокоюватись і ставати на своє 
місце.

Трохи помовчавши, він додав:
– Ми теж з Варварою Антонівною одержали за-

прошення від франківців і, розуміється, мені теж 
хотілося і звільнитися від керування, і повчитися, 
і відпочити… Та що ж поробиш?! Я вас розумію, 
розумію…

Останні слова, мені здавалось, означали пого-
дження, і я з полегшенням зітхнувши, почав доводи-
ти, що йому, Борису Васильовичу, не можна лишати 
Театру ім. М. Заньковецької, свого породження, свого 
дітища, як матері гріх кидати напризволяще свою 
чотирьохлітню дитину.

– Бач, розумник який! Мою пропозицію він від-
суває, а мене так умовляє…, – сказав він, звертаючись 
до Михайла Бака.

У подальшій нашій розмові ні Борис Васильович, 
ні Михайло не намагалися умовити мене, більше того, 
навіть висловлювали ніби чуття гордости за това-
риша, який удостоївся запрошення до столичного 
театру. Значить, не даремною і не безкорисною була 
праця у заньківчан, і в цьому, значить, була не остан-
ньою і його, Бориса Васильовича, посильна участь.

Бесіда загалом була щиро товариською, вза-
ємозрозумілою більше навіть по чуттю, ніж багато-
слів’ю.

На другий день ми з Баком проводжали Бориса 
Васильовича на вокзал.

– Бажаю вам всілякого успіху, Доміяне Іванови-
чу… Не забувайте! Буду радий, коли згадаєте і по-
вернетесь до заньківчан!

Я, своєю чергою, побажав успіху заньківчанам і 
зокрема Борису Васильовичу в його роботі і сокро-
венних прагненнях. 

* * *
Я навмисно широко зупинився на спогадах про 

роботу в Театрі ім. М. Заньковецької, бо саме тут, 
після дванадцяти років праці в інших колективах і 
театрах, мені прийшлося з глибоким творчим напру-
женням і з не меншою відповідальністю перед гро-
мадськістю великого індустріяльного міста, зокрема 
театральною громадськістю, здавати іспит за іспитом 
по режисерськх і акторськх роботх з обговореннями, 
диспутами, виступами театральної преси і т.п.

І до того, що, здаючи ці тяжкі для мене іспити, я 
певною мірою не схибив, прислужився дружній ви-
тривалий колектив заньківчан, режисери О. Л. Зага-
ров, його постійний керівник – сьогодні народний ар-
тист Б. В. Романицький. Тому я щиросердно складаю 
всім свою найвищу подяку за терпіння і витримку під 
час моїх недосконалих вправ над живими людьми в 
сезоні 1926–1927 років.



43

Одного буденного, та однак, погожого дня ми 
отримали несподівану й важливу звістку. До нас у 
Музей театрального, музичного та кіномистецтва 
зателефонував чоловік, який назвався Юрієм Петро-
вичем Сиченком. Він повідомив, що його мати, Лідія 
Андріївна Мищенко, зберігає цінний архів листів і 
листівок Наталії Ужвій та Євгена Пономаренка, ви-
датних діячів українського театру, і бажає передати 
їх музею. Варто сказати, що саме тоді ми мали на-
мір створити виставку та влаштувати вечір з нагоди 
100-річчя від дня народження Євгена Пономаренка. 

Листи провідних акторів  Київського театру 
ім. І. Франка були для нас справжньою знахідкою. 
Ми, не зволікаючи, поїхали до містечка з поетичною 
назвою Ясногородка, де на центральній – Київській 
– вулиці у власному будиночку вже довгі роки меш-
кає Лідія Мищенко, вчителька за фахом, 1921 року 
народження.

Хоч обставини – перелом ноги – і вклали Лідію 
Андріївну до ліжка, вона була напрочуд бадьорою 
та охочою до бесіди. Заздалегідь приготувала для 
нас не тільки пакунок з листами, фотографіями та 
листівками, а ще й зошит із власними спогадами про 
роки знайомства з Наталією Михайлівною та Євгеном 
Порфировичем. А це ні мало, ні багато – понад сорок 
років листування.

Лідія Андріївна розповіла, що познайоми-
лася з акторами переможного 1945-го. Настрій 
у всіх був піднесений. Але із завершенням тієї 
грізної війни складності ще не полишили їх. 
Лідія вчилася в інституті, жила в гуртожитку 
й частенько мала вибирати на що витратити 
кошти: на обід чи на театр. Зі своєю вірною 
подругою Мирославою, залишаючись без обі-
ду, вони обирали театр.

Найперше йшли до українського, імени 
Івана Франка. Залюблені у прекрасних акто-
рів цього театру, не пропускали жодної його 
прем’єри. Врешті у дівчат виникло бажання 
висловити своє захоплення грою майстрів. 
Тоді й почали писати записки на невеличких 
аркушах паперу, які вкладали до маленьких 
подовгастих конвертиків і передавали через 
чергових за лаштунки сцени. Підписувалися  

“Двоє дівчат” чи власними іменами. Хоча й не зовсім 
власними. Лідія у записках назвалася Маріанною. 
Пізніше, коли вона  зблизилася з подружжям Ужвій-
Пономаренко, стала для них Лідією-Маріанною. На 
конверті вони писали – “Лідії Мищенко”, а в листі 
зверталися до неї як до Маріанни. 

Євген Порфирович не одразу відгукнувся на їхнє 
прохання про зустріч. Потім  виправдовувався – був 
надто зайнятим. І все ж таки, завдяки Наталії Ужвій, 
з якою Людмила познайомилася в інститутській лі-
тературній студії (видатну актрису запросили зустрі-
тися з юними студійцями), вони побачилися. Наталії 
Михайлівні сподобалась ця віддана майбутній про-
фесії та залюблена в мистецтво дівчина. Все це Лідія 
Андріївна детально описала у своїх спогадах.

То був неповторний час,  коли гаряче й віддано 
любили книгу і театр.  Коли нова книга і прем’єра 
в театрі були найвищими цінностями. Коли останні 
гроші витрачали на квитки в театр чи на концерт. 
Коли студенти писали записки і бажали зустрітися з 
актором, щоб висловити своє враження від вистави; 

Галина ПАВЛЕНКО 

Ë²Ä²ß-ÌÀÐ²ÀÍÍÀ

Подружжя Лідія Мищенко та Петро Сиченко.

(Н. Ужвій та Є. Пономаренко у листуванні з Л. Мищенко)



44

коли актори зустрічалися зі своїми шанувальниками, 
і такі зустрічі могли зблизити людей на роки.

Відомі актори стали ще ближчими до Лідії  після 
її одруження. Її чоловік, Петро Панасович Сиченко, 
– письменник, видав не одну книгу: романи, збірки ві-
ршів, дитячі твори.  І Лідія, і Петро були сердечними, 
товариськими, а до того ж хорошими оповідачами. 
Тож акторська сім’я радо запрошувала їх до себе.

Подружжя завжди привозило з рідної Ясного-
родки, де оселилося, гостинці із саду й городу. Лідія 
та Петро наполегливо запрошували акторів до себе  
–  “на природу”. Ті багато разів планували, але так і 
не вибралися – театр: репетиції, вистави, громадська 
робота забирали весь час і всі сили. Потім тяжко вда-
рила смерть Михасика, сина Наталії Михайлівни.

Коли якийсь час не бачилися, листувалися. Лис-
тівки з побажаннями здоров’я та надією на нові зу-
стрічі надсилали до всіх свят.

Листи від Наталії Ужвій і Євгена Пономаренка 
зберігаються в конвертах з акуратно відрізаним лі-
вим краєм. 

Один із перших – від 5.12.1945 р. Євген Порфиро-
вич вибачається за затримку з відповіддю на листи від 
дівчат. Він дуже зайнятий на репетиціях та виставах. 
З тексту листа ми дізнаємося, що Лідія передала для 
нього пакунок з конвертами, який актор обіцяє ви-
користати. І цю обіцянку подружжя виконало. 

У листах та листівках актори дякували подруж-
жю за тепле ставлення та гостинці, скаржилися на 

перевантаження, на те, що багато роботи в театрі: 
“[...] Всі Ваші сердечні і щирі листи завжди мене 
радісно хвилюють. І не гнівайтесь, може іноді і не 
одразу Вам відповідаю: як завжди багато працюємо 
і буває не вистачає часу навіть на відпочинок денний 
[...]” (1.05. 1954 р.).

У листі від 15.04.1979 р. Євген Порфирович  дя-
кує їм за поздоровлення з ювілеєм та за подарунок 
– щойно видану книгу віршів Петра з чудовою, те-
плою, душевною посвятою. Йдеться у листі й про 
святкування 70-річчя Євгена Порфировича: “[...] Свя-
то моє і мого рідного франківського колективу, ка-
жуть, вийшло цікавим і сповненим людської теплоти 
і щирості. Мабуть, це так – я сам відчував це, хоч вже 
й не пам’ятаю всього в деталях.  Спасибі Вам, дорогі, 
ще раз, за Вашу любов і ласку, яка триває вже до-
вгі, довгі роки... Здоров’я Вам у хату і благополуччя. 
Обіймаю, цілую. Ваш Євг. Пономаренко. Найщиріші 
вітання Вам від Наталії Михайлівни”.

1980 рік, лютий: “[...] Спасибі Вам сердечне за 
тепле, щире поздоровлення нас з 60-річчям нашого 
театру ім. Ів. Франка. Подяка Вам за велику оцінку 
нашої творчої праці, нашого служіння великому, без-
смертному театральному мистецтву. 

Віддали ми  йому все, що могли, а воно щедро від-
дячило нам любов’ю та шаною глядачів. Що може бути 
найдорожчим для митця?!!  Ще раз спасибі за пам’ять, 
за добрі побажання. Н. Ужвій, Є. Пономаренко”.

По смерті Наталії Михайлівни актор ще більше 
визнає цінність взаємин із подружжям Мищенко-Си-
ченко. У листівці, надісланій до Нового, 1989 року, 

він пише: “[...] Понад сорок років триває 
наша щира, людяна, добра дружба, яка піс-
ля кончини незабутньої Наталії Михайлів-
ни підтримувала мене у важкі для мене 
часи. Спасибі вам за це [...]”.

Звичайно, нас дуже цікавили згадки 
про ролі, які можна зустріти в листах акто-
рів. Обоє захоплювалися образом Тараса 
Шевченка в “Петербурзькій осені” О. Іль-
ченка, що так припала до душі Євгенові 
Порфировичу. 

“[...] Оце 25-го квітня відбулася 
прем’єра п’єси О. Ільченка “Петербурзь-
ка осінь“,  де я з великою насолодою і 
натхненням зіграв роль Т. Г. Шевченка”, 
–  сповіщає він у листі від 1.05.1954 р. 
“Кажуть – добре. П’єса малює останні 
роки життя Шевченка – його перебуван-
ня в Петербурзі після заслання. Як тільки 
мені зроблять фото – надішлю вам”. Ще 
один лист від 22 травня того ж року: “[...] 
Чи варто писати, з яким хвилюванням я 
працював над образом геніального сина 

Наталія Ужвій та Євген  Пономаренко.



45

українського народу? – Ви цілком розумієте це. Все 
своє уміння, всі сили віддав я на створення цього об-
разу. І якщо мені пощастило хоч на якусь краплину 
втілити в моєму образі ті многогранні риси характе-
ру, які були притаманні цій великій людині, я був би 
радий і щасливий”.  

Лідія Андріївна дружила і листувалася також з 
Людмилою Порфирівною – сестрою Є. Пономаренка. 
В листах сестри актора знаходимо захоплений відгук  
на виконання ролей  Н. Ужвій та Є. Пономаренка у ви-
ставі “Калиновий гай” О. Корнійчука: “[...] Позавчора 
була прем’єра “Калинового гаю“ Корнійчука. Пре-
красна вистава! Нат. Михайлівна грає Наталку Ков-
шик. Блискуче! Це просто шедевр. Першим планом 
іде цей образ у виставі. Євген добре, дуже добре грає 
художника. Після кожної вистави стільки квітів, що 
вже не знаємо, що з ними робити [...]” (3.05.1950 р.). 
В іншому листі від Людочки йдеться про тяжку хво-
робу Михасика, що привела до смерти. Наталя Ми-
хайлівна дуже сумувала за улюбленим сином. Про це 
йдеться і в листі Євгена Порфировича.

У листах Євген Порфирович завжди пише про 
дружину Наталію Михайлівну. В них лише любов 
і повага до неї. Він сповіщає про їхні плани, про її 
здоров’я. 

“[...]  Я щодня, вдень і вночі, репетирую в п’єсі 
Корнійчука “Пам’ять серця“, прем’єра якої відбу-
деться в перших числах грудня. Нат. Михайлівна 
дуже зайнята справами театрального товариства [...]” 
(16.11.1969). “[...]Ми вже  приступили до роботи над 
Чеховим – “Дядя Ваня“, граємо з Наталією Михайлів-
ною невеликі ролі” – це лист від 24.10.1979 р.

“[...] Живемо ми з Наталією Михайлівною дум-
ками про минуле наше. Хоч є що згадати, бо було 
воно гарне, світле, творчо плідне, незабутнє [...]. Зле 
почував себе. Нат. Мих. ходить по кімнаті з великим 
трудом. Іноді сидить на балконі. Хвороби її (а їх – “бу-
кет”) прогресують. [...]  Надсилаю Вам моє остан-
нє фото (березень 1986 р.), його вміщено в журналі 
“Український театр” № 2 (березень–квітень 1986 р.), 
де вміщено моє інтерв’ю, і кілька фото в ролях, а 
також в газеті “Культура і життя”, де дуже тепло про 
мене озвався Олександр Левада [...]” (22. 05. 1986).

Останні листи Є. Пономаренка сповнені болю й 
туги. Він втратив дружину, без якої йому жити було 
ой як гірко: “[...] Життя моє плине у безконечних згад-
ках про минуле. [...] Дещо пишу, зокрема правдиву 
біографію Наталії Михайлівни, виправляючи грубі 
помилки і неточності, які трапляються в книгах і стат-
тях про її життєвий (особливо) і творчий шлях” (бе-
резень 1987 року). І далі: “[...] Давно подав заяву про 
вихід з театру, бо вже, після 60-ти років акторства, 
не лишилося сил для тих ролей, які хотілося б грати, 
а те, що пропонують грати, не хочу. Треба вчасно 

(особливо акторові) піти зі сцени, щоб лишитися у 
глядача в доброму світлі зіграних ролей [...]”. І ще він 
не міг бути на сцені без неї.

“[...] Немає жодного дня, щоб я не думав про неї і, 
повірте, жодної ночі, аби вона не з’являлася мені уві 
сні... жодної... [...]”. Це рядки з листа від 13 вересня 
1988 р.

Ñïîãàäè Ë³ä³¿ Ìèùåíêî 
(запис у шкільному зошиті)

Як добре, що в житті, на моїй життєвій дорозі 
були такі прекрасні, щирі, добрі люди. Коли зустрі-
чаєш їх в житті, тоді легше дихати, бачити  навко-
лишній світ, сповнений краси, ласки, усміху, любови 
та добра. 

Далекі 1945-46 роки. Ще гриміла війна. Але нас, 
що не закінчили вузи, урядовою постановою закли-
кали на навчання – закінчити, бо потрібні були спе-
ціалісти.

Ми, студенти Київського педінституту (здебіль-
шого дівчата, бо хлопці ще воювали) приїхали (а хто 

Ãàëèíà ÏÀÂËÅÍÊÎ 

Наталія Ужвій – Анна у виставі “Украдене щастя” І . Фран-
ка. Режисер – Г. Юра. Київський театр ім. І. Франка, 1940 р.



46

й пішки прийшов) продовжувати освіту. Які умови 
були, не буду говорити багато: одягнені в будь-що, з 
торбинками їжі, аудиторії без столів і стільців, вікна 
в основному забиті кусками фанери. Холодно. Не 
роздягалися ні ми, ні викладачі. Писали на колінах 
на будь-якому папері (де хто який дістав). Декого не 
відпускали з роботи. Мені прийшлося за допомо-
гою до Міносвіти звернутися (тоді міністром освіти 
був П. Г. Тичина). Але вже позаду, минулося. Ось ми 
знову студенти – голодні не лише на звичайну їжу, а 
й на духовну.

Які тільки були заходи культурні, студенти їх від-
відували. Квиток на “гальорку” у театрі коштував 
2-3 крб. Був у нас вибір: на ці гроші піти до театру, чи 
пообідати, купити якусь потрібну книжечку, чи знову 
таки пообідати. Перемагали у нас: театр, концерт, 
вечір, книга, листівка. Може, таке було дивним, але 
здебільше так воно було.

І тепер я думаю, як може молода людина жити 
без театру, концертів, літературних вечорів і бути 
морально задоволеною.

Я зі своєю подругою Мирославою любили те-
атр, бували на концертах. Наші студенти бурхливо 
реагували, аплодували: недарма актори кланялися 
“гальорковим” глядачам більше, ніж “партерним”. 
Юність була бурхлива і завзята, і це єднало душі мит-
ців з душами молодих і щирих сердець.

Гра франківців захоплювала, бо ж були там пре-
красні митці: Бучма, Ужвій, Юра, Пономаренко, До-
бровольський, Осмяловська, Нятко, Панасьєв, Мі-
лютенко і ще і ще. Я всіх їх  шанувала і шаную за 
людяність, доброту і щиру працю для нашого люду.

Ставили українську дореволюційну класику, нові 
твори. Театр був повний завжди. Нам дуже подоба-
лася гра Є. П. Пономаренка. Щирий, благородний, 
глибоко  проникаючий у душу свого персонажа, він 
захоплював глядача своїми [...]  високими почуттями. 
Ми написали листа акторові, виявили захоплення 
грою. Актор відповів, запропонував зустрітися, по-
говорити. Ми зраділи, але виявилося, що в актора 
тоді часу не виявилося  (потім я вже знала, як часто 
в акторів мало часу, майже завжди).  Тоді ж ми як  
немудрі, примхливі діти, обідилися і написали про 
свою нечемну кривду. Євген Порфирович і на цей 
лист відповів дуже мудро, педагогічно, розсудливо, 
благородно, як строгий і розумний батько. Сказав, 
що праця актора важка, не завжди характер артиста 
співпадає із вдачею, рисами, почуттями художнього 
образу, але вдача, праця невсипуща, обдарування 
актора творять цей образ переконливим і глибоко 
правдивим. Сказав Євген Порфирович, що ми моло-
ді, палкі, не знаємо справжнього життя, а тому він 
нас журить для того, щоб ми були справедливими, 
чесними, щоб уміли цінувати людей, добре подумав-

ши перед тим, як виражати нічим не підтверджені 
думки і почуття.

Це був гарний, розумний, делікатний урок пове-
дінки, людських стосунків, думок і почуттів. Ми за-
лишилися друзями, бо вникли в усе сказане і зрозумі-
ли, яке воно правдиве, розумне і благородне. Дякую, 
добрий, старший наш друже, за науку і ласку.

У нас в Педінституті була Літературна студія, 
якою керував Юрій Збанацький. Він запросив до 
неї обдарованих студентів, що почали писати [...]. 
Ми влаштовували вечори-зустрічі з письменниками, 
поетами, акторами. Пам’ятаю одну таку зустріч. На 
вечір прибули Наталія Михайлівна Ужвій та Лео-
нід Первомайський. Ми захоплені були виступами 
наших гостей. Наталії Михайлівні подарували ви-
шиваний рушник, а Первомайському його ж збірку 
“Земля”, оправлену у красиву полтавську вишивку 
гладдю.

Запланували організувати вечір пам’яті Лесі 
Українки. Читати вірші, але як? От якби хто повчив 
нас. Не пам’ятаю хто, порадили звернутися до Наталі 
Михайлівни за консультацією.

І ми набралися нахабства, швидше соромливої ні-
яковості, і подзвонили. Наталія Михайлівна сказала, 
коли може з нами зустрітися. Коли прийшли, то нас 
зустріли, як у рідному домі – чуйно, ласкаво і ніжно. 
Щось я забула, як вже той вечір відбувся. Може не 
дуже добре. Але нам приємно було, що ми ходили 
вчитися до Великої актриси. Зараз нам смішно, а тоді 
було приємно.

З тих пір нас ця чудова родина запрошувала за-
ходити до них.

В родині наших друзів ми зустрічали когось з 
видатних колег – було це нечасто, але цікаво. Здебіль-
шого ми слухали цікаві розмови про мистецтво, про 
щось цікаве, але ми цим не зловживали, бо швидко 
йшли, щоб не заважати людям.

Дуже цікавим для нас був А. М. Бучма. В родині 
Ужвій-Пономаренко його звали Бронеком. Шано-
бливо говорили про Гната Юру, Миколу Панасьєва, 
Поліну Нятко, Нонну Копержинську, Сергієнка, За-
дніпровського. Шанобливо згадували про тих, кого 
вже не було серед живих.

Знали ми й сестер Наталії Михайлівни – Галину 
Михайлівну і Тетяну Михайлівну [...]. Всі рідні мали 
пречудові родинні стосунки. Тяжка хвора Наталія 
Михайлівна просила сестру Тетяну не залишати Єв-
гена Порфировича, коли її (Наталії Михайлівни) не 
стане, і сестра свято додержувала слова, доглядаючи 
Євгена Порфировича до кінця його днів.

Жило в сім’ї шестеро людей: і батько Євгена 
Порфировича – Порфирій Савич, людина високої 
моралі, ласкавий і ніжний чоловік; і мати Порфирія 
Петровича – Марія Василівна, добра, привітна лю-



47

дина, незрівнянна господиня; Наталія Михайлівна, 
Євгеній Порфирович, сестра Євгена Порфировича 
(теж актриса Людмила Порфирівна) і син Наталії 
Михайлівни Михалко – студент університету.

Вся сім’я працювала. Мама варила, пекла і т. ін., 
бо рідко було, щоб у них не обідав хтось із гостей чи 
друзів – тутешніх і приїжджих. Батькова справа була 
доставляти продукти, мами – готувати. Їй допомагала 
Людочка – мила, ніжна, тендітна жіночка, з якою ми 
дуже дружили.

В сім’ї панувала благодать, ніби просякнуте сон-
цем і добротою все навколо. Рідко я бачила в житті 
таких чоловіків, як Порфирій Савич.

Перед Різдвом я своїй подружці Мирославі кажу: 
“Знаєш що? Давай своїм друзям понесемо на Свят-
вечір вечерю”.

– “А де ми що візьмемо?” – відповідає вона.
– “Я поїду додому [...]  і щось привезу”.
Поїхали. Привезли куті, меду, ковбаси домашньої 

і пирогів. Склали ми все в кошик, а зверху ще й пучок 
калини, і понесли. З дороги до наших друзів хотіли 
вернутись, було трохи лячно і ніяково. Але прийшли 
і… о як нас радо зустріли. В листі своїм Наталія Ми-
хайлівна про це говорить.

Потім у цій родині, такій ласкавій, добрій, я бува-
ла часто. [...] Бувало дзвоню до них по телефону, щоб 
дізнатися, чи все гаразд, відповідає тато Порфирій  
Савич: “А чого це ви, дівчино, забули про нас? При-
ходьте, ми вже скучили за вами”.

Близько ми здружилися з Людочкою, як звали її 
в сім’ї. Я в них готувалася до сесії (бо в гуртожитку 
було холоднувато та й незатишно). В розмові з до-
брими близькими людьми я відпочивала, ніби добрий 
настрій допомагав мені в підготовці до сесії [...]. 

Ще в сім’ї жила кішечка Ула [...].  Актори привез-
ли її з евакуації. Дуже вона любила гарбузове насіння. 
Коли я привозила його і приносила пригостити її, то 
мурчанню її не було меж [...].  Дуже вона любила Єв-
гена Порфировича. Знала, вірніше, відчувала, коли він 
прийде з роботи. Чатувала біля дверей і радісно супро-
воджувала. Тоді вже нічим не відвернеш її уваги [...].

Де ми не були, але зв’язків з нашими дорогими 
друзями не поривали. Хоч коротко, але листовно пе-
ремовлялися. Ми щиро і сердечно переймалися горем 
і бідами наших друзів.

Знаємо, як неймовірно важко пережила родина 
смерть Михалка – сина Наталії Михайлівни. Як вона, 
мати єдиного сина, героїчно трималася, де брала силу 
для праці, такої нелегкої для зболеного серця. Це теж 
героїзм матері [...].

Минають роки. Минає, хоча не безслідно, горе. 
Приходить на його місце друге.

Не стало Наталії Михайлівни. Туга і розпач на-
повнили оселю. Але нічим не зарадиш. Ми і далі 

листуємося з Євгеном Порфировичем. Дяка Тетяні 
Михайлівні – гарно, щиро, сердечно доглядає вона 
чоловіка своєї незабутньої сестри.

Кілька разів ми заходили до них. Раді зустрічі 
і ми, і вони. Бачу, як постаріли, як недуга поклала 
свою печать на них.

Я розпитувала Тетяну Михайлівну про останні 
дні Наталії Михайлівни. Сльози не давали ні Тетяні 
Михайлівні говорити, ні мені – слухати. Каже Тетяна 
Михайлівна, що Наталія Михайлівна висловила своє 
останнє бажання:  нарядити її в останню дорогу в 
чорну хустину, як наряжають сільських жінок, і по-
класти в труну портрет і сорочку сина Михася. Так 
і зробили [...].

Я дякую щиро тим людям, що стрілися на моєму 
шляху. В їхніх душах жила велика-велика людська 
любов, радість спілкування з тими, хто поруч, щоб 
подати теплу руку дружби і розуміння глибоких люд-
ських почуттів. Кланяюсь вам усім, хто працював 
на благо України, хто любив її не словом, а ділом, 
не лукавив, а жив і горів, хто був Людиною, борцем 
і діячем. 

Лідія Мищенко, 
с. Ясногородка

Ãàëèíà ÏÀÂËÅÍÊÎ 

Євген Пономаренко – Хлестаков у виставі “Ревізор” М. Гого-
ля. Режисер – Г. Юра. Київський театр ім. І. Франка, 1952 р.



48

Упорядкування 90-літнього архіву театру – спра-
ва, очевидно, не одного місяця чи навіть року. Тим 
більше, що він (архів) з різних причин – як об’єк-
тивних, так і суб’єктивних – дожив до наших днів 
у не надто впорядкованому вигляді, – але дарма, го-
ловне, що таки дожив. Відомо, що частина архіву у 
попередні роки була передана до Київського музею 
театрального, музичного та кіномистецтва Украї-
ни, Державного центрального театрального музею 
ім. О. Бахрушина (Москва). Але і театру “дещо” за-
лишилось... 

Вже навіть наші недовготривалі студії над цим 
архівом позначені низкою знахідок, які дають мож-
ливість чіткіше простежити шлях театру, його місце 
в українській театральній історії, з’ясувати та від-

коригувати деякі непрояснені  моменти цієї історії 
– в чому сьогодні є величезна потреба. Насамперед 
це стосується важливих питань родоводу колективу: 
його створення, низки перейменувань, стаціонування, 
переїздів, спадкоємности, що їх дозволяють висвіт-
лити опрацьовані матеріяли архіву театру (світлини, 
програмки, листи), більшість із яких в цій публікації 
впроваджуються до наукового обігу вперше. Саме без 
таких уточнень та деталей неможливе в майбутньому 
створення ґрунтовної історії цього колективу, на яке 
він заслуговує та давно чекає.  

Як свідчить “Історична довідка” з архіву театру, 
Перший український театр для дітей та юнацтва, 
який нині діє у Львові, було засновано в березні 
1920 р. як “Театр казки” у тодішній столиці радян-

Тарас ФЕДОРЧАК

До 90-ліття  Першого українського театру 
для дітей та юнацтва

ÏÅÐØÈÉ ÓÊÐÀ¯ÍÑÜÊÈÉ ÒÅÀÒÐ ÄËß Ä²ÒÅÉ ÒÀ ÞÍÀÖÒÂÀ: 
             ÀÐÕ²Â ÏÎ×ÈÍÀª ÃÎÂÎÐÈÒÈ

Сцена з вистави “Подвиги Геркулеса” Р. Побідимського. Режисер – С. Пронський, художники – Г. Цапок, М. Акімов. “Театр 
казки” (Харків), 1921 р. Друкується вперше.



49

ської України – Харкові – на підставі наказу № 568 
ТЕО Наркомпросу1 України з ініціативи Вищої те-
атральної школи, створеної у тому ж таки Харкові 
1919 р.[1]. Маємо всі підстави твердити, що Перший 
український театр для дітей та юнацтва 

є найстарішим із нині діючих на теренах колишньо-
го СРСР професійних стаціонарних драматичних 
театрів для дітей, оскільки очолюваний наркомом 
просвіти А. Луначарським Перший державний театр 
для дітей у Москві (з 1925 – Перший Державний пе-
дагогічний театр, з 1931 – Державний центральний 
театр юного глядача, у 1941 р. – об’єднаний з Москов-
ським театром юного глядача (створеним у 1924 р.), 
і власне тепер – Московський ТЮГ), розпочав ді-
яльність в червні 1920 р.2; заснований Наталією Сац 
Московський театр для дітей (з 1936 – Центральний 
дитячий театр, з 1992 – Російський академічний мо-
лодіжний театр) відкрито у Москві 13 липня 1921 р., 
а Ленінградський театр юних глядачів (нині – Театр 
юних глядачів ім. О. Брянцева) на чолі з Олександром 
Брянцевим розпочав свою діяльність 23 лютого 1922 р. 
Додаткових уточнень потребує інформація, що остан-
нім часом з’явилась в інтернет-джерелах, про Сара-
тівський ТЮГ (Росія)[4] як про найдавніший, засно-
ваний ще 1918 р. – оскільки театр цей згадується у 
Театральній енциклопедії лише як Шкільний театр 
Саратова – в ряді інших, що  1920 р. припинили своє 
існування [5] (в “Большой советской энциклопедии” 
про Саратовський ТЮГ згадок немає взагалі). При-
наймні, додатковим джерелом у питанні “старшости” 
колись Харківського, а згодом – Львівського ТЮГу, 
може бути збережений в його архіві лист від Всеро-
сійського театрального товариства, датований берез-
нем 1954 р. (Москва), де Львівський ТЮГ названо 
“на даний час найстарішим радянським театром для 

Сцена з вистави “Подвиги Геркулеса” Р. Побідимського. Ре-
жисер – С. Пронський, художники – Г. Цапок, М. Акімов. 
“Театр казки” (Харків), 1921 р. Друкується вперше.

Сцена з вистави “Хобо” за романом Е. Сінклера “Самуель-
шукач”. Режисер – Б. Глаголін. Перший державний театр 
для дітей (Харків), 1924 р. Друкується вперше.

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ

1. Наркомпрос (Народный комис-
сариат просвещения – рос, Народний 
комісаріат освіти – укр.) – радянський 
державний орган, що контролював  усі 
напрямки культурно-гуманітарної сфери. 
Від 1918 р. в його структурі було створено 
ТЕО (Театральное отделение. – рос.) задля 
максимальної централізації керівництва 
театрами.  – Прим. ред.   

2. Якщо не виводити його історію від 
стаціонарного Дитячого театру Моссо-
вета, заснованого Наталією Сац у 1918, 
репертуар якого складали лише лялькові 
та балетні вистави [2], зрештою, і сам 
МТЮГ на власному сайті подає як рік за-
снування 1920 [3],



50

Сцена з вистави “Хубеане” Р. Побідимського. Режисер – 
В. Вільнер,  художник – Б. Косарев. Перший державний театр 
для дітей (Харків), 1924 р. Друкується вперше.

Сцена з вистави “Том Сойєр” за Марком Твеном. Режисер – 
В. Неллі, художник – О. Хвостов. Перший державний театр 
для дітей (Харків), 1924 р. Друкується вперше.

дітей” [6]. А вже сумніватися в тому, що ро-
сійські столичні колеги свідомо обкрадали б 
свою власну історію, не доводиться.

Офіційне відкриття “Театру казки” від-
булось 21 березня 1921 р., хоча вже у грудні 
1920-го у приміщенні Вищої театральної 
школи (вул. Свердлова, 18, колишня Кате-
ринославська, нині – Полтавський шлях) 
– колишнього приміщення “Єкатеринського 
театру” та майбутнього приміщення “Теа-
тру казки”, в який переросла згадана школа, 
– показано було прем’єри постав “Голубий 
принц” за Х. Бенавенте і “Злий галл” за 
п’єсою М. Толмачова. Обидві випускні ви-
стави акторів під керівництвом режисера-
педагога Сергія Пронського [7]. Саме вони 
були першими в репертуарі новоствореного 
театру, основою ж його трупи  стали акто-
ри-випускники. Прикметно, що цю виста-
ву бачив Лесь Курбас і залишив про “Злого 

галла” позитивний відгук, що досі, здається, зали-
шався непоміченим в контексті історії цього театру: 
“...показова вистава 1-ї  державної театральної ро-
сійської школи “Злий Ґалл”, що відбулась кількома 
днями раніше. […] Там почувалось стільки горіння, 
любові до мистецтва, запалу й захоплення, того за-
хоплення й захвату, які тільки й дорогоцінні в мис-
тецтві, і без яких воно не виконує ні мистецького, ні 
соціального свого призначення. […] В “Злому Ґаллі” 
не було видатних, талановитих виконавців, але про-
те не було й благеньких: загальний ансамбль вражав 
своїм високим та зразковим рівнем, все було у ви-

50



51

ставі строго обмірковане до найдрібнішої 
деталі, гра поодиноких акторів і масових 
сцен була майже чеканна, і по тому духу 
мистецького захвату, який тільки й робить 
справжнього творця і справжнє мистецтво, 
ця вистава була дійсним святом для прав-
дивого театрала”[8]. 

Цілком зрозуміло, що перший дитячий 
театр в Україні починався як експеримен-
тальний та авангардний. Уже сама ідея 
створення принципово нового формату те-
атрів вимагала пошуків та експериментів, 
а крім того – театр народжувався в атмос-
фері творчого нурту передових та справді 
революційних мистецьких ідей. На театр 
істотно вплинуло близьке сусідство із “Бе-
резолем”, присутність школи Леся Курбаса: 
тут грали та ставили його учні й соратники 
– Михайло Верхацький, Леонтій Дубовик, 
Фавст Лопатинський, Володимир Склярен-
ко, Борис Тягно та ін. Від самого заснування у театрі 
працювали такі художники-новатори як Микола Акі-
мов, Борис Косарев, Олександр Хвостенко-Хвостов, 
Георгій Цапок.

Досить глянути лише на фотографії вистав 20-х 
років, що їх дивом збережено в архіві театру, аби 
переконатись, що пошук відбувався на вістрі того-
часного мистецького експерименту – яскрава умовна 
театральність, гіпервиразна курбасівсько-мейєрхоль-
дівська пластика, мізансценування, грим, авангардна 
геометричність сценографії. Відповідно формувався і 
репертуар, який молодому театру ще тільки належало 

 Сцена з вистави “По зорі” В. Гжицького. Режисер – І. Юхи-
менко. Перший державний театр для дітей (Харків), 1925 р.
Друкується вперше.

 Сцена з вистави “Одруження” М. Гоголя. Режисер – І. Мар’я-
ненко, художник – Г. Цапок. Перший державний театр для 
дітей (Харків), 1927 р. Друкується вперше.

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ

51



5252

творити (адже п’єс для дітей тоді було небагато, та 
й орієнтувався театр на початках передусім на ново-
часність): спеціяльно для “Театру казки” тодішній 
його завліт Олександр Білецький (а згодом – відомий 
український літературознавець, доктор філологічний 
наук, професор, дійсний член Академії наук СРСР) 
під псевдо Річард Побідимський пише п’єси “Подви-
ги Геркулеса” (п’єса-ґротеск з елементами буфонади,  

постава С. Пронського, 1921 р.), “Хубеане” (постава 
В. Вільнера, 1924 р.), “Гра в Спартака” (постава І. Юхи-
менка, 1925 р.). До етапної для театру вистави за мо-
тивами африканського фольклору “Хубеане” Борис 
Косарев створив складну багатофункціональну кон-
структивістську сценографію, а молодий композитор 
Ісаак Дунаєвський, який щойно організував у Харкові 
перший джаз-бенд, написав “приджазовану” музику, 
т. зв. “ритмічний шумовий оркестр”[9], інструмен-
тами якого слугували гребінці, пляшки, барабани, 
поліна, віолончель із прив’язаною до її деки бля-
шанкою[10]. Також у ці роки в театрі здійснюють 
постави режисери-експериментатори: вже згаданий 
В. Вільнер (“Алі-Нур”,  драматична композиція 
В. Мейєрхольда та Ю. Бонді за “Зоряним хлопчиком” 
О. Вайльда, 1922 р.), Борис Глаголін (“Хобо”, за ро-
маном Е. Сінклера “Самуель-шукач”, 1924 р.), Воло-
димир Неллі (“Том Сойєр”, за повістю Марка Твена, 
1924 р.). Свій перший ювілей театр відзначив 1925 р. 
прем’єрою першої української радянської дитячої 
п’єси “По зорі” В. Гжицького (реж. І. Юхименко). 
Іван Мар’яненко 1927 р.  фактично переніс на сцену 
театру знакову поставу Леся Курбаса “Гайдамаки”. 
Тобто театр акумулював навколо себе прогресивні 
мистецькі сили Харкова (і не тільки), рівень його твор-
чих пошуків був, без перебільшення, дуже високим. 
І залишався таким і надалі – принаймні до відходу від 
керівництва театром В. Скляренка-старшого 1948 р. 
Цікаво в цьому контексті згадує театральний худож-
ник Федір Нірод свій перехід від заньківчан до ТЮГу  

Сцена з вистави “Гайдамаки” за Т. Шевченком (інсценіза-
ція та режисура Л. Курбаса). Постановник – І. Мар’яненко. 
Перший державний театр для дітей (Харків), 1927 р.  Дру-
кується вперше.

Сцена з вистави “Гайдамаки” за Т. Шевченком (інсценізація та режисура Л. Курбаса). Постановник – І. Мар’яненко. Перший 
державний театр для дітей ( Харків), 1927 р. Друкується вперше.



53

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ

53

1944 року: “З’явився поряд цікавий театр – Харків-
ський ТЮГ – з явно більш прогресивною режисурою, 
та й в цілому більш культурний. Відчувалась школа 
Курбаса, нехай не у всьому, але все ж...”[11]. І далі 
“...Львівський (колишній Харківський) ТЮГ вигід-
но відрізнявся від театру Заньковецької у багатьох 
моментах. Я потрапив зовсім в інший світ, відверто 
кажучи, набагато ближчий мені за своїми інтелекту-
альними даними. […] Можливо, саме тому перехід 
з посади головного художника театру Заньковецької 
на “чергового” в ТЮГ мене ніскільки не покоробив, 
і, як то кажуть, корона з голови не злетіла”(переклад 
автора статті)[12]. Додамо, що співпраця театру для 
дітей з Ф. Ніродом розпочалась ще навесні 1944 р. 
(вистава “Нашествіє” Л. Леонова, яку, як і низку ін-
ших, на жаль, не згадано в переліку робіт у цитованих 
вище “Спогадах художника”), коли ТЮГ ім. М. Горь-
кого разом з театром ім. М. Заньковецької перебував 
в евакуації у Новокузнецьку, звідки обидва й були 
реевакуйовані до Львова.

“Театр казки” 1923 р. стає Першим державним 
театром для дітей, а з 1933 р. – Харківським театром 
юного глядача, якому тоді ж таки присвоєно ім’я 
М. Горького. Приблизно в той самий час колектив 
отримав нове приміщення на вул. Чернишевського 
(зараз приміщення Харківського академічного театру 
російської драми ім. О. Пушкіна). 

З початком Другої світової війни колектив працює 
в евакуації (судячи з програмок, певний час – разом 
з колективом Київського ТЮГу).

Сцена з вистави “Барабан”. Перший державний театр для дітей (Харків), 1928–1929 (?) рр. Друкується вперше.

Буклет до вистави. Харків, 1933 р. 



54

Упродовж 1941–1944 рр. Харківський ТЮГ, як 
свідчать документи, періодично змінював місце свого 
перебування:

з ХІ. 1941 по ІІІ. 1942 – Узбекистан, колгосп 
“Красный”,

з ІV. 1942 по ХІ. 1942 – м. Павлодар (Пн. Казах-
стан),

з ХІ. 1942 по V. 1943 – м. Славгород (Алтайський 
край),

від V. 1943. до ХІІ. 1944 – м. Новокузнецьк (то-
дішній Сталінськ) на Кузбасі [13]. 

На постійне місце праці до Львова, у колишнє 
приміщення єврейського театру на вул. Горького, 11 
(колишня Ягеллонська, нині – В. Гнатюка), театр було 
переведено у грудні 1944 р. Нагадаємо, що у такий 
спосіб радянська влада розбудовувала театральну 
інфраструктуру Львова: окрім ТЮГу, сюди напри-
кінці 1944 р. переїхав на постійне місце праці і Театр 
ім. М. Заньковецької. Театр юного глядача у Харкові  
вдруге було створено лише 1960 р.

Отож, згідно з підрахунками, сезон 2009/2010 рр. 
для львівського Першого українського театру для 
дітей та юнацтва був ювілейним, 90-м, а в березні 
2010 р. театру виповнилось 90 років від дня заснуван-
ня. Напередодні цього ювілею у ЗМІ (переважно в ін-
тернет-виданнях) зарясніли публікації, що іменують 
ювіляром передовсім нині діючий Харківський театр 
юного глядача як одного із двох (поряд з львівським 
ТЮГом) спадкоємців “Театру казки”. Так, стаття 
“Харківський театр юного глядача” на Вікіпедії роз-

Сцена з вистави “Наталка Полтавка” І. Котляревського. Режисер – І. Мар’яненко, художник – О. Хвостов. Харківський 
театр юного глядача ім. М. Горького, 1936 р. Друкується вперше.

Програмка вистави. Павлодар, 1942 р.



55

повідає історію Першого українського театру для ді-
тей та юнацтва, вважаючи “відродженням” давнього 
дитячого театру в Харкові появу ТЮГу після війни... 
аж у 1960 році[14]! Аналогічну тезу про “відроджен-
ня” і спадкоємність подає й інша стаття цього ж ре-
сурсу – “Театр юного глядача”, практично передру-
кована з “Енциклопедії українознавства”[15], а також 
стаття на сайті “Наш Харьков”.  Автор статті на сайті 
Харківського Будинку актора, визнаючи, що після 
війни “повернутись до Харкова театру не судилось”, 
робить все ж висновок, що “ПЕРШИЙ ДЕРЖАВНИЙ 
ТЕАТР ДЛЯ ДІТЕЙ став основою для створення двох 
провідних ТЮГів України”[16]. І навіть “Календар 
ювілейних і пам’ятних дат театрального життя на 
2010 рік”, виданий Національною спілкою театраль-
них діячів України(!) повідомляє про “90 років від 
дня заснування “Театру казки” (тепер Харківський 
театр для дітей та юнацтва (1920)”,  “забуваючи” бо-
дай словом згадати про Перший український театр 
для дітей та юнацтва у Львові[17]. Безперечно, поява 
такої суперечливої інформації спричинена певни-
ми неточностями у значно раніше виданих солідних 
енциклопедичних виданнях як-от “Театральная эн-
циклопедия” та “Енциклопедія Українознавства”3. 

М. Тагаєв – Возний, Д. Попова – Наталка у виставі “Натал-
ка Полтавка” І. Котляревського. Режисер – І. Мар’яненко, 
художник – О. Хвостов. Харківський театр юного глядача 
ім. М. Горького, 1936 р. Друкується вперше.

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ

Програмка вистави. Харків, 1936 р.

3. Відома “Театральная энциклопедия” у п’ятому томі, виданому 1967 р., започатковує хаос в інформації про 
українські ТЮГи, називаючи у статті “Театр для дітей” серед перелічених дитячих театрів 20-х років окремо 
як різні театри Харківський ТЮГ і Харківський “Театр казок” (насправді театр називався, як уже згадувалось, 
“Театр казки”)[18].

Велика радянська енциклопедія (Т. 8, С. 162–163), видана 1972 р., розставляє все на свої місця: у статті 
“Дитячий театр” першим у ряді дитячих театрів СРСР 20-х рр. названо “Театр для дітей в Харкові (1920, 
нині ТЮГ ім. М. Горького у Львові)”, однозначно визнаючи тотожність і спадкоємність Львівського театру, і 
не згадуючи при цьому нового Харківського ТЮГу, який на той час існував уже 12 років [19].



56

До честі Харківського театру юного глядача, ми-
нулого року він відсвяткував свій півстолітній, а не 
дев’яностолітній ювілей. Але сумбур у довідковій 
літературі, а також очевидна тотожність назв “Хар-

Програмка вистави. 1933–1943 (?) рр.

Треба зазначити,що, гасло “Театри для дітей” в “Енциклопедії українознавства”, виданій за межами України, 
також містить певні неточності [20]. Її автор – відомий український театрознавець Валеріян Ревуцький, пе-
ребуваючи в еміграції, не мав, на жаль, доступних джерел та документів, які б допомагали подавати завжди 
точну й достовірну інформацію про театр.

ківський театр юного глядача” довоєнного періоду 
та заснованого у 1960 р., спричиняється до того, що 
і в середовищі поважних театрознавців  виникають 
версії на кшталт: “Чому один театр не може породити 
двох спадкоємних театрів?” Історія не може послу-
говуватись легковажним “Чому б і ні?”, а лише при-
скіпливим “Чому саме так? На якій підставі?”. Саме 
ці питання ми і розглянемо далі.

Отож, час з’ясувати для історії справжні факти, 
хай би як нам хотілося мати в Україні щонайбільшу 
кількість дитячих театрів з “давніми традиціями”. 
До критеріїв, за якими можемо досить об’єктивно 
визначати спадкоємність, коли йдеться про театри, 
безумовно, належать: 

1) творчий склад трупи; 
2) репертуар;
3) майно;
4) приміщення.
Ми зупинимось лише на перших двох позиці-

ях, оскільки щодо “майна”, частину якого колектив 
привіз з евакуації до Львова, слід провадити окреме 
дослідження, а тему приміщення можна обмежити 
риторичним питанням: чи здатні самі лише стіни бу-
дівлі забезпечувати і обґрунтовувати спадкоємність 
колективів, що працюють тут у різні роки та в різному 
творчому складі? 

Простежити ж справжню спадкоємність складу 
трупи, як і репертуару, ми можемо, скориставшись 
програмками довоєнного та воєнного періодів,  збе-
режених в архіві Першого українського театру для ді-
тей та юнацтва від 1933 р. Деякі програмки воєнного 
періоду, щоправда, не мають датування. Проте, уваж-
но догледівши деталі, можна віднайти в них і певні 
часові орієнтири: невдовзі по евакуації з Харкова, 
коли театр ще вважався Харківським, на програмках 
театру зазначено  “Харківський театр юного глядача 
ім. М. Горького”, отож їх цілком логічно буде вважати 
не старшими за початок або й першу половину 1943 р., 
бо вже далі –  програмки 1943 р. – називають театр 
“Объединенный Харьковский и Киевский ТЮЗ” або 
навіть “ Объединенный Харьковский и Киевский те-
атр им. М. Горького”;  а від січня 1944 р. на програм-
ках значиться лише “Театр им. М. Горького”. 

Інформація про склад колективу у Львові містить-
ся у двох брошурах театру, виданих відразу по війні: 
у травні 1945 р. – до відкриття 25-го сезону та пер-
шого сезону у Львові виставою “Тарас Шевченко”, 



57

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ

57

у якій була зайнята більшість акторського складу 
(у брошурі вказано увесь діючий репертуар театру 
станом на поч. 1945 р., викладена коротка інформа-
ція про театр та його історію)[21]; а також брошура 
1948 р. – до тривалих київських та харківських га-
стролей театру з переліком повного складу трупи 
та знову ж таки відомостями з історії театру та про 
11 гастрольних вистав [22]. Також багато інформації ми 
почерпнемо із т. зв. “Мармурової книги прем’єр”, що 
до сьогодні збереглась у театрі – започаткована 1945 р., 
вона фіксує дати прем’єр та їхні постановочні групи 
від офіційного відкриття театру (хоча перелік постав 
Харківського періоду поновлений, очевидно, заднім 
числом, а тому є неповним, і, можливо, неточним) [23].

Сцена з вистави “Голубе і рожеве” О. Бруштейн. Режисер 
– В. Скляренко, художники – Є. Коваленко, В. Кривошеїн. Хар-
ківський театр юного глядача ім. М. Горького, 1937 р.
Друкується вперше.

Сцена з вистави “Назар Стодоля” Т. Шевченка. 
Режисер – М. Міцкевич, художники – Є. Коваленко, 
В. Кривошеїн. Харківський театр юного глядача 
ім. М. Горького, 1937 р. Друкується вперше.

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ



5858

Отож, до Львова переїхав фактично весь худож-
ньо-керівний склад театру: художній керівник, який 
очолював театр ще з 1934 р., з. а. УРСР Володимир 
Михайлович Скляренко, головний художник Борис 
Косарев, котрий працював у театрі чи не від його за-
снування (на посаді головного художника – від 1936 р.) 
аж до 1950 р.4 [24], завідувач музичної частини і 
композитор Ізидор Вимер – він працював у театрі 
“Івасика – Телесика”,  з 1933 р. [25] і його ім’я зна-
ходимо вже на програмках 1936 р., концертмейстер 
В. Гінзбург, котра, судячи з програмок, обіймає цю 
посаду принаймні від 1933 р. Також можемо згада-
ти режисера Ізакіна Гріншпуна, котрий ще у 1938 р. 
поставив у нашому театрі “Івасика-Телесика” режи-
сера-асистента та актора В. Наумченка і помічника 

режисера І. Толмачова, імена яких зустрічаємо на 
вже згаданих найперших (недатованих) програмках 
воєнного часу. В програмці за травень 1944 (“На-
шествие” Л. Леонова) вперше знаходимо згадку про 
Федора Нірода як  художника у цьому театрі.

Із давнішого акторського складу Львівського те-
атру юного глядача можемо назвати: А. С. Андрі-
єнка, А. П. Бурштейн, М. Г. Андрєєва, Б. Г. Вольф, 
М. П Когана (ці імена зустрічаються у програм-
ках від 1933 р.); дружину художнього керівника 
Н. К. Титаренко, яка прийшла до театру разом із чо-
ловіком; Н. С. Самойлову, О. Т. Янчукова (фігурують 
у програмках від 1936 р.); Г. М. Галицьку (про яку 
поряд з усіма згаданими вище у брошурі 1945 р. ска-
зано, що “в складі колективу театру [...] працюють 

Сцена з вистави “Скупий” Ж.-Б. Мольєра. Режисер –
В. Скляренко, художник – Б. Косарев. Харківський театр 
юного глядача ім. М. Горького, 1938 р. Друкується вперше.

Е. Ратинська, А. Альтшулер  у виставі “Скупий” 
Ж.-Б. Мольєра. Режисер – В. Скляренко, художник – 

Б. Косарев. Харківський театр юного глядача 
ім. М. Горького, 1938 р. Друкується вперше.

4. Помиляються, до речі, автори книги “Борис Косарев”, стверджуючи, що “Останнім театральним 
проектом Бориса Косарева було оформлення сценічного простору до вистави М. Крушельницького “Ярослав 
Мудрий” за п’єсою І. Кочерги (1947 р.)” [26]. Насправді у Львівському ТЮГу він ще й після цього оформив низку 
вистав: “Сніжок” В. Любимова (1948), “О друзьях-товарищах” В. Масе, А. Червінського (1949), “Сестри” 
Слеп’ян (1949). Цікаво також, що у буклеті “Театр ім. М. Горького” 1945 р. видання на С. 3 знаходимо варіянт 
написання прізвища: Косарів. 



59

Òàðàñ ÔÅÄÎÐ×ÀÊ

Програмка вистави. Сталінськ (нині – Новокузнецьк), 1944 р.

тривалий час”), а також Р. С. Глину, О. М. Давиденка, 
Г. П. Кобченко, О. Б. Ліпницького, К. С. Овчинникову, 
В. О. Томаха, П. П. Шаповалова, Е. А. Шморгонера 
(чиї імена фіксують найперші програмки воєнного 
періоду) і Н. М. Генцлера, С. А. Ласька, Г. Г. Маркову, 
Г. В. Тарасенка, Ф. Л. Чирікову (їхні імена з’являють-
ся у програмках кінця 1943-44 рр.) 

Бачимо, що попри всі воєнні шторми, театру 
вдалося зберегти творчу серцевину, до якої у Львові 
додали свою потугу й місцеві кадри (як-от Ярослав 
Геляс та Стефа Стадниківна), тож спадкоємність і 
єдність творчого складу – незаперечна.

Що ж до репертуару, то у виданні 1945 р. пере-
лічено такі назви:

Для середнього і старшого віку
Олександр Корнійчук “Загибель ескадри”
Юрій Костюк “Тарас Шевченко”
Борис Горбатов “Юність батьків”
Марко Кропивницький “Пошилися в дурні”
Ж.-Б. Мольєр “Лікар з примусу”
Іван Котляревський “Наталка Полтавка”
Для молодшого віку
Юрій Данилевський “Івась-партизан”
Анатолій Шиян “Котигорошко”
Тамара Габбе “Кришталевий черевичок”
Микола Лисенко “Зима-весна”
Для старшого віку та юнацтва
Леонід Леонов “Навала”
Микола Гоголь “Ревізор”
Максим Горький “Зикови”
Іван Карпенко-Карий “Безталанна”
Що ж із цих назв є новим надбанням театру, а  

що – його випробуваним роками сценічним багажем?
Найдавнішою і, очевидно, досить успішною 

і “хлібною”, залишалась “Наталка-Полтавка”, яку 
поставив ще І. Мар’яненко 1936 р. із сценографією 
О. Хвостенка-Хвостова. Вистава активно йшла на 
сцені навіть у воєнні роки (про що свідчать тогочас-
ні програмки і факт поновлення вистави у воєнний 
час режисером В. Скляренком і сценографом Б. Ко-
саревим). Спектаклі “Лікар мимоволі” та “Зикови” 
поставлені в евакуації 1943 р. (можливо, ще у Пав-
лодарі, Північний Казахстан), про що згадує у книзі 
“Борис Васильович Косарєв. Нарис життя і творчості” 
М. В. Чернова[27]. Постави “Безталанної” у “Марму-
ровій книзі прем’єр” записані 1942 та кінцем 1946 р., 
але остання дата – очевидно, поновлення, оскільки 
збереглась програмка, датована 5 грудня 1943 р., де 
вказано склад виконавців та постановників – майже 
тотожний програмці 1948-го року, але на звороті чи-
таємо російський переказ сюжету з поясненням укра-
їнських традицій та окремих українських слів – явно 
для глядачів в евакуації. Та й Чернова у своїй книзі 

підтверджує, що “Безталанна” була поставлена в ева-
куації відразу після поновлення “Наталки Полтавки”, 
і, в зв’язку з катастрофічним браком матеріялу, задник 
з поновленої вистави був перенесений у прем’єрну, 
проте так майстерно трансформований і завуальова-
ний Б. Косаревим, що його ніхто не впізнавав [28].

Іншою виставою, поставленою в евакуації та 
залишеною у репертуарі перших років львівського 
періоду, є вже згадане “Нашестя” Л. Леонова, вціліла 
програмка до якої датується 14 травня 1944 р.



60

Прем’єри “Пошились у дурні” та “Кришталевий 
черевичок” у “Мармуровій книзі...” позначені 1945 р. 
– перша перед “Тарасом Шевченком”, друга  – відразу 
після. Прем’єрою “Загибель ескадри” відкривається 
1946 р.. Дати прем’єр інших спектаклів у репертуарі 
поки що встановити не вдалося  – у “Мармуровій 
книзі” за ці роки вони не згадані, програмки не збе-
реглися (ймовірно, це лише заявлені назви, які плану-
валися до постави у найближчому майбутньому, як-от 
та ж “Загибель ескадри”). Та попри це безсумнів-
ною залишається репертуарна спадкоємність афіші 
Львівського ТЮГу 1945 р., де бачимо назви вистав як 
1942 – 44 років, так і довоєнного періоду.

Безумовно, це лише перші спроби систематизації 
архіву театру, робота триває, попереду ще багато пра-
ці і, сподіваємось, цікавих знахідок. Але вже бодай 
ця дещиця дозволяє нам увиразнити окремі сторін-
ки історії дитячих театрів в Україні і зробити бодай 
мінімальний ескіз до вже понад 90-літньої історії 
Першого українського театру для дітей та юнацтва, 
яка, на жаль, досі залишається маловивченою.

1. [б.а],[б.м.] Історична довідка. – Машинопис. – Архів 
театру. – С. 1.

2. Театр для детей/Бор Е.// Театральная энци-
клопедия. – Москва: Советская энциклопедия, 1967. – 
T. V. – С. 111.

3. http://www.moscowtyz.ru/stat.php?id=1
4. http://www.tuz-saratov.ru/history/
5. Театр для детей/Бор Е.// Театральная энциклопедия...
6. Лист від Всеросійського театрального товари-

ства від 19 березня 1954 р. – Архів Першого українського 
театру для дітей та юнацтва. 

7. Паспорт театру. – Машинопис, рукопис. – Архів 
театру. – С. 1.

8. Курбас Лесь. “Затоплений дзвін” – вистава 
української студії-театру в Держдрамі// Курбас Лесь. 
Філософія театру/ Упоряд. М. Лабінський. – К.: Видав-
ництво Соломії Павличко “Основи”, 2001. – С. 565.

9. Павлова Т., Чечик В. Борис Косарев: 1920-ті 
роки. Від малярства до теа-кіно-фото. – К.: Родовід, 
2009. – С. 284. 

10. [б.а],[б.м.] Історична довідка. – Машинопис. – Ар-
хів театру. – С. 2.

11. Нірод Федір. Спогади художника, або Записки 
щасливої людини/Упор. Н. Михайлової, В. Томазова; 
вст. ст. В. Томазова; прим. В. Томазова, Н. Томазо-
вої. – К.: Либідь, 2003. – С. 56.

12. Там само. – С. 63
13. Паспорт театру. – Машинопис, рукопис. – Архів 

театру. – С. 2.
14. http://uk.wikipedia.org/wiki/Харківський_те-

атр_для_дітей_та_юнацтва
15. http://uk.wikipedia.org/wiki/Театр_юного_глядача
16. http://domaktera.com.ua/khark-vskii-teatr-dlya-d-

tei-ta-yunatstva.htm
17. Календар ювілейних і пам’ятних дат театраль-

ного життя на 2010 рік. – Національна спілка теа-
тральних діячів України. – К.: Логос, 2010. – С. 61.

18. Театр для детей/ Шпет Л.Г.// Бор Е.// Театраль-
ная энциклопедия... T. V. – С. 112.

19. Детекий театр/  Большая Советская Энциклопе-
дия. – Москва: Советская энциклопедия, 1972. – Т. 8. – С. 162

20. Енциклопедія українознавства. П/р В. Кубійо-
вича. – Перевидання в Україні. – Львів: НТШ, 2000. – 
Т. 8. – С. 3153 – 3154.

21. Театр ім. М. Горького. Відкриття ХХV теа-
трального сезону (1920 –1945). – Львів, 1945. – 16 с. 

22. Театр ім. М. Горького. Репертуар. – Львів, 1948. 
– 48 с.

23. Вистави театру (“Мармурова книга ”). – Ру-
копис.  – 44 с. – Архів театру.

24. Павлова Т., Чечик В. Борис Косарев: 1920-ті 
роки… – С.43.

25.  Енциклопедія сучасної України. – К., 2005. – 
Т. 4. – С. 405.

26. Павлова Т., Чечик В. Борис Косарев: 1920-ті 
роки... – С. 6.

27. Чернова М. Борис Васильович Косарєв. Нарис 
життя і тврчості. – К.: Мистецтво, 1969. – С. 48-49.

28. Там само. – С. 52-53.

Програмка вистави. Сталінськ (нині – Новокузнецьк), 
1943–1944 р.



61

ÑÏÎÃÀÄÈ

Галина БЕНЬ

Минуло вже багато років, але ці слова назавжди 
закарбувалися у моїй пам’яті, і щораз виразніше ви-
ринають із моїх спогадів. Належать вони людині, 
чия творча доля була тісно пов’язана зі Львовом, з 
оперним театром, консерваторією ім. М. Лисенка, 
людині, яка усе своє життя присвятила служінню ви-
сокому мистецтву. Велика любов до музики, до співу, 
до учнів, до театру керувала ним упродовж усіх років 
його творчої діяльности. І тепер, напередодні століт-
нього ювілею мого шановного і дорогого Вчителя ді-
люся з читачами журналу своїми спогадами про двох 
дорогих мені людей – Остапа Йосиповича Дарчука та 
його дружину – Марію Петрівну Сіверіну. 

Мені пощастило навчатися в обох – у М. Сіверіної 
та (після її смерти) в О. Дарчука, чудової подруж-
ньої пари митців, вдома у яких була цікава бібліоте-
ка науково-методичної вокальної літератури, велика 
кількість платівок та магнітофонних записів відомих 
співаків. 

Обоє репрезентували київську вокальну  школу.  
Оперний співак (бас), заслужений діяч мистецтв 

України, професор Остап Дарчук народився 1911 р. 
у місті Бердичеві Житомирської области. Навчався 
у Музично-драматичному інституті імени М. Лисен-
ка в Києві (1926–1930), водночас працював у капелі 
“Думка”; у 1935–1939 рр. – соліст Київської філар-
монії, у 1939–1941 – студент Київської консерваторії 
ім. П. Чайковського у класі співу професора Дометія 

Євтушенка (учня Олени Муравйової). У роки Другої 
світової війни – соліст військового ансамблю пісні 
і танцю. Навчання в консерваторії завершив після 
вйни, а в 1951–1955 рр. працював як соліст оперного 
театру у місті Горькому (Росія), водночас викладаючи 
спів у тамтешній консерваторії. 

До Львова О. Дарчук прибув 1955 р. Відтоді 
своє творче життя він пов’язує з двома мистецькими 
осередками – Львівським державним академічним  
театром опери та балету ім. І. Франка і Львівською 
державною консерваторією ім. М. Лисенка. 

Солістом Львівської опери О. Дарчук працював 
у 1955–1957 та 1959–1965 рр. У репертуарі співака 
– десятки оперних партій. Серед них: Сусанін (“Жит-
тя за царя” М. Глінки), Борис Годунов (однойменна 
опера М. Мусоргського), Мельник (“Русалка” О. Дар-
гомижського), Рене (“Йоланта” П. Чайковського), Ме-
фістофель (“Фауст” Ш. Гуно), Карась (“Запорожець 
за Дунаєм” С. Гулака-Артемовського), Старий циган 
(“Алеко” С. Рахманінова), Мендоза (“Дуенья, або 
Заручини в монастирі” С. Прокоф’єва), Монтанел-
лі (“Овід” А. Спадавеккіа), Лісовик (“Лісова пісня” 
В. Кирейка) та ін. Остап Дарчук озвучив 11 кінофіль-
мів, записав у фонди московського та українського 
радіо 460 творів різних композиторів.

Одним з улюблених в О. Дарчука був образ Бори-
са Годунова (з однойменної опери М. Мусоргського). 
Трагічна постать злочинного царя, якого мучить тягар 

Остап Дарчук.
“…Хай би що ви робили, 

пам’ятайте: кількість добра у 
цьому світі повинна збільшу-
ватись…” 

Остап Дарчук

ÎÑÒÀÏ ÄÀÐ×ÓÊ – 
    ÑÏ²ÂÀÊ ² ÏÅÄÀÃÎÃ



62

ÑÏÎÃÀÄÈ

скоєного в боротьбі за престол убивства малолітнього 
царевича Дмитрія, – і водночас розумного держав-
ного діяча, люблячого батька, тонкого політика – ці 
різні іпостасі центрального образу опери вимагали 
(за словами О. Дарчука) від виконавця неабиякого 
драматичного хисту. Яскравим взірцем для нього був 
образ Годунова у виконанні Ф. Шаляпіна, якому в 
басовому репертуарі не було аналогів. 

В обдаруванні О. Дарчука органічно злилися 
співак-музикант і драматичний актор. Його природ-
ні дані – гнучкий бас приємного тембру і широкого 
діяпазону, висока вокальна майстерність, великий 
акторський талант, досконале володіння пластикою 
і гримом сприяли створенню переконливих образів. 
Володіючи рідкісним даром перевтілення, він ство-
рював характери, які вражали життєвою правдою, 
розкривав внутрішній світ героя у всій складності і 
суперечності. 

Співак вважав, що немає великих і малих ролей. 
Кожну він старанно опрацьовував, можна сказати 
– плекав, зігрівав глибинним поривом душі. До кож-
ної з них мав особливий підхід, щиро співпереживав 
з кожним зі своїх героїв. 

Одним з них був Лісовик з опери В. Кирейка 
“Лісова пісня”. Мистецтвознавець А. Терещенко 
писала у своїй книзі про цю оперу та її виконавців: 
“Прем’єра вистави “Лісова пісня”, що відбулася 27-28 
травня 1958 року, засвідчила значний успіх колективу. 
Диригент Я. Вощак, що готував оперу в контакті з 

композитором, показав цілісний, злагоджений і на-
прочуд ліричний спектакль. <…> Режисеру (Б. Тягну 
– Г. Б.) загалом пощастило розкрити суть опери. <…> 
Гарний підбір солістів забезпечив переконливі об-
рази героїв вистави. Колоритною була самовпевнена 
багачка Килина у виконанні З. Головко, Т. Ткаченко, 
заздрісною і недоброю постає мати Лукаша у вико-
нанні П. Криницької. Добре співали партію Лісовика 
О. Вітик та В. Сидоров. Проте особливо вдався образ 
доброго казкового володаря лісу О. Дарчукові, який 
підкреслював у ньому людяність і батьківські почуття 
до Мавки” [1]. 

Партнерами О. Дарчука по сцені були співаки-ак-
тори М. Шелюжко, П. Дума, П. Криницька, О. Вітик, 
В. Герасименко, Н. Богданова, В. Сидоров, З. Голо-
вко, Т. Ткаченко, В. Кобржицький, Л. Жилкіна та ін.

Працюючи солістом Львівської опери, О. Дарчук 
водночас розпочав педагогічну роботу, яка приваблюва-
ла його ще тоді, коли співав у Горьківському оперно-
му театрі. Він присвятив вокальній педагогіці понад 
тридцять років (працював до останніх днів свого 
життя, помер 1999 р.), виховавши плеяду відомих 
оперних співаків. 

У класі співу О. Дарчука навчалися: Олександр 
Правілов, Андрій Алексик, Олександр Розуменко, 
Анатолій Липник, Роман Вітошинський, Ігор Куш-
плер, Степан Степан, Василь Дудар, Віктор Гореліков, 
Григорій Довженко, Василь Ковальчук, Ігор Крупенко, 
Корнелій Сятецький, Олександр Бень, Сергій Бень, 
Василь Король та ін. Сьогодні на кафедрі академіч-
ного співу Львівської національної музичної академії 
з успіхом працюють четверо вихованців Остапа Дар-

чука: професор І. Кушплер, до-
центи Р. Вітошинський, В. Ду-
дар та А. Липник.

У нас немає даних про ви-
конавську діяльність М. Сі-
веріної. Та можна сміливо 
стверджувати, що головним її 
покликанням стало викладан-
ня співу, яке вона розпочала у 
Львові 1960 р. Педагогічні по-
гляди Марії Петрівни сформу-
вались на основі того досвіду, 
який вона отримала в процесі 
навчання у свого педагога Оле-
ни Муравйової у Києві. Вона 
завжди цікавилась науковими 
роботами й книгами, у яких 
розглядались питання вихован-
ня голосу.

М. Сіверіна працювала зде-
більшого з високими жіночими 
голосами, зазначаючи, що “го-

Остап Дарчук та Марія Сіверіна.



63

Ãàëèíà ÁÅÍÜ

ловне в голосі – тембр, який у сопрано повинен мати 
яскравий, ніжний, сріблястий, дзвінкий характер”. 
Велику увагу надавала техніці звуку, вмінню володіти 
філіруванням, всіма його градаціями сили, ідеальній 
чистоті інтонації. 

Марія Петрівна зазначала: “Щоб спів був легким, 
природним, виразним, чітким, простим, необхідно під 
час співу правильно формувати голосні і приголосні. 
Голосні звуки відіграють домінуючу роль у співочому 
процесі, вони є носіями “вокальности” голосу. В про-
цесі співу, як і під час чіткої вимови, голосні звуки 
вимагають чіткої роботи артикуляційних органів у 
місцях утворення тієї чи іншої голосної. У голосних, 
як у фокусі, збираються позитивні й негативні риси 
постановки голосу. Активна вимова приголосних за-
безпечує чіткість і ясність утворення голосних”.

У розвитку всіх видів техніки звуковедення пе-
дагог дотримувалась принципу обережного і посту-
пового ускладнення вокально-технічних завдань. 
Техніка кантилени розпочиналася з пов’язуванням 
двох-трьох нот, техніка рухливости – з нескладних 
фігурацій у помірному темпі, техніка staccato у швид-
кому темпі – з повільних, протяжних звуків non legato 
і т.д. Тільки такий принцип поступовости засвоєння 
різних елементів техніки, руху від простого до склад-
нішого, дозволяв наприкінці навчання співати широкі 
кантиленні фрази, робити швидкі і довгі колоратурні 
пасажі.

Основою розвитку повного діяпазону голосу 
М. Сіверіна вважала центральну частину діяпазону 
і на ній найбільше працювала. Педагог зазначала: 
якщо є природна здатність виконувати високі звуки, 
то вона легко проявиться після того, як виробляться 
співочі навики на центрі діяпазону. Адже діяпазон 
з’являється поступово і розвивається повільно. Тому 
з великим застереженням ставилась до штучного “ви-
тягування” голосу, завчасного захоплення верхніми 
звуками. Це призводить до форсування голосу, псує 
його тембр і може спровокувати захворювання голо-
сового апарату.   

Основний репертуар на всіх курсах складався з 
творів старих італійських майстрів та композиторів  
епохи класичного bel canto,  які завжди виконувались 
італійською мовою. Паралельно особливий  акцент 
педагог ставила на народні пісні та різноманітний ро-
сійський і західноевропейський романсовий реперту-
ар, яким вона завжди прагнула урізноманітнити про-
граму своїх учениць, здебільшого не давала співати 
один і той самий твір декільком ученицям одночасно, 
любила працювати над маловідомими творами.

Остап Йосипович займався здебільшого з чоло-
вічими голосами: басами, баритонами і тенорами. 
Працюючи над плеканням голосу початківця, велико-
го значення надавав насамперед плавному веденню 

голосу. Він говорив: “Звук не потрібно штовхати, 
лише переносити з однієї ноти на іншу, при цьому 
нічого не змінюючи”. Такою ж повинна бути техніка 
стрибків на більші чи великі інтервали. 

На початку занять зі студентами професор Дарчук 
працював зазвичай над досягненням звучання носо-
зубного резонансу (посил звука в “маску”), завдяки 
якому можна випрацювати акустичні можливості 
верхніх резонаторів голосового апарату. Такий при-
йом супроводжувався мугиканням. Слід було мугика-
ти як з закритим ротом, так і з відкритим, сполучаючи 
при цьому приголосні “гм” або “хм”. Для цього одна 
з приголосних (“г” чи “х”) повинні вимовлятися ніби 
в напрямку носа, з наступним додаванням приголо-
сних “м” або “н”. На думку професора Дарчука, це 
одна з найкращих вправ, що дає змогу співакові на-
лаштуватися на відчуття високої позиції звука, сприяє 
розвитку дихання, а також допомагає досягненню 
повноцінного художнього звучання голосу.

Розпочинати виконання вправ належало у стані 
співацької підготовки: корпус мав бути випростаним, 

Остап Дарчук – Галицький в опері “Князь Ігор” О. Бородіна. 
Львівський театр опери та балету ім. І. Франка, 1955 р.



64

ÑÏÎÃÀÄÈ

м’язи тіла – вільними, але активними, м’яке під-
небіння підтягнуте (наче при позіханні з закритим 
ротом), стан піднесений, творчо-активний.

Усі вправи, особливо на початковому етапі по-
стави голосу, були доволі простими. Кожен початкі-
вець, навіть з мінімальною музичною підготовкою, 
міг досить швидко їх запам’ятати і відтворити голо-
сом. У цьому випадку професор дбав насамперед 
про максимальну доступність музичного матеріялу 
на перших етапах навчання. 

Вправи учні-вокалісти зазвичай виконували у 
помірних темпах при якнайповнішому усвідомленні 
їхньої музичної суті. О. Дарчук слідкував, щоб учень 
привчався уважно контролювати їхнє виконання. 
Такий підхід до справи був, крім усього іншого, по-
чатком залучення до активної, свідомої та самостій-
ної роботи з фаху. 

О. Дарчук надавав великого значення роботі над 
музично-вокальним читанням та декламацією. Во-

кальне читання – це читання на мовній опорі, на “ха-
рактері звуку” в резонансовому пункті та в певному 
ритмі і темпі. Таке читання виробляє у співака чітку, 
ясну дикцію, сприяє однорідності звучання голосу, 
надає йому доброго випромінювання, летючости. 
При цьому необхідно прагнути якнайповніше пере-
дати значення кожного слова, зміст твору в цілому. 

Музично-вокальна декламація – це технічний 
прийом вокально-творчої вимови слів з усіма їхніми 
граматичними та логічними акцентами, виявленням 
емоцій, які містяться в них. О. Дарчук любив циту-
вати Олександра Мишугу: “Хто вміє декламувати, 
той уміє співати”.

Одним з основних, необхідних методів навчан-
ня, якого професор О. Дарчук дотримувався у сво-
їй педагогічній діяльності, був показ голосом. Він 
вважав, що за допомогою цього методу (за умови 
якісного показу) можна досягнути уявлення про 
правильне звукоутворення і відрізнити його від 
неправильно сформованого звуку. Проте застері-
гав від копіювання іншого голосу чи манери співу, 
підкреслюючи, що “голос повинен мати свою при-
родну красу”. Працюючи над звуковою тембровою 
палітрою, О. Дарчук добивався від студентів такого 
звуку, який би був насичений обертонами за під-
тримки дихальної опори. 

Враховуючи багатий історичний досвід в галузі 
вокальної педагогіки, професор Дарчук рекоменду-
вав студентам слухати добрих співаків, а на уроці 
співу – один одного, підкреслюючи, що такий спосіб 
розвиває вокальний слух і допомагає краще засвою-
вати необхідні технічні прийоми. 

Остап Йосипович справедливо вважав, що най-
більш поширеним недоліком у співі, особливо се-
ред початківців,  є скутість нижньої щелепи. При 
такому положенні рот замало відкритий, звук не 
має можливости вільно вийти з ротоглотки, голос 
звучить неприродно, а також виникає різниця між 
голосними звуками. Щоб позбутися такого недолі-
ку, професор Дарчук рекомендував робити вправи 
з застосуванням “артикуляційної гімнастики”. На-
ведемо приклади.

1. ОПУСКАННЯ, ПІДНІМАННЯ ТА ВІДВЕ-
ДЕННЯ НИЖНЬОЇ ЩЕЛЕПИ. Голову тримати рів-
но, щелепу плавно опускати вниз (легко відводячи 
назад), без жодного напруження, з таким відчуттям, 
ніби вона відходить сама собою; рот відкривати як 
при беззвучній вимові “а”; язик лежить вільно, тор-
каючись кінчиком передніх нижніх зубів; темп стри-
маний, дихання довільне, на рахунок “один” – рот 
відкривається, “два” – коротка пауза, “три” – рот 
закривається. Повторювати декілька разів (3-4).

Остап Дарчук – Мефістофель в опері “Фауст” Ш. Ґуно. 
Львівський театр опери та балету ім. І. Франка, 1961 р.



65

Ãàëèíà ÁÅÍÜ

2. РУХИ ЩЕЛЕПИ НА БОКИ. При розкритому 
роті повільно, обережно повертати нижню щелепу 
назад і поперемінно – то ліворуч, то праворуч; уни-
кати різких рухів. Повороти щелепи повторювати 
два-три рази.

3. ПРИКУС. Поперемінно перекривати нижніми 
передніми зубами верхні зуби і, навпаки, верхніми – 
нижні. Повторювати парну кількість разів (до 10).

4. ЗАСТОСУВАННЯ ВПРАВ НА РІЗНОМАНІТ-
НІ СКЛАДИ. Для цього пропонувались такі склади: 
ай-ай-ай, ля-ля-ля, дай-дай, та-та-та тощо. 

Недоліком у початківців професор Дарчук вва-
жав також надто мляво, пасивно опущену щелепу, 
коли обличчя вокаліста маловиразне, ніби байду-
же. Для вироблення активнішої міміки пропону-
вав вправи на склади ду-ду-ду, ту-ту-ту, му-му-му, 
мо-мо-мо, співаючи заповзято, з відчуттям легкого 
здивування. 

Враховуючи індивідуальні можливості кожного 
початківця щодо сприйняття та відтворення пропо-
нованих завдань, О. Дарчук дуже обережно, спокій-
но і виважено підходив до вирішення питань з усу-
нення тих недоліків, які найбільше перешкоджали 
на всіх подальших етапах вдосконалення голосового 
апарату і цілого “інструменту” співака.  

Остап Дарчук вважав, що нижньореберно-дія-
фрагмальне дихання створює оптимальні умови 
для діяльности діяфрагми. Проте співацьке дихання 
здатне видозмінюватись у межах виробленого типу 
у кожного професійного співака. Ці видозміни ди-
хання залежать насамперед від характеру звучання, 
яке необхідно видобути у кожному конкретному ви-
падку. Як відомо, ліричні твори провокують співака 
на відчуття більш високого типу дихання (грудного). 
Драматичні твори, де співак використовує насичені-
ше звучання (емоційно-насичене), супроводжуються 
відчуттям глибшого дихання. Подібно, як звук голо-
су гнучко змінюється для передачі емоційно-смис-
лового значення різних творів, так і дихання, йдучи 
за звуком, гнучко пристосовується до виконання 
цих звукових завдань. Очевидно, що всі можливі 
варіянти не повинні виходити за межі вироблено-
го (звичного) типу дихання. Варіяції здійснюються 
природно, невимушено, не привертаючи спеціяльної 
уваги співака, виходячи із бажання отримати звук 
того чи іншого забарвлення або сили. 

Якщо вокаліст користується більш високим ти-
пом дихання і в нього добра манера звукоутворення, 
голос звучить професійно, то немає потреби при-
вчати його до іншого типу: це не завжди може дати 
очікувані результати. Крім того, зауважував Остап 
Йосипович, будь-яке переучування – це повна зміна 

всіх співочих рефлексів, це формування нової систе-
ми навичок, що є важким завданням для м’язевої та 
нервової системи співака. Тому, якщо якість звуку не 
викликає застережень, не варто руйнувати складної 
системи рефлексів, які вже вклалися. У будь-якому 
разі співацьке дихання повинно бути підкріплене 
відповідними емоціями. “Спів без емоцій – пуста і 
марна справа”, – вважав професор Дарчук.

Професор О. Дарчук любив повторювати: “В 
оволодінні образом немає дрібниць, які були б зай-
вими. Творча уява – одне з яскравих знарядь співа-
ка”. Уявити – значить побачити виразно й конкретно 
образ в цілому і в найменших деталях (поза, по-
става, жест, вираз обличчя тощо, навіть колір очей). 
Проте, щоби правильно уявити і змалювати собі зо-
внішній вигляд героя, необхідно добре уявити його 
внутрішні особливості, так би мовити, відчути його 
нутро. Професор часто наголошував, що співак по-
винен бути сам твердо переконаний у тому, в чому 
хоче переконати слухача й глядача. Жест, а навіть 
незначний порух руки, брів, очей, – усе повинно 

Остап Дарчук – Мельник в опері “Русалка” О. Даргомижсько-
го. Львівський театр опери та балету ім. І. Франка, 1955 р.



66

ÑÏÎÃÀÄÈ

бути правдивим і проявлятись на основі внутрішньої 
емоційности. 

Цікавою і повчальною є думка О. Дарчука про 
потребу навчатись внутрішнього співу (співу “про 
себе”) на основі роботи думки: сидячи спокійно або 
стоячи, уявляти собі образ конкретного героя і мис-
леннєво співаючи, бачити  його у відповідних до дії 
стані, оточенні, побуті, в уявному одязі тощо. 

Учні О. Дарчука вже з перших кроків навчалися 
умінню бути зібраними, вольовими, дисципліно-
ваними, умінню створювати собі добрий настрій, 
від якого  великою мірою залежить успіх роботи на 
уроці. “Співак повинен завжди бути в тонусі, ство-
рювати необхідну емоційну атмосферу, організову-
вати своє творче мислення”, – любив повторювати 
професор, ніколи не дозволяючи співати бездумно, 
без самоконтролю. “Дитинко, слухай себе і думай”, 
– наполягав він.

У процесі навчання особлива увага приділялась 
вокально-художній пластиці, яка, на думку профе-
сора, повинна була сприяти музичному, вокальному, 
фізичному та сценічному розвитку майбутнього спі-
вака (так зване комплексне виховання). Він завжди 
підкреслював необхідність виконання ранкової заряд-
ки, рекомендував займатись легкими видами спорту, 
які зміцнюють здоров’я, голосовий апарат співака. 
Роблять стійкішим до різноманітних захворювань. 

Займаючись приватно, Остап Йосипович ніколи 
не брав грошей. Він вважав, що його уроки важать 
надто багато, щоб учні могли заплатити за них. 
А обезцінювати їх, беручи малу платню, не хотів. 
Тому займався безкоштовно, оскільки найважливі-
шою справою свого життя вважав виховання тала-
новитої молоді. 

На уроках Остапа Йосиповича завжди панувала 
тепла батьківська атмосфера. Хоч і вимогливий, а 
часом і суворий, мав, проте, добру вдачу, завжди 
цікавився справами своїх студентів, їхнім життям 
поза стінами консерваторії. 

Цікавими є думки педагога, які запам’яталися 
на все життя:

- голос – це чудо;   
- душа болить – ридає голос, сміється серце 

– співає голос;
- крикливий голос дратує;
- почуття гумору полегшує стрес і викликає від-

чуття радости;
- можна виспатись і за десять хвилин, голо-

вне – відчути і розслабити кожну частинку свого 
тіла;

- дитинка співає в утробі матері;
- музика лікує не лише душу, а й тіло;
- щоб гарно співати, треба мати добре серце;
- всі ті, хто співає на землі, співатимуть у не-

бесному хорі…

Пригадую той останній сонячний день прощан-
ня з нашим улюбленим Учителем. Ховали його на 
Янівському цвинтарі поруч з дружиною Марією 
Петрівною. І так гарно, так дзвінко почали співати 
якісь пташки, що  подумалось: чи не хор це небес-
ний так радо вітає свого Великого соліста…

1. Терещенко А. Львівський державний академічний 
театр опери і балету імені Івана Франка. – К., 1989. 
– С. 71.

Остап Дарчук – Борис Годунов в опері “Борис Годунов” 
М. Мусоргського. Львівський театр опери та балету 
ім. І. Франка, 1955 р.



67

ÊÐÈÒÈÊÀ 

67

Космогонічний дискурс – ключ до розуміння і 
осягнення оперної сценографії народного худож-
ника України Євгена Лисика (1930–1991), лавреата 
Державної премії імени Тараса Шевченка, головного 
художника Львівського державного академічного те-
атру опери та балету ім. Івана Франка (1967–1978, 
1980–1991), головного художника Мінського театру 
опери та балету (1978–1980), реформатора оперної 
сценографії, педагога. Ключ, який, на нашу думку, 
допомагає якнайповніше розкрити унікальність  по-
глядів митця на Всесвіт і людину. 

Åí³ãìàòè÷íà êîñìîãîí³ÿ 
ó ñöåíîãðàô³¿ ªâãåíà Ëèñèêà

Первісні космогонічні уявлення людини про жит-
тя закодовані у мітологічних образах. Міти, наповне-
ні символічним та релігійним сенсом, є “ключем” 
до пояснення законів буття навколишнього світу. 
Вони долучають до таємниць народження й існу-
вання Всесвіту, а найголовніше, окреслюють місце 
маленької істоти – людини – в гігантських космічних 
координатах. У вигаданих історіях, де діють всемо-
гутні боги, фантастичні істоти, що уособлюють сили 
природи, розкривається існуючий матеріяльний світ, 
безмежний у часі й просторі, різноманітний за форма-
ми. Творення Всесвіту – особливий ритуал перемоги 
Космосу над Хаосом, Буття над Небуттям, запрогра-

Марія РОМАНЮК

мований Всевишнім, як і прихід Апокаліпсису. Міт 
– основа кожної культури, і тому в кожній існує сво-
єрідний сценарій відтворення ритуального дійства, в 
основі якого – центральний міт походження Всесвіту 
з первинних вод. Створення Землі є першою стадією 
космогонії. З Води, енергетичного джерела буття, на-
роджується Земля. А Вода споконвіків була символом 
розмноження і парування.

Щодо самого процесу появи Всесвіту, то “у мі-
тологічній космогонії існують дві версії: або Всесвіт 
виникає з якогось стихійного хаосу, спонтанно (звідси 
– спонтанізм), або його створює якась надприродна 
істота – творець, креатор (звідси – креаціонізм)”[1]. 

Мистецтво художника Євгена Лисика – явище 
неординарне і непересічне, котре також сягає глибин-
них космічних масштабів мислення. Проблема співіс-
нування людини і світу, прагнення навчитися зробити 
світ кращим і допомогти людині не заплутатись у 
спокусливих тенетах зла, навернутись і побачити іс-
тинний шлях, шлях правди, світла, справедливости 
– це ті теми, які “промовляли” до кожного, хто бачив 
глибоко філософські сценографічні творіння май-
стра. Лисик-інтраверт наповнює свої твори духовним 
простором. Це був сміливий крок віруючого митця 
в атеїстичному суспільстві, митця, який вважав лю-
дину творінням Божим. Постави Лисика пронизані 
релігійністю, а творити йому доводилось у період 

ÊÎÑÌÎÃÎÍ²×ÍÈÉ ÄÈÑÊÓÐÑ 
Â ÎÏÅÐÍ²É ÑÖÅÍÎÃÐÀÔ²¯ ªÂÃÅÍÀ ËÈÑÈÊÀ 



6868

радянської доби, що заперечувала божественне. Мис-
тецтво майстра апелювало до підсвідомости глядачів, 
“відсилаючи” до глибокої духовности. 

Космічна мова художника, зафіксована на ескізах, 
макетах, монументальних сценографічних полотнах, 
віддзеркалює мікрокосмос митця як “реактивну” від-
повідь на зміни у макрокосмосі. 

Термін “космогонія (грец. κοσμογονία – походже-
ня світу) – галузь науки (гол. чин. астрономії), що 
вивчає походження і розвиток космічних тіл та їхніх 
систем: зір і зоряних скупчень, галактик, туманнос-
тей, Сонячної системи і всіх тіл, що входять до неї 
– Сонця, планет (включаючи Землю), їхніх супут-
ників, малих планет, метеоритів” [2]. Космогонія як 
наука виникла у середині XVIII ст. у вигляді космо-
гонічних гіпотез про походження Сонячної системи. 
Що ж спільного мають наукові ідеї космогонії із сце-
нографічним мистецтвом загалом і творчістю Євгена 
Лисика зокрема? Тут, насамперед, слід наголосити 
на різниці у значеннях термінів космогонія та кос-
мологія. Космогонія вивчає походження й розвиток 
небесних тіл, обґрунтовує найраніші витоки Всесвіту. 
Космологія – вивчає будову і розвиток Всесвіту. Кос-
мологія досліджує Всесвіт протягом його існування, 
не аналізуючи джерела походження Всесвіту. 

Отже, розмірковуватимемо не про науку, а про 
космогонічну, світоглядну, художню образність творів 
майстра. Сценографічне мистецтво Євгена Лисика 
поєднує природне і надприроднє, фантасмагоричне 
і ґротескне, відображає хаос, що полонив людське 

життя. Художник наче з космічної висоти споглядає 
за безсенсовною і небезпечною метушнею суєтних 
людей. 

Повертаючись до тлумачення терміна “космо-
гонія”, який означає походження Всесвіту, можемо 
впевнено зазначити, що у творчості митця знаковою 
є постава балету “Створення світу” Андрія Петрова, 
до якої художник повертався тричі. Перша (1972) і 
третя (1986 р., капітальне поновлення) постави від-
булись у Львівському державному академічному те-
атрі опери та балету імени Івана Франка (сьогодні 
– Львівський національний академічний театр опе-
ри та балету імени Соломії Крушельницької), друга 
(1976) – у Мінському театрі опери та балету (Біло-
русь). Євген Лисик тут у монументально-величних 
полотнах закодував свою версію виникнення світу та 
людини, свій театрально-символічний світ у вигляді 
космічної палітри, кольорів веселки; домінуючими 
космічними формами є коло, диск (Земля, Всесвіт), 
спіраль (вихор), оточені водами (море, океан). 

За мітологічними уявленнями, світ складався 
із Землі, яка начебто трималась у морі-океані на 
трьох китах чи стовпах, що виростали із безодні. 
На аркоподібному небесному склепінні розташова-
ні небесні тіла – Сонце, Місяць, зорі, а в глибинах 
– царство мертвих, Шеол. У космічній мові Євгена 
Лисика прочитується схожа композиція Всесвіту, 
де різнобарвною палітрою подано Землю, Воду та 
вихор безодні. 

Домінуючою темою у роботах художника є коло 
(Земля). У здогадках предків: “земля уявляється у ви-
гляді жовтка в яйці, а вода навкруг землі – ніби білок, 
що оточує жовток. Кінця землі немає, бо вона кругла. 
Земля з небом не сходиться, бо оточена водою” [3], – 
це найдревніші космогонічні уявлення про світ. В ес-
кізі інтермедійної завіси до балету “Створення світу” 
А. Петрова (1972) прочитуються подібні версії. Кві-
туча земля “плаває” у темно-синіх безмежних водах. 

Образу Води, як первинному началу усього жи-
вого, у сценографії Євгена Лисика належить одне з 
найвагоміших місць. В ескізі до фольк-опери “Цвіт 
папороти” Є. Станковича (1978) художник акцентує 
на міфологічних аспектах: переплелись магічний світ 
природи і людини, немов у Воді купається Земля, а 
навколо неї – земні та мітичні істоти. Показово, що 
“воду слов’яни вважали стихією, з якої постав світ, бо 
за уявленнями слов’янської космогонії, земля випли-
вала з моря, чи вийнята з моря. Води, ріки, моря на-
селені були різноманітними міфічними істотами”[4]. 
Євген Лисик, очевидно, досить рано ознайомився 
з віруваннями та звичаями українського народу, бо 
виховувався у сільській родині. А давньослов’янські 
легенди і міти залишили глибокий слід у дитячій уяві 
майбутнього художника. 

Сцена з балету “Створення світу” А. Петрова. Балетмей-
стер – Герман Ісупов, сценографія – Євгена Лисика (капі-
тальне поновлення Тадея Риндзака). Львівський національний 
академічний театр опери та балету ім. С. Крушельницької, 
2000 р.



69

Ìàð³ÿ ÐÎÌÀÍÞÊ

69

Ключовою у творчості митця є форма спіралі, що 
уособлює вихор. Її зустрічаємо у сценографії до бале-
ту з космогонічною назвою “Створення світу” А. Пе-
трова (2002), де художник створює монолітні полотна 
до трьох кіл пекла. Перше коло пекла – композиція 
вихору, у який затягує людські постаті із трьома чор-
ними фігурами монстрів. Монстри – персоніфікація 
сатани. Слов’янська мітологія розповідає: “Вихор 
виглядає як чоловік: чорний, у шерсті, з крилами, 
на ногах і руках великі кігті, з хвостом. Живота не 
має, через що видні в нім тельбухи”[5]. Лисиківські 
образи багатозначні та універсальні, бо знаходимо 
в них і відбиток мітологічних вірувань, і жорстоку 
реальність сучасного світу. 

Але у кожному сценографічному творі майстра 
провідне місце належало людині, адже божественна 
досконалість Всесвіту призначена саме для неї. Во-
лодимир Овсійчук, відомий український мистецтво-
знавець, дослідник творчости сценографа, зазначає: 
“[…] в центрі його мистецтва були людина і земний 
світ – нерозривно пов’язані між собою і грандіозні за 
своєю суттю два космічні параметри”[6]. Мистецтво 
художника-мислителя пронизане антропоцентричним 
світоглядом. “Силою свого генія він постійно розмі-
щує глядача – людину в унікальній точці – вузлі, який 
немов би зависає над фрагментом Всесвіту, який ми-
тець пропонує для нашого зрозуміння і опанування. 
В центрі всесвіту-перспективи у Лисика завжди лю-
дина”[7], – наголошує Віктор Проскуряков. Людина 
перебуває між двома світами: раєм і пеклом, світлом 
і темрявою. Вона сама вирішує та обирає, у який бік 
їй рухатись. І лише шлях по вертикалі наповнює і 
перетворює людське серце і душу. 

Сцени з балету “Створення світу” А. Петрова. Ба-
летмейстер – Герман Ісупов, сценографія – Євгена 
Лисика (капітальне поновлення Тадея Риндзака). 
Львівський національний академічний театр опери 
та балету ім. С. Крушельницької, 2000 р.



7070

Художній стиль Євгена Лисика – це філософське 
світорозуміння та світобачення, яке знаходило від-
биток у метафоричній, символічній сценографії з 
притаманним їй узагальненим лаконізмом, експре-
сивною загостреністю, глибокозмістовністю, іноді й 
гіперболізацією образів. У космічній мові художника 
присутній і ґротеск, і іронія, і протиставлення, і пере-
мога. Творіння майстра – це дзеркало, яке відображає 
мету художника – пізнати істину людського життя. 
Прихований смисл мистецтва Лисика відкриваєть-
ся глядачам не одразу: поступово заглиблюючись і 
багаторазово занурюючись, відкриваються нові ідеї 
загадкового майстра. 

Митець володів глибокою проникливістю та ін-
туїтивністю, яка прочитується ще в студентських 
роботах (натюрмортах, портретах), пізніше в мону-
ментальних полотнах. Художник витягав на поверх-
ню істинну сутність людини, явища, епохи (курсив 
наш. – М. Р.).

Отже, концептуальний принцип Євгена Лисика 
– мистецтво не зображує дійсність, а проникає та ви-
ражає її сутність. Творам художника притаманне його 
власне ставлення до зображеного, ставлення глибоко 
суб’єктивне, емоційне, пристрасне, особистісне. 

У Євгена Лисика був особливий почерк, дуже 
схожий до китайського письма. Оригінальною була 
форма букви – великої, загостреної. Цей почерк буде 
прочитуватися і в монументально-живописних по-
лотнах незбагненного генія, неперевершеного знавця 
людської психіки з притаманним лише йому загостре-
но-експресивним відчуттям Всесвіту. 

Âñåñâ³ò ³ ëþäèíà

Знакове місце у творчій біографії Євгена Лисика, 
як уже згадувалось, посідає постава балету “Ство-
рення світу” Андрія Петрова, оскільки до його про-
читання майстер звертався тричі. 30 липня 1972 р. 
відбулась прем’єра балету Андрія Петрова на сцені 
Львівського державного академічного театру опери та 
балету імени Івана Франка. Євген Лисик виступив тут 
у плідній співпраці з диригентом Семеном Арбітом 
та балетмейстером Михайлом Заславським. Другу 
версію створено 1976 р. на сцені Мінського театру 
опери та балету (Білорусь), де Лисик працював з хо-
реографом Валентином Єлізар’євим. Третя – 1986 р. 
– капітальне поновлення, здійснене спільними зусил-
лями Євгена Лисика із диригентом Ігорем Лацаничем 
та балетмейстером Германом Ісуповим у Львові.

Лисика хвилювала тема народження світу і лю-
дини протягом усього творчого життя. “Трагічно 
сприймаючи сучасність як неминучу приреченість 
пройти випробування вогнем і попелом в ім’я нового 
воскресіння (в першій постановці “Створення світу” 
художник проєктував на сцену слайди з “Герніки”, 
“Загибелі Помпеї”, зруйнованого Сталінграду…), Ли-
сик переписав частину декорацій і затемнив ті, що 
залишились у редакції балету 1986 р., що зробило їх 
більш адекватними часові: більш жорсткими, більш 
емоційно-агресивними, більш передчуттєво-апока-
ліптичними”[8]. Творчий колектив Львівського наці-
онального академічного театру опери та балету імени 
Соломії Крушельницької у 2000 р. здійснив чергове 
поновлення балету “Створення світу” Андрія Петрова 
(балетмейстер – Герман Ісупов, диригент – Володи-
мир Гарбарук, художник – Тадей Риндзак, художник 
з костюмів – Оксана Зінченко). Спільними зусиллями 
відреставровано геніяльну сценографію Євгена Лиси-
ка, де зафіксована трагічна історія людства, яке стоїть 
перед вибором раю чи пекла, життя чи смерти, війни 
чи миру, історія людства на межі апокаліптичного 
вибуху. Утвердження гармонії людини з космічними 
просторами, прагнення людини творити, любити й 
обстоювати своє право на щастя – це теми, що про-
низують усю поставу. 

Музична драматургія петербурзького композитора 
Андрія Петрова виникла під впливом образів відомо-
го французького карикатуриста Жана Еффеля за його 
графічною серією малюнків “Створення світу”. Бі-
блійна легенда про Адама та Єву подана не лише з лег-
ким гумором та іронією. У музиці поєднались жанри 
трагедії і комедії, лірики і ґротеску. А малюнки Жана 
Еффеля лише стимулювали фантазію Андрія Петрова. 
Музична композиція балету А. Петрова – це три дії, а у 
львівській поставі (капітального поновлення 2000 р.)
спостерігаємо скорочення деяких сцен, що робить 
балет двохактним. Музична драматургія балету по-

Сцена з балету “Створення світу” А. Петрова. Балетмей-
стер – Герман Ісупов, сценографія – Євгена Лисика (капі-
тальне поновлення Тадея Риндзака). Львівський національний 
академічний театр опери та балету ім. С. Крушельницької, 
2000 р.



71

Ìàð³ÿ ÐÎÌÀÍÞÊ

71

будована на динамічних контрастах: від гумору – до 
ліризму, від драматизму – до трагізму. Андрій Пе-
тров закладає конфлікт добра і зла; смерти, мороку, 
ворожим силам протистоять життя, світло, радість 
і мир. Сили добра і зла персоніфіковані в образах 
Бога і Чорта. Лейтмотив добра, що звучить у вступі, 
пронизує всю музику балету.

Музичні характеристики героїв подані динаміч-
но. Андрій Петров ускладнює образи, скеровуючи 
розвиток всередину, до поглиблення їх значущости. 
Чорт спочатку представлений комічним простаком, 
але поступово він перероджується в Люцифера, спо-
вненого бажанням руйнувати. В музиці наростає ґро-
теск, що символізує розпусність і жорстокість злого 
начала. Зло постає в образі соціяльних катаклізмів. 
Отже, сфера зла багатолика, у процесі еволюції вона 
поєднує в собі як розважальний, ґротескно-побутовий 
бік, так і драматичний. Музика А. Петрова до балету 
“Створення світу” поєднує в собі різні стилі: бароко, 
рококо, джаз з характерними рисами пісенно-роман-
сової і симфонічної музики. 

Авторами лібрето виступають Н. Касаткіна та 
В. Васильов. У програмці до львівської постави 
“Створення світу” додається: “за редакцією В. Єлі-
зар’єва та Є. Лисика”. 

Євген Лисик по-філософськи осмислює музичну 
драматургію Андрія Петрова, наповнюючи її ще глиб-
шим духовним змістом. Сценографія художника до 
балету “Створення світу” А. Петрова віддзеркалює 
світоглядні уявлення Євгена Лисика про виникнення 
усього існуючого у Всесвіті. “Поява Людини на Землі, 
співвідношення стихійного й творчого вимагали від 
художника конструктивної ясності сценічної архітек-
тури, величного, справді “космічного” масштабу”, 
– підкреслює Ігор Диченко [9].

Художник створює вісім величних монолітних 
картин. Кожна з них – як історія певного пройдено-
го етапу людства, як цикл, що необхідно пережити, 
щоб осягнути спасіння. Кількість монументальних 
полотен є не випадковою, адже священність та симво-
лічність числа вісім трактується неоднозначно. Вісім 
– символ безконечности, знак духовного відродження 
і відновлення. Бог-творець сотворив світ за сім днів, а 
восьмий – вічність після земного життя (число вісім 
присутнє у восьмикутних храмах, зокрема у храмі 
Гробу Господнього в Єрусалимі). За народною міто-
логією небо має вісім сфер – “оболоків”: сім синіх, 
а восьме червоне, де є обитель Божа. Також існують 
уявлення про сім небес та восьме (перше) божествен-
не небо, про сім вікових періодів життя людини, сім 
тисячоліть історії, що завершуються восьмим – сим-
волом вічности та єднання з небом. Сценографічне 
мистецтво Євгена Лисика – магічна стихія, що на-
штовхує на прочитання мітологічних уявлень. 

Перша картина – перша стадія космогонії. Спо-
чатку існував лише одвічний, безмежний і темний 
Хаос, та в ньому містилося джерело життя. З без-
просвітного Хаосу народжується все: і Світ, і люд-
ство. Початок вистави супроводжує дисгармонія і 
какофонія у музичній драматургії, немов лише грім і 
блискавки володарюють у Всесвіті. Дія розгортається 
після підняття софітів. Увагу глядача привертають 
металеві конструкції: півсфера (це обитель Бога), 
різноманітні гострі конусоподібні фігури (ракети) 
як знак урбаністичного, індустріялізованого та мілі-
таризованого суспільства. З лівого боку у польоті Бог 
зі свічкою в іпостасі маленької дитини. Художник 
оперує ідеальною формою: колом (Всесвітом), всере-
дині якого немов розкручується і вирує відцентрова 
спіраль світових вод з тисячами бульбашок, а над нею 
ширяє Господь. Колористична гама картини “Косміч-
на система” витримана у темно-фіолетових тонах, 
символізуючи потаємне, ірраціональне, трансценден-
тальний світ таїни, що не піддається усвідомленню. 

Концептуальною постає інтермедійна завіса – 
лейтмотив картин вистави, на якій зображено ідеаль-
ний світ, досконалість якого зачаровує і одухотворює. 
Із космічної безодні вилітає Бог над земною кулею, 
замаєною квітами, метеликами, пташками. Євген 
Лисик одразу протиставляє безпросвітному Хаосу 
досконалість земних творінь Божих. Інтермедійна 
завіса – об’єднуюча картина, що оповідає історію 
творення землі Богом. 

Сцена з балету “Створення світу” А. Петрова. Балетмей-
стер – Г. Ісупов, сценографія – Євгена Лисика (капітальне 
поновлення Т. Риндзака). Львівський національний академічний 
театр опери та балету ім. С. Крушельницької, 2000 р.



72

На зміну картині “Космічна система” постає 
божественний рай. З уявлень Євгена Лисика саме 
період дитинства відповідає праобразу раю. Радісне 
“Дитинство” художник змальовує найоптимістич-
нішою кольоровою гамою. В центрі полотна витає 
заквітчана Земля, збоку – обличчя жінки-матері, труб-
лять ангелики, летять нестримні коні, радісні ластів-
ки, безтурботні рибки, планети, веселка. Художник 
композиційно акцентує на ключовому розміщенні 
Землі, яка магнетично притягує всю довершеність 
існуючого світу. На монументальному полотні про-
читується астрономічне вчення про геоцентричну 
систему світу. Отож, увесь рослинний і тваринний 
світ, усі небесні світила витають і рухаються навколо 
благодатної Землі. 

На фоні сценографічної картини “Дитинства” у 
поставі львівських митців Бог-творець (Ігор Храмов) 
торжествує і дарує безмежний світ Адамові (Євген 
Свєтліца). Та не встиг Адам народитись, як спокус-
ливі тенета виплітає Чорт (Микола Санжаревський), 
щоб загарбати увесь світ, а людину перетворити на 
вірнопідданого раба. Самовпевненого Чорта харак-
теризує маршова музика, що контрастує із дитячою 
чарівністю в ангельських сценах, безтурботністю і 
веселістю юного Адама, чистотою і ліризмом Еви 
(Анастасія Ісупова).

Вражає ліричне звучання в хорі і оркестрі світ-
лого, величного гимну “Аве, Ево!”– гимну першій 
жінці. Піднесена музика немов лунає із небес, ви-
ражаючи хвалу людині, що перемогла Хаос. Уперше 
опускається полотно “Материнства”– образ Мадонни 

з немовлям. Ева ототожнюється із земною жін-
кою, якій пророковано спасти людство від заги-
белі. Цей найдушевніший образ Євгена Лисика 
навіяний іконами. Мадонна пригортає до себе 
беззахисне немовля, а в її очах бринить скорбота, 
відчай і печаль за людство. Художник зобразив її 
так, немов Мадонна летить просто в зал, а її очі 
здатні розчулити і зворушити до глибини душі. 

Другу дію балету “Створення світу” А. Пе-
трова художник насичує картинами всепогли-
наючого зла. У трьох колах пекла, на противагу 
дев’яти колам із “Божественної комедії” Данте 
Аліг’єрі, Євген Лисик об’єднує усю порочність, 
захланність, егоцентричність людської натури та 
процеси, що охопили сучасний світ: індустрія-
лізацію, урбанізацію, мілітаризм. Доцентрова 
перспектива першого кола пекла побудована з 
бурхливого виру тисячі нагих людських тіл, що 
немов застигли у полоні пристрасти. Три чорні 

постаті монстрів з розпростертими загребущими ру-
ками затягує у коловорот разом із людськими тілами. 
В центрі – розжарена червона куля (Земля) згоряє 
від гріха. І тут з’являється кордебалет у яскравих 
різнокольорових костюмах і перуках, що скаче, мов 
пáнки на дискотеці. Кольорова палітра Євгена Лисика 
– червоний (кров), чорний (смерть) та жовтий (хво-
роба плоті), як колосальний подразник, що проєктує 
хибний шлях людини, яка скочується у безвість.

Вистрілює полум’ям війни та жорстокости дру-
ге коло пекла на чолі із птахом війни. Узагальнений 
образ кривавого лихоліття і мілітаризму промовляє 
червоним та чорно-сірими кольорами. Художник 
звертається до графічного зображення – виринають 
у різних комбінованих ракурсах урбаністичні заво-
ди, хмарочоси, заряджені гармати, металеві уламки, 
людські скелети, маски вікінгів… 

Світ Лисика – хаотична система, якою керують 
незбагненні сили, незрозумілі, непізнані, таємничі, 
і від них немає порятунку. На сцену влітають люди 
– роботи у сталевих скафандрах, схожі на космонав-
тів. Їхня пластика: довершена машинерія, що здатна 
замінити людину трансформером чи термінатором, 
готовим будь-якої миті увімкнути програму знищення 
Землі. Дивовижно, як напрочуд проникливо відчував 
Євген Лисик ритм життя і ті зміни, що наростали 
у Всесвіті. Потворні монстри, роботи – це сучасні 
термінатори і прибульці з телевізійних екранів; вони 
загрожують людині та її планеті, прагнучи поверну-
тись до безформного існування Хаосу. 

Надмірне і перенапружене третє коло пекла мо-
делює процес людського самопожирання. Гіпербо-
лізований кістлявий монстр затиснув у своїх кігтях 
людські маски, а його жало націлилось на Землю. 
Монстр на тлі розпеченого червоного полум’я-моря, 

Ескіз до балету “Медея” Р. Габічвадзе. Львів, 1982 р. 
Художник – Євген Лисик.



73

Ìàð³ÿ ÐÎÌÀÍÞÊ

у якому топиться і згоряє уся нечисть – це апокаліп-
тичне зображення згоряючих людей і Землі, викли-
кане впливом насильства і Хаосу. Кордебалет, що 
з’являється, пластично закликає людину нехтувати 
моральними цінностями  (як аналогія закликів ра-
дянських владарів до робітників і селян).

У третьому колі пекла знаходимо асоціяції, що 
ведуть до зразків світового живопису: кубістичної 
“Герніки” (1937) Пабло Пікассо, сюрреалістичної 
картини Сальвадора Далі “М’яка  конструкція з ва-
реними квасолинами (Передчуття Громадянської ві-
йни”) (1936). Лисик застерігає людство, апелюючи до 
історії світових катастроф, нагадуючи про пережиті 
трагедії – Герніку, Хіросіму та інші катаклізми, що 
не повинні повторюватись. 

Учениця Євгена Лисика – Іванна Крип’якевич-
Димид зазначала, що майстер оперної сценографії 
“вважав “Герніку” Пікассо ідеальним прикладом того, 
як зрілий художник реагує на політичні ігри. (Тут 
доречно згадати Лисикові рисунки “Монстрів”, які 
він робив в часи найбільших утисків і репресій його 
творчості в театрі)” [10]. 

Кола пекла відображають загострене суб’єктивне 
світобачення Євгена Лисика, його гіпертрофоване 
“Я”, напругу його емоцій та переживань, бурхливу 
реакцію на дегуманізацію суспільства, знеособлення 
людської значущости, крах духовности, засвідчений 
катаклізмами XX століття. Визначальна риса Лиси-
кової поетики у зображенні кіл пекла – свідома де-
формація картин дійсности, заснована на принципі 
суб’єктивної інтерпретації. Євген Лисик сприймав 
оточуючий світ нервово і трагічно, тому його косміч-
на мова, зафіксована у стані крику, афекту, застерігає 
і закликає до навернення. 

Вакханалія сатанинських сил досягає апогею у 
п’ятій і шостій частинах балету “Біг часу” та “Ката-
клізми”. Ось тріюмфує диявол, викликаючи ураганний 
смерч для знищення світу. Адам і Ева, відкинувши 
Господню милість, стають на коліна перед Чортом. 
Попередня музична драматургія, що характеризувала 
перших людей, використовувала інтонації доброти 
та ідилії: дитинство, ігри Адама і Еви змінюються 
драмою людських пристрастей. Пластичний малюнок 
Еви (А. Ісупова) – поранена пташка з опущеними 
крилами. У постаті Адама (Є. Свєтліца) вражає само-
возвеличеність, самовдоволеність і самовпевненість 
егоцентричного “Я”. Євген Лисик створює полотно 
“Диявол”. Диявол із розпростертими руками горлає: 
“Я володар Всесвіту!”, а під його напнутими грудьми 
беззахисна Земля та інші планети. Людство прямує 
до служіння дияволу і спинити цей процес під силу 
лише сердечній молитві Еви. Художник закликає під-
нести людське серце до неба, щоб очиститись від 
гріховности. 

Фінальна живописна картина “Материнство” 
вдруге піднімається у заключній частині балету “Від-
родження”. Образ Мадонни з немовлям, що випли-
ває з Космосу, вражає силою материнської теплоти і 
любови. Перед ними розступається увесь світ, опо-
витий блакитним космічним духом, і сходить сонце. 
Людство крокує вперед у світле майбутнє. Отже, Єв-
ген Лисик утверджує віру в жінку, що народила сина 
задля спасіння людської цивілізації. 

Конфлікт світла і темряви, закладений художни-
ком і в костюмах, де контрастують світлі “хітони” 
(Бога, ангелят) із синтетичним різнобарвним вбран-
ням кордебалету, Чорта і Чортиці. Мистецтво Євгена 
Лисика функціональне, вивірене, скрупульозно про-
думане, адже про глобальні, космічні явища веде мову 
митець. Він показує створення світу крізь призму 
сучасних катаклізмів, передає гармонійну доверше-
ність Всесвіту через гармонію кольорів. 

Вісім космічних полотен постають у процесі роз-
витку постави як певні етапи всесвітніх змін. Домі-
нуючим образом художника є Всесвіт, що віддзерка-
люється у світовому океані. Євген Лисик відтворює 
еволюцію Всесвіту з використанням грандіозно уза-
гальнених образів. Світ пекла подано з порушенням 
пропорцій, надмірним напруженням, тут застосовано 
парадоксальний ґротеск у поєднанні з фантастични-
ми ракурсами. Світ добра пов’язаний з уявленнями 
про ідеальне райське життя – первісне, чисте, ще не 
заплямоване злим началом. І незмінно у центрі Лиси-
кового Всесвіту – людина, від вибору якої залежить 
доля майбутніх людських поколінь.

1.  Словник античної міфології /Уклад. І. Я.  Козовик, 
О. Д. Пономарів.– К., 1989. – С. 10. 

2. Українська радянська енциклопедія: В 12-ти т. 
Т. 5. – К., 1980. – С. 440. 

3. Антологія українського міфу: Етіологічні… : 
У 3 т. – Т. 1 / Зібрав та упоряд. В. Войтович. – Терно-
піль, 2006. – С. 299. 

4. Там само. – С. 354. 
5. Там само. – С. 424.
6. Овсійчук В. Художник Євген Лисик // Народо-

знавчі зошити. – № 5. –1996. – С. 328. 
7. Проскуряков В. Феномен Лисика // Галицька бра-

ма. – 1995.– №8.– С. 9. 
8. Космолінська Н. Ми все ж є створеними за об-

разом і подобою Божою // Поступ. – 2000. – 2 черв.
9. Диченко І. С. Євген Лисик. Нарис про життя і 

творчість. – К., 1978. – С. 63.
10. Крип’якевич-Димид І. Планета Лисик. Десять 

заповідей // Театральна бесіда. – 2001. – № 2(10). – С. 6.
11. Розмова авторки із О. Зінченко.– 25 лютого 

2009. – Архів М. Романюк. 



7474

життя героя після смерти, – можна подумати навіть, 
що Степан Пасічник свідомо вступив у діялог з Еду-
ардом Кочергіним. 

Коли йдеться про інсценівку повісти, театр має 
вирішити проблему еквіваленту часу, що поволі спли-
ває на сторінках прози. С. Пасічник зробив катего-
рію часу в “Сойчиному крилі” надзвичайно місткою. 
Пролог вистави довгий, медитативний. Від самого 
початку краплі води дратівливо ритмічно точать 
каміння – немов повільно руйнують мури похмуро 
романтичного галицького будинку, де сховався від 
життя божевільний самітник, що свідомо зодягнув на 
себе машкару блазня. Старою садибою блукає лише 
вогник свічки в руках у служника Івася та ймовірні 
протяги. Занепад ілюструють скрипіння підлоги і ри-
піння скрині, з якої на світ з’являються речі минулого 
життя – реквізит пам’яти господаря будинку. Массі-
но мешкає в цій оселі з камердинером, який постає 
фігурою вельми інфернальною. Тінь Івася повіль-
но стелиться за ним, величний погляд камердинера 
(С. Москаленко) немов спрямовано у вічність. Глядач 
вельми заінтригований, адже Массіно у виконанні 
С. Пасічника поводиться аж ніяк не заспокійливо. 
Він якийсь столикий: то – живий мрець, що розпро-
стерся на скрині, але раптом розплющив хитре око; 
то живцем замурований за “ґратами” власного ліж-
ка чоловік у довгому плетеному ковпаку; то коміч-

Юлія КОВАЛЕНКО

ÊÀÒÀÐÑÈ×ÍÀ ÏÎÂ²ÍÜ ÒÐÀÃÅÄ²¯

Неодноразовий лавреат міжнародних та все-
українських фестивалів харківський недержавний 
Театр “P.S.” є помітним явищем театральної куль-
тури України. Вистави цього театру завжди атмос-
ферні, інтелектуальні та стильні, бо народжуються в 
лабораторному пошуку. Остання за часом прем’єра 
Театру “P.S.” – вистава “Сойчине крило” стала зна-
чною подією минулого театрального сезону. Режисер, 
заслужений діяч мистецтв України Степан Пасічник, 
інсценував повість І. Франка, надавши їй у виставі 
звучання напружено психологічної драми, зітканої 
з двох монологів – чоловіка та жінки. Цій поставі 
судилося зафіксувати не ювілейну, до десятиріччя 
утворення Театру “P.S.”, а справжню мистецьку ви-
соту єдиного недержавного україномовного театру 
в Харкові. 

Степан Пасічник переконливо доводить, що по-
любляє експериментувати зі сценічним простором. 
Потрапляючи до зали його театру, глядач завжди 
заінтригований, адже у будь-яких комбінаціях крі-
сел “зал” розташовується просто на “сцені”. Ось і 
цього разу режисер обрав такий формат дії, що дає 
змогу глядачам бачити франкових героїв з усіх кутів 
зору. У Білій залі архітектурної пам’ятки – Будинку 
Архітектора глядачі розташовані бічні сценічного 
“коридору”. Включено до дії також бокові “кише-
ні” імпровізованої сцени. Те, що відбувається у “ко-
ридорі” – справжнє, реальне. “Кишені” ж затягнені 
мережано-тканими білими гардинами. За ними все 
постає, мов крізь імлу часу, розмитим і символічним. 
Колись, у славетній поставі БДТ за Ф. Достоєвським 
– “Лагідна”, з Олегом Борисовим, сценограф Е. Ко-
чергін уже ділив сценічну архітектоніку за схожим 
принципом на світ реальний та потойбічний. Вихо-
дячи з суголосности концепцій виставу – такого собі 

Катерина Бакай – Марія, Степан Пасічник – Массіно у ви-
ставі “Сойчине крило” І. Франка (інсценізація С. Пасічника). 
Режисер – С. Пасічник. Театр “P.S.”, 2010 р.

(“Сойчине крило” за І. Франком у театрі “P.S.”)



75

Þë³ÿ ÊÎÂÀËÅÍÊÎ

ний белькотун, що вибовкує до ста слів на хвилину 
– аж чудуєшся з артикуляції артиста… У першій дії 
С. Москаленко та С. Пасічник демонструють навди-
вовижу ідеальний ансамбль. Згідно з драматургією 
стосунків цих персонажів Івась завжди непохитний, 
мовчазно іронічний, а його господар Массіно – стій-
кий у власному бажанні раз по раз клеїти дурня. 

До пори С. Пасічник вправно містифікує глядача 
щодо жанрової невідповідности вистави до першотво-
ру. Та от подія – геть несподіваний лист, який Массіно 
отримав від своєї коханої Марії, що давно покинула 
його. Массіно, боячись навіть відкрити листа, впадає 
у тривожну бездіяльність. За свою маску божевіль-

публікою взагалі без будь-яких трансформацій та 
пристосувань. Залишившись сам на сам з листом 
Марії у теплому магічному сяйві свічника, Массіно – 
С. Пасічник очищується стражданням, поступово 
стає водночас простим і величним. На початку не 
людина, а наче згорток мотлоху, згодом він перетво-
рюється на таємничого лицаря.   

Якщо перша частина вистави є актом Массіно, 
то друга цілковито належить Марії. Вочевидь, образ 
дівчини – підстреленого птаха – не давав спокою не 
лише Чехову, але і його сучаснику галичанину. За 
аналогією з Ніною Зарічною, Марія у Франка безпо-
середньо асоціюється з сойкою. Через жорстоку діво-
чу забаганку – ревнувала коханого Массіно, – Марія 
підстрелила пташину. Виявилося, що це був постріл 
по собі, по власному коханню. Марія в агонії кружляє 
по життю, немов смертельно поранений птах. Тому 
і крило у листі Марії до Массіно – символ на згадку 
живому про померлу, немов та вбита чайка у творі 
Чехова, немов “скелет” оголеного літнього театрику 
Кості та Ніни... Коло асоціяцій замикається у поставі 
фінальним пострілом: так Массіно кладе край їхній 

ного він тримається навмисне, немовби передчува-
ючи ті пекельні муки, що їх викличе це нове знання. 
Авжеж, Массіно безпечніше лежати безтямною ко-
лодою, подібно до мольєрівського удаваного хворо-
го, терплячи кпини від свого служника. Тим часом, 
С. Москаленко пречудово веде “конферанс” навкруги 
цієї “фігури замовчування”, вельми дотепно коменту-
ючи ситуацію, коли його господареві “вже не встаєть-
ся”. Сміх тут такий потужний, зухвало-саморятівний 
тому, що за цим епізодом у звичному домашньому 
колі вже передчувається холод прірви і порожнечі. В 
ньому – останній подих життя колишнього Массіно. 
Життя вільного від тягаря неправедного сумління, 
тягаря провини, яку, прочитавши листа, Массіно вже 
не зможе не розділити з коханою. 

Отже, у “Сойчиному крилі” не одразу й зро-
зумієш, що маєш справу з виставою-трагедією. 
С. Пасічник усю першу дію немов би обводить 
глядача довкола пальця, граючи і насолоджуючись 
своєю лицедійською вправністю. Він будує образ 
свого героя з суцільних парадоксів, щоб у другій 
дії досягнути вражаючого ефекту, поставши перед 

Степан Пасічник – Массіно у виставі “Сойчине крило” 
І. Франка (інсценізація С. Пасічника). Режисер – С. Пасічник. 
Театр “P.S.”, 2010 р.

Сергій Москаленко – Івась, Степан Пасічник – Массіно у виставі “Сойчине крило” 
І. Франка (інсценізація С. Пасічника). Режисер – С. Пасічник. Театр “P.S.”, 2010 р.



76

з Марією історії. Не з банальних ревнощів – радше 
з жалю до коханої та себе самого. Режисер відмов-
ляється роз’яснювати, чиє життя обірвав постріл. 
Це не важливо. Адже то був постріл по їх коханню. 
Марія не зможе жити без Массіно. Він одначе не змо-
же продовжувати животіти без неї. Щастя вкрадено 
в них обох. 

Франкову філософію взаємозв’язку життєвих 
подій С. Пасічник  реалізує у підтекстах-лейтмоти-
вах вистави. Массіно скаржиться, що після Марії не 
може цілувати жодної жінки, його переслідує видіння 
мертвої дівочої голови. Лише отримавши листа, він 
має можливість пов’язати це видіння з голівкою вби-
тої сойки. Видіння пророкує смерть – моторошнішу, 
ніж фізична. Давня його Марія не повернеться. Вона 
“згоріла” на попіл в сухотах під купою солдатського 
шмаття. Так само розвиває С. Пасічник і символіку 

риштовання, ґрат: людина за сіткою ліжка нагадує 
пташину в клітці; герої за білою гардиною – полотном 
часу – б’ються, немов птахи у сильцях своїх спогадів; 
сукня Марії робить її схожою на підбиту пташку з 
неживим крилом… 

І все ж, головним індикатором душевних струсів 
персонажів виступає у поставі С. Пасічника стихія 
води. Ось невимовно моторошний звук високої цівки 
чаю з заварника – Марія не просто, посміхаючись та 
щебечучи, розливає напій у чашки. Вона обманює, 
дурить Массіно, думаючи про іншого. Не даремно 
одна й та сама ситуація програється у виставі двічі 
– спочатку подана ніби через його сприйняття, а потім 
– через сприйняття Марії. Першого разу Марія нена-
турально сміється з гостем і Массіно. Другого – вра-
жає драматична невідповідність зауважень Массіно, 
які він кидає Маріїї з приводу її сміху, адже дівчина 
радше похмура. Обидва фрагменти завершує фраза 
Марії: “Як я сміялася, виїжджаючи з рідної хати!” Ці 
слова згадуєш потому немов сарказм, адже насправді 
вони передували поневірянням, втратам та злидням 
героїні, свідками яких глядачі стають у другій частині 
вистави. С. Пасічник режисер не надто багатослівний 
у зображенні внутрішнього світу Марії. Втім, про 
певну її “драматичну провину” він дає знати гляда-
чеві. Навіжена, сп’яніла від кохання й азарту жінка, 
що може скривавленими устами промовляти про ко-
хання, у виконанні Катерини Бакай якоїсь миті стає 
схожою на булгаковську відьму Марґариту: розкош-
лане довге волосся, рушниця в руках, немов мітла, 
на якій хоч зараз – на шабаш… Заподіявши смерть 
птахові, Марія сама стає суїцидно запрограмованою. 
Тож така логіка режисерського тексту привела до фі-
налу вистави, принципово відмінного від завершення 
повісти. Адже пророцтво вбивства “сойки” невпинно 
прагне до свого здійснення. 

Ніщо не віщувало лиха того літнього вечора, коли 
Марія, Массіно та Генріс пили чай на веранді. Марія 
вийшла на хвилину – і не повернулася зовсім. Зни-
кла. Массіно ж чекав на неї, і сценічні секунди по-
взли нескінченно моторошно. І ось тоді ринула злива 
– дощ навіть не падав, він затоплював світ, водночас 
зі шквальним вітром вривався до оселі Массіно. За-
пам’яталася деталь – коли господар, виходячи, відки-
нув гардину, немов би вітер засмоктав її досередини, 
а вона ще випиналася, супротивилась тиску, наче ві-
трило під час шторму. 

Контрапункт дощу раз у раз вривається у “Сойчи-
ному крилі” до поліфонії людських пристрастей. Коли, 
втративши Генріса, Марія під дощем молилася до Бога 
і до свого Массіно, її постать у довгому чорному плащі 
нагадувала запалену свічку покаяння. А десь з-поза 
зливи долинав голос священика, який монотонно чи-
тав молитов, немов відспівував живу ще  Марію. 

Сергій Москаленко – Івась, Степан Пасічник – Массіно у ви-
ставі “Сойчине крило” І. Франка (інсценізація С. Пасічника). 
Режисер – С. Пасічник. Театр “P.S.”, 2010 р.



77

Þë³ÿ ÊÎÂÀËÅÍÊÎ

77

Виставі “Сойчине крило” притаманне поступо-
ве наростання динаміки епізодів. Після неквапливої 
першої частини картини другої змінюють одна одну 
з жахаючою експресією. Тут дощ переходить у повінь 
трагедії. Спалахом викарбовується сцена, де Марія, 
прикута до навіженого отамана Сашка, захлинається 
у воді; диявольськи миготить прожектор, коли оска-
женілий капітан побоями та лайкою заганяє Марію 
під ліжко; у світлі ліхтаря, що коливається від руху 
потягу, “солдатка”-Марія перетворюється 
під солдатськими шинелями та усіляким 
мотлохом на таке собі живе захоронен-
ня, могильний пагорб у переповненому 
вагоні… Досконало проартикульоване 
франкове слово чимдалі більше набуває 
у виставі об’єму і навіть ефекту фізичної 
осяжности. С. Пасічник щедро викорис-
товує музичний прийом “напливу” у мов-
ленні персонажів вистави. Скажімо, з вуст 
самої героїні звучить історія її поневірянь, 
аж раптом – на протилежному кінці сце-
нічного “коридору” – рядок підхоплює і 
розвиває Массіно, що ніби читає її життя 
з аркуша. Інколи особливо важливі фрази 
вони повторюють одне за одним, жаха-
ючись, співчуваючи, немов би із зойком 
запізнілого попередження…     

Визначена режисером як мелодрама, 
постава “Сойчине крило” насправді спо-
внена філософії. За словами С. Пасічни-
ка, понад усе його цікавила доля Марії як 
проблема відірваного від дерева листка, 
який закрутила хуртовина життя. Фінал 
вистави ніби не залишає жодної надії на 
давно заслужену зустріч героїв, бодай на 
тому світі. “Хіба може бути побачення 
між двома могилами? Поміж ними може 
бути лише смерть”, – така остаточна 
сентенція Массіно у відповідь на Марі-
їні сподівання. Втім, Марія протистоїть 
похмурому прогнозу рішучим спалахом 
вітальної енергії – вона постає перед Мас-
сіно вічною та прекрасною, як Ботічеллі-
єва Венера. 

У Степана Пасічника як режисера є 
власна улюблена сценічна тема – стосун-
ки чоловіка та жінки, що збагачують жит-
тя обох невичерпними відкриттями, але 
самопізнання прирікає їх на страждання. 
“Сойчине крило” у Театрі “P.S.” – тра-
гічна вистава про складне та прекрасне 
кохання, що підносить над брудом життя; 
про кохання, неймовірну ціну якого мож-
на пізнати, лише втративши його. 

Катерина Бакай – Марія у виставі “Сойчине крило” 
І. Франка (інсценізація С. Пасічника). 
Режисер – С. Пасічник. Театр “P.S.”, 2010 р.



7878

До 165-річчя класика українського театру І. Кар-
пенка-Карого і в ознаменування відкриття нового, 
вісімдесят восьмого театрального сезону Харківсько-
го академічного українського драматичного театру 
ім. Т. Шевченка (“Березіль”) актор і режисер театру 
Олександр Ковшун, на рахунку якого це – п’ята ре-
жисерська робота, здійснив поставу “Бурлаки”. Не бу-
демо поки що торкатися питання, чому лише жанрові 
маргіналії цей театр уперто обирає для вшанування 
річниць славетних батьків театру. “Мертві душі” в 
Едуарда Безродного перетворилися на комікси “Чі-
чіков і Ко”, у Юрія Одинокого “Ревізор” став містич-
ною комедією, а ось у Олександра Ковшуна драма 
І. Карпенко-Карого жанрово переакцентувалася на 
комедію жахів. 

Гадаю, що без жахів з арсеналу американських 
стрічок можна було впевнено обійтися, коли йдеться 
про матеріял такої самодостатньо жахаючої соціяль-
ної потужности як ця написана сто тридцять років 
тому п’єса з життя українського села. Втім, режи-
серові забажалося ще й буквально унаочнити ідею 
драматурга. Подекуди це було не до лиця театрові, 
природа якого метафорична, а не натуралістична. У 
прем’єрі театру упирі п’ють з України кров, зали-
ває повню на великому екрані червона густа рідина, 
а життя громади нагадує посиденьки на цвинтарі. 
Якщо ви ще не жахнулися, тоді продовжую: у зе-
ленкуватому світлі та місячному мареві відкрива-

Юлія КОВАЛЕНКО

ються льохи-домовини, звідки вилазять на багато-
страждальну землю упирі-чиновники (сценографія 
Тетяни Медвідь, художник зі світла – Володимир 
Мінаков). Чиновництво чинить беззаконня: тут і ко-
рупція з хабарництвом, і “замовлення” невгодних 
конкурентів, і “кінці у воду”. Суперечливим типом 
постає головний винуватець темних справ – стар-
шина. У виконані Євгена Романенка йому не влас-
тиві риси хрестоматійного авторитарного, кремез-
ного та хижо-підступного здирника-глитая. У Є. Ро-
маненка цей персонаж – викапаний представник 
сучасности, розтерзаний суперечностями нервовий 
керівник-недопанок, що ненастанно чекає на роз-
плату за свої грішки. Особливо по-людському він 
зрозумілий, коли, істерично захлинаючись у напів-
божевільному реготі, зізнається: ненаситна людська 
пелька – начебто всього досягнув, а захотілося тепер 
ще й молодої жінки! У фіналі “Бурлаки” Ковшуна 
(на відміну від п’єси Карпенка-Карого, що практич-
но повністю дублює розв’язку “Ревізора”) розплату 
буквально унаочнив… “Запорожець”. Високо над 
сценою висить такий собі “бог з машини” – іржа-
вий автомобіль, розтрощений “Запорожець”. Такий 
“янгол” на одному крилі дістався в охоронці Украї-
ні, яку колись обороняли від набігів бистрі “чайки” 
запорозького воїнства. Такими постають у виставі 
реалії відданої на всезагальний розпродаж України-
смітника, де посеред непотребу вештаються дотепно 

“ÍÅÂÆÅ Æ ÒÀÊÀ ÍÀØÀ ÄÎËß?”

Андрій Борис – Писар, Євген Романенко – Стар-
шина, Ірина Роженко – Блаженна, Сергій Гусєв – 
Гершко у виставі “Бурлака” І. Карпенка-Карого. 
Режисер – Олександр Ковшун. Харківський 
академічний український драматичний 
театр ім. Т. Шевченка, 2010 р.

(“Бурлака” І. К. Карпенка-Карого у харківському “Березолі”)



7979

Þë³ÿ ÊÎÂÀËÅÍÊÎ

вигадані режисером персонажі. Актриса Оксана Сте-
ценко в ролі респектабельної представниці Евросою-
зу невтомно фотографує тубільну екзотику (зокрема, 
звичку представників фракцій бити одне одного по 
пиці) та віртуозно “шпрехає” німецькою, поступово 
доходячи в амплітуді своїх дипломатичних промов 
до градусу фашистських агіток. Культуролог (Олена 
Приступ) – “синя панчоха”, що нескінченно цитує ві-
рші шкільної програми і розвиває теорію походження 
раси українців від прадавніх аріїв – нащадків Рами. 
Саме ця теорія зумовила режисерський хід: українські 
тубільці вдягнені в дивовижні убори з пір’я, прикра-
си та костюми а ля процесії “Харе-Крішна”. Глядачі 
радісно сприймають шалений сплеск автентичної 
енергії, коли під звуки композицій гурту “Даха-Браха” 
молоді актори театру та студенти ХДУМ* ім. І. Кот-
ляревського заповнюють сцену візерунками танців. 

Поклоняючись власному вождеві, невибагливі ту-
більці з часом радо змінюють його на іншого – до села 
повертається Бурлака. Вдягнений у костюм “білого та 
пухнастого” народолюбця, Опанас (Григорій Афана-
сьєв) – не стільки новий харизматичний лідер, скільки 
колишній кандидат на владу, вартість якого зросла, 
поки девальвувалася вартість Старшини. Тому його 
монологам, виголошеним у “гучномовець”, не ймеш 
зовсім віри. Аж ніяк не позитивно трактовані режи-
сером і закохані герої: легковажний фраєр, гульвіса 
Олекса та розбитна дівка-кров з молоком Галя. Олек-
са вірогідніший у виконанні Артема Сердюка, з його 
ламаною пластикою, профілем а ля Сергій Скрипка 
та українською задерикуватістю. У Євгена Моргуна 
той же герой виглядає поки що зовні типажним, про-
те безхарактерним. Серед двох виконавиць ролі Галі 
– Ольги Шелкунової та Аліни Колесник – лідером є 
Шелкунова. Її звабна постава у червоній міні-сукні 
змушує пригадати Мерседес з роману О. Дюма “Граф 
Монте-Крісто”. Заради такої палкої та фатальної “іс-
панки”, що запалила все село, здатні ступити 
у прірву вельможний Старшина і влізти у ха-
лепу Олекса! На противагу їй образ Параски, 
громадянської дружини Михайла, подано у 
поставі нарочито карикатурно. Тетяна Турка 
трактує її у ґротесковому малюнку. Найваж-
ливіше, що вдалося Олександрові Ковшуну, 
коли йдеться про молодих героїв – усунути 
стереотипи класичних амплуа в п’єсі з укра-
їнської класики часів корифеїв. 

Серед молодих виконавців запам’яталися 
професійною культурою Сергій Кондратьєв у 
ролі правдоборця “сябра” Петра і Провожа-
тий – Максим Стерлік. Андрія Бориса (Пи-

сар) та Сергія Гусєва (Гершко) хочеться назвати вже 
середнім поколінням: в обох є чимало ролей; Андрій 
Борис навіть встиг стати одним з “акторів Олександра 
Ковшуна”, зігравши, зокрема, головну роль у “Вой-
цеку”. У новій виставі обидва молоді актори постали 
нехристями з почту Люцифера. Як плазуючі рептилії, 
вони не пересуваються, а немов стеляться землею, 
щоранку видираючись на поверхню з-під плит на 
цвинтарі. Тому і хресні знамення обидва творять не 
канонічно, а немов би швидко розрізаючи себе навпіл. 
Щоправда, концертности у подачі образів уникнути 
не вдалося. “Гвіздком” образу Гершка – (С. Гусєв) 
став ефектний циганський танок на столі, а “зірковою 
миттю” Писаря (А. Борис) – монолог про “народних 
вчителів та учительниць”. Доповнює ансамбль почту 
Старшини-упиря “держиморда” Сидір у виконанні 
Михайла Терещенка. Цікаво, що молодий актор отри-
мав у поставі одне з найскладніших завдань – втілити 
в авторському (режисерському) пролозі  до вистави 
кришталево чистий образ патріота-вояка на кшталт 
Тараса Бульби та грубезного Сидора, сек’юріті Стар-
шини у карпенківському сюжеті “Бурлаки”. 

Такі поважні сили театру як провідні актриси 
Людмила Платонова, Лідія Стілик та Світлана Со-
ловйова, досвідчені Олена Бабенко, Людмила Захар-
чук та Лариса Луніна піддалися намовам О. Ковшуна 
озвучити й оживити “українське село”. Зблиснули в 
епізодах-перлинах корифеї трупи  Римма Кіріна та 
Олена Тимофієнко.

На етапі репетицій О. Ковшун декларував: суто 
позитивних героїв, як у Карпенка-Карого, в його ви-

*Харківського державного університету 
мистецтв.

Максим Стерлік – Матрос, Григорій Афанасьєв – Опанас 
Бурлака, Євген Моргун – Матрос у виставі “Бурлака” І. Кар-
пенка-Карого. Режисер – Олександр Ковшун. Харківський 
академічний український драматичний театр ім. Т. Шев-
ченка, 2010 р.



8080

ставі не буде – їх, мовляв, немає і в сучасному житті. 
Втім, режисер все ж таки віднайшов ідеальне, роз-
щепивши його, немов на атоми, поміж введеними до 
дії: невгамовним янголятком Богданчиком, його бабу-
сею-віщункою та Безталанною, Блаженною – Укра-
їною. Якщо в Ірини Роженко остання наголошено 
божевільна – з неприродно різкими пориваннями та 
брутальним виттям, то у виконанні Тетяни Гріник 
Блаженна – поетична душа вистави. Вона безпосе-
редньо асоціюється з Україною. Це вона, бідолашна, 
бідкається, що кращої, ліпшої долі їй не буде, це її 
роздирають у парафразі на жорстоке танго старшина і 
його приспішники. Це вона, як постмодерне узагаль-
нення всіх покривджених, утоплених та завішених 

героїнь української класики, няньчить при битому 
шляху сирітку-мотанку... 

Співочою ж душею України у “Бурлаці” стала 
беззаперечна лідерка постави Ірина Кобзар: її голос, 
що співає сумну, з надривом, колискову Блаженній та 
онукові Богданчику, витискає сльози від справжнього 
театрального хвилювання. Це її, Ірини Кобзар, об-
личчя навіть у масовці завжди найвиразніше: осяйне, 
усміхнене або збентежене, так, що неможливо не по-
вірити – у виставі йдеться про наше життя! Щоденні 
клопоти, турботи про онука-месію (Богдан Білашен-
ко), що покликаний врятувати свою землю і народ, 
зрештою, навіть засукавши рукави, відбудовувати 
батьківщину – все це викликає до великоокої, теплої 
героїні-праматері Ірини Кобзар справжню симпатію. 
Саме на неї та все жіноцтво українське режисер по-
клав у фіналі справу повернення запорозької слави. 
І жінки відпрацьованим від дідів-прадідів рухом за-
кинули за плечі уявні мішки з житнім зерном, несучи 
важко, але свідомо тягар святого обов’язку. 

Втім, приймаючи такі, напрочуд вдалі, суто сим-
волічні образи та рішення, режисерську фантазію 
О. Ковшуна поза тим волієш обмежити. Не раз під час 
нової вистави запитуєш себе: задля чого так нав’яз-
ливо лунають (де потрібно і непотрібно) автентичні 
ритми й мелодії “Дахи-Брахи” і Горана Бреговича, 
чому не втомлюються танцювати на авансцені чарів-
ні грації у тубільній амуніції (актриси Аліна Колес-
ник, Світлана Февральова, Оксана Черкашина, Ольга 
Шелкунова і студентка ХДУМ ім. І. Котляревського 
Елізабет Северинова-Литвинова)? Хіба тільки за-
для того, щоб гальванізувати темпоритм, втримати 
крихку сюжетну лінію. Перефразовуючи слова Бла-
женної, хочеться запитати: невже ж така доля Театру 
ім. Т. Шевченка (“Березіль”) і кращої нема? Невже це 
його справа – конкурувати з мюзик-холом, вправно 
ставлячи ефектні та помпезні видовища на кшталт 
“Сну літньої ночі” Андрія Бакірова; видовища з “ди-
кими танцями”, ґеґами та містикою, якими насичені 
“Ревізор” Юрія Одинокого, “Чичиков і Ко” Едуар-
да Безродного і “Бурлака” Олександра Ковшуна? За 
певною розважальною полегшеністю форми вистав 
останнього часу якось губиться серйозна проблема-
тика творів-першоджерел. У випадку з “Бурлакою” 
режисер нібито зробив крок до свідомої соціяльної 
актуалізації класичної п’єси, але й ця спроба, вре-
шті-решт, ледь не тоне в ефектних танцювальних 
дивертисментах (хореограф Олена Приступ), гучному 
авдіосупроводі (Марина Голубнича) та агресивному 
світлофорі відеопроєкцій на екрані (Дмитро Євсю-
ков, Павло Кравців). Здається, не містичних упирів 
час боятися цьому театрові, а власної небезпечної 
легковажности. 

Світлини Євгена Тітова

Сцена з вистави “Бурлака” І. Карпенка-Карого. Режисер 
– Олександр Ковшун. Харківський академічний український 
драматичний театр ім. Т. Шевченка, 2010 р.

Ірина Роженко – Блаженна, Євген Романенко – Старшина з 
вистави “Бурлака” І. Карпенка-Карого. Режисер – Олександр 
Ковшун. Харківський академічний український драматичний 
театр ім. Т. Шевченка, 2010 р.



81

...Я ніколи не думав, що ця іс-
торія перетвориться на виста-
ву. Планував написати книжку, 
яка, до речі, вже майже закін-
чена. 

Але знаєте – я вже не хочу 
бути письменником...

Із розмови з Метью Заяцем,
Львів, вересень 2010 р.

“Кравець з містечка Інвернес” у ре-
жисурі Б. Гаррісона та виконанні актора 
й автора п’єси Метью Заяца (“Dogstar 
Theatre”, Шотландія, сценографія – Елі 
Макларен, відео-дизайн – Тім Рейд, світ-
ло – Кай Фішер, звук – Тімоті Брінкгерст, 
музика – Гевін Марвік та Джонні Гарді) 
– моноспектакль, що став подією в рідній 
Шотландії,  здобув найвищі нагороди на 
кількох театральних фестивалях в Европі 
упродовж 2008–2010 рр., готується до га-
строльного турне в США 2011 р. У рамках 
цьогорічного фестивалю “Золотий лев” ви-
ставу вперше показано у Львові,  її побачи-
ли також глядачі у Луцьку та Києві.

Починала писати про цю виставу 
кілька разів – щоразу розгублювалася від  
внутрішнього багатоголосся. Глядачка із 
заплаканими очима прагнула вихлюпнути 
затиснені каменем у горлі емоції; театроз-
навець правив своєї, аналізуючи парадок-
си ліро-епічного наративу у камерному 
просторі моновистави; українці йшлося 
про те, що таку тужливо-щемну і світлу 
любов до моєї землі приносить нам хтось 
інший, далекий, з-за Ла-Маншу, і любов 
ця ментально неукраїноцентрична; меш-
канці Европи йшлося про своє – про таку 

Вікторія ЯНІВСЬКА

²ÍÂÅÐÍÅÑ – ÃÍÈËÎÂÎÄÈ: 
   ÊÐ²ÇÜ ÌÈÍÓËÅ Â ÌÀÉÁÓÒÍª  

Метью Заяц у виставі “Кравець з Інвернесу” 
М. Заяца. Режисер – Бен Гаррісон, сценографія 
– Елі Макларен. Театр “Dogstar Theatre”, 
Шотландія.

(“Кравець з Інвернесу” М. Заяца на фестивальній афіші “Золотого Лева” – 2010)



82

важливу для нас усіх спільну територію пам’яти, про 
колективну “родову” травму посталої на згарищах 
Другої світової війни нової Европи, травму, що її лі-
куємо донині...

Мала до диспозиції двічі переглянуту у рамках 
“Золотого лева” виставу; першодрук перекладу п’єси 
українською (переклад з англійської Світлани Шліп-
ченко, післямова Юрія Шаповала) у цьогорічному 
випуску журналу “Всесвіт” (№ 7-8, С. 153 – 186), осо-
бисті спогади про кількарічної давности знайомство 
із Метью Заяцем, коли він із невеличкою трупою того 
ж театру “Полярна зірка” (так перекладається укра-
їнською назва колективу) був учасником фестивалю 
“Тернопільські театральні вечори”; коротке інтерв’ю 
з ним після показу вистави у Львові та подарований 
на згадку DVD-диск із записом спектаклю...   

Врешті дала раду тому всьому у такий спосіб: 
якщо виставі вдалося так  розтривожити моє вну-
трішнє велелюдне “я”, то й говоритиму про неї як 
про багатоособову істоту – такий собі полілог кіль-
кох метаперсонажів, втілених в одному акторі на тлі 
майже статичного театрального простору. 

І перший із них – 
ЛЮДИНА. Звичайнісінька. Яких тисячі на світі. 

Астенічної будови, блакитноокий чоловік, високий, 

у білій сорочці із акуратно закачаними рукавами, 
в краватці, окулярах, темних брюках – “справжній 
арієць”. Це і є актор Метью Заяц у ролі ...власного 
батька, Матеуша Заяца! Хто він – герой чи зрадник, 
злочинець чи жертва, воїн чи утікач, добропорядний 
сім’янин чи грішник з темним минулим, матеріяльно 
забезпечений майстер-кравець чи загублений у світі 
та в закапелках власного сумління страдник?  “Хто я? 
– запитає він у себе самого та в нас у кульмінаційну 
мить вистави. – ...виходець із селянського обійстя, з 
лісів і полів зеленої України. З табору переселенців 
у Німеччині. З пляжів Адріатики. З закіптюжених 
вуличок Глазго. І холодного повітря Інвернесу...”
(C. 182)1. Ми не знайдемо відповіді на це питання, як 
і він. Адже її немає... 

На самому початку вистави цей мирний немоло-
дий шотландець сидить просто перед нами на відстані 
простягнутої руки, на краєчку великого столу ліворуч 
сцени, впираючись зручно ногами у стілець. Довгий, 
зручний кравецький стіл закінчується далеко за його 

Метью Заяц у виставі “Кравець з Інвернесу” М. Заяца. Режисер – Бен Гаррісон, сценографія – Елі Макларен. Театр “Dogstar 
Theatre”, Шотландія.

1. Тут і далі цитати подаються за: Заяц М. Кравець 
з Інвернесу. Переклад з англ. С. Шліпченко // Всесвіт. 
– 2010, № 7– 8. – С.153 –186.  



83

спиною – прихований архетип шляху, дороги, але про 
це ще не йдеться... Точнісінько навпроти від актора 
– по діягоналі у глибині праворуч сцени – скрипаль 
на стільчику (згадується жанр твору: п’єса для актора 
та скрипаля).  Звучить скрипковий мотив відомої в 
Галичині пісні “Гей, соколи”. Світло набирає сили, і 
ми бачимо на  середньому плані праворуч – манекен, 
в глибині ще один кравецький атрибут – довгий стояк 
на коліщатах із кількома білими сорочками та іншим 
одягом на вішаках. Одразу за цим – великий, майже 
на все дзеркало сцени задник: вертикальна площина, 
утворена наче спресованими від часу шарами одягу. 
Їхній сиво-сріблистий тон – ніби патина давнини, 
мжичка спогадів. А посеред цієї “стіни кравецького 
плачу” крупним планом – маленька самотня дівчача 
суконка, блакитна, із заокругленим білим комірчиком, 
скромна, але ошатна. Чому так? – над цією герменев-
тичною загадкою замислюватись ніколи: починається 
снігова завірюха (проєкція на задник) і несподівано до 
скрипкового піано доєднується вовче виття, а сам ге-
рой починає схвильовано шепотіти польською: “Тату, 
ти чуєш? Вовки! Вовки женуться за нами!” Тричі – по 
зростаючій аж до крику – він відтворює цей діялог 
батька й сина, що утікають від вовчої зграї, аж врешті 
зривається з місця, кидається вусібіч, шукає захисту 
за вбранням на вішаках. Цей давній спогад дитин-
ства головного героя пройде одним з лейтмотивів 
вистави. Хлопчику з тернопільських Гниловод, що 
поблизу Підгаєць, вдалося тоді разом із татом вряту-
ватися, втекти – та оті люті вовки наздоганяли його 
все життя, до самої смерти. І Гниловоди, і Підгайці, 
і хлопчик, і спогад про вовків – цілковита правда. 
Перед нами – документальна драма, створена нашим 
сучасником, актором Метью Заяцем про себе, свою 
сім’ю;  приватна – родинна – історія ХХ сторіччя, що 
її по краплині, роками збирав та досліджував (уче-
ні цей метод називають мікроісторичним і нині він 
– один із найактуальніших наукових інструментів 
розкриття минулого)...    

ІСТОРІЯ –  то найбільший і найстрашніший вовк. 
Це вона загнала добропорядного молодого галича-
нина Матеуша Заяца, одного з чотирьох дітей в за-
можній українсько-польській родині (батько Анджей 
– поляк, мати Софія – українка), вояка кількох воро-
гуючих армій Другої світової війни аж до передгір’їв 
Шотландії. Ось він – кравець з маленького шотланд-
ського містечка Інвернес – тепер оповідає нам про 
це. Він знову зручно вмостився на кравецькому столі 
перед нами і весело, з гумором, активно жестикулю-
ючи, розказує про Шотландію початку 1950-х, час, 
коли важливим було кожне підвищення зарплатні на 
кілька фунтів, коли власна ручна кравецька машинка 
ставала запорукою досить заможного існування, а 
відкриття власної справи – чи не найважливішою 

подією. Градус його існування на сцені у ці миті – під-
несено-схвильований, сповнений життєвого азарту, і 
ми відчуваємо ту волю до мирного життя, лихоманку 
облаштування своєї долі, коли можна і слід займатись 
чимось дуже буденним, дбати про дрібниці, торгува-
тись із власником фабрики за кілька зайвих фунтів 
зарібку. Актор подає текст майже скоромовкою, коли 
хочеться виговорити усе – і про дивовижний конвеєр 
на фабриці одягу, і про службове підвищення, і про 
пожежу, що спалила геть усі надії на достаток, і про 
самотужки зорганізований бізнес, і про одруження, і 
про народження першої доньки... І хоча у цей, радіс-
но-клопітний повоєнний спогад, ще раз вривається 
давній спогад з дитинства – миттю знявши окуляри, 
актор опиняється під столом, у сховку, зголодніло по-
їдаючи шматок випрошеного у когось хліба – за тим 
він знову, повернувши окуляри на перенісся, поринає 
у свої мирні повоєнні сімейні турботи, пораючись у 
нас на очах із одежиною – новим темно-синім під-
жаком: для єдиного сина, для Метью, з любов’ю...

ЛЮБОВ. Це, мабуть, найголовніший нематері-
яльний персонаж вистави: від задуму її створення 
до останньої миті кожного чергового показу: у Шот-
ландії, Франції, Німеччині, Польщі, тепер – в Укра-
їні... Тільки надзвичайна любов до батька, до його 
незрозуміло-притишеного болю й туги привели на 
початку ХХІ сторіччя шотландця Метью Заяца до 
незнайомого далекого краю, батькової  батьківщини 
– Галичини. Тільки любов до правдивої, докумен-
тальної “історії з людським обличчям” примусила 
його ретельно фільмувати кожну мить свого перебу-
вання на Тернопільщині – щоб потім відеофрагменти 
зустрічей з родиною у Тернополі, подільські пейзажі, 
церква у Гниловодах, ринкова площа Підгаєць, руїни 
жидівського цвинтаря, сімейні світлини стали живою 
тканиною вистави. Це з любови до театру, котрому 
віддав більшу частину свого життя, Метью промі-
няв ідею написати книгу про життя батька та його 
покоління на важкий труд створення вистави та ще 
важчу працю відтворення її – кожного разу в новій 
авдиторії, на максимумі своїх сил, наче сповідаючись, 
крадькома утираючи піт (сльози?) з обличчя. Ця лю-
бов – у тій ніжності, з якою тримає зараз перед нами 
оцей темно-синій піджак Матеуш-батько у виконанні 
Метью-сина, у тій бездоганно точній та ретельній 
польській вимові, з якою починає він співати, все 
швидше й швидше кружляючи у радісному танку: 

“Там, де чорна хвиля грає,
Там козак коня сідлає, 
З ним прощається дівчина, 
А ще більше Україна.

Гей! Гей! Гей! Соколи...”

Â³êòîð³ÿ ßÍ²ÂÑÜÊÀ



84

Пісня звучить польською і з кожною наступною 
строфою змінюється інтонація виконання – герой 
знімає з вішака щоразу інший військовий френч і 
“проспівує-протанцьовує” свій “мікросюжет”: ніжно 
обіймає польський мундир; на витягнутій руці три-
має, карбуючи крок, радянський; ось його руки наче 
обпікає німецький; дає надію на порятунок – британ-
ський. У такому короткому вокально-танцювальному 
етюді – ще один щабель заспіву тієї складної історії, 
яку почав нам оповідати актор. 

ІСТОРІЯ.  Загадковий край – Україна. Ще в пер-
шій половині ХІХ сторіччя Тимко Падура, поет, ком-
позитор і торбаніст, вихований на Поділлі польський 
патріот і водночас співець козацької доби та популя-
ризатор українського фольклору, створив  пісню, що 
увічнила його назавжди в польській та українській 
культурах. Не був поодиноким – ціла плеяда літе-
раторів, що мешкала на “кресах всходніх”, творила 
так звану “українську школу” польської літератури. 
Була то доба романтизму, захоплення історією славної 
козаччини – відтоді його пісня “Гей, соколи” стала 
втіленням феномену своєрідного слов’янського по-
братимства двох народів: 

“Гей, соколи, пам’ятайте:
Де б не були повертайте
До рідної України,
До коханої дівчини”.

І дарма, що далі цей романтизм поступився кри-
вавому українсько-польському протистоянню ХХ 
століття – на дворі ж бо вже нове, ХХІ сторіччя, час 

нових, а ще краще – добрих старих пісень. Тож у 
виставі ця пісня – лейттема спільної, нерозривної 
історії двох націй, що скрипковим – майже людським 
– голосом протинає усю дію. Власне, романтичне 
замилування минулим – головна тема наступного 
великого епізоду спогадів Матеуша-батька про Гали-
чину його юности, міжвоєнну Галичину. Надзвичай-
но тепло доносить нам актор юнацькі спогади свого 
героя про дівчат. Кравецький манекен, що праворуч 
сцени, править за кожну з них, оповідач лише по-різ-
ному викладає на ньому шалик: Міланья... Міхаліна... 
Марія Савчук. Довше за інших згадує – польською 
– ім’я Анни: “Анна Ласка. Ми завжди ходили разом 
– співали пісеньки”(С. 160). А ось, наче поправивши 
шалика нареченій, кравець захоплено й гумористич-
но водночас оповідає про якесь весілля – “недовге, 
лише на два дні” – де гуляло усе село під музику 
сліпого скрипаля Марціна. Під весільну скрипкову 
музику наш герой йде чимдуж у танок, підв’язує собі 
шаликом підборіддя мов сільська жінка хусткою, і 
в цей момент оповіді юність, Гниловоди, Підгайці 
– “золотий вік” його долі, в якому мирно співіснували 
поляки, українці, жиди, де святкували спершу като-
лицьке, а потім православне Різдво (шотландський 
глядач у цьому місці сміється...), водили Коляду, і в 
боротьбі із перевдягненими у волохаті шкури вуй-
ками завжди перемагала малеча – бо “добро мало 
перемагати зло”...             

ТЕАТР. Вистава має складну багатошарову часо-
просторову структуру, актуалізує в нашій уяві понад 
столітній – від кінця ХІХ до початку ХХІ сторіччя 
– історичний та широченний – від Шотландії до 
Узбекистану, від українського Поділля до Тегерану 
– географічний простір. Автор-актор у межах моно-
тексту та камерного сценічного майданчика вільно 
переміщається з минулого в сьогодення, від одного 

Метью Заяц у виставі “Кравець з Інвернесу” М. Заяца. 
Режисер – Бен Гаррісон, сценографія – Елі Макларен. 
Театр “Dogstar Theatre”, Шотландія.



85

персонажа до іншого, крізь спогади, “роки й відста-
ні”, провадячи нас лабіринтами батькової долі, котра 
постає як складна жанрова суміш мемуаристики, на-
укової розвідки, історичної хроніки, сімейної дра-
ми, побутової комедії, детективу, сповіді... Фабульна 
хронологічна пряма жорстко ”поламана“ чисельними 
ретроспекціями, миттєвими “спалахами” спогадів то 
міжвоєнного, то військового, то повоєнного періодів, 
матеріялами історії Другої світової війни та розповід-
ями про події початку ХХІ сторіччя. Можна сказати, 
що таким чином переплавлена у карколомний сюжет 
історія набула особливо болісної напруги й динамізму. 
Переказана послідовно, вона б залишилась історією 
однієї людини, завдяки ж притаманному виставі хро-
нотопу “дороги-випробування”, що нею, наче споти-
каючись, затинаючись, то падаючи та підіймаючись, 
ми йдемо разом із актором, сценічна дія набуває рис 
універсального, вселюдського, мільйонноголосого 
наративу. Він насправді є нічим іншим як надзви-
чайно близьким та актуальним для кожної людини 
архетипом-знаком повернення до себе, до своїх дже-
рел, до “втраченого раю”, що й приводить у фіналі до 
рідкісного відчуття катарсичного очищення....  Точно 
дібрані й лаконічні театральні засоби виразности за-
безпечують цілісність і зрозумілість інформаційно 
насиченого та сюжетно напруженого видовища. Живе 
звучання скрипки упродовж всієї вистави творить 
окрему партію: як ілюстрація (східна орнаментика 
мелосу під час розповіді героя про Іран, гебрейські 
мотиви – при згадці про жидів тощо); як емоційне 
підсилення у сценах, насичених атмосферою страху, 
радости чи туги, як контрапункт у найбільш напру-
жені моменти оповіді. При цьому використовується 
широка палітра виражальних засобів інструменту 
– від майже людського “голосоведення” 
до сухого й гострого піцикато. Окрема 
складова вистави – тонко розроблена 
світлова партитура, завдяки ій контраст 
світла й пітьми та переходи між ними, як 
і кольорова гама, несуть важливе образ-
но-смислове навантаження. Небезпечні 
сторінки життя героя позначені холод-
но-блакитним сяйвом, що підкреслює 
драматизм існування Матеуша – вояка 
радянської, німецької, британської армій 
– у цих епізодах світло локалізується, 
наче зменшуючи, обмежуючи життєвий 
простір героя. А ось атмосфера безпеки, 
радости, миру підтримує тепле денне 
світло, що заливає собою увесь простір, 
розширюючи його в нашій уяві до без-
межжя. Не менш ретельно дібраний та 
використаний у виставі реквізит: чотири 
військові френчі, що їх одягає по черзі 

актор – знак належности Матеуша Заяца до різних 
армій; окуляри – незмінний аксесуар батька, Мате-
уша-старшого, що їх знімає Метью-молодший, як 
тільки веде мову “від себе”. У якийсь момент актор 
одягне той темно-синій, шитий батьком для сина під-
жак – і розпочнеться інша частина вистави, про що 
– трохи далі. У ній виникнуть також знакові елементи 
вбрання: пара кирзових чобіт Теодозія, двоюрідного 
брата Метью; нарукавні пов’язки – знаки належности 
до служби в різних арміях, – вбиратиме почергово на 
себе герой під час отого вже згаданого кульмінацій-
ного монологу – “Хто я?...” Надзвичайно важливим 
є відеоряд, що транслюється на всю ширину екрана-
задника. До нього насамперед належать титри – пе-
реклад тексту з англійської різними мовами, залежно 
від країни, де грають виставу (в Україні це, звісно, 
українська). Але художня відеопартитура посідає 
окреме місце – вона “йде” за оповіддю героя: точки 
та стрілки на мапі відтворюють шлях Матеуша За-
яца просторами Европи: від Інвернесу до Гниловод, 
а звідтіль – і на схід, і на захід, і на південь. Для не-
знайомих із деталями перебігу Другої світової війни 
глядачів важливими є відтворені на мапі лінії фронтів, 
їхній рух та динаміка. Окремий відеолейтмотив – за-
лізнична колія, рейки: вони “супроводжують” оповідь 
про втечу героя з радянської Азії до армії генерала 
Андерса (хоча насправді ця історія не стосується 
долі Матеуша Заяца, це просто один із тих сюжетів, 
з якими він жив усе життя), вони ж стають знаком по-

Метью Заяц у виставі “Кравець з Інвернесу” М. Заяца. Ре-
жисер – Бен Гаррісон, сценографія – Елі Макларен. Театр 
“Dogstar Theatre”, Шотландія.

Â³êòîð³ÿ ßÍ²ÂÑÜÊÀ



86

вернення Метью-сина на батькіщину батька. Ці віде-
озаписи, власне, міцно тримають глядача у просторі 
історичної правди, не дозволяючи “зійти на манівці” 
такої рятівної для нас мистецької ілюзії. Саме ці ві-
деозаписи примушують до болю стискатися серце, 
коли раптом в оповідь англійською вливається рідна 
українська, із таким знайомим галицьким акцентом, 
і перекладацькі титри зникають: це у Тернополі опо-
відають Метью-молодшому його родинну історію 
ще живі 2003 року родичі та односельці. На екрані 
– Богдан Балдис, батьків кузен, Ольга Колодовнюк, 
однокласниця батькового брата Адама, а далі – до-
кументальні кадри подільських доріг, Гниловодської 
церкви, центральної площі Підгаєць, занедбаного 
жидівського цвинтаря. Численні глядачі-европейці 
дивляться на це як на далеку екзотику. Ми ж очима 
іноземця бачимо самих себе – стареньку жіночку, що 
тягне площею візок-“кравчучку”, дороги із вибоїна-
ми, похилені придорожні хрести, але вже відбудовану 
й сяючу позолотою сільську церкву...       

ЛЮДИНА. Що і як оповідає нам Метью Заяц про 
свого батька, Матеуша Заяца та його долю? Його спо-
гади він записав 1998 року, незадовго до батькової 
смерти. У тих спогадів – своя правда. Правда малень-
кої людини, котра потрапила у вир війни і закрутила-

ся, відірвалася назавжди від своїх берегів. Доносячи 
текст батька, він, актор і син Метью Заяц, наче за 
батька сповідається нам в його гріхах та болях – не 
драматизуючи, не виправдовуючи, а хіба що випові-
даючи сторінка за сторінкою долю зовсім молодого 
хлопця, що потрапив на війну: “бо коли ти кравець, 
то тебе забирають у солдати”(С. 182). Після низки 
оповідей-епізодів про своє злидарювання у кожній 
з армій Матеуш-старший з тієї благополучної пово-
єнної Шотландії кричить до нас – і до когось іще, 
великого та страшного у нас за плечима: “Я знаю сис-
тему! Я надто добре знаю систему!” І в цьому крику 
– сором, помножений на відчай, біль і страх, бо він 
не повернеться нізащо додому, у радянську Україну, 
де на нього чигають сталінські табори або й смерть. 
Хоча саме там його дім і саме там  живуть, чекаючи 
на нього, старенькі батьки, сестри, а ще...  

ЛЮБОВ. Тільки стоячи на якійсь найвищій етич-
ній вершині, Метью-молодший може оповідати нам 
історію, яку відкрили йому українські родичі вже в 
2003-му, по смерті батька. Історію – так направду 
– його зради, адже під страхом сталінських репре-
сій чоловік побоявся повернутись на батьківщину, 
до ...своєї дружини з дитиною. Так, він мав першу 
дружину! І дочку... Анна Ласка – виявляється, з нею 

Матеуш Заяц  одружився напередодні війни, і 
це стало подією на все село, бо ж вона вже че-
кала дитину... Чекала на нього все своє життя, 
не продавши і в лютий повоєнний голод, і в пе-
реселенській дорозі до Західної Польщі швей-
ну машинку – в надії на повернення коханого. 
По війні той прислав листа із проханням про 
розлучення. Дочці тоді ж вислав суконку – оту 
блакитну, із білим заокругленим комірчиком, 
що сам пошив... (Ще один лейтмотив – вірш 
польською: “Суконка, що ти мені дав...”, – ви-
водить тужливо жіночий голос...) На новій бать-
ківщині, у Шотландії, знайшов собі іншу дру-
жину, створив нову щасливу сім’ю, мав трьох 
дітей... Чи можна таке пробачити? Хіба що сини 
здатні спокутувати гріхи батьків... Власне, цей 
ритуал – перед нами, точніше – ми перебуваємо 
разом із актором у самому його осерді: і спо-
відаючи, і прощаючи, і сповідаючись, і про-
щаючись одночасно... За чим тужимо? Чому 
плачемо? Чи не тому, що живемо у тій самій 
Европі, маємо за великим рахунком тих самих 
батьків, схожі родини, розділені кордонами, та 
спільну історію? 

Метью Заяц у виставі “Кравець з Інвернесу” 
М. Заяца. Режисер – Бен Гаррісон, сценографія – Елі 
Макларен. Театр “Dogstar Theatre”, Шотландія.



87

ТЕАТР. “Золотий перетин” вистави припадає на 
той емоційний та часопросторовий злам дії, коли ак-
тор “виходить” з ролі батька і стає самим собою: сідає 
перед нами на стільчику у центрі сцени й починає вес-
ти оповідь в іншій тональності. Він без окулярів, його 
інтонації камерніші, інтимніші, простіші, легші, в них 
немає тієї ледь відчутної дистанції до образу та на-
пружености гри, що були присутні від початку. Тепер 
– лише “я у запропонованих реальних обставинах”, і 
ці обставини – приїзд на Україну 2003 року. Час та іс-
торія поступово спресовуються, репліки коротшають, 
відеоряд стає динамічнішим, а факти “вибухають” 
наче міни, залишені на полі пам’яти...     

ІСТОРІЯ. Це тут, на Тернопіллі, Метью-молод-
ший дізнається про перший –довоєнний – шлюб 
батька. І про те, як у війну знищили в підгаєцькому 
гетто усіх евреїв. Як вбивали без ліку й упину по-
ляки – українців, українці – поляків, стираючи по 
черзі з лиця землі українці – польські села, поляки 
– українські. Як у 1944 році, коли фронт стояв на 
ріці Стрипа, його батько кілька разів уночі відвідав 
свою сім’ю у Гниловодах – востаннє. І про те, що у 
1944-му радянські солдати закидали у криївці гра-
натами його двоюрідного брата, сімнадцятирічного 
Теодозія, вояка УПА. А ще про те, що Анна Ласка, 
перша дружина батька, жива – мешкає у Польщі, у 
Вроцлаві, і з нею живе її дочка – Ірена, незнана, най-
старша сестра Метью. 

ТЕАТР: У цій, другій частині, образ батька ви-
никає – але вже на короткі миті, як постріл, у що-
разу ірраціональнішому вимірі. Знайомим прийомом 
– накладаючи на ніс  окуляри – Метью-молодший на 
хвилю знову стає Матеушем-старшим, аби раптом 
пригадати про якусь здоровенну капустину поблизу 
села Котусова – “вийшло стільки квашеної капусти, 
що можна було заповнити аж п’ять тисяч слоїків, а 
з качана вийшло чудове колесо для млина!”(С. 180), 
або ж укотре, занурившись у своє сумління, випо-
вісти наболіле: “Як тільки я залишив Росію, я ви-
рішив уже ніколи туди не повертатися…”(С. 181). 
Та найголовніше – задля того, аби викричати отой 
кульмінаційний монолог про вбиту війною націо-
нальну, історичну, географічну самоідентифікацію: 
“Хто я? ... Чи я українець? Чи росіянин? А, може, я 
поляк?”(С. 182). Читаючи текст п’єси, відчуваєш цей 
момент як кульмінацію-шепіт, але актор вибирає для 
неї гостріші, невротичні барви: по черзі вбираючи 
на руку пов’язки різних армій, він кричить майже на 
межі нервового зриву – що ж, акторові краще знати, 
як би це зробив реальний Матеуш Заяц, тепер уже 
покійний його батько...    

ЛЮБОВ. До цієї найвищої напруги сцени ми 
“підіймаємося” через ще один – передкульмінацій-
ний – епізод. Під куполом сучасної гниловодської 

церкви, що постає перед нами на екрані, Метью-син 
актом найвищої християнської любови, долаючи час 
і простір, усі війни та братовбивства, національні та 
релігійні упередження, “збирає” подумки усю свою 
родину. Згадуючи всіх поіменно: поляків і українців, 
далеких і близьких родичів, він уявляє, що усі вони 
– як колись давно – поруч, у цьому храмі, “у себе вдо-
ма”: загиблий за Україну кузен – повстанець Теодозій, 
поляк – дід Анджей, українка – бабця Софія, трійко 
братів: Адам, Казик та Матеуш, що їх розкидало по 
світах, і ще, і ще... Пожовклі від часу світлини “на-
кладаються” на простір церкви, заповнюючи його 
собою, наче прагнучи вийти за його межі – і зали-
шаючись у ньому назавжди, наче у поминальному 
прощальному кадрі.       

ТЕАТР. Ось і все. Залишається лише розв’язка. 
Тепер Метью-молодший озвучує свої листи до Анни 
Ласки, з проханням побачитись – перший лист, дру-
гий... 

ЛЮДИНА. Жіночий голос в авдіозаписі стрима-
но-схвильовано відповідає запрошенням... Це голос її 
дочки Ірени, що так хотіла побачити свого батька...

ТЕАТР. Актор одягає отой темно-синій, пошитий 
батьком, піджак... На заднику знову миготять колеса 
потяга... Він готується увійти до незнайомої оселі... 

ІСТОРІЯ. Ким він постане на цьому порозі: до-
питливий гість? рідна кровинка? Брат?.. Батько?.. 

ТЕАТР. Звучить голос скрипки... Актор – і син 
– Метью завмирає перед уявними дверима... Перед 
нами.... Тиша... 

ЛЮБОВ. Лунають несміливі оплески, що пере-
ростають в овації...      

– Чи уявляєте Ви цю виставу зіграну іншим 
актором? Чи це тільки Ваш авторський докумен-
тальний театр? Якщо хтось інший захоче її зіграти, 
Ви погодитесь? 

– Якщо до мене звернеться людина з пропозицією 
зіграти цю виставу, я буду радий. Деякі глядачі і не 
усвідомлюють, що це історія мого життя, думають, 
що я – це просто актор, який грає свою роль. Тому 
впевнений – якщо хтось інший зміг би зрозуміти і від-
чути цю історію – він би чудово зіграв спектакль.

Із розмови з Метью Заяцем,
Львів, вересень 2010 р.
Перекладала з англійської 
Софія Гарбузюк

Â³êòîð³ÿ ßÍ²ÂÑÜÊÀ



88

Цього сезону Хмельницький академічний об-
ласний театр ляльок відзначає свій ювілейний, со-
роковий сезон. Нещодавно здобувши високий ста-
тус академічного, колектив театру відсвяткував свій 
день народження справді високим стилем: капітально 
відремонтувавши приміщення; створивши про себе, 
найкращого, книгу (Ростислав Коломієць. Спокуса 
лялькою, або Невідворотність долі. – Хмельницький: 
ПП Мельник А. А., 2010 – 286 с.; іл.) та зібравши 
25-29 жовтня 2010 р. друзів на фестиваль “Дивень 
– 2010” (ця мистецька акція відбулась уже втретє: її 
попередниками були фестивалі 2003 та 2006 років*).   

Відома приказка “Скажи, хто твій друг і я скажу...” 
– це і про них, хмельничан, бо на фестивальній афіші 
вишикувались сім провідних  українських академіч-
них театрів ляльок з Вінниці, Києва, Луцька, Рівного, 
Сімферополя, Полтави, Черкас). Творчість закордон-
них лялькарів репрезентували три театри з Росії (Мос-
ковський приватний театр “ТриЛика”, Івановський 
та Курганський обласні), Білорусі (Приватний театр 
“Провінція” з м. Гродно) та Литви (Паневезький театр 
ляльок на колесах). Гостем був також і один приватний 
театр ляльок з України – столичний “Равлик”. 

Програма фестивалю, насичена чотирма показами 
вистав щодня, передбачала і роботу в творчих лабо-
раторіях, і обговорення вистав, і виступи гостей та 
учасників фестивалю у прямому ефірі на обласному 
ТБ, і виїзні вистави. Свідомо проголошуючи фести-
валь неконкурсним, його організатори (Міністерство 
культури і туризму України, Хмельницька обласна 
рада, Управління культури і туризму Хмельницької 
облдержадміністрації та сам театр) прагнули перетво-
рити святкові дні на калейдоскоп мистецьких вражень 
та плідного професійного спілкування, що вдалось 

реалізувати якнайповніше. У пам’ятних дипломах, 
що їх отримав кожен колектив-учасник, містилася 
обов’язкова номінація із коренем “див...”: “дивовижне 
розкриття”, “диво-історія”, “диво-погляд” та ін..  Без 
особливого труду експертній раді фестивалю (до ради 
входили н. а. України Сергій Єфремов, з. а. Украї-
ни, президент UNIMA-Україна, проф. Леонід Попов, 
членкор Національної академії мистецтв України, 
з. д. м. України, проф. Ростислав Коломієць, театро-
знавець    Ірина Дівніч, канд. мистецтвознавства Майя 
Гарбузюк) вдалося сформулювати заслуги митців кож-
ного театру у цій непростій справі – дивувати світ... 

Автора цих рядків здивував радше не якийсь кон-
кретний колектив, вистава чи виконавець. Здивував і 
втішив сам фестиваль – високою і рівною професій-
ною якістю показаних сценічних робіт, чудовою ор-
ганізацією, творчою атмосферою. І, звичайно, самим 
місцем, де відбувалось свято – оновленим приміщен-
ням театру,  про котре просто неможливе не сказати. 

Будівля височіє над центральною магістраллю 
міста – вулицею Проскурівською, тож малюкам та 
їхнім батькам дано кілька хвилин, щоб відчути  уні-
кальність місця, до якого вони підіймаються довгими 
сходами. Тепер, коли фасад театру сяє новісіньким 
світлим тиньком, а сходи (поруч із загальними – пан-
дус для підйому дітей з особливими потребами!) увін-
чано двома вічнозеленими туями (дарунок від мерії 
міста), вхід сюди – як ритуал посвячення в дивовиж-
ний мистецький світ. Ще знизу, від вулиці, у великих 
вікнах фасаду, урухомлені фантазією та руками го-
ловного художника Михайла Ніколаєва, сяють казкові 
світи: скрипка-вітрильник, що пливе над бурхливими 
морськими хвилями; риби-підводні човни із людськи-
ми руками замість плавників; ярмаркове колесо, що 

Майя ГАРБУЗЮК

ÄÈÂÅÍÜ – 2010: ÔÅÑÒÈÂÀËÜ ² ÞÂ²ËÅÉ

88

*Про Другий міжнародний фестиваль театрів ляльок “Дивень – 2006” див: Роса С. Дивуймося – “Дивень 
– 2006!”/ Просценіум, 2006. – Ч.2-3 (15 – 16). – С. 53 – 56. 



89

обертається разом із усім “ярмарковим гармидером”. 
Уже в самому фоє ви не зможете поминути два ве-
ликих акваріуми з рибками, і погляд ваш неодмінно 
привабить фрагмент декорації до однієї із знакових 
вистав колективу – “Чумацький шлях” (1999).

У фоє другого поверху – стаціонарна виставка, 
присвячена етапним виставам театру (вона почи-
нається у нішах ще прямо на сходах і провадить до 
макетів, світлин, ескізів, афіш, ляльок з чисельних 
вистав 40-річної історії). А ось тепер увага: зупинив-
шись перед входом у зал, піднесіть голову догори: ви 
побачите справжнісіньке ...”небо”! На блакитному 
тлі миготливо “розмовлятимуть зорі”, а праворуч та 
ліворуч на вас весело поглядатимуть з фотографій 
інші зірки – колектив театру на чолі з його директо-
ром, Аллою Пундік та головним режисером Сергієм 
Брижанем. Демаркаційна лінія поміж адміністра-
цією та творчим складом чітко проведена на рівні 
другого поверху: праворуч – дирекція, бухгалтерія, 
адміністратори; ліворуч  – митці. Та обидва “крила” 
працюють задля спільної мети, тому в уяві глядача 
зливаються в єдиний збірний образ всемогутнього й 
доброго чарівника, котрий відкриває завісу й дарує 
диво театру.  

На фестивалі цим чарівником став перший го-
ловний режисер театру (1970–1976): Сергій Івано-
вич Єфремов він виконав почесну місію відкриття 
свята.  А далі колектив вітали представники мерії, 
обласної держадміністрації, Леонід Петрович По-
пов – другий режисер театру  (1977–1989), автор книги 
про хмельниччан Ростислав Григорович Коломієць 
та ще багато залюблених у мистецтво хмельницьких 
лялькарів гостей. Поруч із усім чинним складом тру-

пи на сцену були запрошені і ті працівники театру, що 
в різні роки працювали тут на різних посадах.

Ювіляри відкрили фестиваль, даруючи гостям 
прем’єру вистави “Любов до трьох апельсинів” за 
казкою К. Гоцці та п’єсою В. Сінакевича в режисурі 
С. Брижаня (художник – В. Задорожня, композитор 
– І. Пустовий). У виставі постановники вирішили 
створити власну версію відомого сюжету. В естетич-
ному плані тут панувала еклектика як мистецький 
принцип (барвисті та яскраві за формами ренесансні 
костюми акторів та ляльок, впізнавана пара зайчи-
ків-дзанні із нинішніх дитячих ранків, гігантський 
білий пухнастий іграшковий пес родом із сучасного 
дитячого магазину, а ще – елементи ренесансної архі-
тектури, прийоми театру тіней, пантоміма). Картина, 
задумана постановниками, виглядала масштабною 
завдяки використанню різних технік театру ляльок, 
максимального заповнення сценічного простору, ве-
лелюдности виконавського складу, барвистій коло-
ристиці. Попереду у виконавців – остаточне опану-
вання імпровізаційного способу існування, пошуки 
особливої – дельартівської – легкости, увиразнення 
динаміки сценічної дії. А от цілком матеріяльні три 
апельсини вийшли за межі вистави і помандрували 

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ

Постійнодіюча виставкова експозиція 
у приміщенні Хмельницького академічного 
обласного театру ляльок. 



90

святом, ставши його яскравим та смачним логотипом: 
їх дарували господарі на знак вдячности виконавцям 
кожної фестивальної вистави.   

І впродовж свята професія, її основи та таємни-
ці залишалась у центрі уваги всіх, хто об’єднався 
під дахом лялькарів. Тому майстер-клас із секретів 
техніки виготовлення ляльок від маститого конструк-
тора і практика цієї справи Анатолія Молдавана з 
Вінницького академічного обласного театру ляльок 
був незабутнім. Затамувавши подих, усі присутні сте-
жили за особливостями конструкції кожної наступної 
ляльки, що їх одна по одній обережно виймав із своєї 
“чарівної” валізи майстер. Відверто й з гумором ді-
лився він таємницями інженерних та технологічних 
секретів так званої гапітної ляльки. Виготовлений із 
звичайнісіньких пластикових пляшок та іншого побу-
тового непотребу підсніжник “проростав”, “викидав 
пуп’янок” та розпускався у нас на очах як справжні-
сінька жива квітка. Демонстрував А. Молдаван і без-
доганно “відцентровану” маріонетку, в конструкції 
якої зробив чисельні вдосконалення задля простоти 
й зручности ляльковедення. Таких секретів та се-
кретиків було відкрито за неповну годину чимало 
– тож по закінченні майстер-класу спраглі професі-
онали жадібно накинулись на скриню вінницького 
конструктора, аби власноруч доторкнутись до цих 
дивовижних скарбів людської кмітливости та польоту 
інженерно-творчої думки. 

Обговорення фестивальних вистав також відбу-
валося у робочій, конструктивній атмосфері. Члени 

експертної ради – С. Єфремов, Л. Попов, Р. Коло-
мієць, М. Гарбузюк  – коректно, але й максимально 
критично висловлювали свої думки з приводу поба-
чених вистав. А гостра дискусія з приводу чистоти 
літературної мови в українському театрі ляльок, що 
спалахнула під кінець обговорення, сподіваємось, 
матиме продовження і стане предметом дискусій під 
час наступних фестивалів.  

Чим же здивував цьогорічний “Дивень” у мис-
тецькому сенсі?

Зважаючи на географічне та національне розма-
їття колективів, відмінність їхніх статусів (державні 
та приватні, стаціонарні та мандрівні), хотілося б у 
короткому огляді обрати спільні критерії для роз-
гляду вистав. Як на мене, такою універсалією може 
бути, окрім, зрозуміло, суто профісійних якостей, 
така категорія як “картина світу”, адже так чи інакше 
саме її репрезентують у кожній своїй виставі теа-
три, режисери, художники, актори. Зрештою, навіть 
найменший глядач виносить із театру не тільки по-
вчальну історію, не лише яскраві спогади про цікавих 
персонажів, а й щоразу нове уявлення про світ, його 
етичні та фізичні параметри, світло й пітьму, життя 
й смерть, добро й зло, національну ідентичність та 
гендерну орієнтацію, стосунки поколінь та способи 
пошуків власного “Я”. Тому завжди, коли трапляється 
можливість, з увагою стежу за репрезентаціями у 
виставах окремих складових або й цілісного образу 
певної картини світу. “Дивень” дав для цього багатий 
та цікавий матеріял.  

Національні картини світу творили основу біль-
шости сценічних робіт. Це й не дивно, адже театр для 
дітей формує глядача в просторі конкретної національ-
ної культури. Насамперед – своєї, рідної, найближчої. 
Рідше – іншомовної, зазвичай – сусідської, зрозумілої. 

Сцена з вистави “Любов до трьох апельсинів” за казкою 
К. Гоцці та п’єсою В. Сінакевича. Режисер – С. Брижань, 
художник – В. Задорожня, композитор – І. Пустовий. Хмель-
ницький академычний обласний театр ляльок.

90



91

Зовсім зрідка – далекої, незнаної. Усі ці картини світу 
однаково важливі у дитячому пізнанні світу. 

Отже, на “Дивні” національну українську кар-
тину світу представляли вистави “Івасик-телесик” 
О. Кузьміна (Вінницький академічний обласний те-
атр ляльок) та “Про Курочку Рябу і Сонечко Золоте” 
М. Петренка (Київський академічний театр ляльок). 
Слід зауважити, що попри всю народність сюжетів 
вистави створено за сучасними авторськими версія-
ми, здатними як збагатити, так і, на жаль, спотворити 
віками відшліфований прадавній кристал народної 
мудрости.

В “Івасику-телесику” автор – він же і режисер – Олек-
сандр Кузьмін обрав прийом “театру в театрі”: відому 
казку про хлопчика з деревинки розігрують на вигоні 
хлопці та дівчата, зустрічаючи весну. Хоровод – дій-
ство закликання весни розпочинає виставу, а завершує 
її справжній прихід весни – рясний дощ. Про те, що 
нам пропонують не автентику, не ілюстрацію до пред-
мету “народознавство”, а творчо стилізований мис-
тецький продукт, свідчить сценографічне вирішення:  
кольорова гама спектаклю витримана у сепієвих тонах, 
дерева, позначені прозорими контурами, завдяки ціка-
во розробленій світловій партитурі творять настроєві 
ефекти холоду й тепла, сонця та сутінків, а у фіналі 
“струни дощу”, що бринять поміж прозорими дерева-
ми, породжують справжнісінький імпресіоністичний 
ефект – несподівано поетичний та витончений як на 
традиційно народну казку. Все це разом накреслює 
м’які й вигадливі, впізнавані й фантазійні обриси світу 
вистави. Робота вінничан надзвичайно ансамбле-
ва – п’ятеро виконавців 
(Т. Свиньїна, О. Гончарук, Є. Венгер, Л. Земелько, 
М. Машковцева) існують на сцені імпровізаційно 
легко й професійно точно як у живому плані, так і в 

роботі з лялькою. Ігрова природа вистави найкраще 
виявляє себе не лише у хороводах-іграх, якими ще-
дро наповнена дія, не лише у зіграних професійно й 
яскраво лялькових персонажах, а й у максимально 
творчому використанні мінімальної кількости рекві-
зиту та елементів сценографії – звичайнісінькі жер-
дини тут і частина нехитрої сценічної конструкції,  і 
посох, і голоблі: фантазія та руки акторів буденність 
перетворюють на гру, свято, обряд. Постановники та 
виконавці пропонують глядачеві творчо вигадливу 
версію національного світу, спираючись, безумовно, 
на вже сформовані у глядача перші знання  про на-
родну обрядовість та персонажів народних казок.

Вистава киян (молоді постановники: режисер – 
М. Назаренко, сценограф – О. Філончук) йде ще 
далі. Вона адресована якнаймолодшій авдиторії та 

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ

Головний режисер Вінницького академічного об-
ласного театру ляльок Олександр Свиньїн та 
конструктор ляльок Анатолій Молдаван під час 
майстер-класу.



92

пропонує в одній виставі аж дві казки. Формально  
пов’язати “Курочку Рябу” й “Ріпку” можна, хоча ви-
става все одно розпадається на дві частини. Справ-
ді ж об’єднуючим началом слугує простір вистави. 
Сценограф пропонує фантастичний світ, складений 
із дивовижного плетива правічного велетенського 
гілля, що проростає вгору. Без сумніву можна ска-
зати, що перед нами – міфологічний ліс “світових 
дерев”, поданий у його гіперболізовано-поетизованій 
формі. Тут виразно орієнтовані “низ” і “верх”, а на 
самісінькому вершечку декорації у фіналі “спалахує” 
сонце-ріпка. У доволі монументальній за характером 
декорації багато повітря й світла – тому й сприйма-
ється вона радше як величезна святкова витинанка, 
в просторі якої  розгортаються 
події вистави. Планшетні ляльки 
виконано у підкреслено народній  
манері, але вони позбавлені тієї 
поетичности, що бринить у про-
сторі, та й поміж собою стилево не 
завжди узгоджені. Це не впливає 
на сприйняття сюжетних перипе-
тій, проте дещо заважає цілісному 
сприйняттю візуального образу 
вистави, а отже, і гармонійности 
та завершености створеної міфо-
поетичної картини світу.                     

Російську національну карти-
ну світу представили одразу три 
театри: з Росії,  України (Крим) 
та Білорусії. 

Моновистава у виконанні мо-
лодої актриси Кримського акаде-
мічного театру ляльок (Сімферо-
поль) Юлії Полохи “Дикі лебеді” 

Е. Благініна в режисурі Б. Азарова – чудо-
вий приклад тієї високої акторської май-
стерности, що є фундаментом гармонійно-
го, підкреслено театрального й водночас 
камерного світу вистави. У традиційному 
народному російському вбранні (сарафан, 
сорочка), з довгою косою, виконавиця 
була то цікавим, виразним оповідачем, 
то майстерним ляльководом, “розкручу-
ючи” динамічний темпоритм вистави у 
невеликому за обсягом сценічному про-
сторі. Ширма відкривала раз по раз нові 
“віконечка” і в них з’являлися нові герої, 

виникали нові ситуації: то спадаючим рушником про-
ливалась до нас молочна річка з кисільними берега-
ми, то яблунька живою “рукою” дарувала дівчинці 
червонощокі яблука, то пічка виймала “із кишені” 
смачні щойновипечені пиріжки. Завершена, святково-
радісна, динамічна картина постала перед глядачами, 
центром якої залишалась упродовж всієї дії саме ак-
триса, що на цей короткий час втілила найкращі риси 
ярмаркових оповідачів. Вона “проспівала” виставу 
наче “по нотах” – сама собі і диригент, і музикант, і 

Сцена з вистави “Івасик-телесик” О. Кузьміна. 
Режисер – О. Кузьмін, художник – Т. Шабано-
ва. Вінницький академічний обласний театр 
ляльок. 

Сцена з вистави “Про Курочку Рябу і Сонечко Золоте” 
М. Петренка . Режисер – М. Назаренко, художник – О. Фі-
лончук. Київський академічний театр ляльок.



93

співак, і танцюрист. А малий глядач (хоча якраз його 
було найменше, бо дорослі гості фестивалю випо-
внили невелику залу вщерть) тішився з насиченого 
радістю театральної гри видовища.              

Тему “скоморохів” яскраво розкрив Приватний 
театр “Провінція” з м. Гродно (Білорусь). Пушкін-
ська “Казка про мертву царівну та сімох богатирів” 
(режисер – О.  Жюгжда, сценограф – А. Круковська, 
виконавці – Д. Гайдель, Н. Доценко, В. Леонов) пере-
творилась у їхньому прочитанні на каскад естрадних 
реприз. Постановники транспонували класичну лі-
тературну казку у ярмаркове дійство, не залишаючи 
глядачеві й миті на роздуми чи співчуття. Хто така 
мертва царівна? Чому і задля чого визволяють її бога-
тирі? В чому їхня мужність? На ці питання відповіда-
ти було ніколи – актори “трощили лаштунки” своєю 
справді потужною енергією лицедійства, благодатно 
випущеною на волю режисером, але, як на мене, не 
завжди керованою. Російська класична культура, вті-
лена у тексті О. Пушкіна, вела своєрідний внутрішній 
діялог із власними ж народними джерелами, і в цьо-
му діялозі помітно вигравали останні, подані дещо 
спрощено, доволі галасливо, відверто розважально 
(хоча “дрес-кодів” було чітко дотримано: скомороші 
шапки,  кокошник та сарафан царівни були відпо-
відними). Вистава мала ще й виразні “дорослі” дво-
значні акценти, що підкреслювало її орієнтованість 
на сімейний перегляд: щоб і дітки не нудьгували, і 
татусі не поснули. Бадьора й життєрадісна, ця карти-
на презентувала ярмарково-лубочний світ російської 
народної культури в її масовому, найдоступнішому 
варіянті. Ще б пак! Приватний театр повністю за-
лежний від отих “мас”. Навіть коли постановник – чи 
не найвідоміший білоруський режисер...           

Майже не казковий, майже сучасний сюжет за-
пропонував Курганський театр ляльок “Геркулес” 

(Росія) у виставі “Ваня Данський” Б. Шергіна. Історія 
про материнську любов, що повертає “блудного сина” 
додому у виконанні актриси А. Семенової та режисурі 
С. Желєзкіна сповнена драматизму. Крізь універсаль-
ні й вічні теми материнства й синівства, вірности 
батьківщині, самотньої старости та егоїстичної моло-
дости – у виставі постає і добре впізнаване російське 
світобачення. Діється все на березі Північного моря. 
За бажанням художника (Є. Бондаренко) звичайні 
весла перетворюються на страдницькі, сумні людські 
лики: в одного над лопаттю весла хвацький чуб (на-
справді – це віхоть для білення), друге весло, запнуте 
в хустку – це вже сама матір. На сцені переважають 
тьмяні, тужливі барви. Дерев’яні частини планшета, 
весел-облич – наче поточені часом і морем, вбрання 
актриси – бідацьке, зношене. Загальний зміст такої 
картини хочеться визначити одним словом – “убо-
гість”. Це від неї, мабуть, тікає син у багату Данію... 
Там, у тій заморській Данії, він знаходить дружину: 
у виставі це маска дикунки-людожерки. Звісно, ця 
примітивна істота і проти повернення коханого на 
батьківщину, і проти його матері. Тут важко утри-
матись від спостереження: на підсвідомому рівні і 
драматург, і постановники відтворили стереотипний 
для російської свідомости поділ світу на “свій – чу-
жий” як “хороший – поганий”, “добрий – злий”. Ця 
прадавня мітологічна семантика світу, притаманна 

Юлія Полоха у моновиставі  “Дикі лебеді” Е. Благініна. Ре-
жисер – Борис Азаров, художник – Людмила Рестенко. Крим-
ський академічний театр ляльок (Сімферополь).

Сцена з вистави “Казка про мертву царівну та сімох бога-
тирів” О. Пушкіна. Режисер – Олег  Жюгжда, сценограф 
– Анастасія Круковська. Приватний театр “Провінція” 
(м. Гродно, Білорусь). 

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



94

усім первісним культурам, в історії Росії розвинулася 
в комплекс імперської свідомости, коли простір поза 
межами імперії – дикий, ворожий, а якщо й багатий, 
то провокує до завоювання, до опанування ним. Ба-
гата Данія тут – ворог, що відбирає дитину у матері, 
а от стояння старенької неньки з бубликами на рідних 
вулицях заради копійчаного заробітку – хоч і сумна, 
але звична норма. Зрештою, драматург, створюючи 
п’єсу, а театр працюючи над її втіленням, зосеред-
жувались насамперед на виразних морально-етичних 
уроках, закладених у сюжеті твору, їм пекло нагадати 
про вічний обов’язок дітей перед батьками, про си-
нівство-материнство як одвічну складову буття – і 
вистава уповні доносить цю ідею до глядача. Врешті-
решт перемагають синівські почуття, сумління, і піс-
ля всіх випробувань син-утікач повертається, бабуся 
зустрічає “заморських” онуків та невістку, “чуже” 
перетворюється на “своє”, рідне, дороге. Щоправда, 
причина втечі на чужинецькі хліби – не зникає... Та 
годі, не про це вистава...           

А ось цілком протилежний – радісний, святковий, 
добрий – світ пропонують театри з Іванова (Росія), 
Рівного та Києва. І родом цей світ із самісінького  ди-
тинства! Коли хочеться відкривати нове, пізнавати 
себе та довкілля, доводити усім своє право на вчинок, 
дружбу і навіть подвиг! Саме так чинить юний герой 
“Чарівної скрипки” Ю. Тітарова у Київському при-
ватному театрі ляльок “Равлик”. Історія відбувається 
у лісі, де одні звірі під проводом Шпака навчаються 
музики, а інші, очолювані злостивою Совою – їм пе-
решкоджають. Скрипку, звуки якої так дратують Сову, 
викрадено. І тільки після того, як викрадач-розбишака 
Вовчик починає успішно опановувати бас-гелікон, 

відчувати музику та вірити у власні сили, він усві-
домлює всю ницість свого вчинку і, переборюючи 
перешкоди, повертає назад чарівну скрипку. Користь 
дидактики, захованої у майже детективному сюжеті, 
подвоєна пізнавальною цінністю вистави, упродовж 
якої маленькі глядачі у найдоступнішій формі зна-
йомляться із музичними термінами та інструментами. 
Але над усім цим – повчанням, пізнанням, інтригою 
– витає найголовніше: теплота та любов, з якою 
зроблено та зіграно виставу. Добрі ляльки – тут на-
самперед від слова “доброта”. Але вони добрі в усіх 
сенсах – і за образним мистецьким вирішенням, і 
за професійністю виготовлення, і за майстерністю 
ляльководів. Тут і дрімучий ліс не надто страшний, і 
зла Сова не викликає люті, а що вже Вовченя – то це 
справжнє втілення безкінечної  зацікавлености сві-
том, дитячої впертости й зухвальства, а ще – чеснос-
ти, щирости й сміливости. Точна й виразна режисура 
(Ю. Тітаров), майстерна гра акторів (Л. Міхня-Тітаро-
ва, Ю. Тітаров), барвиста, образна й водночас функ-
ціональна сценографія (В. Нікітін), композиторська 
праця (Ю. Шевченко) – усе це справжній дарунок 
глядачеві будь-якого віку і переконливе свідчення 
невичерпного чару ширмової вистави.

Сцена з вистави “Ваня Данський” Б. Шергіна. Режисер – 
С. Желєзкін, художник – Є. Бондаренко. Курганський театр 
ляльок “Гулівер” (Росія).

Сцена з вистави “Чарівна скрипка” Ю. Тітарова. Режисер 
– Ю. Тітаров, художник – В. Нікітін. Київський приватний 
театр ляльок “Равлик”.

94



95

Ще одна пізнавальна історія – “Веселі уроки” 
А. Усачова у поставі одного з найстаріших ляль-
карських колективів Росії, Івановського обласного 
театру ляльок. Художнього керівника театру, режи-
сера-постановника та актрису в одній особі, Олену 
Іванову, захопила ідея створити спектакль за віршами 
відомого сучасного російського дитячого поета. У 
результаті співпраці автора, художника Л. Болди-
рьової, композиторів А. Усачова та В. Євдокимова 
й трьох акторів-майстрів  (О. Іванова, В. Кузнєцов, 
Б. Новиков) вийшла бешкетна та “драйвова” вистава 
для дошкільнят і молодших школярів. Провідна ідея 
– навчання може бути веселим! – реалізується у низці 
епізодів-уроків: “Арифметика”, “Малювання”, “Му-
зика”, “Абетка” та ін. Із підручних засобів – драбини, 
кількох великих пружних куль, кубів – та вигадливих 
у своїй простоті ляльок митці створили світ, що сяє 
усіма барвами гри. Тут треба правильно полічити 
сімейку восьминогів (кумедні пальчикові ляльки), 
добре завчити розпорядок дня Сови (за великим і 
яскравим циферблатом), необхідно запам’ятати, чим 
відрізняється пейзаж індустріяльний від морського 
(актор дотепно вимальовує їх на шкільній дошці), 
навчитися співати головну восьму ноту – “му-у-у-у”, 
звісно, вивчивши перед цим сім інших. Зрозуміло, без 
чудової поезії А. Усачова, без пісень, що одразу закар-
бовуються у пам’яті, вистави не було б. Але так само 
багато в ній важить самовіддана праця акторів – хоча 
це неможливо назвати працею, бо по-дитячому, до 
самозабуття радісна гра – єдина у світі машина часу, 
що дозволяє дорослим повертатись у дитинство, щоб 
дарувати дітям і собі щастя пізнавати світ ось таким 
– світлим, райдужним, творчим. Та що там діти – чле-
ни експертної ради – із задоволенням включались у 
інтерактив, намагаючись (не завжди вдало, до речі) 
відповідати на питання зі сцени. 

Рівненський академічний обласний театр ляльок 
запропонував також цілком сучасну тему: “Звідки 

беруться діти?”. П’єса Т. Попова (на жаль, у не надто 
якісному українському перекладі) стала для відомо-
го режисера О. Долгополова та молодої художниці 
Г. Насонової матеріялом для вистави, що по-своє-
му акумулювала усі складові картини світу сучасної 
дитини. Сім’я (мама, тато, бабуся, дідусь, Петрик), 
пташиний світ (лелека), дорослий світ поза домом 
(продавчиня  супермаркету), музика, що бринить 
у повітрі (напнуті п’ять струн-лінійок нотоносця), 
симпатичні вазонки, квітники, драбини – усе це впи-
сано у гармонійну за розмірами “рамку-екран”, яку 
можна сприймати як сторінку великої книги або  мо-
нітор телевізора чи комп’ютера – як забажаєте. Ця 
“рамка” концентрує дитячу увагу на сцені будь-яких 
розмірів, у ній чудово витримані пропорції “лялька 
– актор – сценічний простір”. У центрі цього дитя-
чого Всесвіту – засадниче питання: звідки беруть-
ся діти? Разом із Петриком шукаючи відповідей, 
ми мандруємо отим його радісно-дитячим світом 
– і певні гумористичні зміщення образів (бабуся-
поетка, дідусь-куховар, продавчиня, що злітає в не-
беса, мріючи про коханого, (Т. Єршова, О. Ткачук, 
І. Шельвицька, П. Больбін, О. Шило) додають до цьо-
го візуально гармонійного світу ще таких необхідних 

Сцена з вистави “Веселі уроки” А. Усачова. Ре-
жисер – О. Іванова, художник – Л. Балдирьова. 
Івановський обласний  театр ляльок (Росія).

Сцена з вистави “Звідки беруться діти” Т. Попо-
ва. Режисер – В. Долгополов, художник – Г. Насо-
нова. Рівненський академічний обласний театр 
ляльок..

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



9696

барв теплоти та любови. Адже саме від неї – від-
повідають насамкінець Петрикові тато й мама – й 
народжуються діти... Показово, що така досконала 
за режисурою, сценографічним вирішенням, актор-
ським ансамблем вистава належить до щоденного, 
а не так званого “фестивального” репертуару, тобто 
свідчить про волю  рівненчан до високої мистецької 
якости як норми життя.  

Украй цінну й важливу для кожної дитини ка-
мерну картину світу представили два театри: з Па-
невежиса та Москви. Шкода, що дивились ми їх на 
великій сцені (фестивальні умови!) – тому інтимність 
сприйняття була певною мірою втрачена. Литовці у 
своїй “Масничці” А. Маркуцкіса (він же – режисер 
вистави, засновник та керівник колективу) – історії 
про людські гріхи та покуту за них – обрали тради-
ційний вертепний трискладовий світ. Справді  не-
великого розміру – автентична – масничка раптом 
розкрила перед глядачем свої “дверцята”, і ми поба-
чили всередині зовсім несподівану, але надзвичайно 
зрозумілу картину (художники – І. Носова, К. Лані-
аускас). Три яруси – три рівні космосу: посередині 
– тепле й затишне людське життя, вгорі – прохолод-
но-зеленкуваті нетрі казкового лісу із чарівником на 
вершечку, внизу – червоно-коричневе чортяче пекло. 
Людина ж проходить цими світами – підносячись і 
падаючи, вірячи й помиляючись, збагачуючись та 
втрачаючи все. Майстерне володіння лялькою (актори  
Р. Лапінскієне, А. Шимоніс), їхнє несуєтне й трепет-
не виконання подарували глядачам особливе пере-
життя маленької історії у невеличкому просторі, що 
насправді віддзеркалює вічні сюжети та масштабні 
прадавні уявлення про будову Всесвіту. Хочеться ще 
сказати кілька слів про цей театр – адже “Паневезький 

Сцена з вистави “Масничка” 
А. Маркуцкіса. Режисер – А. Маркуцкіс, 
художник – І. Носова, К. Ланіаускас.
“Панєвєжський театр ляльок на колесах” 
(м. Панєвєжис, Литва)

Сцена з вистави “Мушине 
весілля” Д. Страдалова 

за К. Чуковським. 
Режисер – Д. Пєтухова, 

художник – К. Засипкіна.
Театр “ТриЛика” 

(Москва, Росія)



97

театр ляльок на колесах” є унікальним на просторах 
Европи колективом, що таки справді мандрує країною 
та зарубіжжям: взимку на авто, а влітку ...кіньми! 
Театр має на балансі кількох коней, котрі й тягнуть 
від села до села театральний екіпаж з акторами та 
ляльками. Зупинившись посеред площі чи на вулиці, 
митці за кілька хвилин облаштовують простонеба 
лави для глядачів – і вже готові грати виставу!  А 
ще театр є засновником Міжнародного фестивалю 
театрів ляльок “Лагамінас”.

Не менш цікавою є історія створення московсько-
го театру “ТриЛика”, що виник як одна із мистець-
ких структур творчого об’єднання “Фавор”, запо-
чаткованого відомим актором театру і кіно Георгі-
єм Бурковим. Зі смертю фундатора доля  колективу 
ускладнилась: сім років як театр показує свої вистави 
у білій залі Будинку-музею М. Єрмолової. При цьому 
від 2004 р. колектив є засновником та організатором 
Міжнародного фестивалю камерних театрів ляльок 
“Московські канікули”. У Хмельницьку колектив по-
казав “Мушине весілля” Д. Страдалової за мотивами 
однойменного твору К. Чуковського. Вистава “з валі-
зи” (режисер і композитор – Д. Пєтухова, художник 
– К. Засипкіна) розрахована на близький контакт із 
глядачем: цікаві конструкторські ідеї та їхнє втілення 
у ляльках можна найкраще оцінити зблизька. Відома 
класична історія К. Чуковського у драматурга впи-
сана в інший світ – залаштункових стосунків про-
вінційного театру. Протистояння “примадонни” та 
антрепренера, скарги на заздрощі й інтриги, а вже 
відтак перехід до самої казки про Муху-Цокотуху 
– що цікавого й корисного знайде у цьому дитина, 
котра прийшла подивитись улюблену казку? Добира-
тися до улюблених віршів Чуковського та його героїв 
дітям доведеться ще й через інший поріг – псевдо-
імпровізовану гру на “розігрів” публіки. Етюд на са-
мому початку – нібито запізнення акторів на виставу 
(О. Мартинова, В. Драгун), спроби викликати їх ра-
зом із залою – приводять до того, що актори, засапа-
но вбігши на сцену, не знімаючи темних дорожніх 
плащів та капелюхів, розпаковують валізу й одразу 
розпочинають виставу: щось у цій поведінці супе-
речить самому відчуттю театру як особливої тери-
торії – адже, виявляється, можна сюди вбігати і не 
перевдягаючись, і не міняючи взуття, і не знімаючи 
капелюхів... Це на підсвідомому рівні не може не пе-
редаватись дітям. Чи є у цьому потреба? Здається, це 
мало б суперечити і почуттям самих акторів, що рік за 
роком у скрутних обставинах провадять театр, а отже, 
люблять його ой як особливо!.. Зрештою, ці роздуми 
на маргінесах аж ніяк не применшують майстерности 
акторів та ваги самої вистави, в якій вигадливі ляльки 
тарганів та усілякої іншої комашні витанцьовували 
напрочуд технічно й бадьоро, а весільний кабріолет 

Мухи й Комара, виконаний із звичайнісінької старої 
валізки, заморгавши до глядачів величезними сяючи-
ми фарами, довершив свято понад усі сподівання.

Цілковито інший світ запропонувала нам відомий 
молодий український режисер Оксана Дмитрієва та 
художник Н. Денисова у виставі “Антігона” Софокла 
(Полтавський академічний обласний театр ляльок). Ця 
вистава сьогодні на устах у багатьох лялькарів – і не 
дивно, адже прочитання античної драматургії у театрі 
ляльок річ особлива. А надто – цікаве прочитання. Від 
античности, як на мене, у цій виставі – не лише ав-
тентичний текст Софокла, а й здається, найголовніше 
– епічна стриманість почуттів персонажів, умовність 
простору, ритуальність дії. Світло й тінь – це вже за-
соби сучасної сцени, але відтворюють вони уявлен-
ня давніх еллінів про реальний та про потойбічний 
світ, що чекає на людину по смерті. Сувора графіка 

Сцена з вистави “Антігона” Софокла. Режисер – О. Дмит-
рієва, художник – Н. Денисова. Полтавський академічний 
обласний театр ляльок.

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



9898

чорного – білого, справедливого – неправедного, чести 
– безчестя, альтруїзму – егоїзму тримає конфліктну 
напругу вистави. Білі широкі смуги на авансцені, роз-
колихані потоками повітря, раптом виявляють у руках 
акторів свою пружну опірність: наскільки сильно можна 
розтягувати ці струни-нерви, аби не увірвались, аби не 
вбили – їх, тебе, мене? Антропоцентричність анти-
чного – Софоклового насамперед – світу у цій виставі 
підкреслено гіперболізацією та інверсією масштабів: 
постать людини тут є значно більшою за невелику 
– майже іграшкову – модель Парфенону. Остання 
всередині вистави раптом палахкотить, займається 
загравою, згоряє, а у фіналі ці обгорілі рамена будівлі 
стають “вічним тягарем” Креонта, що його він тягне 
за собою, виповзаючи на колінах зі сцени. Ляльки 
у цій виставі – лише знаки персонажів. Тіні тіней... 
Їхні пласкі безтілесні контури тільки підкреслюють 
умовність дії – їм протистоять живі людські тіла хору 
та протагоністів 
(К. Алієва-Голуб, Ю. Врублевська, С. Циба, А. Віт-
рюк, М. Шустов, Л. Хмеленко). Можна тільки по-

дивляти бездоганність акторського, складеного пе-
реважно з молодих виконавців, ансамблю, точнос-
ти та наповнености кожної миті їхнього існування 
у ретельно вибудуваній постановниками складній 
партитурі вистави.                           

Ще одна вистава кримчан “Бик, Осел та Зірка” 
М. Бартенєва, А. Усачова в режисурі та музичному 
оформленні багатолітнього мистецького керівника 
колективу Б. Азарова – репрезентація цілковито ав-
торської версії християнської картини світу. Мос-
ковський художник І. Уварова – один із найтонших 
знавців вертепного театру, вихователь та натхненник 
не одного покоління лялькарів Росії, України, Біло-
русі – у цій своїй доволі давній роботі представила 
тремтливо-ліричний та монументально-поетичний 
водночас образ відомої біблійної історії. 

Спробу осягнути драматургію абсурду здійснили 
наймолодші актори Черкаського академічного театру 
ляльок у виставі “Відкрито” за п’єсою С. Мроже-
ка  “Вдови” (режисер – Н. Семенова, художник – 
І. Філіпова, виконавці – М. Ребякова, О. Швидкий, 
О. Мельник, М. Король, Д. Лагунов, О. Муллєр). 
Якщо сприймати  цю роботу як “дитячий подару-
нок” старшим колегам, то можна тільки підтримати 
початківців у їхньому сміливому вчинку, що ж до 
опанування парадоксів екзистенційної картини світу 
та вершин акторської майстерности, то вони, звичай-
но, попереду.                       

На жаль, за прикрим випадком, не всім, і в тому 
числі автору цих рядків, вдалось побачити відому 
роботу волинських лялькарів “Мандрівний лялькар” 
Х. Юрковського. 

Тож, як укотре довів фестиваль лялькарів, їх-
ньому прадавньому мистецтву підвладні будь-які 
теми, будь-які стилі та епохи, вони в стані моделю-
вати найрізноманітніші картини світу. Чи змінилось 
щось у репрезентованих на фестивалі національних 
“світах”? Здається, ні: російська культура постала у 
двох типових варіянтах: скоморошому та “убогому”, 
українська – теж типово – у поетичному, стилізовано-
му, святково-обрядовому. Антична та християнська  
картини світу покликали постановників до масштаб-
них, концептуальних візій. А от сучасний світ та його 
герої, з якими може безпосередньо ідентифікувати 
себе дитина, ми побачили у надзвичайно конкретних, 
справді впізнаваних ситуаціях та обрисах. 

Якою ж “картиною світу” постав сам фестиваль? 
Різнобарвною, доброзичливою, світлою, креативною 
– і впорядкованою! Її так бракує у щоденному дорос-
лому житті, але вона незмінно поруч – у тих загадко-
вих будівлях, де вікна сяють закличними вогниками, 
а при вході до зали з тобою розмовляє небо...  

Світлини Майї Гарбузюк

Сцена з вистави “Бик, Осел, і Зірка” М. Бартенєва, 
А. Усачова. Режисер – Б. Азаров, художник – І. Ува-
рова. Кримський академічний театр ляльок.



9999

ÏÅÄÀÃÎÃ²ÊÀ

Саме таким був девіз другого Міжнародного фес-
тивалю театральних шкіл “Натхнення”, який відбу-
вався в Київському національному університеті теа-
тру, кіно і телебачення імени І. К. Карпенка-Карого 
від 19 до 26 квітня 2010 р. 

Як і минулого разу, своє мистецтво демонстру-
вали різні країни світу: Білорусія (Мінськ), Румунія 
(Бухарест), Угорщина (Бекешчаба), Болгарія (Со-
фія), Словаччина (Банска Бистріца), Хорватія (За-
греб), Ірак (Багдад), Китай (Пекін) та Україна (Київ, 
Харків, Львів).

Фестиваль відзначився вибухом театральних жан-
рів, здивував надзвичайно різноманітною стильовою 
шкалою: від традиційного китайського театру до теат-
ру абсурду у виконанні словаків. 

Найпомітнішою подією визнано виставу Пекін-
ської центральної академії драми (Китай). Академія 
сповідує принципи реалізму, досліджуючи китайські 
народні традиції, а також розвиток сучасного західно-
го театру з метою поєднання теоретичного навчання 

та практичного досвіду. Студенти представили дра-
матичну виставу режисера-постановника Хао Ронга 
“Сирота з родини Шао” за однойменною національ-
ною оперою. Вистава ознайомила учасників та гос-
тей фестивалю з давнім традиційним китайським 
театром. Традиційними є: мінімальне оформлення; 
виразне використання рухів, зокрема, прийомів схід-
них єдиноборств; стриманість жестикуляції; емоції 
виражені за допомогою чітко поставленого голосу і 
дикції; жива музика, виконана на національних му-
зичних інструментах.

У декорації було відтворено “Велику китайську 
стіну”, яка символізує владу країни і в кульмінації 
подій руйнується. Представлені у виставі яскраві, 
колоритні національні костюми знайомлять глядача 
із самобутністю, культурою і традиціями китайського 
народу. 

“Сирота з родини Шао” розповідає про вічну 
боротьбу за владу, про заздрість та помсту. Завдя-
ки вдалому використанню всіх засобів виразности 

Катерина ДЯЧЕНКО,
Аліна МАРЧЕНКО

ÏÎÄ²ËÈÑÜ ÑÂÎ¯Ì ÍÀÒÕÍÅÍÍßÌ

Сцена з вистави “Сирота з родини Шао”. Режисер – Хао Ронг. Пекінська центральна академія драми (Китай). 



100

традиційного китайського національного театру, ця 
вистава була найяскравішою та найоригінальнішою 
з погляду европейського реципієнта.

Вистава Багдадського університету (факультет 
мистецтв, відділення театрального мистецтва, Респу-
бліка Ірак) за твором Акиль Магді Юсеф “Ворог квіт-
ки” була сповнена глибокого філософського змісту.

Режисер Касем Муніс Азіз разом зі студентами 
піднімає близьку їм тему – війни, ворожнечі, боротьби 
проти тероризму за збереження культурних ціннос-
тей. Головні герої вистави – Мислитель і Терорист. 
Перший збирає та охороняє національні цінності, 
другий намагається їх знищити. “Людина-терорист” 
з’являється з червоної тканини, неначе народжений 
кривавою цивілізованою несвідомостю, яка симво-
лізує смерть. Для створення образу у виставі вико-
ристовуються хореографічні засоби. Звичні побутові 
речі – повітряні кульки та диски CD – набувають у 
виставі майже символічного значення: диски – це 
місце збереження культурних цінностей, а кульки 
– перехід в інший простір. 

Через складні політичні обставини в Республі-
ці Ірак не всі студенти змогли прибути для участи у 

фестивалі. Студенти КНУТКіТБ ім. І. К. Карпенка-
Карого допомогли своїм іракським колегам, вико-
навши другорядні ролі у виставі “Ворог квітки”. Це 
був цікавий досвід співпраці і для українських, і для 
іракських студентів. 

З героями комедії Леоніда Зоріна “Чоловік і декіль-
ка жінок” познайомили глядачів студенти факультету 
театрального мистецтва Університету Галаті “Нижній 
Дунай” (Румунія). Режисер вистави Марія Ганєва за-
значила, що для них головним було створення харак-
терних образів. Голос, жестикуляція, міміка, пластика, 
костюм – усе це слугує акторам для перевтілення, при 
чому з мінімальним використанням допоміжних за-
собів. Творці вистави використали одночасно і “театр 
відчуження” (сюжет про головного героя розказаний 
нібито від автора) і елементи театру удавання з яскра-
вими сценічними характерами та ґротеском. 

Декорація вистави була умовною (прикріплений 
на заднику ватман, де за допомогою примітивних 
малюнків та символів вказувалося на зміну місця дії). 
Студенти були одягнені в репетиційну форму, окрес-
люючи образ лише окремими деталями (капелюх, 
краватка). Головне полягало у перевтіленні  фізич-
ному, пластичному, характерному. Так народжується 
власна театральна школа, окреслюється специфіка 
акторської майстерности.

Білоруську державну академію мистецтв (Мінськ) 
представляли студенти-режисери естради. Виста-
ва “FLASH SPLASH SMASH” у поставі Григорія 
Боровика складалася з номерів різних жанрів, які 
розкривали багатогранність самої естради. Студенти 
показали себе як артисти оригінального розмовного 
жанру, цирку (вражали фокусами, акробатичними 
трюками), як танцюристи (“вибивали” американ-
ський степ), як вокалісти (створювали складні партії 
на класичний, народний, естрадний та джазовий ма-
нер). Глядачі ніби побували у світі клоунади, пародії 
та пантоміми. 

Словацька Академія мистецтв (Банска Бистрі-
ца), відзначилася виставою у стилі театру абсурду 
– “Кінець гри” за трагедією з елементами сарказму 
“Ендшпіль”  Семюеля Беккета (режисер – Катаріна 
Бурдова). 

На сцені стояли два баки для сміття, вкриті плів-
кою доволі символічних кольорів – синього та жовто-
го. В них живуть, начебто навіть комфортно, безногі 
персонажі. Сліпий Хам пересувається по сцені на 
офісному стільці, а другий – Клов, який не може сиді-
ти, є, по суті, слугою всіх інших персонажів. Вони і є 
носіями ідеї вистави, вони залежать один від одного, 
вони живуть досить посереднім життям і чекають, 
що воно незабаром поліпшиться, але не вживають 
для цього жодних заходів, панічно боячись будь-яких 
змін у своєму існуванні.

Сцена з вистави “Сирота з родини Шао”. Режисер – 
Хао Ронг. Пекінська центральна академія драми (Китай). 



101

Êàòåðèíà Äß×ÅÍÊÎ, Àë³íà ÌÀÐ×ÅÍÊÎ

Саркастичні натяки підкреслюють недолугість 
людського суспільства, на яке впливають тенденції 
глобалізації. Живучи у цьому складному, жорсткому і 
жорстокому світі, ми мусимо бути відповідальними за 
нього – про це йдеться у виставі словацьких студентів. 

Болгарська національна академія театрального 
та кіномистецтва (Софія) також запропонувала гля-
дачам виставу з елементами “театру абсурду” – “Я 
від’їжджаю” у поставі Петера Пейкова за комедією 
Олексія Слаповського. Тут, на відміну від вистави 
словаків – начебто реалістична гра акторів, реаліс-
тичне оформлення сцени (стіл, стільці), звичайний 
повсякденний одяг, звичайні, на перший погляд, 
монологи та діялоги, однак сюжет та його розвиток 
вказують на елементи абсурду.

У виставі вирішуються філософські питання сво-
боди, непорозуміння індивідуума з суспільством. Ге-
рой прагне змінити своє життя на краще, поїхати з 
міста і залишити все у минулому, але він уже неначе 
запрограмував себе на безперспективне майбутнє. 
Врешті-решт, для нього стає неможливим як піти, 
так залишитися.

Сценічне училище при Театрі ім. Йокая (Угор-
щина) до фестивалю підготувалось серйозно. Було 
запрошено драматурга Тібора Залана, який написав 
інспірації до поеми “Слово о полку Ігоревім”, а режи-
сер Бела Мере здійснив поставу цього твору. Героями 
п’єси за задумом творчої групи стали молоді люди 
60-х років минулого століття. Вони живуть десь у 
Радянському Союзі, намагаються віднайти у своєму 
історичному минулому певний ідеал і, нарешті, зна-
ходять його в особі князя Ігоря. Студенти ж на сцені 
створили “театр ритуалу”, що його свого часу сповіду-
вав польський режисер Єжи Ґротовський.  

Порожній простір. Задник був і екраном, і шир-
мою для театру тіней, а також завісою з газет, що сим-
волізувала стіну, в якій у фіналі вигорала розколина. 
Вогонь – метафора очищення, розколина – вихід у 
новий, кращий світ.

Тексту звучало значно менше, ніж ми звикли чути 
у виставах. Переважно це пісні, лозунги, молитви, 
вигуки, що лунають під барабанний ритм. Перед гля-
дачами неначе постало Ігореве військо, що, вируша-
ючи в похід, шикується в шеренги. Воїни під звуки 
барабана вигукують лозунги, якими підтримують 
бойовий дух війська. Вони йдуть нога в ногу, плече в 
плече, один за одним, і коли один падає, інший стає на 
його місце, підхоплюючи прапор свободи, і боротьба 
продовжується до останнього воїна. 

Для цілісного сприйняття вистави велику роль 
відігравали кольори: одягу (чорно-білий), прапорів 
(кольорові) та освітлення (софіти, свічки). Різноко-
льорові прапори були наскрізною ниткою вистави. 
Вони символізували і патріотизм, і заклик до бороть-
би, і вшанування героїв, і самопожертву. 

“У поставі молоді люди намагаються донести у 
сьогодення історичний спадок предків, що є проявом 

Сцени з вистави “Чоловік і декілька 
жінок” Л. Зоріна. Режисер – Марія 
Ганєва. Вистава студентів факуль-
тету театрального мистецтва Уні-
верситету Галаті “Нижній Дунай” 
(Румунія).



102

певного спротиву в умовах нинішньої дійсности з 
надією на краще майбутнє”, – зазначено в буклеті 
фестивалю.

Академія драматичного мистецтва Університету 
Заґреба (Республіка Хорватія) привезла на фестиваль 
комічну виставу “Як кохає друга половина” за твором 
Алана Ейкборна (режисер-постановник – Дамір Му-
нітіч). У виставі розповідається про життя та стосун-
ки трьох подружніх пар. Автор п’єси порушує одвічні 
питання стосунків між закоханими. 

Дія вистави динамічна. На сцені паралельно від-
буваються події у двох умовних просторах, у різних 
часових проміжках. Глядачі мають змогу одночасно 
слідкувати за подіями, діялогами та повсякденною 
метушнею у різних квартирах. Темп мовлення акторів 
швидкий, що є властивим для хорватів. 

Переглянувши всі вистави делегацій з-за кордо-
ну, глядач міг ознайомитися з різними театральними 
школами, що працюють у різноманітних напрямках 
та стилях. І навіть незнання мов (кожна країна грала 
на своїй державній мові) не заважало сприйняттю та 
розумінню вистави.

Українську школу представляли декілька навчаль-
них закладів: Львівський національний університет 
ім. І. Франка, Харківський державний університет 
мистецтв імени І. П. Котляревського, Київська ди-
тяча академія мистецтв, училище хореографічного 
мистецтва “Київська муніципальна українська акаде-
мія танцю імени С. Лифаря” і господарі фестивалю 
– Київський національний університет театру, кіно і 
телебачення імени І. К. Карпенка-Карого. 

Львівські студенти показали комедію-водевіль 
Володимира Соллогуба “Біда від ніжного серця” у 
постановці режисера Галини Воловецької. Студенти 
відтворили на сцені природу акторського існування 
в жанрі водевілю, в його веселій, барвистій, пісенній 
і танцювальній стихії. 

Харків’яни привезли найтрагічнішу п’єсу Льва 
Толстого “Влада темряви” у поставі Леоніда Садов-
ського. Яскраві людські характери –  завдяки цьому 
складний драматургічний матеріял став цікавим для 
навчального театру. У виставі кожен зі студентів зміг 
створити власний образ, показавши свою акторську 
майстерність та індивідуальність.

Студенти Київської дитячої академії мистецтв 
представили виставу “Від Червоного щура до Зеленої 
зірки” за драмою Олексія Слаповського в режисурі 
Володимира Андрєєва. Це спільна вистава дитячої 
академії і театру “Колесо”. Виставу грають у при-
міщенні театру, вона складається з десяти новел, 
пов’язаних між собою тематично. Усе це – розповіді 
про різних і самотніх людей, які втрачають взаєморо-
зуміння з оточенням через свої внутрішні проблеми. 
Але в безвиході завжди людина шукає порятунку, і не 
раз порятуватись допомагає надія – “Зелена зірка”. 

Учасники фестивалю з хореографічного училища 
запропонували на розсуд глядачів балет “Пер Гінт” 
(Едвард Ґріг – Генріх Ібсен). Композитор і драматург 

Сцени з вистави “Я від’їжджаю” О. Сла-
повського. Режисер – Петер Пейков. Націо-
нальна академія театрального та кіномис-
тецтва (Софія, Болгарія).



103

дали образ сучасного й для нас героя, актуальні й на 
сьогодні питання та відповіді. Яскрава хореографія 
(хореограф – Вадим Писарев) та виконання її (сту-
денти училища), показала сучасну молоду людину в 
соціумі та можливі небезпечні ситуації. 

Господарі фестивалю підготували шість вистав, 
серед яких – і лялькова. Актори театру ляльок пока-
зали музичну казку Геннадія Гладкова за мотивами   
“Бременських музикантів” братів Грімм. Режисер 
Леонід Попов поєднав у виставі гру ляльок та ак-
торів у театральних масках. Це весела, оригінальна 
жартівлива вистава. Вона  цікава і для дітей, і для 
дорослих.

Курс дикторів і телеведучих виступив з виставою 
“Монологи стіни”. Це були читання до річниці падін-
ня Берлінської стіни. В них режисер Алла Заманська 
поєднала тексти сучасників тих історичних подій 
– Дурса Грюнбайна, Андре Чезінські, Антьє Равіча 
Штрубеля та Керстін Гензель. З цих творів склалася 
гармонійна вистава, що сприймалася болісно, через 
зіставлення показаних подій із сучасними україн-
ськими. Студентів-дикторів навчають чіткої, виразної 
дикції, за допомогою якої вони можуть передати різні 
стани і почуття людини. І саме вміння користуватися 
дикцією як театральним виражальним засобом впли-
нуло на загальне сприйняття.

Інші представлені вистави – це дипломні роботи 
випускних курсів. Курс художнього керівника Бог-
дана Ступки показав на сцені Національного акаде-
мічного театру ім. І. Франка музично-драматичну 
виставу “Вій – Страшна помста”. Студенти на чолі з 
режисером Валентином Козьменко-Делінде створи-
ли “коктейль із Гоголя”. В основі – “Вій”, “Страшна 
помста”, а також фрагменти із його повістей укра-
їнського циклу. У виставі використано музичні ком-
позиції Святослава Вакарчука, що лягли в основу 
сюжету, а самі студенти створили на сцені чарівний 
світ мюзиклу з яскравими сценічними характерами, 
хореографією та піснями.

Студенти Юрія Мажуги відтворили на сцені “ре-
тро-виставу” “Проводи білих ночей” за драмою Віри 
Панової. Дія відбувається в 1960–70-х рр. Вистава 
витримана в стилі класичного психологічного театру, 
акторські роботи – вірні життєвій правді, органічно 
сприймається тогочасна музика. 

Курс Едуарда Митницького вразив “Тітонькою з 
Бразилії”, всім відомою за кіноверсією “Здравствуйте, 
я ваша тётя” (режисер – Віталій Новиков). Виконавці 
створили яскраві характерні ролі, використовуючи 
музику, танці та пластику. 

Студенти Михайла Резниковича представили 
виставу за мотивами однойменного роману Павла 
Загребельного – драматичні літописи “Євпраксія”. 
У сюжеті закладено історичну легенду про доньку 

Київського князя Всеволода – Євпраксію та імпера-
тора Генріха ІV. Вистава – про одвічні питання влади, 
зради та кохання. 

Девізові “Поділись своїм натхненням” відповіда-
ли майстер-класи з театральної критики проф. Ана-
толія Баканурського (Одеса), з майстерности актора 
проф. Валентини Зимньої та зі сценічної мови доц. 
Любови Підлісної. Були організовані зустрічі ректора 
КНУТКіТ Олексія Безгіна з керівниками театральних 
шкіл Болгарії, Угорщини та Хорватії. Відбулася роз-
мова щодо подальшої співпраці із Світовим консор-
ціумом театральних шкіл, співзасновником якого є й 
Університет. Своїми враженнями про фестиваль та 
його перспективи поділилися посли Алжиру, Болгарії, 
Іраку, Египту, Палестини, Сирії та Хорватії, пообіцяв-
ши своє сприяння та підтримку наступного бієнале. 

Відкриття й закриття фестивалю відбулося на 
сцені Національного академічного театру ім. Івана 
Франка (режисер-постановник – Ігор Славінський). 
На закритті фестивалю учасники та глядачі мали 
змогу ще раз насолодитися грою акторів-учасників 
з різних країн. Найефектнішими були театральні но-
мери словаків, у стилі театру абсурду, та китайських 
студентів, які вийшли із звичайним музичним номе-
ром, розчуливши публіку непідробною щирістю та 
відвертістю.

Êàòåðèíà Äß×ÅÍÊÎ, Àë³íà ÌÀÐ×ÅÍÊÎ

Сцена з вистави “Я від’їжджаю” О. Слаповського.
Режисер – Петер Пейков. Національна академія теат-
рального та кіномистецтва (Софія, Болгарія).

103



104

 В Україні насичено-яскраві лялькарські фести-
вальні події найчастіше відбуваються на заході (Між-
народні фестивалі: “Золотий Телесик” у Львові, в 
Ужгороді “Інтерлялька”, “Обереги” в Івано-Франків-
ську, “Подільська лялька” у Вінниці, в Хмельницьку 
“Дивень”, у Луцьку “Різдвяні містерії”). Можна при-
пустити, що така закономірність виникла завдяки 
давнішим традиціям (майже всі перелічені фестивалі 
вже отримали негласний статус корифеїв на театраль-
но-фестивальній мапі України). Важливим чинником 
є й географічне розташування (близькість кордонів та 
дружні стосунки із західноевропейськими країнами, 
їхніми театральними колективами), тому частими 
гостями західноукраїнських лялькарських фестивалів 
стають переважно театри Польщі, Угорщини, Сло-
ваччини. 

Керівництво західноукраїнських фестивалів під-
тримує й українських лялькарів-студентів, запрошу-
ючи кафедри театру ляльок (акторські та режисерські 
курси) з виставами в позаконкурсну програму. Це 
надає кожному з фестивалів новизни, свіжого “ди-
хання”. Так, на фестивалі “Золотий Телесик” раз на 
два роки зустрічаються лялькарські школи країни: 
найстаріші – кафедра майстерности актора та ре-
жисури театру анімації (в минулому – кафедра те-
атру ляльок) Харківського державного університету 
мистецтв ім. І. Котляревського та Дніпропетровське 
театральне училище, яке навчає лялькарів; кафедра 
майстерности актора театру ляльок Київського на-
ціонального університету кіно, театру і телебачення 
ім. І. К. Карпенка-Карого і зовсім ще молода львівська 
лялькарська школа (факультет культури і мистецтв 
Львівського національного університету імени Івана 
Франка). Запросити школи інших країн театрові не 
вистачає фінансування. 

Коли йдеться про Східну Україну та її фестивальне 
лялькове сьогодення, то на високопрофесійному рівні 

можна говорити лише про “ANIMA” – Міжнародний 
фестиваль театрів ляльок та інших форм сценічної 
анімації (засновник і художній керівник фестивалю 
– професор, викладач кафедри майстерности актора 
та режисури театру анімації Харківського державного 
університету мистецтв ім. І. Котляревського Олек-
сандр Інюточкін). Ще 2004 р. організатори фестивалю 
намагалися розширити студентське представництво, 
запросивши учасників з Ризької театральної академії 
культури. Брак коштів і тут дав себе знати. На деякий 
час фестиваль навіть припинив своє існування, і лише 
зараз керівництво його отримало підтримку міста, 
отож, можна сподіватися на відродження фестивалю 
та його творчої репертуарної політики. 

Звісно, організація студентських театральних 
фестивалів – справа дуже затратна, але подібні творчі 
заходи вкрай необхідні для професійного зростання 
та розвитку майбутніх акторів-лялькарів. 

У Києві від 2009 р. започаткували фестиваль те-
атральних шкіл “Натхнення”, де збираються пред-
ставники багатьох країн світу, пропонуючи глядачам 
різноманітні напрямки – від драматичних та лялько-
вих до балетних і пластичних вистав. Але – через 
перевантаженість фестивалю і все той же мізерний 

Марія ПРЕВО

ÓÊÐÀ¯ÍÑÜÊ² ËßËÜÊÀÐ² 
     Ó ÑÀÍÊÒ-ÏÅÒÅÐÁÓÐÇ²



105

Ìàð³ÿ ÏÐÅÂÎ

розподіл бюджету – студентів-учасників запрошують 
на один-два дні, тому майже ніколи не відбувається 
творчого діялогу поміж студентами. Цей брак спіл-
кування обмежує світогляд студентів, хоча в процесі 
навчання декан, працівники харківських театральних 
кафедр, художні керівники курсів намагаються зна-
ходити можливості для різноманітних поїздок, в тому 
числі й для участи у фестивалях, обираючи найчас-
тіше закордонні акції: міжнародний фестиваль шкіл 
лялькарів у Білостоці, фестиваль лялькового мисте-
цтва у Таллінні “Treff”, на яких вільно почувається 
кожна запрошена група. Перебуваючи на фестивалі 
впродовж усього часу його тривання, учасники долу-
чаються до численних майстер-класів та презентацій. 
Часто-густо студентів-лялькарів запрошують і на між-
народні фестивалі до Росії, де останнім часом фес-
тивальне лялькове життя виходить на значно вищий 
рівень як за художніми якостями та представництвом 
багатьох держав, так і за фінансуванням. Тому, коли 
харків’яни отримали запрошення від організаторів 
Першого Всесвітнього фестивалю лялькарських шкіл 
(Санкт-Петербург): Російської спілки театральних ді-
ячів (голова – О. Калягін), Кабінету театрів для дітей і 
театрів ляльок (голова – О. Глазунова), міжнародного 
фестивалю “КУКART” і UNIMA  було одностайно ви-
рішено прийняти пропозицію. Відповідальність за по-
їздку “взяли на себе” студенти третього режисерсько-
го курсу кафедри майстерности актора та режисури 
театру анімації (художній керівник курсу – народний 
артист України О. Ю. Рубинський, майстри курсу: за-
служена артистка АРК О. Ф. Дмитрієва та художник 
Н. М. Денисова).

На жаль, і на Першому Всесвітньому фестивалі 
лялькарських шкіл були певні обмеження. Зокрема, 
кожен колектив запрошували до участи у фестивалі 
лише на п’ять днів. На великих російських фестива-
лях – це одна з істотних проблем. Таке обмеження 
пов’язане з економічною кризою. Адже спочатку ор-
ганізатори планували запрошувати колективи на всі 
десять днів. Однак збалансованість програми дала 
змогу кожному учаснику переглянути роботи пред-
ставників і традиційних, і новаторських шкіл. 

Ãîñòèíí³ñòü òà ùèð³ñòü 

Санкт-Петербург гостинно і водночас із власти-
вою йому загадковістю розвів свої “руки-мости” для 
зустрічі незвичайних гостей. 

Від 26 серпня до 6 вересня 2010 р. на Першому 
Всесвітньому фестивалі лялькарських шкіл звідусіль 
з’їжджався, злітався, збирався незвичайний народ 
– студенти та їхні навчителі, майстри таємничого 
мистецтва оживлення – лялькарі. Мистецтво театру 
анімації, як творчий акт одухотворення неживої ма-
терії (не плутати з анімаційними проєктами мульти-

плікації) стає дедалі актуальнішим і популярнішим 
у багатьох містах Росії (Москві, Санкт-Петербурзі, 
Єкатеринбурзі), де проводяться Міжнародні фести-
валі театрів ляльок.

Подібного за масштабом заходу, яким став Пер-
ший Всесвітній фестиваль, присвячений професійній 
освіті лялькарів, на пострадянському просторі, ма-
буть, ще не відбувалося. Ідею створення фестивалю 
лялькарських шкіл оприлюднив 2005 р. директор 
Міжнародного фестивалю КУКART Давид Бурман. 
Масштабний задум Д. Бурмана підтримали в Спілці 
театральних діячів Російської Федерації, і задум, пе-
ретворившись на модель фестивального проєкту, був 
підтриманий на саміті UNIMA (Union Internationale 
de la Marionnette – Міжнародна спілка діячів театру 
ляльок) в Єкатеринбурзі. Було вирішено, що Перший 
Всесвітній фестиваль лялькарських шкіл відбудеться 
в Санкт-Петербурзі (вибір цього міста як стартового 
майданчика не випадковий, адже традиції “ленінград-
ської” лялькової школи, шанованої в усьому світі, 
були насамперед відновлені на пострадянському про-
сторі). Всесвітній фестиваль надалі відбуватиметьcя, 
подібно до олімпіади, один раз на чотири роки в різ-
них країнах світу. Перший з них об’єднав театральні 
школи колишніх країн пострадянського простору 
(Росії, України, Прибалтики), а також Европи: Бол-
гарії, Франції, Великобританії, Фінляндії, Польщі, 
Німеччини, Хорватії. Ізраїлю, Ірану. 

Під час фестивалю відбулися зустрічі з видат-
ними діячами театру ляльок: генеральним секрета-
рем UNIMA Жаком Трюдо, професором, почесним 
громадянином Польщі Хенриком Юрковським; теа-
тральним режисером з Румунії – Іриною Нікулеску 

Сцена з вистави “Бджолині казки для шести 
відчуттів”. Литва.

105



106

та продюсером у лялькарській справі 
й музикантом Дж. Левандовські, які 
разом з І. Нікулеску працювали над 
створенням навчальних програм для 
студентів-лялькарів. У рамках фести-
валю численні майстер-класи поєдну-
вали практичні та теоретичні підходи у 
навчанні майбутніх акторів-лялькарів. 
Так, професори Анастасія Савіна та 
Ніколіна Георгієва (Софія, Болгарія) 
презентували монографію і відеоряд з 
тренінгу “Основи сценічної пластики актора в театрі 
ляльок”, запропонувавши особливу методу у викла-
данні сценічно-пластичних дисциплін для лялькарів: 
взаємодія актора з маскою, розроблення виняткових 
акторських засобів – ексцентрики, пластики тіла, пан-
томіми, техніка актора “на підмозі”. Цікавими були 
різноманітні художні виставки театральних ляльок, 
масок, костюмів і сценографічного оформлення спек-
таклів (навчальний проєкт у відділенні СПб ДАТМ 
на Моховій; виставка театральних ляльок у Будинку 
актора – художники: Г. Ігнатьєва, Н. Полякова та Н. 
Сізих).  

Арт-директор фестивалю Д. Бурман вручив що-
річну продюсерську премію (засновники: СТД Росії, 
дирекція Міжнародного фестивалю КУКART, центр 
“INTERSTUDIA” Д. Бурмана; премія існує в рамках 
програми державної підтримки театрів для дітей і 
юнацтва під патронатом президента Росії) голові  
Єкатеринбурга А. Чернецькому – “За підтримку і 
розвиток унікальної інфраструктури театру ляльок 
в Єкатеринбурзі”, а також за активну популяризацію 
міжнародного фестивалю “Петрушка Великий”, який 
щодва роки відбувається в цьому місті.

У кулуарах фестивалю можна було зустріти ви-
датних діячів (режисерів, художників) так званої 

Уральської зони – Віктора Шраймана (віце-прези-
дента Міжнародного фестивалю бієнале “КУКАRT”), 
Марка Борнштейна, Сергія Столярова. Важливою 
частиною фестивалю став спецпроєкт “Повір у себе” 
для дітей з обмеженими можливостями; відбулася 
вулична програма в Царському селі – “Петрушки в 
Петербурзі”. 

Ôåñòèâàëüíå ðîçìà¿òòÿ 
ñòóäåíòñüêèõ âèñòàâ

Відкриття фестивалю відбулося на великій сцені 
БТК, учасників фестивалю вітав з виразно-дотепною 
програмою (попурі іноземними мовами) театр “Лице-
дії”. Після офіційної частини учасники і глядачі поди-
вилися вишукану виставу “Дон Жуан” (Саратовський 
театр ляльок), де в художній формі органічно поєдну-
валося умовно-сценографічне вирішення простору з 
ляльками-маріонетками та чітка гра акторів у “живо-
му” плані. Надалі програма показів для презентації 
кожної школи складалася з двох частин – “візитної 
картки” школи та спектаклю.

Російські студентські театральні школи ознайо-
мили учасників з різноманітним репертуаром та своє-
рідним підходом до навчання майбутніх професійних 

Студенти V курсу у виставі “Ми” за Є. Замятіним. 
Режисер та керівник курсу – Руслан Кудашов. Санкт-
Петербурзька державна академія театрального мис-
тецтва. Росія.



107

акторів. Студенти Іркутського театрального училища 
показали традиційно жартівливу виставу, створену у 
фольклорно-вуличному дусі “Петрушчин ярмарок”. 
Яскраве лубочне оформлення, характерне для обраної 
художньої мови, та професійно-технічні засоби в ак-
торському виконанні приваблювали глядачів. Справа 
в тому, що ляльководіння петрушкової ляльки за сво-
єю природою не надто важке, а от уміння володіти 
пищиком (пристрій із тонких алюмінієвих пластин 
для зміни голосу, притаманний саме для таких ви-
став), яке продемонстрували молоді актори, вражало, 
адже це дуже складне лялькарське мистецтво. 

Учасникам фестивалю було також запропоновано 
переглянути інтерактивну лялькову виставу “Каз-
ка-загадка” (Івановське обласне училище культури). 
Вистава-гра, адресатом якої були діти, складалася із 
загадок про пори року. Головним засобом виразности 
була щира гра акторів та художнє оформлення, яке 
нагадувало пластиліновий мультик. На жаль, виставі 
не вистачило режисерської вибудуваности, через що 
траплялися дуже часті повтори у загадках, збивався 
темпоритм, увага дітей пригасала. 

Ярославський державний театральний інститут 
показав пластично-поетичний перформанс – виставу 
“Варіяції” (осмислення відомих західноевропейських 
картин через використання пластичних мініятюр). 
Режисер вистави (Віктор Борисов) у процесі навчання 
дбає насамперед про удосконалення пластики майбут-
ніх акторів-лялькарів. Загалом же найхарактернішим 
для переважної більшости колективів є традиційний 
підхід до підготовки фахівців. 

Найвиразнішими за формою та професійним 
рівнем серед учасників з Росії, окрім уже названої 
Саратовської вистави, можна виділити роботи учас-
ників з Єкатеринбурга і студентів СПб ДАТМ (курс 
Руслана Кудашова).

Філігранна техніка пластичного спектаклю-міні-
ятюр “Беремо розгін”, краса рук виконавців, фантас-
тичне перевтілення руки на образ тварини (страуса, 
лебединого ключа, що ураз перетворювався на … 
обличчя усміхненої людини). Голова Московського 
кабінету театрів для дітей і театру ляльок Ольга Гла-
зунова відзначила цей студентський колектив, при-
гадавши їхнього вчителя – Сергія Жукова: “Майстер 
навчив студентів найголовнішого – любити свій робо-
чий апарат – руку лялькаря. Адже саме від пластики 
руки йде вся лялькарська техніка”. Дуже технічним 
у ляльководінні (вистава народилася із студентського 
тренажу з гапітними ляльками) була постава “Ми” за 
Євгеном Замятіним (БТК, режисер Р. Кудашов). Сту-
денти випускного V курсу показали досконалу робо-
ту: завдяки цікавій, виразній грі з кольором (чорний, 
білий та червоний), світлу й музиці роман-антиутопія 
у сценічному втіленні перетворився на гострографіч-

ний малюнок з “раптовими” режисерськими знахід-
ками та використанням надламано-поетичної музики 
культової групи “АУКЦІОН”. Руслан Кудашов, уже 
визнаний майстер в театрі ляльок (як Росії, так і Евро-
пи), набравши свій курс, виховав акторів гнучких як 
у психофізичному, так і в інтелектуальному сенсі.

Цікавою подією фестивалю стала презентація 
німецької Школи Ернста Буша (Берлін) – представ-
ника синтетичного напрямку в навчанні лялькарів. 
Німецька делегація привезла п’ять курсів, які на при-
кладах власних робіт продемонстрували різноманіт-
ні підходи у навчанні майбутніх акторів-аніматорів. 
Такий показ був дуже виграшниv, оскільки актори на 
різних курсах пробують розмаїті напрями в мистецтві 
театру анімації.

Одна з їхніх перших вистав – “Дорогá Тілла 
Дюр’є”, сюжет якої заснований на біографії відомої 
німецької актриси, вражала своєю драматичністю. У 
поставі був відображений період життя актриси, коли 
вона рятувалася від фашизму, перебуваючи в Загребі. 
Дуже гостра, болюча тема з непідробною щирістю 
була відтворена на сцені у виконанні молодих акторів. 
Ця постава, перенасичена мовними діялогами, тяжіла 

Ìàð³ÿ ÏÐÅÂÎ

Сцена з вистави “Дорогά Тілла Дюр’є”. 
Школа Ернста Буша. Берлін, Німеччина.

107



108

радше до традиційно-літературного театру ляльок. 
На початку дії були представлені сцени в лялькових 
ящиках, що нагадувало нижній вертепний ярус. Тут 
розігрувалися сцени акторської гри Т. Дюр’є – засто-
совано для цього художній прийом “театр у театрі”. 
Прихід фашистської диктатури жорстоко розбивав 
красу світу мистецтва. Сцени життя Тілли в Загребі 
відображалися за допомогою виразних зростових ля-
льок-тантамаресок, що містилася у сценічному про-
сторі маленького міста. До них органічно долучався 
виразний музичний супровід. 

Оригінальнішими за формою були “Лакрімоза” 
та “Небіжчики – народ нікудишній”. 

“Лакрімоза” – камерна постава, що поєднала в 
собі традиційний підхід – гру маріонетки – і сучасні 
технічні можливості: 3d-анімацію, образ-гологра-
му. Запрошені глядачі приєднувалися до таємничої 
дії, в процесі якої опинялися сам на сам з “душею” 
маріонетки. Глядач спостерігав за звичайним жит-
тям маленької ляльки (уособлення образу звичайної 
людини), яка проживала своє життя та вмирала, а її 
душа, долаючи простір, рушала до глядача. Враз усе 
зникало – і в чорному кабінеті глядач опинявся сам 
на сам зі своїм віддзеркаленням. 

Спектакль “Небіжчики – народ нікудишній” (за 
мотивами творів Ф. Достоєвського, О. Блока, Д. Харм-
са) розігрувався в залі-бункері музею Ф. Достоєвсько-
го. Щільно встановлені крісла глядачів посилювали 
напругу сприйняття вистави. Все дійство відбувалося 
на невеликій сцені зі спеціяльно обладнаним столом, 
за яким розташовувався актор-виконавець, що існував 
у ляльковому середовищі. Парадоксально оживали 

цитати з обраних творів: рухалися маленькі маріо-
нетки, оживали пальчикові ляльки-голови, з’являвся 
гомункул, хиталися тіні, падав сніг, закипав росій-
ський самовар..., і раптово все опинялося в одному 
звалиську, на верхівці якого іронічно-ґротесковий 
німецький представник Петрушок – Касперлє – ви-
голошував свою гостру проповідь. Дрібнота оживала 
й сповзалася зусібіч, нагадуючи мультиплікаційні 
роботи визнаного майстра анімаційного кіна – Яна 
Шванкмаєра.

Вишукано естетськими за формою та змістом 
стали дві вистави ізраїльської школи. “Поема № 1” 
– своєрідна оповідь про ностальгію за дитинством. 
Історію маленької дівчинки, яка щасливо живе в 
оточенні різних предметів і масок, було розіграно на 
столі – рукотворними ляльками з паперу. Світ крих-
ких паперових ляльок на очах дівчатка поступово 
ускладнювався. Головна героїня починала помічати 
безліч подробиць: життя наповнювалося музикою, а 
маленький паперовий паяцик виростав до гігантських 
розмірів і дарував дівчинці квіти. У другій виставі 
“Психея”, в театрі неживих предметів (бокал, напів-
розбитий плафон від світильника, сірники, слоїк з 
водою) виникав поетично-давній міт про кохання 
Амура та Психеї. Поєднання двох стихій – води та 
вогню, мелодійний дівочий спів, виявлення у предме-
тів їхньої другої сутности – надавало виставі сакраль-
ного змісту. Варто зазначити, що масове використан-
ня предметів у створенні вистав, представлених на 
фестивалі, було прикметною ознакою західноевро-
пейських лялькових шкіл. 

Студенти-лялькарі Центральної школи мови та 
драми Великобританії з програмами “Концерт для Бо-
гів” та “Руки вгору” показали низку номерів з ожив-
ленням парасольки, пластикових пакетів, футбольних 
м’ячів, різноманітних забутих домашніх речей. Ви-
знана лялькова школа Варшавської театральної акаде-
мії (Бєлосток, Польща) зі своїми першокурсниками, 
наймолодшими учасниками фестивалю, прибула з 
програмою “Звичайні речі”, в яких був майстерно ви-
будуваний кожний етюд, оживали найрізноманітніші 
речі – повітряні та дерев’яні кульки, тканина, враз 
перетворюючись на навчальні ляльки. 

“Шоу потвор” (Берлін, Німеччина) – радикально 
жорстока, але й художньо виразна постава, втілена 
мовою постмодерного театру. Вистава про людську 
патологію. Дійство було показано глядачеві з вико-
ристанням розмаїтих предметів, пластичного обігра-
вання частин людського тіла, фарб, тканини.

“Чисті” за жанром вистави, де використовувалися 
предмети і відбувалося їхнє оживлення-одухотворен-
ня з волі актора, показали представники Академії 
мистецтв з Фінляндії: “Її філіжанка чаю” (за п’єсою 
А. Чехова “Дядя Ваня”) та “Цирк Джельсоміни” (ви-

Сцена з вистави “Її філіжанка чаю” (за п’єсою А. Чехова 
“Дядя Ваня”). Академія мистецтв, Фінляндія.



109

Ìàð³ÿ ÏÐÅÂÎ

става створена під враженням творчости великого 
майстра кінематографу Ф. Фелліні). Герої обох вистав 
поставали з цілком непередбачуваних речей. У ви-
ставі “Її філіжанка чаю” всі персонажі виникали ...із 
сервізу на столі. Головний герой мав свої “складові” 
– металевий чайничок і чайні пакетики, розкладені 
на столі. Зображення людських почуттів, насамперед 
любови, передавалось через кипіння маленького чай-
ника – це було наче вирування справжніх пристрастей. 

Реабілітаційним спектаклем для дітей з проблема-
ми зору була оповідь литовських лялькарів “Бджолині 
казки для шести відчуттів”. На сцені розігрувалося 
дійство, співучасниками якого виступали глядачі 

Сцена з пластичної мініятюри “Метамарфози”. Хар-
ківський університет мистецтв ім. І. Котляревського 
(кафедра майстерности актора і режисури театру 
анімації).

Сцена з пластичної мініятюри “Шагал. Дієслово”. 
Харківський університет мистецтв ім. І. Котлярев-
ського (кафедра майстерности актора і режисури 
Театру анімації).

(з чорними пов’язками на очах). Актори-виконавці 
ставили перед собою завдання – загострити відчуття 
глядачів, що перебували на сценічному майданчику. 
Творці вистави використовували оригінальні знахідки 
– тактильні (хутро, тканина, бризки води, лід); те-
плові й звукові ефекти, арома-терапію (ароматичнні 
палички). У такий спосіб у кожного учасника наро-
джувався свій спектакль.

Щодо української школи лялькарів, то вона була 
представлена Харківською та Київською вищими шко-
лами й посіла поважне місце “золотої середини” се-
ред багатоголосся лялькових мов фестивалю. Вистава 
“Тарас” (режисер Сергій Брижань) студентів ІІІ кур-
су кафедри театру ляльок КНУТКіТ ім. І. К. Кар-
пенка-Карого (художній керівник курсу – президент 
українського UNIMA, завідувач кафедри театру ля-
льок Леонід Попов) мала ознаки художньо-поетич-
ного театру. Вишукані ляльки, костюми й гра акторів 
поєднувалися в єдиний чарівливий дивосвіт націо-
нального міту та історії дитинства Тараса Шевченка.

Харківський університет мистецтв ім. І. Котля-
ревського (кафедра майстерности актора і режисури 
театру анімації, завідувач – Євген Русабров) була 
представлена атмосферною виставою за повістю 
французького письменника Жюля Сюпервеля “Віл 

і Віслюк, які були в яслах” (присвячена творчості 
відомого російського мистецтвознавця, сценографа 
І. Уварової), пластичними мініятюрами “Метамор-
фози” та “Шагал. Дієслово”. “Білий сон про Біле 
Різдво” – історія за біблійним сюжетом про наро-
дження Ісуса Христа, побачена очима тварин – Вола 
і Віслюка. Камерна вистава на Різдвяну тематику, 
показана на малій сцені БТК, об’єднала сцену й зал 
виром художніх образів. Логічним постало художнє 
оформлення – в центрі сцени розташована дерев’яна 
скриня – стилізований Вертеп. Персонажі цієї істо-
рії створені з білого паперу: тут літають маленькі 
янголи, обертається каркас планети Земля з малень-
кими людськими силуетами, літають зірки-комети, 
Волхви дарують немовляті білий літак, а різні дивні 
тварини (лев з крилами, змії-голубки, жирафа, риби 
з паперу) приходять, припливають та прилітають 
до Ісуса, щоб вклонитися Синові Божому. У виста-
ві “Білий сон про біле Різдво” виразна гра студен-
тів режисерського курсу (О. Авдєєвої, Я. Аносова, 
Є. Демещенко, К. Чоботко, Н. Підлісної), ще раз під-
креслює універсальність Харківської школи: маючи 
режисерську освіту, студенти майстерно виконують 
акторські ролі. Дует “Віл та Віслюк” (Є. Демещенко 
та Я. Аносов) вражає своєю непідробною щирістю у 



110

виконані образів тварин. Ця вистава (зважаючи на її 
авторське прочитання) була сприйнята неоднозначно, 
деякі критики (старшого покоління) зауважили, що 
виставі бракувало поважнішого та глибшого ставлен-
ня до обраної теми. Незважаючи на ці зауваження, 
подякував та вручив виконавцям диплом учасників 
віце-президент фестивалю, представник легендарної 
Уральської зони і наш земляк – Віктор Шрайман. 

Другим показом харківських студентів були му-
зично-пластичні мініятюри “Метаморфози” та візуа-
лізована художня зарисовка за картинами М. Шагала 
“Шагал. Дієслово” у стилі театру художника (з ви-
користанням костюмів, що враз перетворювалися на 
лялькові образи: капелюхи, на яких уміщувався цілий 
світ; тварини-музичні інструменти, одяг – частини 
французьких будівель). Цей показ завдяки своєму ху-
дожньо-асоціятивному відеоряду привітно прийняли 
пітерські глядачі. Особливо зворушливо сприймалась 
сцена польоту Марка Шагала (актор Є. Демещен-
ко) та його нареченої (К. Чоботко) над Вітебськом. 
Студенти виявили високу професійність, показали 
оригінальність і виразність свого режисерського мис-
лення. Після презентації було дуже приємно чути 
високу оцінку, що її дали ректор СПб ДАТМ Лев 
Сундстрем і Віктор Песочинський (заступник рек-
тора із міжнародних стосунків), які відзначили високу 
професійність і художню виразність, европейський 
напрям кафедри майстерности актора і режисури те-
атру анімації Харківського університету мистецтв. 
Загалом, презентацію школи високо оцінили майстри 
та молоді критики театру ляльок, що зібралися на по-
казах. Вони назвали виступи харків’ян “…візуальною 
поезією, яка і є суттю справжнього театру ляльок”. 

Òâîð÷à óãîäà

Окрім участи у фестивалі та відчуття належности 
до сучасного лялькового театрального процесу, 
важливим стало й те, що ця поїздка послужила 
спонукою до подальшої співпраці між Санкт-
Петербурзькою академією театрального мистецтва 
(СПб ДАТМ) і Харківським державним університетом 
мистецтв ім. І. Котляревського. Активна творча 
співпраця між двома вузами почалася ще 2008 р. 
між театрознавчими кафедрами та студентами, які 
організували театрознавчі творчі конференції та 
запрошували навзаєм студентів (відбулося вже чотири 
такі конференції). І ось, нарешті, було підписано 
довготермінову угоду про творчу співпрацю (як 
на студентському, так і на педагогічному рівнях). 
Розвиток цього договору здійснений у рамках 
фестивалю “Балтійський Дім ХХ”, куди запрошено 
двох педагогів кафедри театрознавства та студентів 
цієї кафедри на творчу конференцію, перегляд і 
обговорення вистав. У листопаді цього року в рамках 
VIII фестивалю недержавних театрів “Курбалесія” 
відбулася творча театрознавча конференція “Авангард 
20-х – 30-х років ХХ століття та сучасний театр” за 
участи студентів петербурзької академії.   

На зразок більшости европейських лялькових 
студентських фестивалів Перший Всесвітній 
фестиваль театрів ляльок не ставив собі за мету 
проведення конкурсної програми, а зібрав різноманітні 
колективи для професійного огляду та творчого 
спілкування. Завдяки цьому кожна група відчувала 
свою причетність вагому до розвитку такого складного 
виду мистецтв, як театр анімації. Перший Всесвітній 
фестиваль театрів ляльок відбувся під гаслом: “Світ-
дружба-фестиваль” і об’єднав численних учасників 
і глядачів як творчих однодумців. Лялькарі власною 
творчістю ще раз підтвердили своє унікальне та 
самобутнє мистецтво!

Сцени з вистави “Білий сон про Біле Різдво”. Харківський 
університет мистецтв ім. І. Котляревського (кафедра май-
стерности актора і режисури театру анімації).



111

ÏÐÀÊÒÈÊÀ 

Сьогодні моє слово про заслуженого діяча мис-
тецтв України Казимира Броніславовича Сікорсько-
го, до недавнього часу головного художника Тер-
нопільського академічного драматичного театру. 
Сценограф, живописець, скульптор, він у будь-якому 
жанрі цікавий, своєрідний, вишуканий... Одне слово 
– Майстер. 

Маю всі підстави пишатися тим, що в Тернопіль-
ському театрі ім. Т. Г. Шевченка я почав працювати 
в один рік з Казимиром Сікорським. Це був 1974-й. 
Переважну більшість ролей зіграв у виставах, до яких 
він творив декорації. Це теж важливий факт: підстава 
впливу його світогляду, мистецтва сценографії, живо-
пису, скульптури на мене і на те, що я робив і роблю. 
А може, не тільки на мене... 

Наше ближче знайомство відбулось після здачі 
вистави “Платон Кречет” О. Корнійчука (режисер  
Микола Стефурак, 1974). Декорації К. Сікорського 
в процесі репетицій мені дуже сподобались. Сцена 
була поділена на сектори, а кожний сектор розділений 
високими “ставками” білого кольору, розписаними, 
як тепер тинькують будинки, “короїдом”. Ці  “став-
ки”, на диво, були водночас і монументальними, і 
легкими. В їхньому розміщенні  зачаїлась якась дивна 
енергія – вони летіли над сценою, і гілка квітучої 
яблуні, здавалось, розмовляла з Всесвітом. Єдине, 
що створювало незручність, це помилка в розрахун-
ках східців, якими важко було ходити. Та попри те, 
візуально, все здавалося бездоганним, і що найголо-
вніше, в цій дивній конструкції була прихована якась 
таємниця. 

Так от, після здачі вистави та її обговорення на 
художній раді ми сиділи в його тісному кабінеті-май-
стерні... Боже, як це було давно – 1 листопада 1974-го. 

Нас було четверо: заслужений артист України Ана-
толій Бобровський, режисер-постановник вистави 
Микола Стефурак – світла їм пам’ять – сценограф 
Казимир Сікорський і я, виконавець ролі Кречета. 
Наші молоді душі були відкриті назустріч майбутньо-
му театру. А на Тернопіль цілу ніч падав сніг. Білий-
білий. Коли розвиднілось і ми вийшли з театру, нам 
здалося, що ми, четверо, уже в раю...

Казимир Броніславович сам іноді дивується, 
звідки це в нього. Дитинство було нелегким, разом з 
матір’ю перебував у німецьких концтаборах. Але на-
віть там він ліпив з глини різні фігурки, малював, де 
тільки можна було, а думками літав до чогось незро-
зумілого й великого. Згодом виявилось, що це театр. 
Театр його кликав до себе і тоді, коли став курсантом 
танкового училища, а потім студентом Львівського 
інституту декоративного та прикладного мистецтва 
(тепер Академія мистецтв). 

У біографії К. Сікорського є дуже красномовний 
епізод: у зв’язку з хворобою матері він (1963) зали-
шає роботу в “Київторгрекламі” і перебирається в 
рідний Шумськ. У ті роки переживав своє творче під-
несення Шумський народний театр. Режисер Василь 
Скрип’юк задумав тоді поставити “Оптимістичну 
трагедію” В. Вишневського. Художником запросили 
К. Сікорського, а згодом доручили йому центральну 
роль – матроса Олексія. Вистава мала значний худож-

Ä²ßËÎÃ Ç ×ÀÑÎÌ,
  àáî Øòðèõè äî ïîðòðåòà 
  Êàçèìèðà Ñ³êîðñüêîãî

В’ячеслав ХІМ’ЯК

Казимир Сікорський.



112

ній резонанс, виборола на обласному огляді-конкурсі 
право показу в Києві. Колектив Народного театру 
нагородили Почесною грамотою Президії Верховної 
Ради УРСР. 

Ось спогад О. Казимирова: “У виставі глядач 
з неослабним інтересом стежить за повною дина-
мізму, напруженою дією, природним, без награшу і 
штампів, виконанням, суворою і мужньою музикою. 
Усі симпатії кваліфікованої аудиторії, яка заповнила 
театральне приміщення оперної студії, де відбува-
лася вистава, були на боці акторів, які насмілилися 
винести на суд столичного глядача свою працю, не 
боячись порівнянь з виставою Театру ім. І. Франка. 
Цілком заслужений успіх і високі нагороди випа-
ли на долю колективу і його художнього керівника 
В. Скрип’юка (медпрацівника за фахом, нині – за-
служеного працівника культури України), художника 
вистави й водночас виконавця ролі Олексія – К. Сі-
корського...” [1]. Хто-зна, чи не втратив театр клас-

ного актора, та доля розпорядилася по-своєму – він 
став театральним художником. 

На початку вісімдесятих Тернопільський, тоді 
ще музично-драматичний, театр ім. Т.Г. Шевченка 
переживав не найкращі часи. Пішли на пенсію та-
лановиті майстри сцени: народний артист України 
С. Оніпко, заслужена артистка України С. Коваль, 
артисти Г. Голець, І. Яроцький, головний художник 
театру, заслужений діяч мистецтв України С. Данили-
шин, переїхав до Ужгорода головний режисер театру, 
народний артист України Ярослав Геляс, забравши з 
собою групу акторів... Театр потребував припливу 
нових сил. 

Саме в цей час на посаду головного художника 
було запрошено Казимира Броніславовича Сікорсько-

Сценографія та ескіз до вистави “Моя професія –
синьйор з вищого світу” Дж. Скарначчі, Р. Тарабузі. 
Тернопільський драматичний театр ім. Т. Шевченка, 
1983 р.

Ескіз до вистави “Коханий нелюб” Я. Стельмаха.  Тернопільський драматичний театр ім. Т. Шевченка, 1999 р.



113

Â’ÿ÷åñëàâ Õ²Ì’ßÊ

го. І хоча першою виставою, до якої йому довелось 
придумувати сценографію, було “Весілля в Малинів-
ці” Л. Юхвіда (режисер – заслужений артист України 
Юрій Авраменко, 1974), справжнім його дебютом у 
театрі стала вистава “Під золотим орлом” Я. Галана 
у  поставі заслуженого артиста України Павла Загре-
бельного (1974). Ця робота засвідчила, що до театру 
прийшов зрілий митець, для якого характерне філо-
софське осмислення минулого та сучасного. 

Світ після апокаліпсису Другої світової війни. На 
цій руїні народжувались співчуття, любов і покаяння. 
І не мало значення, від кого це виходило, важливо, 
що ці ознаки людяности взагалі проявлялись. Люди 
втомилися бути жорстокими, вони хотіли бути щас-
ливими. Час не має влади над пам’яттю. Це погляд і 
в його, художникове, власне непросте дитинство. Це 
й вдала спроба поєднати вчора і сьогодні. Мені досі 
вчуваються кроки кованих черевиків по металевій 
підлозі. Ця проста метафора прийшла з його дитин-
ства, і язик не повертається сказати, що її придума-
ли. Це треба було пережити. Казимир Броніславович 
Сікорський мав свої порахунки з останньою війною, 
з фашизмом. 

Тему зародження тоталітаризму, антигуманної 
суті війни і фашизму художник продовжує досліджу-
вати у виставі “Кар’єра Артуро Уї”  Б. Брехта, режисер 
– заслужений артист України Анатолій Бобровський 
(1975). Це була подія в театральному житті, яку гідно 
поцінувало тоді журі Всесоюзного фестивалю драма-
тургії НДР (1975). Режисер, сценограф, виконавець 
головної ролі, – ваш покірний слуга, були відзначені 
високими нагородами і дипломами фестивалю. 

Сценографію вистави “Кар’є-
ра Артуро Уї” художник вирішу-
вав простими та органічними для 
неї засобами.  Сцена – покину-
тий стадіон. У центрі постійна 
установка – суддівський стовп. 
Освітлення пронизливе, що ство-
рює середовище, вороже люди-
ні. Колористична монохромність 
оформлення різко й рельєфно 
підкреслювала, як у плакаті чи 
в публіцистичній графіці, гро-
мадянську спрямованість ви-
стави, акцентувала її соціяльні 
мотиви. 

Перших десять років робо-
ти на посаді художника-поста-

новника в театрі дали можливість К. Сікорському 
адаптуватись до специфіки випуску вистав, особли-
востей та творчих уподобань режисерів, проникнути 
в жанрову й стилістичну таїну авторів. З Анатолі-
єм Горчинським опановував різножанрову музичну 
стихію вистав, філософське підґрунтя – з Анатолієм 
Бобровським, широку романтичну театральність – з 
Павлом Загребельним. Це були драми, музичні коме-
дії, дитячі казки. 

За це десятиліття сформувалось прагнення “ство-
рити свій світ”, драматичний, гостропроблемний, 
легкий і світлий, суворий і нещадний, казковий, теат-
ралізований, абсурдний, де враження від реальнос-

Макет до вистави “Останній палко 
закоханий” Н. Саймона. Тернопіль-
ський академічний драматичний те-
атр ім. Т. Шевченка, 2003 р.

Скульптурний портрет актора та режисера
П. Загребельного. Тонований гіпс.



114

ти ставали лише поштовхом до їх інтерпретації, що 
окреслює всю творчість художника. Порівняння його 
ранніх постав із тими, що сьогодні йдуть на сцені 
театру, дає можливість побачити еволюцію творчого 
пошуку Майстра: від логічних побудов – до дедалі 
більшої емоційної відкритости, від стриманости й 
строгости засобів – до кольору, до живопису, у яких 
він бачить невичерпне “джерело театральности”.

Мені неодноразово доводилось спостерігати на-
родження майбутньої вистави в майстерні художника. 
Цей процес дуже нагадує  роботу актора над роллю. 
Сумніви, іноді страх, іноді безпорадність – все треба 
пройти, пережити. І тоді, сам того не сподіваючись, 
знаходиш те, що, здавалось, знайти уже неможливо. 
Казимир Броніславович уміє приховувати триво-
ги за  напускною мовчазною суворістю, і сигарета 
– обов’язковий атрибут.  Зате коли вдалось – його 
очі стають по-дитячому грайливі і посмішка розгла-
джує зморшки. В такому стані він схожий на підлітка, 
який спромігся вперше переплисти широку річку. 
Тоді Майстер говіркий, жартує і обіцяє кинути ку-
рити або розповідає про війну, називаючи не тільки 
командуючих фронтами, а й командирів дивізій. А 
далі – Ганнібал, Наполеон, Брусилов, де Голль, Жу-
ков, Василевський, Рокоссовський, Конєв... Чи всіх 
перелічиш? Це його кумири, заряджені на перемогу. 
Може, тому близькі друзі називають художника по-
ручником Сікорським – і цим багато сказано. А ще 

Ескізи до вистави “Тіль Уленшпігель” Г. Горіна 
за Ш. де Костером.  Тернопільський  академічний 

драматичний театр ім. Т. Шевченка, 2002 р.

його з повагою називають філо-
софом. Він часто любить повто-
рювати: “Якщо мистецтво – це 
форма пізнання світу, то худож-
ник – це той, хто вишукує засоби 
для її передачі” [2]. 

У театральних ескізах К. Сі-
корського розкривається важлива 
особливість, необхідна в мисте-
цтві оформлення вистави – теа-
тральне мислення Майстра. Воно 
виявляється і в тривимірній по-
будові простору сцени, і в ясній 
продуманій композиції, а головне 
– в образності рішення, задано-
го драматургією та режисером. 
Професійне володіння засобами 
театральної виразности виявив 
художник, зокрема, у поставах 
на історичну тематику – “Дани-
лові Галицькому” В. Фащука за 

А. Хижняком,  режисер Анатолій Бобровський (1986), 
“Роксолані” Г. Бодикіна за романом П. А.Загребель-
ного, режисер П. І. Загребельний (1985), “Рядові” 
О. Дударєва, режисер Анатолій Горчинський (1985), 
“Маруся Богуславка” М. Старицького, режисер П. І.Заг-
ребельний (1993) та ін.

У К. Сікорського особлива залюбленість в істо-
ричну тематику. Йому вдається відтворювати прав-
дивий, опоетизований монументально-романтичний і 
водночас особистісний світ історичної постати, вдало 
використовуючи матеріял, колористику, виявляючи 
глибоке знання матеріяльної та духовної культури 
епохи. Його декорації дихають минулим і творять 
незримий місточок до наших часів. Захоплення Май-
стра давниною не завжди завершується випуском ви-
стави. Художник продовжує розмірковувати про час, 
перебуваючи там, продукуючи своєрідні живописні 
послання до себе сущого. Це, так би мовити, “нео-
бов’язкова програма”. І приходять від княжих часів 



115

Â’ÿ÷åñëàâ Õ²Ì’ßÊ

цикли “Балада про Карпатську Русь”, “Монгольська 
навала”, триптих “Володимир Великий”. Як на мене, 
Казимирові Сікорському вдається легко й невимуше-
но передати на полотні те, що найважче – дух осо-
бистости, часу. Історичні постаті на його полотнах 
вражають не атлетичною могутністю, а гармонією 
та величчю духа, поступу, діянь. Його полотна вида-
ються іконами, перед якими хочеться схилити голо-
ву. Лише тонкий знавець людської сутности здатний 
витворити цілу галерею портретів як живописних, 
так і скульптурних: “Мертві душі” (Микола Гоголь), 
Пабло Пікассо, Пабло Неруда, Данило Галицький, 
Володимир Маяковський, Лев Толстой, актор і ре-
жисер Павло Загребельний, Сальвадор Альєнде... На 
портретних та живописних роботах Майстер ніколи 
не ставить дати, бо, як він сам стверджує, робота над 
ними не припиняється.

У портретних творах митця цікавлять корінні 
властивості характеру, що їх особистість зберігає у 
будь-яких ситуаціях. Не намагаючись лестити пор-
третованому, художник творить образи, від яких віє 
непідробною шляхетністю. 

Особливе ставлення у Казимира Сікорського і 
до театрального костюма. Не часто його ескізи да-
ють уявлення про крій і матеріял. Йому важливіше 
кольором, пластикою, манерою виразити своє розу-
міння образу. Такий ескіз – не стільки проєкт кос-
тюма, скільки образ театрального персонажа, зерно 
майбутньої ролі.

Робота Казимира Сікорського над виставами 
з різними режисерами часто переростала у добру 
дружбу. І ця дружба народжувала цікаві, оригінальні 
спектаклі. 

Минуло багато часу, та не перестаю захоплю-
ватися глибиною думки в його сценографії до ви-
стави “Моя професія – синьйор з вищого світу” 
Дж. Скарначчі та Р. Тарабузі, режисер – народний ар-
тист України Павло Загребельний (1983). Здавалось, 
глибокий “колодязь” помешкання Леонідо Папагатто 
мав витворити атмосферу існування “бідних людей” 
Ф. Достоєвського, та художник тільки йому відомим 
способом вдихнув у цю убогість елемент доброго 
гумору і навіть іронії. 

Саме з Павлом Загребельним, окрім згаданих 
вистав, були створені “Голубі олені” О. Коломійця 
у болгарському місті Слівені (1977), “Без язика” 
О. Корнієнка за В. Короленком (1979), “Піднята ці-
лина” за М. Шолоховим (1981), “Закон вічности” 

Пам’ятник Северинові Наливайку, м. Гусятин, 
Тернопільська область. Кована мідь.

Пам’ятник “Материнський поклик”, Тернопіль. 
Кована мідь.



116

Н. Думбадзе (1982), “Тріумф кохання” Г. Пфайфе-
ра (1984), “Кайдашева сімя” О. Корнієнка за І. Не-
чуєм-Левицьким (1988) та ін. А скільки цікавих 
робіт було створено із заслуженим артистом Укра-
їни Анатолієм Бобровським: “Привиди” Г. Ібсена, 
“Грушенька” І. Штока (1982), “Поріг” О. Дударєва 
(1984), “На одинці з долею” В. Бо-
совича (1987), “Циганський барон” 
Й. Штрауса (1996), “Мартин Боруля” 
І. Карпенка-Карого (2003); з народ-
ним артистом України Анатолієм 
Горчинським: “Я завжди посміха-
юсь” Я. Сегеля (1975), “Кравцов” 
О. Коломійця (1976), “Піна” С. Мі-
халкова (1977), “Поки живу – лю-
блю” Ю. Мушкетика (1980), “Сільва” 
І. Кальмана (1986), “Вісім люблячих 
жінок” Р. Тома (1980). Хіба можливо 
все згадати? 

Нові грані обдарування Кази-
мира Сікорського відкрила дружба 
і співпраця з головним режисером 
Тернопільського обласного акаде-
мічного українського драматичного 
театру ім. Т. Г. Шевченка народним 
артистом України Олегом Мосійчу-
ком. Поетична метафористика “Лі-

Макет до вистави “Євангеліє від Івана” А. Крима. 
Тернопільський академічний драматичний театр 
ім. Т. Шевченка, 2004 р.

Ескіз до вистави “Дами і гусари” А. Фредра. Тернопільський академічний 
драматичний театр ім. Т. Шевченка, 2005 р.

сової пісні” Лесі Українки (2001) 
спонукала художника до пошуків 
нового способу освоєння сценічного 
простору. Може, саме в сценографії 
безсмертної Лесиної феєрії, а згодом 
у виставі “Тіль Уленшпіґель” Г. Горі-
на за Ш. де Костером (2002), “Сльо-
зи Божої Матері” О. Мосійчука за 
романом У. Самчука “Марія” (2008) 
найповніше реалізувалось людське 
кредо художника Сікорського.

А багатолітня дружба з худож-
нім керівником Львівського на-
ціонального драматичного театру 
ім. М. Заньковецької Федором Стри-
гуном обернулась у К. Сікорського 
ностальгією за минулим у “Суєті” 
(1992) та кошарою для “нових укра-
їнців” у “Хазяїні” І. Карпенка-Каро-
го (1994), романтикою карпатських 
пейзажів “Гуцулки Ксені” Я. Бар-
нича (1998), а також трагедійною 
сценографією “Маклени Ґраси” 

М. Куліша (2001), яка нагадувала знайдений малю-
нок олівцем, що його художник загубив у дощову 
осінню погоду... Тонке переплетіння реальности з 
ірреальністю витворювало особливу атмосферу Ку-
лішевої та Стригунової вистави. Гра світла й тіні, 
а іноді й темряви посилювали передчуття траге-
дії. А нещодавно творчі побратими Ф. Стригун та 
К. Сікорський подарували тернополянам перлину 
національної класики – “Наталку Полтавку” І. Кот-
ляревського (2010).



117

“Найбільше щастя – жити в єд-
нанні з природою, радіти свіжому 
чистому повітрю, смаку щойно до-
стиглих і зірваних власноруч плодів, 
доторку травички, листочків до до-
лонь, пестощам теплого вітерця, спі-
ву пташок”... [3]. Це найпотаємніше 
життєве і творче кредо художника-
майстра. Цими почуттями і настро-
ями пронизані пейзажні полотна 
К. Сікорського “Ідилія ранку”, “Там 
три верби”, “Передчуття” та ін. 

І, як мені видається, важливо 
не те, що намальовано, а те, що ба-
чимо: деталі, мазок Майстра, який 
приковує і збуджує нашу уяву, ви-
кликає потребу думати. Так часто 
буває зі мною, коли дивлюсь робо-
ти К. Сікорського. 

Майже чотири десятиліття в Тернопільському 
академічному драматичному театрі ім. Т. Г. Шевчен-
ка живе сценографія Казимира Сікорського. Майже 
щовечора відкривається завіса, і з глядачами, крім 
акторів, розмовляє художник. Його завжди впізнаєш, 
він особливий і ні на кого не схожий.  Він співрозмов-
ник не гламурний. Мова його чітка і правдива, мудра 
й розважлива, схвильовано метафорична і ранима, 
іноді делікатно провокаційна, але без тіні зверхности. 
Його творчість –  декорації до вистав, скульптура, 
живописні полотна, монументальні роботи змушують 
вдивлятися в пракорінь нашої сутности. Їх об’єднує 
найвища земна мудрість – любов. 

Ескіз до вистави 
“Сльози Божої Матері”  
О. Мосійчука за У. Самчуком. 
Тернопільський академічний 
драматичний театр 
ім. Т. Шевченка, 2008 р.

Макет до вистави “Тригрошова опера”  Б. Брехта. 
Тернопільський академічний драматичний театр 
ім. Т. Шевченка, 2005 р.

1. Казимиров О. Б’ють джерела народних талантів 
// Театральна культура. – Київ, 1968. – С. 37. 

2. Форгель М. Щедра палітра художника // Вільне 
життя. – 2005. – 28 верес. 

3. Попович Ш. Творчість без чернетки // Тернопіль 
вечірній. – 2005. – 23 лист.

Â’ÿ÷åñëàâ Õ²Ì’ßÊ



118

Світлана Максименко: Якби можна було розпочати життя 
спочатку й обирати професію, чи поміняла б Лариса Кадирова 
щось у своєму професіональному житті?

Лариса Кадирова: Про це навіть не може бути й мови! 
Тому, що так, напевно, Бог постановив... Мама розповідала, 
що я вже з трьох років казала: “Буду актрисою”. В сім’ї ніко-
ли не було артистів, хоча всі були співочими й пластичними, 
внутрішньо гнучкими та емоційними. Тоді ще ми не знали 
телебачення, у нас і радіо навіть не було. Ми дуже нужденно 
жили. Нічого в нас не було... Звідки це до мене прийшло, не 
знаю… Але відколи на цей шлях ступила, не відступаюся, хоч 
які траплялися життєві й творчі перипетії…

Мене ж не приймали в театральну студію. Я була така 
негарна! В останній день, пам’ятаю, 31 серпня, складала всі 
загальноосвітні вступні іспити: літературу, історію. З “май-
стерности” одержала п’ятірку, але комісія сумнівалася: чи 
зможу я з такою зовнішністю у щось перетворитися? А першо-
го вересня мене вже зарахували до студії.

Страх, що можуть вигнати, що не буду потрібна, заком-
плексував мене на дуже довгий час… Я постійно відчувала 
цей дамоклів меч страху над собою… Зі студійцями при Театрі 
імени Марії Заньковецької, куди вступила, багато працювала 
над пластикою, жестом. З Богданом Козаком читали Ґротов-
ського, займалися етюдами, обговорювали їх, працювали вдень 
і вночі. Вчилася у вечірній музичній школі вокалу. Коли закін-
чила студію при Театрі Заньковецької, поїхала до Ленінграду в 
Академію мистецтв (мистецтвознавче відділення), малювала, 
вивчала історію архітектури, живопису, графіки, історію дав-
нього Египту, Греції... Античність так мене захопила, що заві-
дувач кафедри навіть пропонувала мені продовжувати наукову 
роботу. Але я тоді вже багато грала на заньківчанському кону. 
Потім закінчила Театральний інститут імени Карпенка-Карого 
– театрознавчий факультет. Освіта збагатила мене, дала уміння 
розуміти колір, час, лінію в просторі, жанр, стиль, емоційну 
атмосферу, що по сей день для мене є визначальним у професії. 
А ще в студії, у Львові, мене оточували дивовижні люди.

С. М.:  Вони вас оточували – чи Ви їх знаходили?
Л. К.: Тоді в Театрі імени Марії Заньковецької нуртувало 

бурхливе творче життя. Там працювали люди, які закінчували 

“ËÜÂ²Â ÑÔÎÐÌÓÂÀÂ ÌÅÍÅ...”

Лариса КАДИРОВА

Лариса Миколаївна Кадирова – народ-
на артистка України (1982). Народилася 
10 вересня 1943 р. у Ташкенті. Закінчила 
акторську студію при Львівському дра-
матичному театрі ім. М. Заньковецької 
(1963, майстерня Б. Тягна) та Київський 
державний інститут театрального мис-
тецтва ім. І. Карпенка-Карого (1982). Пра-
цювала у Львівському академічному театрі 
ім. М. Заньковецької (1963–1993). Від 1993 р. 
– актриса Національного академічного дра-
матичного театру ім. І. Франка. Заступ-
ник голови Національної спілки театраль-
них діячів України (1993–2000). Лавреат 
Театральної премії ім. Марії Заньковецької, 
арт-директор Міжнародного фестивалю 
“Боспорські агони”, засновник та художній 
керівник Міжнародного театрального фес-
тивалю моновистав “Марія”, Президент 
міжнародної благодійної організації “Між-
народний інститут театру” (Український 
центр), голова правління благодійної орга-
нізації “Шевченківський фонд ХХІ”, про-
фесор Національної музичної академії 
ім. П. Чайковського, Лавреат Національ-
ної премії України ім.Т. Шевченка (2008). 
Наша розмова про витоки творчоcти й се-
крети блискучої мистецької самореалізації 
відбулася у Києві, 28 вересня 2010 р., піс-
ля вдалого завершення VII Міжнародного 
фестивалю монодрам “Марія”.

118



119

консерваторії, університети, знали кілька іноземних 
мов. Василь Яременко, Доміян Козачковський, Леся 
Кривицька, Надія Доценко, Віра Полінська, Богдан 
Антків, Богдан Кох, Олександр Гринько, Володимир 
Данченко, Володимир Аркушенко, Юрій Брилинський, 
Борис Мірус, Святослав Максимчук. Борис Васильович 
Романицький мав освіту теолога. Він був, я би сказала, 
духовним камертоном театру, адже творча діяльність 
пов’язувала його з самою Марiєю Заньковецькою... Це 
було дивовижне середовище! Потім з’явився Сергій 
Данченко: розумний, далекоглядний, перспективно мис-
лячий, талановитий. Митець, якому я багато завдячую. 
Якби не він, ролі Марії Заньковецької (йдеться про за-
головну роль у виставі “Марія Заньковецька” за п’єсою
І. Рябокляча, режисер О. Ріпко – С. М.) я б не зіграла...

С. М.: До речі, щодо режисера Сергія Володимиро-
вича Данченка... Заньківчани згадували, як він на репе-
тиціях сидів мовчки, опустивши голову, а тим часом на 
сцені артисти активно працювали. По закінченні ж проб 
він безпомильно, детально аналізував роботу кожного: 
“Тут було так, там не так...”. Що Вам у професіональ-
ному житті дав як режисер Данченко?

Л. К.: По-перше, довіра. Він вірив у мене і мені, 
і за це я йому глибоко вдячна. Олекса Миколайович 
Ріпко мене “не бачив” у ролі Заньковецької, казав: 
“Ну що то за горобчик, який хоче бути героїнею?” А 
Данченко знав мої внутрішні відчуття, мою любов до 
театру. Він дав мені віру в театр і в себе. Переконав. 
І ще, як режисер: творчо не тиснув, казав: “Працюй”. 
І ми з Федором Стригуном, Богданом Ступкою, Бог-
даном Козаком “пропадали” у театрі. Пошуки не за-
вжди вдовольняли Данченка, він уточнював, радив, 
допомагав. Скеровував так, що нам здавалося, наче 
творимо самі. Ось ця готовність дати змогу роз-
критись, а потім делікатно відкоригувати. Як казав 
Мікеланджело: “Від каменю відсікти зайве”, – оце в 
ньому було. Він був Мудрець, театральний мудрець, 
мудрець-філософ, він стояв над ситуацією, бачив усю 
виставу, бачив усіх дійових осіб, їхні взаємини між со-

“ËÜÂ²Â ÑÔÎÐÌÓÂÀÂ ÌÅÍÅ...”

Ëàðèñà ÊÀÄÈÐÎÂÀ

Лариса Кадирова – Марія
Заньковецька у виставі 
“Марія Заньковецька” 

І. Рябокляча. 
Режисер – Олекса Ріпко, 

художник – Мирон Кипріян. 
Театр ім. М. Заньковецької.

1972 р.

Лариса Кадирова – Дука Зілія
у виставі “Німий лицар” 
Е. Хелтаї. 
Режисер – Алла Бабенко, 
художник – Валерій Бортяков. 
Театр ім. М. Заньковецької, 
1979 р.

Лариса Кадирова – Корделія 
у виставі “Король Лір” В. Шекспіра. 
Режисер – Михайло Гіляровський, художник – Мирон Кипріян. 
Театр ім. М. Заньковецької, 1969 р.

Лариса Кадирова – Мавка
у виставі “Ніч на полонині” 
О. Олеся. Режисер – Віктор 
Лисюк, художник – Мирон 
Кипріян. Театр ім. М. Занько-
вецької, 1969 р. 

119



120120

бою. Знав нас і був великим інтуїтом: завжди точно 
вгадував, розумів, що можна видобути з кожного ак-
тора, знав його творчий і людський потенціял. Ми 
тоді, пригадую, писали сценарії урочистої посвяти в 
акторство. Одного разу я їхала потягом в одному купе 
із потрясаючою людиною, земляком Дмитра Гнатюка. 
Мій попутник був науковцем, мав лабораторії у Ка-
ліфорнії та Україні, і розповів, що колись, у гімназії, 
латиною вони клялися бути вірними науці, вченню, 
пізнанню. Він у перекладі прочитав присягу, я запи-
сала її дотично до акторства, і ми озвучували текст у 
театрі. Сергій Данченко вніс оцей творчий струмінь: 
ми витворювали вечори, виставки, поряд з нами були 
літератори, художники. Тоді я познайомилася з на-
шими прекрасними художниками: сім’єю Безпалкі-
вих, Тарасом Левковим, Зіновієм Флінтою, Іваном 
Остафійчуком, Володимиром Патиком, Любомиром 
Медведем, Андрієм Бокотеєм, Дмитром Крвавичем, 
Еммануїлом Миськом...

І досі триває з багатьма зв’язок, я відчуваю, як 
моя героїня у виставі “Стара пані висиджує” Тадеуша 
Ружевича каже: “Я не перегризла пуповини, я не дам 

її відтяти”. От ця пуповина і зв’язує мене зі Львовом. 
Це моє місто, воно мене сформувало! Сформувало 
мою фантазію, мої смаки. Хіба можна забути: бруків-
ка, архітектурні стилі, ґрати, старі брами, візерунки? 
Львів і львівські люди: Турини, Володимир Овсійчук, 
Ростислав Братунь, Роман Лубківський, Роман Федо-
рів, Тарас Салига, Дмитро Крвавич, який читав мені 
сонети Шекспіра. З ними обговорювали усі вистави, 
всі ролі… У них я навчилась прокреслювати свою 
інтонаційну, пластичну, емоційну лінію в просторі. 
З Леонілою Міщенко ми говорили про – Наталю Лі-
вицьку-Холодну, Оксану Лятуринську, Галину Мазу-
ренко, повертали з небуття їхні імена.

С. М.: Частково ці записи збережено на Львів-
ському обласному радіо. Тепер студенти-театрознавці 
мають можливість їх слухати, пишуть дипломні ро-
боти про радіотеатр…

Л. К.: Пам’ятаю, створювали програми: “Леся 
Українка і Сергій Мержинський”, “Леся Українка і 
Львів”. Який дивовижний Лесин портрет роботи Іва-
на Труша!!! Мені здається, він був закоханий у Лесю, 
коли малював її портрет, таке тремтливе, мерехтливе 
тло портрета, з якого виринає знайоме Лесине облич-
чя. А Іван Франко?! Якщо вибудувати піраміду його 

Федір Стригун – Дон Жуан, Лариса Кадирова – Донна Анна у 
виставі “Камінний господар” Лесі Українки. Режисер – Сер-
гій Данченко, художник – Мирон Кипріян. Театр ім. М. Зань-
ковецької, 1971 р. 

Лариса Кадирова – Мавка, Володимир Глухий – Лісовик у ви-
ставі “Лісова пісня” Лесі Українки. Режисер – Алла Бабенко, 
художник – Марія Левитська.  Львівський академічний театр 
ім. М. Заньковецької, 1983 р. 



121

Ëàðèñà ÊÀÄÈÐÎÂÀ

творчости в усіх царинах, то на вершині стоятиме 
поема “Мойсей”. А зустрічі з нашими сучасниками 
– Іваном Гаврилюком, Іваном Миколайчуком, які при-
їжджали до Львова?! А дивовижні білоруські поети, з 
якими спілкувалися й читали поезію українською і бі-
лоруською мовами: були несамовито закохані у мелос 
цих мов! Часом з Литви приїздили Юозас Мільтініс, 
актори, котрі ночували у нас удома, інколи до чотир-
надцяти люду! Ми з мамою готували їм сніданки... Це 
були ті зв’язки, які не підлягали прагматизму, зазем-
леному побуту, які несли зі собою пізнання людини. 
А дивовижні львівські музеї, українське бароко, Пін-
зель, творчість якого мені відкрив Борис Григорович 
Возницький?! Ми поїхали з ним до Олеська, і він мені 
показав ікону Львівської Богоматері, тоді домовились 
створити музей однієї ікони і влаштовувати там мо-
новечори: одного інструмента, однієї книги, одного 
вірша, одного актора... Неможливо було не відгукну-
тись до тих людей. Я, може, когось не згадала, але для 
мене вони всі рідні й великі... Пам’ятаю, як ходила 
до партійних бонз і доводила, пояснювала, хто такий 
для нас Лесь Курбас. Першим, хто згодився тоді на 
курбасівський вечір, був начальник управління куль-
тури Ярослав Дем’янович Вітошинський. Я вмовила 
Богдана Козака бути режисером нашого вечора до 
століття Курбаса.

С. М.: Він теж записаний на Львівському теле-
баченні, збережений у фондах.

Л. К.: Ніна Бічуя може розповісти, які матері-
яли я їй привозила з Києва, бо мені тоді дозволили 
працювати у фондах Інституту літератури з архівом 
Леся Курбаса, я переписувала, що змогла, і віддавала 
матеріяли Ніні…Отже, акторство дало дуже багато. 

С. М.:  А чи можете сказати, що воно – забрало? 
Л. К.: Про це не хочу говорити… Я маю дорос-

лого сина Максима, прекрасну невістку Світлану, 
дорогу онуку Анну. І коли виникають якісь складні 
життєві перипетії, то син мене запевняє: “Мамо, ти 
чесна, ми тобі віримо!” А це найголовніше...

С. М.: Не кожен, хто має сім’ю і дітей, почува-
ється не самотнім …

Л. К.: Тоді рятує робота. Професія дала мені такі 
моменти високости, коли на сцені у виставі ти “ле-
тиш”, коли тебе розуміють, коли тобі аплодують!!! 
Я в житті ніколи не граю актрису, і мене дуже час-
то не впізнавали у побуті. Ми навіть робили такий 
експеримент: у Львові на вулиці я ставала під своїм 
триметровим фотозображенням, що висіло на фасаді 
театру. Люди минали нас, ніхто не ідентифікував мене 
з цим портретом. Завжди казали, що я така маленька 
в житті...

С. М.: Як Ви це поясните?
Л. К.: Мовлю знову: завдячую Львову й львів’я-

нам, що стала собою нинішньою. Олександр Гай 

міг запитати мене: “Ти читала Буніна? А як же ти 
виходитимеш на сцену? Люди ж одразу побачать, 
що ти не читала Буніна!” І я кидалась до бібліотеки, 
хапала книгу, читала… Володимир Аркушенко від-
крив мене мені – навчив посміхатися; Борис Тягно, 
Доміян Козачковський, Анатолій Ротенштейн, Олекса 
Миколайович Ріпко, Зінаїда Дехтярьова вчили азів 
театральних. І тепер розумію: зі сцени видно, що ти 
живеш не тільки буденними життєвими реаліями, 
а й маєш щось у серці... І це впізнається у повороті 
голови, в погляді, інтонації, в сценічному акценті, у 
веденні діялогу... Це залежить від твого духовного 
світу, від того, що тебе хвилює в цьому світі, як світ 
сприймаєш у собі і себе у світі.

С. М.: Ви говорили про своїх учителів. Нині про 
Вас уже говорять Ваші учні. Що Вам дає співпраця 
з учнями? Коли Ви стали педагогом?

Л. К.: Почалося це теж у Львові, в студії при Теа-
трі імени Марії Заньковецької. Тепер я вже професор 
Національної музичної академії у Києві. А тоді Воло-
дя Глухий запропонував мені зробити зі студійцями 
дивовижне дійство: “Марусю Чурай” Ліни Костенко. 
До речі, у мене було сім Марусь: Маруся – драма-
тична, Маруся – співоча, Маруся – кохання, Маруся 
– залюблена в землю…  

Лариса Кадирова – Лариса Огудалова, Любов Каганова 
– Огудалова у виставі “Безприданниця” О. Островського. 
Режисер – Алла Бабенко, художник – Олексій Левченко. 
Львівський академічний театр ім. М. Заньковецької, 1985 р. 



122122

У літературно-музичній композиції за поезією 
Івана Франка, пригадую, постелила полотно, на якому 
було розкидане листя і калина. Полотно прослалося 
життєвим хрестом. У Києві я зробила десять вечорів 
української поезії: від українського бароко до сучас-
ности. Ми читали давньою слов’янською мовою, ще 
досковородинською, виконували тогочасні розспіви, 
звучав оркестр старовинних інструментів. А ще ве-
чори наших сучасних поетів, літераторів, музикан-
тів, різні імпрези, які потребують знання живопису, 
літератури, графіки, скульптури, музики. У Львові в 
Домініканському соборі була режисером і ведучою 
вистави “Фрески” за поезією Наталі Давидовської 
– разом з художником Володимиром Слєпченком, ка-
мерним оркестром під орудою Олександра Щура. Хо-
реографом запросили Еллі Вітошинську з Австрії. Це 
було на 40-річний ювілей Наталі, а в 42 її не стало...

 Усією енергією, яку я здобула у Львові, завдячую 
своїй мамі, Клавдії Миколаївні. Вона була з роду Ко-
ноненків, з Зеленого Клину в Приморськім краї. Дід 
Микола надзвичайно гарно співав, був першим тено-
ром на селі. Він дуже рано пішов з життя, але лишив 
по собі четверо дітей – дочок і синів. Коли одного 
зимового вечора у їхній дім прийшли сказати, що 
їх завтра будуть розкулачувати, бо мали нормальну 
господарку, вони взяли чотирьох дітей, зв’язали, що 

могли з речей, і через усю країну рушили з Примор’я 
в Україну. Війна змусила їх осісти у Ташкенті, де вони 
жили до 44-го року. Потім переїхали до Львова. Мені 
не було ще й двох років. Львів  сотворив з мене Лю-
дину.

С. М.: Актор, педагог – по-Вашому, поняття то-
тожні?

Л. К.: І акторові, й педагогу треба вчитися відбо-
ру й умінню віддавати. Ось Олександр Боніфатійович 
Гринько. Це дивовижна людина, глибокої  культури, 
якого багато чого навчила сибірська “академія”; Кох 
Богдан, який мав прекрасну консерваторську освіту, 
Борис Мірус – ці люди – моральний камертон Театру 
імени Марії Заньковецької. Я люблю людей мудрих, я 
до них тягнусь. Бо я все одно хочу пізнавати і пізнава-
ти світ. Мене цікавить Ахматова, Пікассо, французька 
культура, російська культура і наша, наша українська 
– література, звичаї, поезія, живопис, їхня глибин-
ність, історизм у контексті европейської культури. 

 У Києві важко інтегруватися, надто, коли ти вже 
сформований як творча особистість. Усе львівське 
у мені горіло й гонорувало, я приїхала до Києва у 
Національну спілку театральних діячів, сповнена різ-
них помислів... І це “пробивало” кожного. Я могла по 
шість годин сидіти під дверима міністра культури... 
Але він таки мене приймав. Так пішла “закрутка” 
різних фестивалів: різдвяного в Луцьку у Данила 
Поштарука,  “Боспорські агони”, “Марія”, конкурси 
читців. Скільки вечорів Лесі Українки було проведе-
но! У Ялті цей конкурс живе й досі...

Я щаслива, що Богдан Сильвестрович Ступка і 
директор Михайло Васильович Захаревич у Театрі 
імени Івана Франка зробили камерну сцену – “Театр 
у фоє”. Я так люблю цю сцену: тут контактуєш з кож-
ною людиною. І кожна вистава звучить по-іншому. 
Тут ти стоїш перед глядачем і виходиш на спільну 
вісь, починаєш апелювати саме до цієї людини, від-
криваючи душевні й духовні рецептори.

Працюючи зі своїми студентами, я саму себе 
творю, скидаю наліт років, тягар суєтности, наліт 
зайвини в думках. Дуже люблю приходити увечері 
додому: спочатку читаю з онукою Анею, філософ-
ствуємо, дивимось разом картини, вдивляємось у 
небо, яке темніє, спостерігаємо захід сонця... Вона 
дивну річ мені недавно сказала: “Лоло, у мене є ідея, 
зелена!”. Ми пішли на балкон, я слухаю її: “Делева 
(вона не вимовляє літеру “р”)! Тлеба вийти в ліс, зна-
йти делево, ковтнути клапельку повітля, обняти колу, 
і ти станеш Людиною”. Я їй за це вдячна. Вона мене 
очищує, намагається “проникнути” в мене, і коли я 
бачу такий проникливий погляд, я кажу студентам: 
“Я не вчу, я хочу пробудити в вас момент пізнання, 
бажання пізнати, несамовите бажання, яке зробить 
вас людиною”.

Лариса Кадирова – Грасіела у виставі “Посаг кохання” 
Г. Маркеса. Режисер –  Олексій Кужельний, художник – Окса-
на Чепелик. Національний академічний драматичний театр 
ім. І. Франка, 2005 р.



123

Ëàðèñà ÊÀÄÈÐÎÂÀ

123

А скільки важить спілкування з Ліною Костен-
ко! Який це камертон духовний для України! Інколи 
Ліна Василівна просить поспівати чи почитати по-
езію, коли ми збираємося у неї, вона вважає, що її 
поезію я читаю особистісно, але ж інакше не можна. 
Якщо буду ритм читати – не той шлях. А якщо це 
моє, пережите, моє роками вибудуване, тоді це про-
низує Людину, яка слухає. Ліна Василівна буває на 
всіх моїх виставах.

З посольством Норвегії ми робили вечір Норвегії 
в Україні, конференцію, присвячену Генрику Ібсену, 
фотовиставку пейзажів Осло. До нас приїхали музи-
канти, які грали норвезьку музику, прийшла Ольга 
Дмитрівна Сенюк, мудрий перекладач з норвезької, 
унікальна актриса з Норвегії Юні Дар показала моно-
виставу про своє розуміння жіночих образів Генрика 
Ібсена. Пригадую, після вечора В’ячеслав Брюхо-
вецький сказав: “Ти мене примирила з Ібсеном,  я 
його не любив”. 

 З посольством Китаю робила китайський вечір 
у Києво-Могилянській академії: знайомство з Пекін-
ською оперою, концерт солістів Одеської та Шанхай-
ської опер, чайна китайська церемонія та китайські 
ліхтарики, ширми, інкрустовані перламутром – усе 
створювало таємничий аромат прадавньої культури 
Китаю... А ще вечір Угорщини з виставкою художниці 
з Будапешта, з концертом угорських музикантів... 

С. М.: Очевидно, через те , що Вам це вдається, 
тому і їдуть до Вас звідусіль?

Л. К.: Від цих вечорів лишився дивовижний зву-
коряд у душі. Мої родичі розуміли це, поділяли мої 
захоплення, приїжджали за мною, коли я вже від уто-
ми не могла дійти додому.

С. М.: А чи розуміла це мама?
Л. К.: Мама всю себе розчинила в мені. Наші 

заньківчани, ті, хто бував у нашому домі, знали: мама 
страшенно любила приймати гостей. Двері у нас рідко 
коли зачинялися. І мама пекла такі торти…навіть з 
гороху! Накривали ми стіл, а потім, коли всі розхо-

Після вистави “Стара жінка висиджує”  Т. Руже-
вича з режисером Збігнєвом Хшановським, 2010 р.

Лариса Кадирова у виставі “Стара жінка виси-
джує” Т. Ружевича. Режисер – Збігнєв Хшанов-
ський,  художник – Євген Лисик. Національний 
академічний драматичний театр ім. І. Франка, 
2010 р.

дились, сідали, відгортала мама краєчок скатертини 
і казала: “Ти бачиш: гарно все з’їли, нічого не ли-
шилось!”. Вона так раділа людям, любила людей. 
Заньківчани казали: “Якби ти хоч трохи була схожа 
на маму”! Потім я переїхала до Києва. Мами не ста-
ло. Пішла від нас назавжди... Минув час, і я почала 
відчувати, як у мені проростає мама! Посмішкою, 
сміхом, інтонаційно, жестами, характером.

С. М.: Вам допомагає мама?
Л. К.: Я молюся до мами, до Лесі Українки, до 

Тараса Григоровича, до Івана Яковича. Я  кожного 
вечора і кожного ранку їм кажу: “От бачите ви мої по-
мисли, відчуваєте мене, поможіть мені з фестивалем, 
з виставою, в спілкуванні з людьми”...

С. М.:  Повернімося до того часу, коли Кадирова 
не була тією постаттю, що зараз. Коли я прослухову-
вала архіви Львівського радіо, досліджуючи зі студен-
тами явище радіотеатру, феномен Лариси Кадирової 
відкрився мені абсолютно очевидним. Це велика ро-
бота – театр перед мікрофоном. Треба вчитатися у 
текст, ти один перед мікрофоном, перед тобою тільки 
аркуш паперу, а слухають тебе тисячі людей. Що Вам 
давав радіотеатр?



124

Л. К.: Ми познайомили слухачів з поетесами ді-
яспори, яких ніхто не пам’ятав, не знав у нас. А ми 
живемо тут, проросли з цієї землі, їмо її хліб, це наше 
обійстя. Тут має бути все приведено до ладу: ти сам, 
душа твоя, мова, слово твоє. Якщо ти брутально го-
вориш, якщо ти не чуєш дивовижного українського 
мелосу, то як ти можеш виходити на сцену? Як ти 
взагалі можеш до людей іти? Колись грецьким ді-
тям з самого початку викладали риторику, вміння 
висловити свою думку, вірно побудувати її словес-
но, тембрально, інтонаційно, пластично. Як можна 
взагалі не любити мову? Коли я читаю староукраїн-
ською мовою поезію, таке враження, що вони писали 
про наш, теперішній час, про нас нинішніх: усе ті ж 
проблеми. І ми не маємо права говорити, що от за-
раз поганий час, звішувати крильця, опускати руки і 
сидіти чекати, коли нам принесуть… А ніхто нічого 
не принесе! А полюби цю землю, а ходи ногами по 
землі та головою торкайся неба, а побач зорі над нами 
дивовижні! Захід сонця! 

С. М.: А чи можете розкрити секрет того, як люди 
знаходять одне одного, і як впливають, формують і 
роблять з людини людину? Як притягується те, що 
має притягнутись? Це доля?

Л. К.: У моєму житті був період, коли мене обсту-
пила стіна бойкоту: я перестала грати, мене забули, 
не було дзвінків, і тільки двоє людей мене тоді не 
покинули – Збігнєв Хшановський і Богдан Козак. Я 
дуже вдячна їм. Потім, коли народився Максим, про-
рвало: тоді прийшли всі. Володимир Овсійчук приніс 
ровер малому, це було чудо! Сенчуки, Валя Данчен-
ко... Тоді все згладилось. Але от знову... Я 30 років 
пропрацювала у Театрі імени Марії Заньковецької. 
Коли театр святкував 90-ліття, мене навіть не запро-
сили! Людям сказали, нібито я зайнята і відмовилась. 
Мені це болить і незрозуміло це мені...

Зате щемно і втішно на душі, коли часом працюю 
у прямому ефірі, а мені телефонують з Тернополя, зі 

Східної України люди, які пам’ятають наші заньків-
чанські гастролі. Нещодавно, розбираючи свій архів, 
знайшла лист від Марка Кропивницького. Коли ми 
були на гастролях у Москві, на сцену вийшов дідусь і 
дав мені листа. Лист написаний французькою мовою, 
в ньому йдеться про те, що він, Марко Кропивниць-
кий, лежав довго в могилі, а тепер прийшов подивив-
ся нашу виставу (“Марія Заньковецька”) і зрозумів, 
що є актори, які люблять театр, і... що можна мене 
заручити зі сценою. Себто якісь дивовижі стаються 
в житті... Бог, Дух, Хрест, готика, бароко українське 
– це злиття дає тобі таку точку відліку духу, від якої 
ти відштовхнешся і до якої ти прийдеш.

С. М.: Що відчуває директор, організатор, ху-
дожній керівник фестивалю після того, як черговий 
фестиваль “Марія” завершився: втому, щастя, роз-
дратування? Це крапка, знак оклику, три крапки?

Л. К.:  Зараз – спустошення. Аналіз прийде піз-
ніше. Ще повинна доробити прем’єру за Ружевичем. 
Бракує часу. Зараз я дуже втомленою почуваюся… 
Закінчився фестиваль. Всі роз’їхались. Наринає стра-
шенна самотність.

С. М.: Ви не самотня! Те, що робите Ви, ніхто 
інший, очевидно, не робитиме. І ми за це Вам дуже 
вдячні! Чекатимемо наступної зустрічі, нової “Марії”!

Київ – Львів

Розшифрування тексту – Юлія Кісіль

Лариса Кадирова у моновиставі “Сара Бернар. Наперекір 
усьому” З. Хшановського, Л. Кадирової. Режисер – Збігнєв 
Хшановський, художник – Тетяна Соловйова. Національний 
академічний драматичний театр ім. І. Франка, 2006 р. 

Лариса Кадирова у моновиставі “Бути...” за книгою Р. Зар’яна 
в інсценізації та поставі Акопа Казанчяна, художник  – Ліліт 
Степанян. Національний академічний драматичний театр 
ім. І. Франка, 2007 р.



125

“Три сестри” Берегівського театру стали одним 
з найсильніших театральних подій “Гогольфесту 
2008 року”. Холодна й тривожна, майже повоєнна 
атмосфера напівзруйнованого Арсеналу увійшла в 
дивовижний резонанс із цим архілюдяним Чеховим, 
виповненим внутрішньо рідкісним трепетом, при-
страстю та драматизмом. Актори Виднянського, 
котрі довгий час живуть в умовах комуни і особли-
вого театрального “послушництва”, притаманного 
цеховим братствам середньовічних мандрівних труп, 
віддавна уміли грати свої дивовижні вистави як у 
затишних театральних залах, так і в зруйнованих 
храмах, парках та на площах. Мабуть, цей досвід 
зробив їх носіями особливої якости, котру можна на-
звати “внутрішній вогонь”. Незатишне, напружене 
очікування змін, виповнена сподіваннями безнадія 
дому Прозорових тут має якусь дивну особливість: 
персонажі Чехова, а, можливо, актори Виднянсько-
го, ніби пов’язані одні з одними невидимими нитка-
ми непідробного людського зв’язку. Зв’язку, харак-
терного для людей, що пережили разом епохальний 
ланцюг катастроф. Ця особлива, унікальна якість 
трупи, складеної при цьому із яскравих акторських 
талантів, не менш помітна і в одній з найбільш ран-
ніх робіт Берегівського театру “Вбивство у соборі” 
Т. С. Еліота, котру Аттила Виднянський представив 
на “Гогольфесті” 2009 р. Однак тут ця єдність, 
виявлена в екстатичній злютованості хору, як і іс-
тинна середньовічна релігійна ритуальність тільки 
підкреслює індивідуальну самотність та окреміш-
ність. Якщо есхатологічний настрій “Трьох сестер” 
виповнений колективною самотністю, людським те-
плом та тугою за землею обітованою, “Вбивство у 
соборі” – це самотність Голготи. Вона позбавлена  
“душевного” як категорії. Спектакль розкриває при-
роду фатуму як трагічного – адже усвідомленого 
– вибору. Антична, або й навіть пра-антична при-
рода трагедії постає тут крізь призму христи-
янської теми мучеництва. П’єса Еліота не могла 
мати інших слів. Саме словосполучення “Вбивство 
в соборі”, що апелює до теми священної жертви, 
настільки повно містить квінтесенцію філософії, 

сутність та цивілізаційний конфлікт, закладений 
у цьому дивному творі, що потреби в них немає.                                                                                   
Але: “самопожертва” чи “саможертвопринесен-
ня”? Аттила вносить у драму Еліота, що повністю 
лежить в рамках християнської культури, якусь язич-
ницьку образність, виявлену у ритмопластиці виста-
ви. Вона мерехтить дивними спалахами, і звучить 
як потаємний конфлікт поміж світом ідей, світом 
чистого духа і протосвітом – світом магічним. На-
товп старих прихожанок, що наче зграя сірих птахів 
супроводжують Беккета, по його смерті виходять 
з-за колони з руками, заплямованими його червоною 
кров’ю – жертовною кров’ю агнця.  

Досьє:
Аттила Виднянський народився в Берегово 8 бе-

резня 1964 р. Закінчив  університет в Ужгороді, по-
тім два роки вивчав історію та світову літературу 
в Мужієво (Закарпаття). Закінчив 1992 р. режи-
серський факультет Київського інституту театру, 
кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого (нині 
– Київський національний університет театру, кіно і 
телебачення  ім. І. К. Карпенка-Карого) та очолив Бе-
регівський угорський театр. У 2004 р. – мистецький 
директор Національної опери в Будапешті (Угорщи-
на). Від січня 2006 р. очолив Дебрецинський театр ім. 
Міхая Чокона (Угорщина),  де й працює досьогодні, 
продовжуючи керувати Берегівським театром.  Ав-
тор 45 вистав, здійснених у 17 театрах.

“ÄÎÂÊÎËÀ ×ÎÃÎ 
ÇÁÓÄÓªØ ÑÂÎª ÆÈÒÒß…”

Аттила ВИДНЯНСЬКИЙ

Атилла Виднянський.



126

Марія Ясінська: Вистава “Вбивство у соборі”, 
яку ми сьогодні бачили, має зв’язок з літургійною 
драмою?

Аттила Виднянський: Так. Насамперед  через 
Еліота. Це неймовірно міцна традиція, яку я вивчав. 
В Угорщині вона існує від XVI століття.

М. Я.: Звідки ще черпає  ваш театр?
А. В.: Не знаю. (Сміється). Я не люблю артику-

лювати. Я вважаю, що за останні 30–40 років в те-
атральному світі народилось безліч чудесних ідей, 
котрі стосуються простору, жесту, вимови слова, 
музичности. Зараз настав час синтезу. Мої постави 
дуже різні. Декотрі творяться легше, декотрі робити 
складніше, якісь вдаються краще, інші – гірше. Але 
я свідомо шукаю різні шляхи, бо думаю, що це час 
синтезу.

М. Я.: Уперше Київ побачив берегівську “Вбив-
ство у соборі” ще 2001 року. Чому Ви знову вирішили 
показати на Гогольфесті саме цю поставу?

А. В.: Вона настільки важлива для мене своєю 
проблематикою, що дотепер посідає важливе місце 
в нашому репертуарі. Першу версію цієї вистави ми 
створили і успішно зіграли ще 1997 року. Але відтоді 
в ній дуже багато змінилось. Тоді хор складався з 
дев’яти жінок, тепер їх дев’ятнадцять. І звучить він 
потужніше. Істотно змінились акценти. Фестиваль 
запросив саме цю виставу. І мені здається, що це до-
сконалий вибір для цього простору. Не кожна наша 
постава прозвучить тут добре. Цей простір має осо-
бливі вібрації. В нього своя музика. Фантастичний 
простір!

М. Я.: Чому поетична драма Еліота про муче-
ницький подвиг архієпископа XII століття залиша-
ється для вас актуальною? Як Ви формулюєте тему 

“Вбивства у соборі”, і що в ній особисто для вас 
важливе?

А. В.: Мене завжди мучило: якби 800 років тому 
все вирішилось інакше, якби релігійна влада не по-
ступилась владі світській? Чи в релігії, в нашому спіл-
куванні з Богом більшого б значення набула верти-
каль? Якби було більше таких людей як Томас Беккет, 
котрий говорить геніяльну фразу – найважливішу для 
мене фразу, котра десять років тому у першому варі-
янті спектаклю не прозвучала так сильно, та й взагалі 
не прозвучала: “Як можна втратити свою волю? Ні, 
не втратити – знайти свою волю у волі Бога?”. Ви-
става про це. І про те, що таке – люди, котрі можуть у 
своїх переконаннях йти до кінця. Зараз усвідомлення 
своїх цілей є для мене основним питанням. В певно-

Сцени з вистави “Три сестри” А. Чехо-
ва. Режисер – А. Виднянський. Берегів-
ський угорський театр, 2008 р.



127

му сенсі цей театр, світ, який ми 
створили, наша трупа стала для 
нас чимось на кшталт острова 
порятунку. Ми закриваємось і 
займаємось важливими для нас 
справами. Але я бачу, що відбу-
вається довкола нас. Я бачу, як 
суспільство втрачає віру, як зни-
кають орієнтири. Нема позитив-
них ідей – абсолютний цинізм і 
зневіра. Ми вже не віримо нікому 
в цьому світі. Не помічаємо, що 
живемо в абсолютній горизонта-
лі, не підводячи голови, без верх-
ніх точок. Повернутись до Бога 
дуже просто. І виникає питання: 
“Як могло людство так відійти 
від віри, жити так безбожно?” Як 
може так не по-божому влашто-
вувати свій побут, свята і будні? 
Зараз настав час повернутися до 
основних питань. Це багато би 
що врятувало.

М. Я.:  Ваші постави завжди дуже глибоко націо-
нальні, і при цьому часто їхньою базою є нестандарт-
ний матеріял. Що керує Вами при виборі драматургії 
і як Ви з нею працюєте? 

А. В.: Ми ніколи не “ставимо” постави. Ми бе-
ремо визначений матеріял і починаємо з приводу 
якогось тексту чи якоїсь музики – буває й так – роз-
мірковувати про життя. І оскільки живемо в певному 
середовищі, в оточенні певних людей, в певний час, 
звичайно, вони, врешті-решт,  стають нашими і дуже 
національними. “Три сестри” – постава про нас, Еліот 
і Беккет теж дуже “наші” постави. Коли ти починаєш 
“ставити поставу”, ти втрачаєш корінь. Без коріння не 
можна. Коли я кажу про вихід із горизонталі, про вер-
тикаль, важливо розуміти, що існує низ. Це – корін-
ня. Наше коріння. Необхідно сформувати себе через 
коріння – без цього не можна. Неможливо поважати 
інших людей, інші нації, не поважаючи своїх коренів. 
Тільки зберігаючи свої традиції, поважають чужі і 
захоплюються досягненнями інших націй. Не буває 
інакше. Я вважаю, що постава тим краща, чим більше 
вона торкається нас і народжується із нас. Я вставив у 
“Вбивство в соборі” угорський віфлеємський звичай. 
У нас досі діти, мої діти ходять на Різдво колядувати. 
Я вставив це у “Вбивство в соборі” тому, що ті високі 
ідеї, той рівень, на якому існує Томас Беккет, для нас 
не дуже доступний. Наш рівень – це колядування, 
очікування Різдва. А він говорить про те, що треба 
очікувати Різдва, знаючи, заради чого народжується 
Ісус, і водночас думати про Великдень. І для нас це 
складніше. Я відчуваю свій світ через мікрокосмос, 

в якому я сам існую, і заради цього мікрокосму по-
винен щось робити. Я зачіпаю питання, про які мені 
неугорською говорити дуже важко. Я не знаю, на-
скільки це зрозуміло…

М. Я.: Як Ви розумієте поняття “традиція”?
А. В.: Це мова в чистому вигляді. Одне з найваж-

ливіших завдань нашого театру – намагатися зберегти 
мову. Я думаю, як і для всіх нормальних людей, це 
наші звичаї та обряди, наші ритуали, котрі майже зни-
кли. Ми намагаємось їх відроджувати, підтримувати 
і шукати через театр. Це – наші стосунки з навколиш-
нім світом. Перебуваючи в дуже специфічному місці 
– на межі двох культур – ми довго з цим боролися, 
не розуміючи свого значення, свого завдання. Тепер я 
розумію, що ми є мостом. Через нас багато визначних  
митців України та Росії потрапили до Угорщини. Сьо-
годні я запрошую не лише до Берегівського, але й до 
Дебрецинського театру. 

М. Я.: Як вдалося в такому маленькому провін-
ційному містечку як Берегово створити настільки 
потужний театр?

А. В.: Якоюсь мірою Берегівський театр пере-
буває в Берегові. Як я казав, ми – лише острівець. За 
останні 20 років місто геть спотворилось. Це – межа. 
Люди займаються виключно здобуванням грошей, 
торгівлею: таємною, легальною і нелегальною –  і 
нічого більше їх не цікавить. Я збрешу, коли не скажу, 
що, незважаючи на це, все ще існує кілька сотень, 

Àòòèëëà ÂÈÄÍßÍÑÜÊÈÉ

Сцена з вистави “Три сестри” А. Чехова. Режисер – А. Вид-
нянський. Берегівський угорський театр, 2008 р.



128

можливо, тисяч людей, для яких ми важливі. І для 
них це теж певною мірою острівець. Ми намагаємось 
привести їх до нас, до цього малесенького світу. Так 
можемо частково врятувати себе.  В нас є постава 
“Декамерон”, теж уже дуже давня. Одна із ситуацій 
там – чума. Люди виїжджають у провінцію і розпо-
відають одне одному казки. Так робимо ми: довкола 
нас чума, а ми – малесенький театрик десь там – опо-
відаємо казки, і безмежно радіємо, що є люди, котрі 
нас слухають. Ми намагаємося зберегти себе. Дуже 
важливо плекати в театрі здорові стосунки. У нас у 
всіх діти. В мене – п’ятеро. Це важливо – відчувати 
життя по-справжньому, і водночас – зберігати пев-
ну відстороненість. Ці поняття не заперечують одне 
одного. 

М. Я.:  Як вдається упродовж шістнадцяти років 
зберігати ці не просто здорові, а творчі стосунки в 
такому замкненому середовищі?

А. В.: Не знаю. Так склалося. Мені здається, ми 
стаємо лише кращими. Актори помаленьку вироста-
ють. Ось Ви зараз бачите актора, він демонтує декора-
цію і збирає металеві бруси. В Москві він мав шале-
ний успіх у “Трьох сестрах”. Я вважаю, що потрібно 
сформулювати для всіх і, звісно, що найважче, для 
самого себе дуже чіткі моральні правила. Вимагати 
від інших простіше, аніж від самого себе. Звичайно, 
треба боротися з дрібними і великими проблемами 
всередині трупи, але завжди є величні моменти очи-
щення. Я думаю, якщо чітко сформулювати, заради 
чого ми тут, якщо ти узгоджуєш, знаходиш спільне 
з людьми, з котрими працюєш, це завжди очищує і 
ставить все на свої місця. 

М. Я.:  Хто Ваші вчителі?
А. В.: Я вчився тут, у Києві, у професо-

ра Судьїна. Він був завідуючим кафедрою. 
Серед усього іншого було дві важливі речі. 
Перша – він неперевершено “розбирав” 
матеріял. Ми рік читали “Іванова”. Сто 
шістдесят разів кожен рядок! Спочатку 
було нудно, але чим далі – ставало ціка-
віше і цікавіше. І друге – він створив нам 
умови. Починаючи з третього курсу, ми 
багато їздили і дивились: три місяці про-
вели у МХАТі, потім були в Стуруа, їздили 
до Някрошуса, до Васильєва, тобто мали 
можливість подивитися багатьох великих, 
тоді ще радянських режисерів. У мене досі 
тісні зв’язки з Анатолієм Васильєвим. Він, 
можливо, один з перших, хто оцінив наш 
театр. Був період, коли кожного року грали 

в його театрі. Ми вважаємо “Школу драматичного 
мистецтва” театром-побратимом. Ось приблизно те 
коло, яке я можу назвати.

М. Я.: На Вас вплинув кінематограф?
А. В.: Звісно.
М. Я.:  Хто саме?
А. В.: Я можу назвати фільми тих людей, котрих, 

я думаю, люблять всі: Тарковського (я щодва тижні 
переглядаю якийсь його фільм); Берґмана (так пра-
цювати з актором, як він, – це надзвичайно); Феллі-
ні (він вибудовував сцени з погляду ігрового театру 
– це неймовірно). Тому для мене це дуже важливо. 
Коли ми починали, я своїх акторів змушував дивитися 
фільми. На щастя, їх уже давно не треба змушувати 
– вони дивляться самі. 

М. Я.: Яким методом Ви послуговуєтесь у роботі 
з актором?

А. В.: Не знаю, як відповісти на це питання. Ми 
працюємо багато і ґрунтовно. Кожна робота потре-
бує іншого методу. Звісно, є загальні правила, але я 
думаю, що найпростіший і нецікавий варіянт, коли 
ключем Шекспіра відкриваєш Піранделло чи навпа-
ки. До кожного матеріялу треба знаходити свій ключ, 
кожен матеріял потребує свого способу, свого методу. 
Наприклад, у “Вбивстві в соборі” ми шукали жести, 
хореографію жіночого хору, шукали рухів, досліджу-
вали угорський народний танець. А коли робили “Три 
сестри”, за цілий рік навіть не піднялися: сиділи в 
колі, перекидали одне одному текст і так спілкували-
ся. Коли ми працювали над поставою, що базувалась 
на зонґах, три місяці всі тільки співали пісень. Кожен 
шлях – особливий. І це – моя відповідальність. Я по-
винен перед репетицією чи на початку репетиційного 
процесу зрозуміти усе сам, підштовхнути людей туди, 
куди треба, і шукати варіянти. Інколи в цьому багато 
диктаторства. 

Сцена з вистави “Три сестри” А. Чехова. Режисер – А. Вид-
нянський. Берегівський угорський театр, 2008 р.



129

М. Я.:  Як склалася доля Берегівського театру, 
коли Ви стали керівником театру в Дебрецині?

А. В.: Відтоді минуло вже три роки, і я вважаю, 
що ці три роки все виправдали. Ми всі дуже боялися: 
боявся я, боялися актори, але далі існувати так, як ми 
існували, було неможливо. У нас практично не було 
дотацій, і театр знемагав. Через Дебрецин я почав 
фінансувати і Берегівський театр. Зараз Берегівський 
театр гастролює і щороку грає в Дебрецині 50 вистав. 
Завдяки цьому їм трохи легше, з’являється якась ста-
більність. Улітку, на початку осени і вкінці весни в Бе-
регово завжди багато запрошень, а от осіння, зимова 
та ранньовесняна пора – це голод. Останніх три роки 
це певною мірою вирішується. П’ятеро берегівських 
акторів увійшли до складу трупи Дебрецинського 
театру, ще троє-четверо дуже часто грають там як 
запрошені актори. Кожен рік один берегівський спек-
такль входить до репертуару Дебрецинського театру. 
Це було моєю умовою, мер міста це прийняв, і так ми 
працюємо вже четвертий рік. Так завдяки Дебрецину 
вдалося врятувати берегівський театр. 

М. Я.: Робота з акторами Дебрецина дуже від-
різняється від роботи з берегівською трупою?

А. В.: Звичайно. Різниця величезна. Я намагаюсь, 
щоб способи роботи, існування та ставлення до робо-
ти в Берегово якнайшвидше вплинуло на Дебрецен, 
а не навпаки. Це дуже важко тому, що в цього театру 

Àòòèëëà ÂÈÄÍßÍÑÜÊÈÉ

інші завдання. Це величезний завод. У Берегово ми 
за рік, інколи за два робимо  одну поставу. А там в 
одному сезоні виходить 18 (!) прем’єр. Це ні з чим 
не порівняєш. Як зберегти наш підхід до роботи в 
умовах такого заводу? “Помпезність смерти” – спек-
такль, про який я казав, і який ми в цьому сезоні теж 
повеземо до Москви – це перший спектакль, зробле-
ний в Дебрецині, але я можу вже сказати, що це таки 
здобуток. Після двох з половиною сезонів! Два роки 
тому я не знав, чи можна взагалі робити щось цікаве 
за таких умов. Тепер розумію, що можна, але ці умови 
треба ламати.

М. Я.: Ви їх змінюєте?
А. В.: Намагаємось. Наприклад, намагаємось по-

довжити сезон. Зазвичай влітку великі провінційні те-
атри не працюють. Уже три роки поспіль ми працює-
мо. З іншого боку, акторів привабило те, що з’явились 
цікаві гастролі. Минулого року ми з акторами Дебре-
цина були в шести країнах. Я намагаюся схитрувати і 
купую спільні спектаклі: один берегівський, і ще два 
спектаклі, щоб не доводилося робити всі прем’єри, і 
в нас залишилося більше часу на створення вистав. 
Ми постійно проводимо тренажі, запрошуємо різних 
майстрів. В Дебрецині проводитиме майстер-клас 
Анатолій Васильєв. Цього року тренінги проводив 
колишній танцівник “Дерева” відомий перформер 
Олег Жуковський, скоро у нас будуть зі своїми ворк-

Сцена з вистави “Три сестри” А. Чехова. Режисер – А. Виднянський. Берегівський угорський театр, 2008 р.



130

шопами сучасні французькі хореографи. Ми дружимо 
і постійно співпрацюємо із Южеф Нодь з угорського 
“Театру Знаку” із Орлеана – найвідомішим угорським 
театральним діячем. Вони працюють без слів. Крім 
того, я намагаюся запрошувати на постави цікавих 
людей, котрі прийдуть і почнуть руйнувати всі уста-
лені уявлення, все, що мої актори раніше чули від 
мене. Я радий, що їм намагаються розповісти щось 
абсолютно інше, це надихає!

М. Я.: Ви могли б прокоментувати театральну 
ситуацію в Угорщині? Наскільки вона відмінна від 
української?

А. В.: Якоюсь мірою відрізняється тим, що більше 
забезпечена. Там збереглась структура всіх театрів, і 
навіть більше – тепер ми прийняли закон, в обгово-
ренні якого я брав участь і виступав за те, щоб над 
ним попрацювати ще рік. Але закон уже прийнято, і 
тепер ми намагаємося його почистити. Він зберігає 
театри, тобто виключає побоювання, що якийсь театр 
зникне, бо його позбавлять фінансування. В Україні 
все значно складніше. Умови праці українських акто-
рів значно гірші. Значно. Український провінційний 
театр в дуже важкому стані. 

М. Я.: Раніше Берегівський театр фінансувала 
Україна?

А. В.: І зараз фінансує. Тільки цього достатньо 
лише на пів місяця. Угорщина теж дає гроші, їх ви-
стачає ще на два з половиною місяці. А на решту 9 
місяців ми заробляємо самі. 

М. Я.: В Угорщині відбулась театральна рефор-
ма? Театри працюють на контрактній основі?

А. В.: Там це все хитріше. З одного 
боку, було, з іншого – ні. Слава Богу, цю 
метаморфозу не довели до кінця. Якісь із 
починань дуже позитивні, але штовхнути 
угорський театр на шлях, наприклад, фран-
цузького театру, де нема постійних труп, 
слава Богу, не вдалося. Французи заздрять 
нам, що у нас збереглись трупи. Тепер їх 
захищатиме закон. Аналогічна ситуація 
торкається багатьох аспектів. Наприклад, 
в Угорщині у провінційних трупах майже 
розігнали хори. А до мене приїжджають 
ставити вистави з Італії, тому що в мене 
оперна трупа, і кажуть: “Який у вас фан-
тастичний хор!” Звісно! Якщо хористи у 
нас у штаті, ми їх постійно змушуємо пра-
цювати над собою і тренуємо. А в Італії, 
окрім декількох великих оперних театрів, 
до кожної вистави добирають людей, які 

не зовсім знають одне одного. Можливо, вони непо-
гано співають, але це – не те. Трупи – велика цінність, 
це те, що треба зберігати, якщо воно зруйнується, то 
відбудувати, повернути буде дуже складно. Деякі по-
зитивні речі з’явилися у нас завдяки контрактній сис-
темі: з кожним актором трупи щороку підписується 
новий контракт. Щоп’ять років підписується контракт 
з директором театру. На наступні п’ять років він може 
бути продовжений. Так само з художнім керівником 
та головним режисером. Це абсурдно, що в Україні ти 
залишаєшся директором пожиттєво, хай би якою була 
твоя діяльність. В Угорщині за новим законодавством, 
якщо ти зберігаєш трупу, а не добираєш акторів, ти 
отримуєш додаткові гроші. 

М. Я.: Що б Ви побажали молодим людям, які 
починають свій шлях у театрі?

А. В.: Віри. Треба зрозуміти, чому ми втрачаємо 
своє значення в суспільстві. Ми перестали усвідомлю-
вати, що маємо служити людям, які є довкола нас. Не 
обслуговувати їх вульгарними п’єсами, примітивною 
драматургією, безглуздими виставами. А служити, 
виховувати; тобто йдеться не лише про самореаліза-
цію, про яку дбає більшість митців. Можливо, років 
десять тому я б так не говорив. Але тепер я розумію, 
що маю служити Берегово, Закарпаттю, певною мі-
рою маю служити і служу Україні, тому що коли ми 
приїжджаємо за кордон, ми – український угорський 
театр. Я повинен служити угорській культурі, тому 
що ми говоримо по-угорськи і ми люди угорської 
традиції. Театри, котрі не торкаються реальних про-
блем суспільства, втрачають себе. Треба дуже чітко 
вибрати моральну позицію – довкола чого ти, митець, 
збудуєш своє життя.

Сцена з вистави “Три сестри” А. Чехова. Режисер – А. Вид-
нянський. Берегівський угорський театр, 2008 р.



131

Ïðî ïî÷àòêè

Я не знаю жодної людини, яка б народилася і сказала: 
“Я хочу стати театральним художником”. У два роки я на-
малювала “свій автопортрет” і мій батько* сказав, що “вона 
буде художником”. Відтоді я утвердилась у переконанні, 
що буду художником, інших варіянтів і альтернатив у мене 
в житті не було... 

Але майже всі мої спроби якось систематизувати мою 
мистецьку освіту закінчувалися крахом. У дев’ять років 
пішла до художньої школи. І хоча  художню школу тоді 
очолював неймовірного рівня педагог Роман Турин – якось 
у мене “не склалося”, мені завжди важко було працювати 
“в колективі”, тобто сісти разом з іншими дітьми і “зробити 
щось”... Потім я спробувала ходити в студію Будинку піо-
нерів – біля костелу єзуїтів тоді був Центральний будинок 
піонерів. Мене там садили за парточку, обличчям до стіни, 
і казали: “Малюй, що хочеш”. Це була експериментальна 
студія, там не ставили натюрмортів, не давали завдання 
з композиції. І коли я впиралася носом в цю стіну – мені 
відразу не хотілося малювати “що я хочу”. Я витримала 
там два місяці.... 

До 90-ліття Першого українського 
театру для дітей та юнацтва

Дарія Зав’ялова закінчила 1983 р. Львів-
ський інститут декоративного та прикладно-
го мистецтв (нині – Львівська академія мисте-
цтва) за фахом “художній текстиль”. У 1983–
1986 – викладач спецдисциплін у Вижницькому 
училищі прикладного мистецтва (Чернівецька 
область). У 1990–1992 рр. – художник-поста-
новник Львівського молодіжного театру ім. 
Л. Курбаса (тепер – академічний театр). 
Від 1995 р. – художник-постановник, а від 
2003 р. – головний художник Першого укра-
їнського театру для дітей та юнацтва.

Персональні виставки: 1992 р. – персо-
нальна виставка художнього текстилю в На-
ціональному музеї у Львові спільно з Н. Лапчик 
та Н. Шимін, 2002 р. – проєкт “Нівідкіль з 
любов’ю” в КМЦ “Дзиґа” (Львів) спільно з  
А. Курило (художнє скло), 2005 р. – проєкт 
“Ex ponto” – текстиль і театральний ескіз в 
муніципальній галереї (Харків), 2009 р. – про-
єкт “Deus conservat omnia” (гобелени і живо-
пис) у галереї Primus, Львів. 

Пропонуємо читачеві фрагменти багато-
годинної “сповіді” мисткині – у скороченому, 
журнальному, варіянті.   

“ÁÅÇÍÀÄ²ÉÍÀ ÎÏÒÈÌ²ÑÒÊÀ 
² ÍÅÎÐÎÌÀÍÒÈÊ”
(Спроба автопортрета)

Дарія ЗАВ’ЯЛОВА

*Анатолій Зав’ялов – художник-монументаліст, живо-
писець, графік, закінчив Ужгородське художнє училище та 
Львівський інститут декоративно-прикладного мистецтва, 
учень Романа Сельського, Йосипа Бакшая, Адальберта 
Ерделі; нині живе і працює у Великому Новгороді в Росії. 
– прим. авт. 



132132

Потім мамі порадили взяти приватним викладачем 
студента з Академії мистецтв – тоді Інституту при-
кладного та декоративного мистецтва. І моїм першим 
вчителем з фаху став прекрасний, я вважаю, художник 
(на жаль, нині покійний) Сергій Бобков. Він тоді був 
студентом факультету текстилю, молодим, дуже емо-
ційним, завжди голодним. І перше, з чого він почав і що 
викликало в мене напад плачу, коли він пішов – це аркуш 
паперу, де я мусила проводити лінії, не перериваючи їх, 
так, щоб вони – ці лінії –  ставали все рівнішими і рівні-
шими. Потім він мене примушував малювати все однією 
лінією. Пізніше поклав переді мною книжку і сказав, 
щоб я намалювала її в перспективі. Я зберегла досі цей 
рисунок – він затертий майже до прозорости, стільки 
разів я все стирала ґумкою. Але відтоді з лінією в мене 
немає проблем: я можу провести лінію чим завгодно і як 
завгодно. Він цілковито перевернув моє відчуття самої 
себе, а крім того, навчив азів професії. Займався зі мною 
два роки, а пізніше був моїм викладачем в Академії. На 
жаль, дуже рано пішов з життя. Про нього я зберігаю 
найкращі спогади...  

До театру “навернулась” несподівано. У школі на ви-
стави нас, звісно, водили – але нічого не пам’ятаю. Хіба 
що Оперний, але найбільше мені подобався сам театр, і я 
навіть не можу сказати, що я тоді запам’ятала декорації 
Лисика, ні, це сталося трохи пізніше. А в п’ятнадцять 
років трапилася епохальна подія. Тоді були дуже модні 
телевистави, і були вони, між іншим, достатньо якісні 
– переважно це були переведені в телеформат московські 
театральні спектаклі або ж створені спеціяльно для те-
лебачення. І мені вони страшенно подобалися. Взагалі, 

мушу відразу покаятися, що моє захоплення театром на 
самому початку зовсім не мало львівської адресности. 
При цьому я була дівчинкою освіченою, дуже багато чи-

Сцена  з вистави “Мауґлі” за Р. Кіплінгом. Режисер – 
Р. Валько, сценограф – І. Проніна, костюми – Д. Зав’ялова. 
Перший український театр для дітей та юнацтва, 1998 р.

Сцена  з вистави “Принц і зли-
дар” за Марком Твеном. Режи-
сер – В. Борисяк, сценограф – 
В. Грималюк, костюми –  Д. Зав’я-
лова. Перший український театр 
для дітей та юнацтва, 1999 р.



133

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

тала. Захоплювалась Цвєтаєвою. Читала 
про Вахтангова, Товстоногова, про “Со-
врємєннік”, про Завадського – і нічого 
цього не бачила. І от до нас 1975 року  
приїхав знаменитий московський театр 
Моссовєта із Юрієм Завадським. Тобто, 
сам Завадський не приїхав, але приїха-
ли ті актори – це був для нас такий шок! 
– яких ми бачили в кіно. Я подивилась 
дві вистави, які справили на мене таке 
сильне враження, що можна сказати: 
саме з цього моменту “все й сталося”. 
Спочатку – вистава за Генріхом Беллем 
“Очима клоуна”. Це була вистава актора 
Геннадія Бортникова, де він існував чоти-
ри години на сцені майже в самотності. 
Це було потрясіння. А потім – взагалі 
легендарна вистава Юрія Завадського 
– “Петербурзькі сновидіння” за “Злочи-
ном і карою” Достоєвського. Там грали 
знамениті актори: Георгій Тараторкін, Ія Саввіна, Ле-
онід Марков – прекрасні, харизматичні актори. Але 
найбільше враження на мене справила сценографія 
Олександра Васильєва. Ці страшні “клітушки”, цей 
жахливий, потворний світ Петербурга – геніяльний 
образ, геніяльний! Він увійшов до всіх підручників 
зі сценографії. От тоді вперше в житті я зрозуміла, як 
можна з коробочки сцени зробити величезний світ. І 
ця сценографія мене просто розчавила. У той момент 
я зрозуміла, що художник може бути персоною но-
мер один у театрі. І десь у підсвідомості заклалося, 
що, коли вже я хочу бути художником, то хочу бути 
театральним художником. 

Наступного року гастролював не менш культовий 
московський театр “На Малій Бронній” з великою 
кількістю вистав не менш культового Анатолія Еф-
роса, про якого я читала. Тут уже ми взяли квитки 
майже на всі вистави. І я вже знала: крім того, що 
там грають знамениті актори, там вистави оформля-
ють відомі художники, про яких я вже щось трошки 
читала, бо почала цікавитись сценографією – власне 
після Васильєва. Я знала, наприклад, хто такий Давид 
Боровський. І тому, побачивши “Дон Жуана” Мо-
льєра, я знала, що це Боровський. Так само, вперше 
побачивши знову ж таки абсолютно хрестоматійну 
сценографію Левенталя до “Одруження” Гоголя, я 
знала, що це – Левенталь. Вистави, які мені особли-
во подобались, я намагалась зафіксувати. Зберегли-
ся рисунки від “Очима клоуна”, і від ефросівського 
“Дон Жуана”. До того ж, я почала звертати увагу на 
костюми. І власне у “Дон Жуані” на мене справила 
враження – я ще не знала такого слова – стилізація. 
Наприклад, якісь виразні моменти мережив там були 
перетворені у ручне гачковане мереживо. І це мене 

так вразило, що я досі цей прийом дуже люблю, у 
своїх роботах використовую дуже часто. 

Остаточно все вирішила поїздка до Москви на 
початку 1976 року. За короткий період зимових кані-
кул я подивилась дуже багато вистав, у тому числі на 
тоді ще “дуже гучній” Таганці. Я чітко зрозуміла, що 
моя доля вирішена остаточно. Найдивніше те, що, в 
принципі, естетика Таганки – не моя. Але я для себе 
вже чітко зафіксувала ім’я Давида Боровського, тоді 
головного художника Таганки. (От нещодавно мені 
до рук потрапила його книжка спогадів “Простір, 
що втікає” – таке відчуття, що я зустріла рідну, не-
ймовірної культури, неймовірного розуму людину, і 
мені страшенно шкода, що його вже немає, що я не 
можу поговорити з ним на теми театру. Я прекрасно 
розумію, де стояв він, і де стою я, але я страшенно 
хотіла б поговорити з такою людиною...) Після цього 
я вже знала, що я і театр – це дві цілковито пов’язані 
речі. І тому вирішила вступати до Львівського ін-
ституту прикладного та декоративного мистецтва, 
але оскільки нічого дотичного до театру там тоді не 
було, мало того – не було ні живопису, ні графіки (Ін-
ститут намагались зробити таким собі художньо-про-
мисловим), то шляхом відбору і компромісу я обрала 
текстиль, оскільки мені сказали, що там найбільш 
систематизовано займаються малярством, а крім того, 
там є історія костюма і тканини, а на моделювання 
дуже великий конкурс... 

Сцена  з вистави “Цар Ох” за О. Олесем. Режисер – 
М. Лукавецький, художник – Д. Зав’ялова. Перший україн-
ський театр для дітей та юнацтва, 2001 р.



134134

Ïðî íàâ÷àííÿ

У Львові дуже важко стати суто реалістичним 
художником – саме місто  спонукає до якогось іншого 
способу мислення. Причому не обов’язково Львів 
розрекламований, центрально-туристичний, а радше 
його колишні приміські райони – Кайзервальд, Під-
замче, і, звичайно, мій улюблений район, в якому я 
виросла – вулиця Тарнавського. Мені здається, що 
вони своїм пейзажем, навіть своєю топографією фор-
мують фантастично-містичний погляд на світ. Часто 
ми поміщаємо свої фантазії в умовний часопростір, 
умовний світ. І на якомусь етапі свого формування як 
художника я раптом зрозуміла – а навіщо придуму-
вати щось інше, якщо я маю таке місто... І я почала 
поміщати героїв своїх картин у пейзажі львівських 
вулиць: персонажі, які летять над вулицею Тарнав-
ського, єдинороги над Львовом і т.д. Тепер я могла б 
це назвати “львівським фентезі”.

Аж ніяк не скажу, що Інститут мені видався лег-
ким. Якби не друзі... А це, до речі, найголовніше 
середовище, в якому ти формуєшся. Якби я не по-
трапила в групу, де була киянка Ніна Лапчик зі своєю 
художньою школою, випускники тодішнього учили-

ща Труша Наталка Оприск (яка потім стала Наталкою 
Шимін, відомою львівською художницею текстилю і 
костюмів) і Микола Крицький, талановитий живопи-
сець, член знаного у 80-ті роки угрупування “Шлях” 
(звичайно, я назвала не всіх, але ці – насамперед) – в 
мене б не зародився саме такий світогляд або при-
наймні це відбулося б набагато пізніше. Спілкування 
з ними, особливо з Наталкою і Миколою, не тільки 
сформувало мої мистецькі погляди, але й соціяль-
но-політичні переконання, оскільки це були люди 
чіткого національно-патріотичного світогляду (хоча, 
звичайно, в ті часи вимушено підпільного), а мій сві-
тогляд тоді плавав у безповітряному просторі, хоча і 
витвореному до певної міри кухонно-десидентськими 
настроями в моїй родині. Проте саме завдяки зна-
йомствам з людьми, які абсолютно інакше дивилися 
на світ і на Україну, я зрозуміла, що живу не просто у 
Львові, я живу в українському Львові. І треба визна-
ти, якби не ці люди, таке переконання просто і легко 
в мене б не сформувалось, його початок пов’язаний 
саме зі знайомства з цим товариством, а трохи пізні-
ше – з Юрком Кохом, Влодком Кауфманом, Славком 
Шиміним – з цією компанією, яка, власне, і склала 
осердя угрупування “Шлях”. От нещодавно я просто 
проковтнула роман Андруховича “Таємниця” – на-
самперед тому, що там описаний той час і  приблизно 
те ж львівське середовище, з яким я спілкувалася під 
час навчання. І коли там розповідається, які книжки 
їм давав Микола Рябчук і формував це середовище 
інтелектуально, я згадую, що ці ж книжки приходили 
до мене через Наталку Шимін і Миколу Крицького, і 
це були книжки того ж таки Рябчука.

І звичайно ж – викладачі. Від того, з ким ти зі-
ткнешся в часі навчання, дуже багато залежить, ким 
ти стаєш потім. Звичайно, найбільше на мене вплинув 
Карло Йосипович Звіринський. Я була з ним знайома 
не тільки як з викладачем, але і як з людиною – у нас 
були красиві творчі і дружні стосунки завдяки його 
дочці Христині, яка вчилася з нами у групі. Ми бува-
ли у них в домі, і я мала щастя спілкуватися з ним з 
приводу всього: філософії, мистецтва, поезії – він був 
людиною фантастично обізнаною. Взагалі, Звірин-
ський – легенда для Львова, і таких, як він, уже про-
сто немає: це була людина іншого покоління, іншого 
морального рівня. Його м’яка інтелігентність, його 
всебічний інтелект, надзвичайно широкий світогляд 
мене тоді вразив. А на першому курсі неймовірно 
потужним каталізатором, подразником моєї фантазії, 
смаку і всього стали заняття з кольорознавства у Во-
лодимира Антоновича Овсійчука. Також – легенда, 
також – культова фігура у Львові, мистецтвознавець 
зі світовим ім’ям. Дуже, дуже складний викладач, 
далеко не “золотий”, я б навіть сказала, що його бо-
ялися, він викликав острах своїми вимогами, своїми 

Дарія Зав’ялова з подругою Сауле, листопад 1981 р. 
Світлина Л. Цибенко.



135

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

135

незвичними висловлюваннями, своїми часто пара-
доксальними зацікавленнями і, як на той час, май-
же крамольними міркуваннями. Наприклад, в нього 
було величезне захоплення релігійними картинами 
останнього періоду Сальвадора Далі, він був якнай-
щирішим прихильником Матісса. І те, що він викла-
дав, у принципі, дуже мало вкладається в науковий 
предмет “кольорознавство”, я для себе це назвала 
“філософія кольору в мистецтві”. Я й досі користу-
юся цими знаннями, я йому неймовірно вдячна, і він 
завжди залишається для мене особливою людиною. 
Ну, і звичайно, моя кафедра. Марта Василівна Токар, 
з якою я пропрацювала всі п’ять років в Інституті, той 
же Сергій Бобков... Олег Мінько був завкафедри, я з 
ним не стикалася безпосередньо, але ми тоді вже зна-
ли про його живопис, і тому також вплив відчувався. 
П’ять років навчання – це, напевно, найщасливіші 
роки мого життя, роки неймовірно інтенсивного і 
яскравого спілкування, обміну ідеями і думками, де-
коли смішними і наївними, але потужними.

Коли навчання дійшло до дипломної, я абсолютно 
чітко знала, що це буде класичний гобелен, який став 
моїм улюбленим з усіх видів текстильного мистецтва. 
Це зараз гобелен – мистецтво для обраних, яке, як і 
мистецтво взагалі, переживає важкі часи. А тоді існу-
вало таке потужне явище як прибалтійський гобелен, 
про який ми не просто знали – ми їздили його диви-
тися. І воно так багато промовляло про нові форми 
в мистецтві, про які не дозволено було говорити в 
живописі! В декоративно-прикладному мистецтві 
планка цензури була зовсім інша; те, що називалось 
абстракцією, формалізмом і наче вогнем випалюва-
лося в образотворчому станковому мистецтві, тут 
допускалося. І завдяки цьому розквітло потужне і на 
той час, я вважаю, геніяльне явище – радянське де-
коративно-прикладне мистецтво; 
воно відігравало роль мистецької 
криївки, де вдавалося творити речі 
іншого плану, не забарвлені соціо-
логією. Прибалтійський гобелен 
справив на нас фантастичне вра-
ження, а потім ми ще захопилися 
творчістю Жана Люрса – митця, 
який відродив гобелени в ХХ ст. 
Тоді ще були модні т. зв. “просто-
рові гобелени” – абакани, і шири-
лися різноманітні фактурні пошу-
ки, я дуже любила гобелени Едіт 
Вігнере, сестри Раймонда Паулса, 
витворені на межі з театральним 
мистецтвом. Ці самодостатні ін-
сталяції, що творили певний про-
стір і певну гру світло-тіней, ідей 
– були по суті театральною деко-

Колектив театру “У кошику” після гастролей у Дніпродзер-
жинську. Зліва направо: сидять – Ірина Проніна, Ірина Во-
лицька, Лідія Данильчук, стоять – Роман Біль, Дарія Зав’яло-
ва, Володимир Губанов.

Мить відпочинку... У день народження Ольги Баклан. Зліва 
направо: Тереня та Зося Іванови, Ольга Баклан, Сашко Овер-
чук, Славко Грицак, Володимир Милославський, Фаїна Возняк, 
Дарія Зав’ялова, Валерій Бортяков. 1994 р.



136136

рацією: “Кавова кантата”, “Спогади про Кубу” – фан-
тастично цікаво! Так я зрозуміла, що найближче мені 
зі всіх текстильних мистецтв – гобелен, але все ж таки 
класичний, гладкотканий, без “пошуків форм”.

А крім того, під час навчання,  1981 року, я ціле-
спрямовано поїхала в Київ на гастролі Театру імени  
Руставелі. Закохалась у цей театр “на розрив аорти”. 
Пізніше, 1983 року, руставелівці приїхали на гастролі 
до Львова, і неначе підтвердили мою залюбленість, 
яка на той момент досягла вже такого рівня, що зі 
мною важко було говорити на якісь інші теми, крім 
театру Шота Руставелі. Тому, коли зайшла мова про 
дипломну, я чітко знала, що це буде обов’язково го-
белен, і обов’язково цей гобелен буде називатися 
“Театр”. Шляхом довгого відбору і відсіювання по-
ступово сформувалась п’ятифігурна композиція на 
фоні умовного театрального простору ширмо-арок з 
монохромним театральним підсвітленням, де кожна з 
фігур уособлювала певний тип, певну епоху світового 
театру: античний театр, ренесансно-шекспірівський, 
модерний чеховсько-ібсенівсько-гауптманівський те-
атр і балаганний площадний, а у центрі – фігура ве-
дучого, людини від театру (навіяна образом Ведучого 
з “Кавказького крейдяного кола” Театру Руставелі). 
Цей гобелен, на жаль, був виконаний повністю тільки 
в ідеї, в матеріялі – лише фрагмент “Ренесанс”. Але 
це було перше поєднання обох моїх захоплень – тек-
стилю й театру. Цікаво, що мою дипломну роботу 
я збиралася запропонувати для прикраси Першому 
українському театру для дітей та юнацтва, який тоді 

ще називався ТЮГ імени Максима Горь-
кого. Мене насамперед привабив лаконіч-
ний арт-дековий інтер’єр фоє театру. На 
ту пору не склалося, але перегукнулося 
– якщо уважно придивитися, то завжди 
все перегукується...

Ïðî ðåæèñåð³â

Не відкриваю Америки і не говорю 
нічого нового, але персонаж №1 в театрі 
ХХ, а тепер і ХХІ століття – це, безумовно, 
режисер. Тому людина, яка працює в теат-
рі, починає найперше говорити про те, з 
якими режисерами вона працювала. Тому і 
я всі вистави, які робила, ділю не на дорос-
лі й дитячі, створені у Львові і поза Льво-
вом, у рідному театрі і в інших театрах, 
– а на створені у співпраці з тим чи іншим 
режисером. Бо кожен режисер – це інший 

світ, і ти входиш у нього, ти мусиш до нього присто-
совуватися. Я б навіть сказала, що робота художника 
з кожним режисером – це своєрідний творчий роман, 
це обмін думками, енергіями, захопленнями, і якщо у 
тебе немає хоча б мікроскопічної закоханости в світ 
цієї людини, не буде й цікавої роботи. 

Тож коли починати від самого початку, згадаю, 
що найпершим моїм режисером була Тетяна Мали-
новська, режисер тодішнього Будинку актора. Вона 
зараз мешкає і працює у Польщі, її, напевно, мало хто 
у Львові пам’ятає, але власне з нею я, повернувшись 
із “вижницького заслання” (між 1985 та 1990 роками), 
розпочала свої перші, м’яко кажучи, ще дуже обе-
режні кроки в театрі. Сцена Будинку актора (тепер 
– Камерна сцена театру Заньковецької) – тоді була та-
кою собі вільною територією, де могли грати актори 
львівських театрів: імени Заньковецької, тодішнього 
ПрикВО, Опери і балету, могли реалізувати еспери-
ментальні роботи, переважно малобюджетні. Так от, 
ми з Тетяною Малиновською здійснили кілька робіт. 
І мені здається, що принаймні одна з них була навіть 
цікава в художньому плані – моновистава “Зельда” із 
Жанною Тугай. Другою нашою виставою був “Мак-
бет”, зведений до чотирьох персонажів: Макбет – Ми-
хайло Фиця, Леді Макбет (вона ж Відьми) – Анастасія 
Звєрєва, персонаж під назвою Всі Жертви Макбета 
– Вадим Седлецький і ще один танцюючий, пантомі-
мічний персонаж, що уособлював Совість Макбета 
– Сергій Наєнко. 

...Театр Леся Курбаса – перший львівський театр, 
який викликав у мене сильне мистецьке враження. Я 
дивилася дипломну роботу Володимира Кучинського 
“Дві стріли” на сцені Театру Заньковецької, але при 
тому, що я побачила дуже яскравих і симпатичних 
молодих акторів (Олег Драч, Тетяна Каспрук та інші), 

Якби Театр ім. Ш. Руставелі ставив “Короля Ліра”.



137

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

137

якось це ще, скажімо так, не перевернуло мого уяв-
лення про світ, не переконало, що у Львові вже є театр 
для мене. А от коли я потрапила на диптих “Сад нета-
нучих скульптур”  за творами Ліни Костенко “Маруся 
Чурай” та “Сніг у Флоренції” (йшов 1989 рік, вони 
вже грали у своєму теперішньому приміщенні, це ще 
було якесь таке напівлегальне існування, виселяли 
постійно, згори співав якийсь хор, знизу – прохід-
ний двір, мікроскопічна гримерка під сценою), то це 
вже викликало дике захоплення. А коли прийшла на 
першу редакцію “Двору Генріха ІІІ” за Дюма, отут 
уже мене заворожила театральна магія: люди, які ви-
ходили з якогось абсолютно магічного приміщення, з 
цих закапелків (мені завжди здається, що, рушивши 
по колу цього приміщення, напевно можна загуби-
тися і заблукати десь в іншому вимірі), неймовірно 
красиві жінки, фантастично красиві, високі чоловіки, 
які переодягались жінками – це було так класно! І я 
зрозуміла: “Ага, оце у Львові з’явився інший театр, 
мій театр”. А розказала мені про цей театр і “споку-
сила” туди піти моя подруга ще з дитинства Катерина 
Сліпченко. Коли ж у театрі вирішили поновлювати 
“Двір Генріха ІІІ”, вона мене туди буквально з вулиці 

отак-от привела і сказала: “Оце моя товаришка, яка 
любить театр і дуже хоче отут у вас працювати”. І 
мене абсолютно наосліп узяли в цей театр...

Тоді ж доля звела нас з тодішнім кооперативом 
“Браво”, яким керував Володя Фурик, він уже на той 
час пішов з посади головного художника нашого 
ТЮГу, зробив свою окрему фірму, де втілював свої 
мистецькі ідеї, а також готовий був і інших художни-
ків там радо зустрічати. Він, напевно, єдиний колє-
ґа-художник у моєму житті, який не просто “подав 
руку”, а ще й за цю руку провів. Я його дуже любила 
як людину, він мав блискуче почуття гумору, і зре-
штою, це від нього я чула: “Боже, Дарко, ти таке шось 
понапридумувала, я б таке не придумав!”, робив мені 
таку рекламу, від якої мої рейтинги і моя самооцінка 
швидко піднімалися вгору. 

З курбасівцями я ще працювала над першою вер-
сією “Снів” за Достоєвським. І на цьому моя спів-
праця з ними закінчилася. Я й досі зберігаю прекрасні 
стосунки з частиною людей цього театру: Олексієм 
Кравчуком, з ним мене потім доля звела як з режи-
сером, Олегом Стефаном, з яким у нас дуже теплі 
стосунки, я дуже люблю Таню Каспрук як актрису. 
Я дякую долі за те, що я туди потрапила, що покру-
тилася в цьому божевільному середовищі два роки з 
повним відчуттям, що це моє життя і мій театр, – і 
що я з нього врешті-решт випала чи мене виштов-
хнули. Треба було обов’язково з цього “закукленого” 
середовища випасти і робити щось в, грубо кажучи, 
набагато простіших, але правильніших умовах іс-
нування  в театрі. Дуже добре, що це було, але  дуже 
добре, що це закінчилося.

Далі почалися “темні дев’яності”, коли я на кілька 
років випала із театрального життя Львова… Але 
оскільки в мене тоді народився син, то це відразу їх 
освітило. Роки були дуже важкі й темні, але у всіх 

Лідія Данильчук у моновиставі “Білі мотилі, плетені ланцю-
ги”  за В. Стефаником. Режисер – І. Волицька, художники – 
Д. Зав’ялова, І. Проніна. “Театр у кошику”, 1997 р.

Сцена з вистави “Украдене щастя”  І. Франка. Режисер – 
І. Волицька, художники – Д. Зав’ялова, І. Проніна. “Театр у 
кошику”, 1998 р.



138138

темних роках щось можна знайти... Як казав Дамбл-
дор: “Щастя можна знайти навіть у темні часи, якщо 
не забувати звертатися до світла”. Дуже мені ця ци-
тата подобається, я готова її поставити гаслом свого 
життя. 

Дві мої колишні учениці-студентки, Ірина Про-
ніна і Олена Зотова, якось познайомили мене з Воло-

димиром Грималюком, у той час – художником  Пер-
шого українського театру для дітей та юнацтва. Саме 
тоді з театру в розпал підготовки вистави “Алладдін” 
режисера Мирона Лукавецького пішла головний ху-
дожник Ірина Нірод. Роботи було багато, і шукали 
людину, яка б зробила костюми до вистави. Дитині 
моїй тільки-тільки виповнилося два роки, я абсолют-
но авантюрно погодилася. Прийшла попрацювати 
за угодою, спробувати. І мені сподобалося: сподо-
балося, що це казка, східна казка, і можна зробити 
щось не зовсім стандартне. Ця вистава – перша, яку 
робила  цілком свідомо за законами сцени. Її якість 
я зараз не буду оцінювати. Завжди цитую у таких 
випадках Пастернака: “И пораженье от победы ты 
сам не должен отличать”. Ні, звичайно, я розрізняю 
свої поразки і перемоги, але ці поразки теж входять 
до системи нашого життя, і вони є необхідною його 
складовою. Ось так – з “Алладдіна” почався мій шлях 
у Першому українському театрі для дітей та юнацтва, 
і почався він з режисера Мирона Лукавецького. Він 
мені сказав якось: “То я з тебе зробив театрального 
художника”, і в принципі він має рацію, бо саме в 
роботі з ним я навчилась простих, нормальних основ, 
азів театральної професії. Бо ж напочатку я була лю-
диною, яка лякалася слова “монтування”, зі страхом 
дивилася, де ж там ті колосники, де які софіти будуть 
світити, що таке “піти в бутафорський цех”. Спершу 
я сприйняла своє перебування у цьому театрі як тим-
часове. Ну, і знаєте – встрягла на все життя. Але тепер 
я абсолютно чесно можу сказати, що хочу працювати 
саме тут, це вже мій театр, і мені хочеться тут робити 

цікаве, щоб він ставав цікавішим і 
цікавішим з кожним роком. Коли 
я бачу, що ми наступну виставу 
зробили вагомішою, глибшою за 
попередню – за формою, за дум-
кою – мені стає радісно. 

Другою виставою, яку я зроби-
ла у цьому театрі знов-таки з Іри-
ною Проніною, була “Бой-жінка” 
Квітки-Основ’яненка. А далі по-
чалася робота з Петром Ластівкою 
над “Ціною крові” Черкасенка. Я 
зіткнулась із абсолютно іншою 
творчою індивідуальністю, дуже 
жорсткою, категоричною і навіть 
авторитарною, але від першої ж 

Сцена  з вистави “Острів скарбів” за Р.-Л. Стівенсоном. Ре-
жисер – М. Лукавецький, художник – Д. Зав’ялова. Перший 
український театр для дітей та юнацтва, 2001 р.

Сцена  з вистави “Золотий човник” 
М.  Кропивницького. Режисер – О. Крав-
чук, художник – Д. Зав’ялова. Перший 
український театр для дітей та юнац-
тва, 2002 р.



139

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

139

розмови у нас “пішло”. Я, здається, зрозуміла, що 
він хоче: Ластівка завжди до вирішення вистави дає 
якийсь ключовий образ, і тоді він мені сказав: “Це 
має бути старезна напівзітліла фреска. Щоб одяг був 
ніби згорілий на сонці, вицвілий у пустелі, попече-
ний пісками, вимитий дощами. Словом, зроби мені 
таку атмосферу знищення”. І я цю ідею дуже радо 
сприйняла. Іра Проніна тоді робила свою диплом-
ну роботу – гобелен “Зміст літери” – задуману під 
впливом давньоруських фресок Андрія Рубльова, 
Феофана Грека та інших (а я, на щастя, мала можли-
вість бачити справжні давньоруські фрески у Велико-
му Новгороді). Ірині йшлося про тлінність великих 
шедеврів як категорію естетичну, категорію сприй-
мання: чи не входить поступова руйнація шедеврів у 
мистецьку категорію їхнього сприймання (наприклад: 
як сприйняв би глядач безголово-безруку, але крилату 
Ніку Самофракійську чи Акрополь, коли б вони були 
цілі, чистенькі, акуратненькі?). Тому ідея “зітлілої 
фрески” мені тоді дуже підійшла, і я взялась за неї 
з великим натхненням, вкладаючи весь набутий до-
свід художника-текстильника: я тканину фарбувала, 
потім виварювала в хлорці, потім наново фарбувала, 
потім я її рвала на шматки і виплітала з неї якісь нові 
тканини, потім доплітала туди клапті макраме, потім 
ще щось... Одне слово, костюми у виставі – плетені 
мистецькі артефакти. На жаль, вони не збереглись, 
мало того, їх спеціяльно нищили, і всю виставу зре-
штою знищили нанівець. Усе це дуже болюче для 
прихильників мистецького зберігання костюмів і 
дуже добре вкладається в ідеї концептуального кон-
темпорарі-арту – знищення 
того, що ти твориш. До сло-
ва, чому художники театру 
майже ніколи не захоплю-
ються контемпорарі-артом? 
Та тому, що вони в ньому жи-
вуть день у день! Знищення 
твоєї роботи просто в тебе на 
очах – воно також входить у 
систему цього, в принципі, 
трагічного мистецтва теа-
трального художника: коли 
твої костюми, які ти виплітав 
власноруч, перешивають або 
рвуть на шмаття, спалюють 
на вогнищі, декорації роз-
бивають, нищать або ж вони 
гниють. Це болюча тема, але 

Сцена  з вистави “Гобіт, або подорож за імлисті гори” за 
Дж. Толкіном. Режисер – Ю. Мисак, художник – Д. Зав’ялова. 
Перший український театр для дітей та юнацтва, 
2005 р.

до цього треба ставитись по-філософському. Вистава 
“Ціною крові” швидко зійшла. Там була прекрасна 
музика Богдана Янівського, дуже хороша сценографія 
Грималюка, були цікаві акторські роботи. Але склад-
на і до певної міри “викручена” ідея – Юда “створив” 
Месію з убогого провінціяла для національного по-
встання – вона апріорі не могла бути прийнятою на 
сцені цього театру – хто б її продавав?  Для мене ж 

Ескіз до вистави “Синій птах” 
М. Метерлінка. 

Постава не здійснена.



140140

це був етап поступового розуміння, що не костюми 
я роблю, а Образи.

Далі робота в цьому театрі йшла дуже по-різно-
му. За весь час, що я тут працюю, я можу згадати 
лише кілька спокійних сезонів, коли можна було 
робити виставу, думаючи тільки про виставу, а не 
про ті проблеми, з якими ми безконечно стикаємося 
– чи то матеріяльні, чи то моральні. Ця вже просто 
абсурдно-кафкіянська ситуація – вона ж впливає на 
роботу художника. Це дуже складно – сидіти у напів-
зруйнованому приміщенні, вичистити там собі малий 
закуток і творити мистецтво, абстрагуючись від того, 
що взагалі діється в театрі (особливо, якщо тобі на 
виставу обіцяють дати двісті гривень). На жаль, дуже 
багато і часу, і сил йшло всі ці роки на боротьбу і на 
подолання перешкод. При тому, десь у вісімдесяти 
відсотках випадків це не були мистецькі проблеми. Бо 
майже зі всіма режисерами, з якими я тут працювала, 
знаходила спільну мову, я люблю всіх їх – і тих, кого 
люблю, і тих, кого не люблю, бо з кожним із них я 
таки робила щось для себе цікаве (сподіваюся, що й 
вони так вважають).

Було ще кілька казочок, в тому числі “Чіпполіно 
та його друзі” в режисурі Мирона Лукавецького, яку 
я дуже люблю. А потім почався етап, коли з театру 
пішло дуже багато акторів через важкі економічні 
часи, заважали безкінечні “вводи”, затикання дірок, 
не було молоді, грали часом і люди випадкові, які до 
театру не мали стосунку...

Саме тоді Петро Ластівка запропонував 
мені співпрацю у Тернополі над виставою 
“Марія Тюдор” за романом Віктора Гюґо. 
Так мене вперше запросили до іншого театру 
в іншому місті, і 1997 року вийшла вистава 
– величезне таке кінематографічне полотно, 
насичене подіями, красиво мізансценоване, з 
дуже потужною, як на мій погляд, актрисою 
Любов’ю Ластівкою в ролі Марії Тюдор. До 
кожної вистави Петро Ластівка писав дослі-
дження – мало не кандидатську дисертацію, 
тоді ще ми не мали інтернету, він сідав за 
книжки, і вразив мене своїм величезним томом 
про Марію Тюдор. Там було все: епоха, значен-
ня імен, атмосфера, стилістика і т. д. Для мене 
це була “проба пера”: створення величезного 
історичного полотна, гра з історичним костю-
мом. Саме тоді наш глядач мав змогу вперше 
побачити фільми Пітера Ґрінуея, і я була стра-

шенно вражена його гіперболізованою естетикою. 
Власне всі костюми з “Марії Тюдор”, які я створила, 
орієнтуючись, зокрема, на “Дитя Макони”, – вони 
всі мають певний “кросвордний глюк”, “фішку”. Для 
мене робота над “Марією Тюдор” – це насамперед до-
свід роботи зі стилізацією, з кольором на сцені, який 
дав чітке усвідомлення: у що ти одягнеш персонажа, 
у який колір – так емоційно він і буде сприйматись 
зі сцени. Ти помилишся – зміниться сприйняття і ха-
рактеристика персонажів – спотвориш ідею вистави.  
Ластівка заразив мене вивченням генеалогії Тюдорів, 
і коли мені за кілька років довелось робити у нашому 
театрі “Принца і злидаря” за Марком Твеном (а принц 
Едуард – це, між іншим, зведений брат Марії Тюдор, 
ще один син Генріха VІІІ), то я вже цілком і повністю 
“сиділа” в матеріялі.

Співпраця із Романом Вальком розпочалася із 
“Мауґлі”. Радянська інсценівка 20-х років за Кіплін-
ґом мені категорично не сподобалася: плакатна, з 
футуристичними залишками, надто засоціологізо-
вана, прямолінійна аж донестями, з неї викинуто всі 
філософські думки Кіплінґа, вся ідейна наповненість, 
викинуто улюблених моїх героїв (наприклад, Каа). 
Про це все я, звичайно, сказала режисерові, а він від-
повів, що знає, як з цієї інсценівки зробити виставу. 
Як згодом з’ясувалось, для мене то була не просто 
робота – це був етап життя. Завдяки “Мауґлі” в мене 
з’явилось дуже багато друзів, я набула величезного 
досвіду, саме тоді я зустрілась із тим, що в сучасно-
му театрі так високочоло називається “актуалізація і 
концептуалізація теми”. Вистави на Таганці, вистави 
Театру Руставелі слугували прикладом, як можна пе-
ревести певну драматургію в абсолютно інший план. 
Тому я не дуже здивувалася, коли режисер запропону-
вав ідею міських джунглів, а також, як тепер кажуть, 

Ескізи костюмів до вистави “Ромео і Джульєтта” В. Шекс-
піра. Режисер – В. Жила, сценографія – Г. Лоїк, костюми – 
Д. Зав’ялова. Тернопільський академічний обласний драма-
тичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 2002 р.



141

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

141

“естетику молодіжних субкультур” – під кож-
ного персонажа ми знаходили свій мистецький 
код. Я й досі вважаю цю виставу такою, за яку 
мені не соромно, тому що вона була додумана 
до кінця. Я почала захоплюватись символічним 
значенням кольору: жовтий – в середньовічно-
му значенні зради й гріха (шакал Табакі), чер-
воний (не пропали уроки Володимира Анто-
новича Овсійчука) змінював значення залежно 
від того, хто в ньому виходив: Шерхан – кров 
і агресія, Багіра – пристрасть, Акела – влада. 
Ми поставили з режисером Вальком у нашому 
театрі ще “Дюймовочку+”, а тепер і “Оліве-
ра Твіста” – для мене відбувся триптих, який 
замкнувся. Але цей триптих має внутрішні 
рими: скажімо, Жриця Вогню, яка веде Мауґлі 
до світла, римується з фігурою Аґнес, матері 
Олівера, охоронці пройшлись усім триптихом 
– охоронці Багіри перейшли в охоронців Крота і за-
вершились охоронцями Монкса. Але “Мауґлі” була 
першим, а тому найекстремальнішим для мене. На 
цій виставі я познайомилась з одним із найцікавіших 
львівських арт-критиків Наталкою Космолінською, 
вона саме після “Мауґлі” зацікавилася театром, який 
доти не любила, ще й стала ідейним натхненником і 
куратором моїх виставок. 

Ескізи костюмів до вистави “Отелло” В. Шекспіра. Ре-
жисер – А. Шараськін, сценографія – Г. Лоїк, костюми – 
Д. Зав’ялова. Тернопільський академічний обласний драма-
тичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 2003 р.

Ескізи костюмів до вистави “Сірано де Бержерак” Е. Рос-
тана. Режисер – В. Жила, сценографія – Г. Лоїк, костюми 
– Д. Зав’ялова. Тернопільський академічний обласний дра-
матичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 2004 р.



142142

Якщо говорити про мої вистави в інших театрах, 
то, звичайно, номер один – це Тернопільський театр. 
З тернополянами я співпрацювала 10 років, зробила 
там 8 вистав. Різних за якістю, з різними режисерами 
(здебільшого це був В’ячеслав Жила). Та передов-
сім маю враження, що Тернопіль подарований мені 
для того, щоб ставити там знамениті класичні твори: 
крім уже згаданої “Марії Тюдор” Гюґо – “Ревізор” 
Гоголя, “Не судилось” та “За двома зайцями” Ста-
рицького, “Безталанна” Карпенка-Карого, “Сірано де 
Бержерак” Ростана, “Ромео і Джульєтта” і “Отелло” 
Шекспіра. Не можу не сказати про Гриця Лоїка, який 
зараз головний художник у цьому театрі – майже всі 
вистави я зробила з ним і страшенно задоволена на-
шою співпрацею. Він дуже добре розуміє сцену – не 
як об’єкт для захаращування, а як простір для дії, 
який означається по мінімуму. 

На жаль, мушу сказати – не знаю, 
чи наша робота буде й далі складати-
ся, бо моя співпраця там трималася 
насамперед на індивідуальності Ми-
хайла Форгеля. Я й досі не можу спо-
кійно сприйняти, що його нема. Мені 
без нього порожньо в Тернополі, попри 
те, що там залишила багато друзів.

Вистава, яку я дуже люблю і нама-
гаюсь всюди згадувати  – це співпраця 
(правда, поки що єдина) із Галиною 
Воловецькою  в Театрі імени Марії 
Заньковецької: “Серенада для судже-
ної” за Пчілкою і Мрожеком. Я дуже 
рідко ставила комедії, це наче не мій 
жанр. Мій жанр – це коли у виставі є 
ну щонайменше два-три трупи. А тут 
– ніхто нікого! (Щоправда, Півня таки 

з’їли). І навіть це дивне поєднання двох несумісних, 
здавалося б, драматургій – воно мені врешті-решт 
здалося переконливим, органічним і симпатичним, 
зведеним до якогось спільного естетичного знаменн-
ника. Я цю роботу дуже люблю і впевнена – з Галею 
Воловецькою ми ще попрацюємо, бо ми ще не реа-
лізували всього, про що говорили. 

Êîñòþì ó òåàòð³

По-перше – це моя робота, а по-друге, хай там 
як банально, це – абсолютно невід’ємна складова 
вистави. Чому я на цьому наполягаю? Бо існує таке 
стале упередження, мовбито костюм – другорядна річ 
у порівнянні зі сценографією. Сценографія, вважаєть-
ся, мистецтво високе, чоловіче: це – масштаб, про-
стір, монументалізм, його можна поставити в один 
ряд із станковим малярством. А костюми – це десь 

Ескіз костюмів до вистави “Хитрі 
поцілунки” (“Дуенья”) Р. Шерідана. 
Режисер –  Р. Валько, сценографія – 
М. Молчан, костюми – Д. Зав’ялова. 
Львівський обласний музично-дра-
матичний театр ім. Ю. Дрогобича, 
2004 р.

Сцена з вистави “Хитрі поцілунки” 
(“Дуенья”) Р. Шерідан. Режисер –  
Р. Валько, сценографія – М. Молчан, 
костюми – Д. Зав’ялова. Львівський 
обласний музично-драматичний те-
атр ім. Ю. Дрогобича, 2004 р.



143

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

143

ближче до прикладного мистецтва: це – “ганчір’я”, 
“шматочки”, щось таке другорядне, меншовартісне 
і “жіно-о-оче”. А я вважаю, що поділу мистецтва на 
жіноче і чоловіче просто не існує. Звичайно, сцено-
граф, композитор зараз усміхнуться, але для мене 
костюм – це №1, тому що в ньому виходить Актор. 
А актор, скільки б ми не говорили про різні театри, 

Сцена  з вистави “Піноккіо, або історія маріонетки” за 
К. Коллоді. Режисер – Ю. Мисак, художник – Д. Зав’яло-
ва. Перший український театр для дітей та юнацтва, 
2007 р.

Ескізи до вистави “Піноккіо, або історія маріонетки” 
за К. Коллоді. Режисер – Ю. Мисак, художник – Д. Зав’я-
лова. Перший український театр для дітей та юнацтва, 
2007 р.



144144

про надмаріонетки, про Ґордона Креґа, про стирання 
індивідуальности в театрі, про “масову свідомість” 
акторів на сцені, про “розчинення в космосі й абсо-
люті” – хай би що ми говорили, незважаючи на те, 
що ми опинилися у ХХІ столітті і виникли мільйони 
театральних течій і практик, однаково найцікавішим 
залишається хороший Актор. Актора ж без костюма 
не буває. Може зовсім не бути музики, може бути ней-
тральне середовище чи чорний кабінет, але костюм є 
завжди і завжди він творить Образ і представляє Пер-
сонаж. Емоційне відчуття від костюма дуже сильне, 
тому що костюм змінює людину, костюм може дати 
акторові відчуття персонажа, пластику, образ. Буває, 
актор не може знайти, відчути ролі, доки не вбереться 
у відповідний костюм, а тоді раптом з’являються і 
хода, і рухи, і міміка і навіть голос – народжується 
новий цілісний повнокровний образ.

Для того, щоб пояснити, що таке костюм на сце-
ні, я користуюсь трьома простими речами: силует, 
колір, фактура. Сюди входить все: і характеристика 
персонажа, й історична епоха, і сама концепція ви-
стави, і врешті-решт, індивідуальність актора (тому 
що роботу робиш все одно індивідуально, під актора). 
Власне силует – це і є код характеру персонажа, колір 
– його емоційний посил, а в більшості випадків він 
має ще й символічне навантаження. Фактурі ж часто 
надають найменше уваги, але саме вона наповнює 

образ матеріяльністю, так би мовити, 
“тілом”.

Зараз маємо деякі вистави, в яких 
костюм навіть превалює, де він на-
стільки самодостатній і красивий, 
що відсуває на задній план власне 
виставу як дійство – наприклад, у 
західному оперному мистецтві: там 
такі запаморочливі костюми, і я лов-
лю себе на тому, що вже не слухаю ні 
Верді, ні Пуччіні, ні Белліні, стежу 
тільки і винятково за зміною фантас-
тичних костюмів. Як на мене, істина 
десь посередині – костюм має бути 
дуже виразним і водночас “співати 
в унісон” з іншими елементами ви-
стави.

Õóäîæíèê ó òåàòð³ 
äëÿ ä³òåé òà þíàöòâà
Мій улюблений Клайв Льюїс ка-

зав, що пише такі книжки, які б сам хотів читати. От 
і я роблю такі вистави, які б сама хотіла дивитись. А 
оскільки я ще досі не зовсім виросла з дитячої літера-
тури, то й роблю казки, якими я б їх хотіла бачити.

Проблема, яка мене зараз дуже турбує в робо-
ті театрів нашого профілю – це брак хорошої дра-
матургії: в основі майже всіх т. зв. ТЮГів лежить 
старий, закладений ще в радянські часи репертуар. 
Нібито в світі море класичної дитячої літератури, 
але коли вона втілюється на сценах театрів для дітей 
та юнацтва, ми завжди стикаємося з інсценівками 
50-х, 60-х, щонайближче – 80-х років. Практично всі 
ці тексти – починаючи від Андерсена і закінчуючи 
Стівенсоном чи Ліндґрен – страждають на безнадійне 
спрощення, схематизацію. Насамперед це стосується 
Андерсена – у нас у театрі є чотири вистави за його 
казками, але, по суті, Андерсена там мало. Тому що 
всі інсценівки, особливо, коли йдеться про твори, 
наповнені містично-релігійним змістом, алюзіями 
християнськими – знівельовані, там вони зводяться 
нанівець, з’являються якісь побічні лінії, побічні пер-
сонажі, побічні ідеї – і постає в принципі інша казка. 
В такій драматургії мені важко працювати, тому що 
вона суперечить моєму естетичному та світоглядному 
сприйняттю цього автора. Художник – людина за-
лежна: від режисера, від драматургії. Тому хочеться 
працювати з таким матеріялом, який не примушує 
ламати себе, придумуючи свою пісню часто всупереч 
матеріялу.

Так було в роботі над “Дикими лебедями” з худож-
ником Мар’яном Савицьким, де ми, попри збіднену 
драматургію, намагались вибудувати на сцені містич-
ну атмосферу ґотики – казкової ґотики, не історичної, 

Сцена з вистави “Серенада для судженої” О. Пчілки, 
С. Мрожека. Режисер –  Г. Воловецька, сценографія – О. Риб-
чинський, костюми – Д. Зав’ялова. Національний академіч-
ний український драматичний  театр ім. М. Заньковецької,
2005 р.



145

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

145

але впізнаваної культури, впізнаваної стилістики. І 
тут ми торкаємося дуже важливої теми – правильно-
го естетично-стилістичного орієнтування дітей, які 
приходять до театру. Мене колись запитували – чому, 
працюючи над виставою “Принц і злидар”, я зробила 
її, відверто наслідуючи класичні картини, майже ци-
туючи їх? Я відповідала – цілком свідомо, бо хочу, аби 
діти, які прийдуть дивитись виставу, подивилися не 
казочку про переплутаних дітей в незрозуміло якому 
часі, в якій країні, але в “барвистих костюмах”, а істо-
рію, цікавий симпатичний історичний міт, який існує 
в абсолютно конкретній епосі правління Генріха VІІІ 
в Англії. А двір Генріха VІІІ – це багатюще джерело 
образотворчої культури! Це двір, в якому канцлером 
був Томас Мор, придворним художником – Ганс Голь-
бейн-молодший, напевно, один з найбільших і найге-
ніяльніших художників північного Відродження. Це 
не було пряме цитування, звичайно я опрацьовувала 
все відповідно до стилістики вистави. Але важливо 
зберегти впізнаваність стилю.

Останні сім років я співпрацюю з Юрком Ми-
саком, який перманентно виконує обов’язки то го-
ловного режисера, то гендиректора, то художнього 
керівника у нашому театрі, але завжди залишається, 
на щастя, режисером. Працюючи з ним, я нарешті 
знайшла, до певної міри, однодумця щодо вибору 
матеріялу. І вважаю, що великим досягненням теат-
ру є поява в його репертуарі “Гоббіта” (та й взагалі 

Толкіна) – це та література і  той шар культури, якого 
не торкався наш театр ніколи...

Ми постійно ховаємось у якусь шкаралупку з уяв-
леннями про дитячо-юнацькі зацікавлення, випрацю-
вані тридцять років тому! Так от, співпраці з Мисаком 
цей театр завдячує і появу вистави “Піноккіо” – саме 
Піноккіо, а не Буратіно, це дуже важливо – по-перше, 
це світова література, а по-друге, повернення до пер-
шоджерел, бо ж першою була написана казка Карло 
Коллоді, і в ній були закладені всі ідеї, а ми досі були 
знайомі з переспівом. (Я сподівалась що ми продо-
вжимо цю лінію, поставивши “Чарівника країни Оз”, 
але, на жаль, ми знову поставили “Чарівника Смараг-
дового міста” – радянську інсценівку за Волковим, 
де Баумом майже й не пахне). Саме  Ю. Мисакові ми 
завдячуємо і повернення вечірнього репертуару. Те, 
що в репертуарі з’явилися дорослі назви – “Остання 
жінка сеньйора Хуана”, “Скляний звіринець”, “За 
двома зайцями” – це, вважаю, кроки вперед для на-
шого театру, це правильні кроки.

Ескізи костюма та сцена з вистави “Безталання” І. Кар-
пенка-Карого. Режисер – В. Жила, сценографія – Г. Лоїк, 
костюми – Д. Зав’ялова. Тернопільський академічний обласний 
драматичний театр ім. Т. Г. Шевченка, 2007 р.



146

Були, звичайно, моменти, коли свої ідеї мені до-
водилось обстоювати, їх не хотіли приймати. Так 
сталося свого часу з прекрасною, на мій погляд,  і 
абсолютно завершеною виставою Олексія Кравчу-
ка “Золотий човник”, яку ми для себе окреслювали 
як “пошуки стилю”: художнього, існування акторів, 
музичного стилю, – така експериментальна вистава 
з популярною нині ідеєю схрещення культур, пошук 
елементів однієї культури в іншій.

Не хочу виглядати зверхньою, але, на жаль, в 
мене таке враження, що дуже багато людей, які пра-
цюють у системі дитячої культури, в тому числі в те-
атрах, є просто поза контекстом дитячої і підліткової 
культури останніх десятиліть. Вони пам’ятають свої 
улюблені мультики, книжки, передачі: “На добраніч, 
діти!”, Хрюшу і Степашку, рученьки-ніженьки – все 
це прекрасно, ми ж не  заперечуємо, що це було дуже 
гарно, але ж не можна тільки цим годувати глядача. 
Мені здається, що коли ти робиш вистави для дітей чи 
для підлітків (а ми поки що ще й не знаємо напевно, 
як робити вистави для такого глядача, ніхто ще не 

визначив, що ж хочуть ці загадкові істоти ба-
чити в театрі і чи хочуть взагалі – недарма ж у 
Львові вистав для підлітків практично немає), 
– так от, подивіться, будь-ласка, як заповнені 
кінотеатри на прем’єрах усіх дитячих і під-
літкових фільмів – ущерть! І не лише дітьми. 
Як на мене, треба це все дивитися і читати. 
Можна, звичайно, сказати: “Ах, ми не любимо 
фентезі, не знаємо і не хочемо знати ні хто та-
кий Толкін, ні хто така Урсула Ле Ґуїн, Стефані 
Майєр, нічого не чули про Террі Прачета, ні 
про Лемоні Снікета, а Гаррі Поттер – це взагалі 
майже крамола!” А тим не менше ці імена і ці 
назви творів є основою для світової дитячої 
і підліткової культури, царі і боги більшости 
дітей, підлітків і навіть студентів, які змушу-
ють їх читати і відриватись від комп’ютера, 
об’єднуватись у літературні фан-клуби. Ми 
ж цього всього боїмося, це все відкидаємо, 
а натомість – давайте поставимо ще одного 
“Зайчика-хвалька”! А може, вистачить уже 
зайчиків-хвальків? Набагато охочіше поста-
вила б цікаве опрацювання “Хронік Нарнії”, 
ніж вкотре видобувати якусь стару п’єсу і при-
думувати, як зробити з неї цікаву для сучасних 
дітей і для себе самих виставу.

Найменше я хотіла б тут бути поверховим опти-
містом і тішити себе, що у нас усе добре – у нас усе 
складно, і наш шлях ще не окреслений. Ми ще не 
склались, у нас немає спільного бачення нашого теат-
ру, нашого вектора руху. А окрім того, це ще взагалі 
проблемне питання – яке місце в сучасній культурі 
і цивілізації займає театр як такий, і яке місце нале-
жить театру для дітей та юнацтва? Ми ж не можемо 
ігнорувати розвиток комп’ютерних технологій, ін-
тернету, в якому можна переглянути все що завгод-
но, комп’ютерні ігри, де можна на себе приміряти 
будь-яку роль, і кінотеатри з 3-D і Dolby Surround, 
спецефектами з бозна-якою інтегрованістю в зобра-
ження, і все що хочете. Що ж театр за таких умов 
може запропонувати, чим привабити глядачів, та ще 
й не просто глядачів, а наймолодших, які найбільше 
в тих нових технологіях “завернені”?

Нещодавно я переглянула поставлені у Франк-
фурті мюзикли “Король Лев”, “Чарівник країни Оз” 
– це спектаклі з неймовірною машинерією і техноло-
гіями, з літаючими персонажами. У Великій Британії 
поставлено мюзикл “Володар перснів”, де назґули 
ширяють і вилітають у зал, де спецефекти – подих 
спирає. Можна йти і таким шляхом – це означає, 
що ми конкуруємо з кіно його ж методами, але при-
стосованими до театру. Але... В інтерв’ю з приводу 
прем’єри фільму “Лускунчик і Щурячий король”, 
де застосовано чи не всі доступні сьогодні спеце-

Сцена  з вистави “Дикі лебеді” за Г.-Х. Андерсеном. Режисер 
– В. Борисяк, сценографія – М. Савицький, костюми – 
Д. Зав’ялова. Перший український театр для дітей та юнац-
тва, 2007 р.



147

Äàð³ÿ ÇÀÂ’ßËÎÂÀ

147

фекти, його режисер Андрон Кончаловський сказав 
геніяльну фразу (під якою і я підписуюсь сто разів), 
що найбільший спецефект – він був, є і залишається 
– акторське обличчя з його неповторною мімікою, 
Актор. Тому в театрі мені цікавий насамперед театр, 
театральні засоби і прийоми. Інша річ, що їх варто 
вдосконалювати, не боятися видозмінювати і шукати 
нові театральні можливості. І тоді лякатися бурхли-
вого розвитку технологій не варто – просто треба їх 
використовувати на благо. Я не пропагую “вбогий 

Ескізи костюмів, сценографії та сцена  з ви-
стави “Дюймовочка +” за Г.-Х. Андерсеном. 
Режисер – Р. Валько, художник – Д. Зав’ялова. 
Перший український театр для дітей та юнац-
тва, 2008 р.



148148

театр”, дитячий театр не може бути бідним, простень-
ким і лаконічним; здається, ще Ада Куниця казала: він 
має бути яскравим і гарним. Але уже й неважливо, 
буде це зроблено лазерними чи  3-D технологіями. 
Найважливіше – творча думка: придумаємо цікаво 
– зробимо цікаво. Оптимізм у мене починається з кож-
ною новою роботою. Як тільки ти починаєш творити, 
придумувати, відразу стає цікаво, і тобі здається, що 
цією роботою ти нарешті-таки переконаєш світ, що 
наш театр знову стане найцікавішим, найкращим, 
найважливішим. 

Ось так я й живу – від вистави до вистави, в очі-
куванні, що наступна вистава буде ще цікавішою, 
оригінальнішою. Така от я безнадійна оптимістка і 
неоромантик. 

 Записав та опрацював 
Тарас Федорчак

Ескізи костюмів до вистави “Олівер Твіст” М. Твена. Режи-
сер – Р. Валько. художник – Д. Зав’ялова. Перший український 
театр для дітей та юнацтва, 2010 р.



149

ØÅÊÑÏ²Ð²ÂÑÜÊ² ÑÒÓÄ²¯

Марія Ілюк.: Овлякулі, проєкт, котрий 
Ви зараз здійснюєте, дуже вагомий, його під-
тримав фінансово фонд “Відродження”. Для 
львів’ян Ви постать відома завдяки виставам, 
показаним свого часу на фестивалі “Золотий 
Лев”, поставам у Львівському театрі “Воскре-
сіння”. І все ж таки – як виник саме цей проєкт, 
тобто “Король Лір” у Львівському академіч-
ному театрі імени Леся Курбаса у режисурі 
Овлякулі Ходжакулі?

Овлякулі Ходжакулі: Ми справді давно 
знаємось із Театром Курбаса, і питання про 
співпрацю поставало кожного мого приїзду до 
Львова. Це, власне, були пропозиції від Театру 
Курбаса, і зокрема, добір репертуару: щось із 
класики, бажано Шекспіра. З’ясувалось, що 
наші погляди цілковито збіглися, коли я за-
пропонував саме “Короля Ліра”. Мені було 
цікаво поставити цей твір у камерному театрі. 
Тут можна екпериментувати, не дотримуючись 
певних канонів, що їх зазвичай диктують ве-
ликі академічні театри, де трупа налічує чи не 
по 80 акторів, і ти повинен їх залучити, та ще 
бодай частково зберегти традицію. А в цьому 
театрі можна зосередитись тільки на акторі, 
на душі актора, через неї видобуваючи певний 
зміст, не почуваючись при цьому зобов’язаним 
до патосу, монументальности. 

Перед початком роботи я переглядав запи-
си вистав, приїжджав дивитися трупу і пере-
конався, що актори тут розвиваються, ростуть. 
Практично все побачив з їхнього репертуару. 
Мені подобається, що в цьому театрі немає 
“глянцевости”, касовости, захоплення зовніш-

ÕÎ×Ó ÐÎÇ×ÈÍÈÒÈ 
             ÊÀÌ²ÍÜ...

Овлякулі ХОДЖАКУЛІ 

Овлякулі Ходжакулі – режисер, театральний діяч, пе-
дагог, заслужений діяч мистецтв Туркменистану. Народив-
ся 29 серпня 1959 р. в Туркменській РСР. Закінчив 1986 р. 
режисерський факультет Ташкентського театрально-ху-
дожнього інституту. У 1986–1990 рр.  – головний режисер 
Чарджоуського музично-драматичного театру (Туркме-
нистан). Керівник театру-студії та Ашгабадського ТЮГу 
(1991–1993). Заснував ашгабадську театральну групу “Aw-
ara” (1996 р.). Від 1994 р. живе у Ташкенті. Працював у 
театрах Туркменії, України, Киргизстану, Казахстану, 
Росії та Узбекистану. Поставив понад шістдесят вистав. 
Нагородами міжнародних театральних фестивалів від-
значені, зокрема: “Король Лір” В. Шекспіра, “Саломея” 
О. Вайльда, “Жінка в пісках” К. Абе, “Йосиф та його 
брати” Т. Манна, “Самогубство закоханих на острові 
Небесних сітей” М. Тікомацу, ”Раксу Само” та ”Мова 
птахів” Алішера Навої, “Каїн та Авель” Дж. Байрона і 
К. Донготарова. Не менш відомі у театральному світі 
його ”Медея” Еврипіда, “Криваве весілля” Ф. Г. Лорки, 
“Цар Едип” Софокла, “Натан Мудрий” Г. Е. Лессінга, 
музичні вистави  “Репші” та ”Мавриги” . Зняв кінофіль-
ми: “Цар Едип” (художній), “Той, що пливе проти течії” 
(документальний).

Розмова з Овлякулі Ходжакулі відбулася у Львові, у 
травні 2010 р. – в часі репетицій “Короля Ліра” у Львів-
ському академічному театрі ім. Леся Курбаса. Ми гово-
рили понад дві години “про все” – театральну педагогіку, 
особливості сучасного театрального життя в Середній 
Азії, творчий шлях митця, його переконання. Користаючи 
з рідкісної нагоди спілкування із колегою з далекого регіону, 
хотілося довідатися якомога більше, а ще й тому, що  до-
бре знану у світі постать режисера Овлякулі Ходжакулі 
маємо честь вперше представляти на сторінках цього 
часопису.  

149



150

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

німи ефектами. Навпаки – я бачу тут стримане, матове 
світло, це колоритний і приємний, душевний театр.

М. І.: Минуло лише два тижні репетицій, чи мо-
жете Ви сказати, що знайшли з колективом спільну 
мову, стали однодумцями?

О. Х.: Так, звичайно. Ми розуміємо чудово – вони 
мене, я – їх. 

М. І.: Але термін Вашої праці надзвичайно ко-
роткий – вісім тижнів. З чим це пов’язано?

О. Х.: Для мене це звичний ритм. Це норма. Я ні-
коли більше ніж два місяці не працюю над виставою. 
Бувають винятки, коли вдома можу працювати три мі-
сяці. Ось минулий рік закінчився для мене прем’єрою 
в театрі “Ельхом” – “Гамлет”. Над ним я працював 
три місяці, щоправда, із перервами. 

М. І.: Власне, для курбасівців такі терміни, як 
на мене, абсолютно екстремальні, бо якраз у цьому 
театрі над виставою можуть працювати і пів року, і 
рік... Тому це для колективу таке собі випробування 
ще й часом...

О. Х.: Я знову ж таки вдома теж можу довго 
думати над спектаклем. Пробувати варіянти, потім 
вибирати найкраще. Але тут я такої можливости не 
маю, та й для театру було б сутужно утримувати мене 
довгий час. Інша річ – приїхати за якийсь час, за мі-

сяць, переглянути виставу, подивитись, на якому вона 
рівні йде, підтягти перед фестивальним, гастрольним 
показом. Це також для мене норма роботи. У мене 
так складається, що театри, де я ставив спектаклі, 
запрошують мене для ось такого перегляду, і це часто 
збігається із початком роботи над новою виставою 
у цьому ж колективі. Такий режим праці. Так було, 
наприклад в Індії.

М. Г.: А як Ви працюєте? Маєте, перевірені влас-
ні режисерські прийоми?

О. Х.: Якогось одного – ні. Кожного разу все 
по-інакшому. Але є певні обов’язкові елементи. На-
самперед, я завжди прошу, щоб актори самостійно 
прочитали твір, бо займатись читанням на колективі, 
на мою думку, – марна справа. Вони мають бути гото-
вими до обговорення: в кімнаті ми беремо поступово 
одну сцену, другу, виходимо, пробуємо… Перед ви-
ходом на майданчик, перед активною роботою на 
сцені зазвичай зупиняємося, від початку повторюємо 
“пройдене”. Можемо й так: попрацювали на сцені, 
походили ніжками – і назад, до тексту, за стіл, від 
початку до кінця. Прошу акторів заварити чай, і сі-
даємо читати, обговорювати знову й знову – щось 
забулося, чогось не помітили. В кожному колективі 
це відбувається по-різному. Але я завжди намагаюсь 
працювати так, щоб їм не було нудно. Як тільки стає 
нудно – “мізки закриваються”. І – в жодному випадку 
не теоретизувати. Це для мене, режисера, потрібно, 
для актора – ні. Тим більше, коли Шекспіра ставиш. 
Це – як балет поставити. Треба весь час розбурхува-

ти їхню фантазію, уяву. Та й мені 
– зізнаюсь, цікаво ставити те, чого 
я не знаю. Коли знаю – стає неціка-
во. Навіть коли один твір ставлю в 
кількох театрах – все одно це різні 
варіянти, це пошук. 

М. І.: Власне, і до “Короля Ліра” 
Ви звертаєтесь не вперше. Те, що 
ми побачимо у Львові – це цілко-
вито нова концепція? продовження 
попередніх пошуків? перенесення 
вдалого рішення на нову сцену?

О. Х.: Я вже робив “розвідку 
боєм” у Львові 1996 року, коли на 
фестивалі “Золотий Лев” ми з турк-
менським актором показали гене-
ральний прогон “Короля Ліра”. Це 
були наче мої тези до майбутньої 
праці, ескіз вистави для одного ак-
тора. І тепер я розвиваю цю лінію 
вже у виконанні сімох акторів. Не 
всі курбасівці зайняті у роботі. По-
вністю змінена композиція твору. 
Ще під час тієї першої розвідки я 

Овлякулі Ходжакулі (праворуч) з акторами Львівського акаде-
мічного театру ім. Леся Курбаса під час репетицій вистави 
“Король Лір” В. Шекспіра, 2010 р.



151

неність “добра” – теж провокація. Мені здається, що 
вона тільки посилює зло.  

М. І.: ...
О. Х.: От я й чекав такої Вашої реакції. Річ у тім, 

що мені дуже хочеться зрозуміти: чи ми, вважаючи 
себе такими, що творять добро – не надто примітив-
но й спрощено ставимось до своїх опонентів? Чи 
можемо ми їх зрозуміти? Чи не занадто однобокі у 
своїх судженнях, оцінках, у своїй зневазі й бажанні 
повчати, виправляти світ? Щось тут ховається, якесь 
нерозуміння поміж нами. Якщо так усе просто і ми 
стільки віддаємо часу й сил задля того, щоб творити 
добро: храми, церкви, мораль, мистецтво – то чому 
ж усе залишається незмінним? Чи ми не лукавимо? 
Інститут продукування добра – щось у цій системі є 
нещире. Тут є якась гра. Великі гранти, великі акції... 
А нічого не змінюється по суті... 

М. І.: Це саме тому, через пристрасть до щирости 
Вас назвали режисером-суфієм? Чи йдеться про Ваші 
конкретні релігійні переконання?

О. Х.: Я не релігійна людина. Я не вважаю себе 
суфієм, я не прихильник якоїсь певної релігії. Я про-
сто до всього у житті ставлюсь відкрито, прозоро, 
щиро. Не люблю, коли інтимні, справді релігійні по-
чуття, перетворюють на спекуляцію, на шоу, на по-

переконався, що текст Шекспіра, хоч перевертай його 
з ніг на голову, не втрачає цільности, внутрішньої 
логіки – так мені здається. Мені самому цікаво по-
дивитись, як цей класичний твір виглядатиме у пере-
вернутому стані. 

М. І.: Тобто?
О. Х.: Дія починається прямо зі сцени бурі і боже-

вілля короля Ліра. Люди вже у пустелі – так, що далі 
йти нікуди, кінець світу. Це момент, звідки починаєть-
ся філософія Ліра, мить, коли він стає філософом.

М. Г.: Тобто, мовлячи категоріями класичної тео-
рії драми, кульмінація драматичного твору Шекспіра 
у Вашій інтерпретації перетворюється на вихідну 
подію вистави?

О. Х.: Так. І далі – це фрагменти спогадів, муки, 
докори сумління Ліра. Це щось близьке до ритуалу, 
ритуалу очищення, осягнення сутности життя, навіть 
самопожертви. І персонажі, які допомагають Ліру 
згадати усю сліпоту його діянь, присутні для того, 
щоб “вилікувати”, “порятувати” хворі душі. Саме 
таким я бачу “перевертання” класичного твору. Це 
наче роздуми з приводу того, що перш ніж творити 
якийсь черговий безум – задля влади чи грошей – тре-
ба замислитись над наслідками. 

М. І.: Шекспірові-драматургу необхідно було 
зробити цю історію довгою, послідовно оповісти 
її, провести глядача від зав’язки крізь прозріння до 
трагічного фіналу. У Вас цей наратив скорочується, 
сюжет як такий практично майже зовсім відсутній, Ви 
починаєте одразу з кульмінації, з найголовнішого. Це 
тому, що з Вашого погляду час став 
жорсткішим, сконцентрованішим, і 
немає часу для розлогої оповіді, тре-
ба одразу – і про найістотніше?

О. Х.: Ви знаєте, якщо ми візьме-
мо будь-які часописи хоча б століт-
ньої давности, то й там прочитаємо, 
що світ стає чимраз гірший, котиться 
у прірву... Я не поділяю таких думок. 
Коли читаєш текст “Ліра”, напри-
клад, Глостера – то переконуєшся, 
що світ не змінюється, він є таким, 
яким є. Є добро. Є зло. Але вони 
перебувають у боротьбі і в балансі 
водночас. На цьому світ і тримаєть-
ся. Мені завжди буде цікавішим той, 
хто творить добро. Знаєте чому? Бо 
творячи добро, він провокує зло... 
Можливо, це не зовсім зрозуміло, 
але я спробую зараз чіткіше висло-
витись... Не можна ставитись до тих, 
хто чинить якийсь злочин, пласко, 
однозначно, засуджуючи їх та закли-
каючи творити добро. Ця самовпев-

Îâëÿêóë³ ÕÎÄÆÀÊÓË² 

Овлякулі Ходжакулі (праворуч) з акторами Львівського акаде-
мічного театру ім. Леся Курбаса під час репетицій вистави 
“Король Лір” В. Шекспіра, 2010 р.



152

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

казне видовище. Я нікого не хочу образити, 
я не про щиро віруючих кажу, а про тих, хто 
хоче “відкупитись” від гріхів за гроші або 
зробити з релігії засіб для свого безбідного 
існування. Чому я про це кажу? Тому що це 
мій громадянський обов’язок. Мені це бо-
лить... Якщо в мене з того берега поцілюють 
каменем – я не можу мовчати, але я хочу 
розчинити цей камінь, щоб ті, інші, поба-
чили, як можна не ворогувати, а розуміти 
одне одного. Хоча я не вірю, що, наприклад, 
можуть поміж собою домовитись політики. 
Політика – це велика нещира гра...

М. І.: Ви торкнулись теми політики і в 
мене постає питання: як у Центральній Азії, звідки 
Ви родом і де працюєте, співіснують театр і по-
літика?

О. Х.: Театр політики не торкається... Ми не роби-
мо нічого такого, що б торкалось політичних реалій. 
І зовсім не тому, що існує цензура, це, на мою думку, 
плитко, можна багато чого придумати. Просто наш 
театр не піднявся до відповідного рівня, щоб розмов-
ляти про такі гострі речі. Народові театр не потрібен. 
У найкращому випадку – для розваги. Або ставляться 
давні народні епоси, наївні героїчні оповіді, які не 
торкаються насущних проблем сьогодення, або ж 
– комедії, розважальні вистави на звичайні побутові 
теми – як-от дочку заміж видати і таке подібне.

М. І.: Моє наступне питання не сприйміть за 
провокаційне. Отже, чи існує в Узбекистані, Турк-
менистані, Киргизстані проблема іншомовного, себто 
російськомовного театру?

О. Х.: Ні. Такої проблеми не існує. Ось, напри-
клад, в Ташкенті російськомовний театр живе де в 
чому набагато краще за академічний узбецький.

М.І.: Це, власне, і зрозуміло... А йдеться саме про 
узбецький театр: як йому ведеться у власній країні?

О. Х.: Узбецький театр живе так, як йому хо-
четься й можеться. Скажу відверто: глядачів у ро-
сійського театру більше, ніж в узбецького. Квитки 
російськомовних театрів – “Ельхом”, Театру оперети, 
російського молодіжного, російського академічного 
– продаються через касу. Це найпопулярніші театри. 
Є в Ташкенті узбецькі сцени: музичний театр, театр 
опери, театр ляльок, академічний драматичний. Не 

Сцени з витави “Король Лір” В. Шекспіра. Режисер – Овлякулі 
Ходжакулі, сценографія та костюми – Марія Сошина. Львів-
ський академічний театр ім. Леся Курбаса, 2010 р.



153

скажу, що туди поспішають по квитки глядачі. Тра-
пляється, наприклад, що в Узбецькому академічному 
театрі користується успіхом чергова прем’єра комедії, 
бо глядачі йдуть дивитись як гарно видають дочку 
заміж, як це красиво зроблено, які строї...

М. І.: Мабуть, причини цього слід шукати в тому, 
що театральне мистецтво як таке взагалі складно при-
щеплювалось до дерева ісламської культури? Адже 
так? І можливо тому узбецький театр для себе не 
знайшов власних пошукових, експериментальних 
форм – а вони існують на території російського те-
атру і тим приваблюють “продвинуту” театральну 
публіку?

О. Х.: Погоджуюся з Вами. Коли розпався СРСР, 
то в усіх театрах колишнього Союзу був майже поді-
бний репертуар. Після цього в кожній республі-
ці почалися процеси національної самоіденти-
фікації. Були пошуки власних давніх джерел, 
глибоких національних традицій. Ейфорія сво-
боди, незалежности. Цей період також минув. 
І тепер потрібно самостійно шукати, творити 
– не озираючись на Москву чи Петербург. Так 
ось свого національного театру знайти поки що 
не вдається. Можна пробувати робити це через 
музику, я роблю такі спроби – у пошуках свого, 
східного театру. Не можна сказати, що є націо-
нальний узбецький, киргизький, казахський чи 
туркменський театр. Ні. Це – східний, об’єд-
наний театр. Але водночас я вихованець рідної 
театральної школи. Я закінчив Ташкентський 
театральний інститут у середині вісімдесятих, 
і ці студії були тоді класичною театральною 
школою. Хоча це аж ніяк не значить, що я можу 
працювати тільки так, як мене навчили. Тому 
коли я працюю у себе на батьківщині з музич-
ним матеріялом, то намагаюсь рухатись саме 
у бік національного, східного театру.

М. І.: А глядачі? Ви у своїх виставах часто по-
єднуєте етнічний, епічний матеріял із сучасною му-
зикою, рок-композиціями. Це приймає публіка? Як 
вона реагує на такі провокації? Це, очевидно, молода 
авдиторія насамперед?

О. Х.: Власне, глядачів я цим якось і відлякую. 
Вони звикли до сюжетних, побутових вистав. До но-
вих естетичних прийомів, образів, символів їх тільки 
призвичаюємо. Але є новий театр – має бути і новий 
глядач, вони повинні разом зростати. Мій синтез, про 
який Ви згадали – це бажання не звузити глядацьку 
авдиторію, а навпаки, зробити її універсальною, щоб 
мій глядач умів сприймати і европейську, і східну 
культури, щоб міг від свого коріння виходити далі, в 
інші культури, світи...

М.І.: А на які джерела Ви безпосередньо спира-
єтесь, вводячи у вистави каракалпацькі наспіви, кир-

гизькі мелодії: це Ваші особисті знання чи, скажімо, 
звіти фольклорних експедицій?

О. Х.: А про каракалпацькі наспіви Ви звідки 
знаєте (сміється)? Це саме ці піснеспіви, що на-
зиваються жирау, я й поєднав із рок-музикою. Як 
співають каракалпакці, я з дитинства чув. Чарджоу, 
столиця Каракалпакії – зовсім близько від нас. Це 
наша спільна давня культура, в якій я виріс. А по-
єднати це із сучасною музикою цілком зрозуміле ба-
жання – щоб популяризувати серед молодої авдиторії 
такі ніби “скучні”, “давні” мелодії, щоб вони могли 
отримувати задоволенння від етнічної музики. Бахші 
(виконавці – М. Г.) співають про героїчні події або 
історії кохання, це пісні про людину, батьківщину, 
любов, власну історію. Це архаїчні історії, пов’язані 

з їхньою кочівною культурою. Тут менше мелодії, 
більше речитативу, але це дуже особливе виконання, 
подібне чимось до відомого горлового співу алтай-
ських, сибірських народів. 

М. І.: І поруч у Вашому репертуарі – ”Вакханки”, 
“Медея”, “Едип”. Звідки така рідкісна сьогодні любов 
до античних авторів? Звідки бажання зняти фільм за 
“Едипом”? Це – вплив педагогів чи цілковито інди-
відуальні пріоритети?

О. Х.: Певний вплив моїх педагогів, звичайно, 
завжди присутній. Але не в цьому випадку. Ці на-
зви – пропозиції навіть не стільки мої, скільки самих 
колективів, що запрошували мене на постави. По-

Îâëÿêóë³ ÕÎÄÆÀÊÓË² 

Олег Стефан та Мирослава Рачинська у виставі “Король 
Лір” В. Шекспіра. Режисер – Овлякулі Ходжакулі, сценографія 
та костюми – Марія Сошина. Львівський академічний театр 
ім. Леся Курбаса, 2010 р.



154

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

бачивши одну мою виставу, вони пропонували далі 
і далі: музичний проєкт, фільм. Мені здається, що 
античні твори “займаються” природою людини. От я 
ніяк не можу читати сучасні п’єси – не можу знайти 
в них глибини, об’ємности. Обов’язково щось у них 
є минуще, соціяльне, наче зі шпальт газет. Античні 
твори – наче добре витримане вино. Коли я їх читаю 
– починаю бачити образи. А сучасні п’єси я, мабуть, 
ще не дуже розумію. 

М. І.: “Едипа” Ви робили, якщо я не помиляюсь, 
у Киргизстані?

О. Х. : Так, і виставу, і фільм знімав.

М.І.: Чи можете сказати, що Ви передбачили ті 
революційні події, ті потужні соціяльні зрушення, за 
якими сьогодні ми спостерігаємо на екранах ТВ?

О. Х.: Ви знаєте, мені журналісти про це сьогод-
ні говорять. Але я не можу стверджувати, що якось 
спеціяльно “заглядав” у майбутнє країни. Я просто 
робив виставу про людину, я заглибився в її проблеми, 
хотів говорити про тяглість людського гріха, про не-
перервність цієї карми. Вистава створена на двох ак-
торів: чоловіка й жінку. Тут навіть важливішою була 
Іокаста, бо вона хотіла компенсувати увесь цей біль, 
цю трагедію. Ми показували свій фільм у Москві, в 
Анапі, ще десь – мені пересилали рецензії. Рецензен-

ти говорять, що це фільм про те місце, де я 
живу, про моє середовище. А мені здається, 
що не тільки... 

М. І.: Повертаючись до Шекспіра... “Ко-
роля Ліра” Ви ставили і в Індії... Яким був 
Ваш досвід праці у театральній школі Делі? 
Яка система навчання акторів в Індії?

О. Х.: Насамперед там надзвичайно ре-
тельно й скрупульозно навчають техніки.

М. І.: Техніки індійського театру?
О. Х.: Так, насамперед. І дуже хочуть 

водночас пізнати й спробувати інші театри. 
Наприклад, російська театральна культура 
їм дуже цікава. Вони мають краще уявлен-
ня про театр Брехта, італійський театр. А 
от російську театральну культуру знають 
менше. Станіславський, школа переживання 
для них – щось нове. Вони ще не до кінця 
розуміють сенс. Поки для них це таємниця 
– вони ставляться до цього із надзвичайним 
зацікавленням. Можливо, коли розгадають 
цю таємницю (сміється), градус інтересу 
поменшає... 

М. І.: А якого “Короля Ліра” Ви їм за-
пропонували? В якій естетиці?

О. Х.: Дуже такій... зручній... Звісно, не 
намагався робити те, що шукаю тут, у Льво-
ві. У мене там пів місяця пішло на знайом-
ство, відгадування їхніх загадок. І я зрозумів, 
що і часу і сенсу щось “накручувати” немає. 
Вистава залишиться незрозумілою. Тому ми 
працювали повільно, поступово із текстами, 
де кожен актор виконував певну роль. Йшло-
ся про те, щоб не розповісти, а зіграти цю 
історію. Хоча все одно певні акценти було 

Сцена з вистави “Медея” Еврипіда. Режисер 
– Овлякулі Ходжакулі, дизайн костюмів – Марія 
Сошина. Узбецький театр юного глядача, 2007 р. 
Світлина:  http://cultureuz.net/theatre/ovliaguli/med-
eya/medeya.html



155

зроблено: Едмунд, наприклад, був не просто 
певним характером, а втіленням демоніч-
них сил, котрі “закручують” цю всю історію. 
Він був наче сучасним героєм, з одного боку 
– дуже магнетичним, впізнаваним і водночас 
– приреченим, бо ж ідеться про справедли-
ву покару. Дочки-хижачки також були дуже 
точні, зрозумілі глядачеві. Індійський глядач 
дуже глибоко переживає моральні, етичні 
перипетії: коли дочки отримували по заслузі, 
глядачі надзвичайно жваво реагували на це, 
сприймали дуже близько до серця, вставали, 
аплодували.

М. І.: Скільки років навчається актор в 
Індії?

О. Х.: Здається, п’ять. Але вони всі до 
цього часу вже щось закінчили. Це – дорослі люди, 
від двадцяти п’яти до тридцяти п’яти. Наприклад, на 
одному курсі одночасно навчаються п’ять сценогра-
фів, п’ять режисерів та десять акторів. Я працював 
з двома групами, у складі яких були актори різного 
досвіду: кілька професійних акторів, більшість – сту-
денти-випускники, бо це були дипломні вистави, та 
ще молодші студенти. Над Шекспіром ми працювали 
у професійному театрі при цій театральній академії. 
Цей театр є одночасно окремою творчою одиницею 
– щось на кшталт вашого львівського Театру Курбаса, 
і навчальним майданчиком для студентів, де вони роз-
починають свою сценічну працю. Такий комплекс по-
між професійним театром та академією. Тепер мене 
вже запрошують зібрати з різних театрів Делі акторів 
та знову поставити щось у цьому театрі. Це – справді 
сучасна, надзвичайно добре устаткована сцена. 

М. І.: Ви ставили з індійськими студентами окрім 
Шекспіра ще й “Вакханок”. Над чим було легше пра-
цювати? Чи справа, можливо, не в матеріялі?

О. Х.: Не в матеріялі... Не важливо – це Шекспір 
чи Еврипід. Просто вони дуже добрі копіїсти. Момен-
тально, просто на льоту ловлять кожну найдрібнішу 
деталь...

М. І.: Тобто, Ви були змушені вдаватись до по-
казу?

О. Х.: Так, довелося. Хоча це був і показ, і по-
яснення. Для них це було таке задоволення, що вони 
можуть, окрім почутого, ще й побачити як треба ро-
бити. Зрештою, це був радше режисерський показ, я 
не намагався вбивати їхню акторську природу і хотів, 
навпаки, збудити фантазію, творчість. А зрештою, 
треба було шкодувати і перекладачку, з якою пра-
цював (сміється), скільки ж вона могла говорити... 
І часто я, не дочекавшись повного перекладу, вже 
починав щось показувати. На етапі етюдів це дуже 
допомагало. Бо, наприклад, наша звична практика: 
завтра ти приносиш такий етюд, ти – ось такий, у цьо-

му випадку виявилась непридатною. Вони приходять 
завтра – і все наче з нуля. Я їм кажу: “хлопці, ви що, 
думаєте працювати тільки на репетиціях? Треба ж 
працювати вдома, а тут тільки збирати і складати те, 
що вже принесли”. Так вони єдине що зробили – на 
завтра бездоганно вивчили текст. А далі – тільки тут, 
і зараз, і в мене на очах. Але – підкреслюю – те, що 
ми зафіксували сьогодні, на завтрашній репетиції вже 
не потребує повторення. 

М. І.: Тобто вони блискуче фіксують рисунок 
ролі, мізансцени?

О. Х.: Так. Але зараз згадую – це були шалені 
два місяці. Як можна за два місяці одночасно робити 
паралельно дві вистави: “Король Лір” і “Вакханки”? 
Навіть не два місяці, а п’ятдесят днів. Я пів дня пра-
цював з однією групою, пів дня – з іншою, із півго-
динною перервою на обід. О восьмій ранку я виходив 
з готелю, о десятій-одинадцятій повертався...

М. І.: Така надзвичайна працездатність – свід-
чення ще й доброї фахової школи. Знаю, що у Вас 
були надзвичайні вчителі. Розкажіть про себе більше, 
будь ласка... 

О. Х.: Після школи я навчався у Ашгабадському 
культосвітньому технікумі, на театральному відділен-
ні, куди входило і акторське, і режисерське мистецтво. 
Встиг за цей час в армії відслужити, в Білорусії, в 
Мінську. 

М. І.: Це був Ваш перший вихід за межі бать-
ківщини?

О. Х.: Так, перший. Хоча короткі поїздки – до 
Москви – у мене були ще в школі. Я був такий собі 
активіст, навіть виступав із доповіддю на ВДНГ – як 
юний натураліст (сміється...). 

М. І.: Невже мріяли про біологію?
О. Х.: Та ні, просто жили ми ...серед поля. А якраз 

Îâëÿêóë³ ÕÎÄÆÀÊÓË² 

Овлякулі Ходжакулі. Бішкек, Киргизстан, 2008 р.



156

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

тоді, очевидно, були потрібні школярі-“допо-
відачі” із сільської місцевости, а в мене ж очі 
завжди горіли... То й вибрали мене. А насправді 
з дитинства я марив мистецтвом. Прагнув займа-
тися музикою, але музиканта з мене не вийшло. 
Врешті, знайшов себе у театрі. І от, коли після 
першого курсу технікуму я йшов до армії, то 
насправді мені було дуже шкода тих двох років, 
упродовж яких я міг би займатися мистецтвом. 
Але армія стала для мене доброю школою, тож 
за тими роками тепер не шкодую. Саме тоді я на-
вчився російської мови, що значно полегшило мені 
знайомство із текстами класиків російського театру.

М. І.: І доля прямо повела Вас далі від Ашгабада 
до Ташкента?

О. Х.: Та ні, все було з пригодами. Закінчив техні-
кум із “червоним дипломом” – і дирекція влаштувала 
мені зарахування без вступних іспитів до Ленінград-
ського інституту культури. Яким же був гнів директо-
ра, коли я всупереч цьому подав документи і вступив 
до Ташкентського театрального! 

М. І.: Вам не було шкода втратити можливість 
вчитися у Ленінграді?

С. Х.: Насамперед я хотів навчатися професійної 
режисури. А Інститут культури був для мене чимось 
дуже таким ...загальним, обтічним. Коли у вісімдесят 
першому я став першокурсником Ташкентського теа-
трального, цей навчальний заклад поруч із Тбіліським 
мав гарну репутацію. По закінченні я відразу отримав 
скерування до Туркменії очолити один із обласних 
театрів. Оскільки я був тоді одним із наймолодших 
режисерів у Туркменії, то мене постійно відправля-
ли на розмаїті конференції, фестивалі, для участи у 
творчих лабораторіях. Так мені пощастило побува-
ти на навчанні у лабораторії Михаїла Туманішвілі, 
потрапити до коротких лабораторій Пітера Брука в 
Москві, у Франції. 

М. І.: Вплив таких видатних митців залишається 
на все життя...

О. Х.: Я все в себе вбирав. Та найбільше, мені 
здається, я займався самоосвітою. У театрі все потріб-
но знати, про все читати. Спочатку були проблеми, 

бо не знав російської мови, а перекладів, наприклад, 
Станіславського, туркменською було дуже мало.

М. І.: Нині більше перекладають?
О. Х.: Нині взагалі не перекладають...
М. І.: ...А сучасну національну літературу став-

лять? У нас, наприклад, за останні роки виразно про-
стежується тяжіння до національної літератури по-
стмодерного напрямку: Андрухович, Жадан, Матіос... 
Чи щось подібне відбувається у театрах Центральної 
Азії?

О. Х.: У найкращому випадку йдеться про “осу-
часнення” поезії наших класиків. Я сам кілька тво-
рів Алішера Навої адаптував як сценічні вистави: 
“Сім планет”, “Мова птахів”, “Лейлі і Меджнун”. 
А сучасних авторів... Вони обирають зазвичай або 
якихось узагальнених героїв тюркських народів, або 
ж пишуть поверхові побутові сюжети, наївні, баналь-
ні. Часто використовують фольклор – але в прямому 
перенесенні на сцену. Я б це назвав спрощеним, при-
мітивізованим використанням. Коли слухаєш, напри-
клад, носіїв цього фольклору – цьому віриш, а коли 
те саме звучить, скопійоване, зі сцени – віра і сила 
його чомусь втрачається.

М. І.: У Вас є унікальний досвід постави аван-
гардної опери венесуельського композитора В. Рас-
гадо “Койот і Кролик”. Що Ви думаєте з приводу 
сучасної оперної режисури, адже у світі вона здій-
снила справжній переворот цінностей в оперному 
мистецтві?

О. Х.: Взагалі, у мене завжди було бажання “під-
тягнути” драматичне мистецтво до музичного, а му-
зичне – оперу, балет – до драматичного. Домогтися 

Сцени з музичної вистави “Мавриги”. Режисер 
– Овлякулі Ходжакулі, сценографія – Марія Со-
шина. Узбецький театр юного глядача.

Світлини –  Ш. Болтаєва.



157

писати? де друкуватись? Тому зараз пра-
цює у швейцарському бюро менеджером 
з питань культури.

М. І.: А що б Ви назвали театральною 
подією в Центральній Азії, наприклад, за 
останні п’ять років?

О. Х.: ...Театр “Ільхом” залишається в 
Центральній Азії подією. Хай би хто там 
ставив, хай би що ставили... 

М. І.: А щодо контактів із сусідніми державами, 
запрошеннями режисерів, акторів – ситуація герме-
тична чи відкрита?

О. Х.: Скоріш герметична. Пов’язано це, зокрема, 
і з фінансами. Це не колись – сів на поїзд... У Бішке-
ку в Киргизстані проводяться театральні фестивалі. 
Але з дуже великими “натяжками”. Ось у травні за-
кінчився фестиваль вуличних театрів. Дуже багато із 
заявлених на афіші колективів не змогли приїхати. І 
моя вистава в одному з театрів також не доїхала. У 
вересні відбудеться центральноазійський фестиваль 
“Культурний феномен”, що об’єднає вистави дуже 
різних жанрів – музичні, драматичні. Я багато про 
це знаю, як його куратор, і ми вже уклали програму. 
Важко було шукати те, що б за останні не те що п’ять, 
а десять років можна назвати феноменом. Можливо, я 
надто критично міркую, але справжніх яскравих фе-
номенів не знайшов. Програму уклав з того, що є. 

М. І.: Ваше розуміння, відчуття театру, себе у 
театрі змінюється з віком?

О. Х.: Так, змінюється. Тільки через шість років 
по закінченні інституту я почав розуміти свою про-
фесію. Тепер вона для мене – спосіб життя... 

М. І.: Бажаю успіху всім Вашим починанням на 
батьківщині, Вашим численним виставам на різних 
континентах, і, звичайно, – Вашому львівському “Ко-
ролю Лірові”, що незабаром вийде до глядачів...

О. Х.: Дякую.

Îâëÿêóë³ ÕÎÄÆÀÊÓË² 

Сцени з вистави “Раксу Само” Алішера Навої. Режисер – Овлякулі Ходжакулі, 
сценографія та костюми – Марія Сошина. Театр-студія “Ескі маджит”, Карша, 
2007.  Гастролі, Франція.

Світлини: http://cultureuz.net/theatre/ovliaguli/raxysamo/raxysamo.html

від актора гнучкости. В моєму розумінні це – найго-
ловніше. Я не оперний режисер, але вже кілька разів 
отримував запрошення від Ташкентської опери здій-
снити у них поставу. Поки що у нас не збігаються 
робочі графіки. Але маю надію попрацювати там.

М. І.: Як на Вашу думку – вони готові до екс-
периментів?

О. Х.: Думаю, не зовсім. Вони вимагатимуть до-
тримання канонічних правил. І якщо керівництво, 
побачивши мої музичні проєкти, хоче, щоб я “щось 
таке” зробив у них, то більшість колективу не дуже 
налаштована на ламання стереотипів. Думаю, будуть 
проблеми. А “Кролик і Койот” – це вистава театру 
“Ільхом”. Це якраз театр, з яким хочеш – сучасні 
опери, мюзикли, хочеш – драму, трагедію, комедію, 
хочеш – просто публічну читку п’єси роби. Вони до 
всього готові. Це театр недержавний, живе від сімде-
сят шостого року. Туди часто запрошують режисерів, 
акторів. Часто “оновлюють кров”. Мають уже вось-
мий випуск своїх студійців. Навчають два роки, а на 
третій вже довіряють вистави. 

М. І.: А можна про сімейні таємниці? Ви дозво-
лили своїй дочці стати театрознавцем. Як вона себе 
реалізує у цій непростій професії?

О. Х.: Не можу сказати, щоб вона себе знайшла 
у театрознавстві, хоча у Ташкентському театрально-
му інституті мала гарних вчителів. Але були й зали-
шаються риторичні питання: що дивитись? про що 



158

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

Правда без любови вбиває людину – це головна 
ідея вистави “Гамлет” у поставі львівського режи-
сера Олексія Кравчука. “Часто люди кажуть комусь 
правду, а ти думаєш: навіщо це? Він же потім піде 
й завіситься. Можна, звичайно, говорити правду, 
але потрібно, аби вона давала людині перспективу”, 
– стверджує митець. 

Олексій Кравчук – директор, режисер та актор 
Львівського академічного театру ім. Леся Курбаса, 
театралам Луганська відомий – два роки тому наш 
обласний український академічний музично-драма-
тичний театр також відкривав сезон його виставою. 
Тоді це були “Шість персонажів у пошуках автора” 
за п’єсою Луїджі Піранделло. І ось тепер – “Гам-
лет”. Поставити його, і саме з Максимом Рижево-
лом у титульній ролі, режисер задумав ще під час 
репетицій “Шести персонажів...”, де молодий актор 
виконував роль Сина. “На жаль, у театрі часто за-

стосовують штампи: Гамлет повинен бути високий, 
красивий, такий собі гренадер. А Максим – актор 
іншої фактури із надзвичайно цікавим внутрішнім 
світом”, – аргументує свій вибір О. Кравчук. 

Нині задум реалізовано, і театр запрошує гляда-
чів на незвичайний для нашого міста спектакль. 

“Øåêñï³ð òðàíñëþºòüñÿ ò³ëüêè 
÷åðåç àêòîð³â”

Якщо говорити про мистецькі прийоми, режисер 
використовує у своїй новій роботі, як і в “Шести пер-
сонажах...”, так звані “ігрові структури”. Але визна-
чальною тут є “вертикаль”. Це коли людина ставить 
сама собі дуже важливе питання, наприклад: “Бути 
чи не бути?” О. Кравчук розмірковує: “Мені здається, 
коли питання людина ставить сама собі чесно, то на-
справді звертається до Бога. Це завжди – діялог”. 

Олексій КРАВЧУК

“ÏÐÀÂÄÀ ÁÅÇ 
                ËÞÁÎÂÈ ÂÁÈÂÀª...”  

Олексій Кравчук (крайній праворуч) та актори Луганського 
академічного українського музично-драматичного театру під 
час роботи над виставою “Гамлет” В. Шекспіра, 2010 р.



159

Світлана Дзюба: Олексію Анатолійовичу, як Вам 
цього разу працювалось з луганськими акторами?

Олексій Кравчук: Перший етап репетицій відбу-
вався добре, щиро й доладно. Всі актори дуже багато 
працювали, погоджувалися репетирувати понаднор-
мово. А другий етап розпочався з того моменту, коли 
…вистава з’явилася в репертуарі.

С. Д.: Після прем’єри?
О. К.: Так, щоб це не відбувалось, як подекуди 

у великих театрах, коли смерть вистави починається 
вже від дня прем’єри. Вистава повинна ще рік-дру-
гий існувати у репетиційному форматі, коли вона  за-
галом готова для глядачів. Але щоб вона мала своє 
життя, це життя їй слід організувати. І тоді прем’єра 
– не формальна, а справжня – постає на десятому-
п’ятнадцятому показі. Дотримуватись цього поряд-
ку особливо необхідно з такими творами як трагедії 
Шекспіра, адже вони мають містичне коріння. Є закон 
трагедії, містеріяльний закон, коли людині щось від-
кривається у моменти найвищих переживань, і цей 
закон слід любити та шанувати. Особливо у нашому 
прагматичному світі на це треба зважати. 

С. Д.: У своїй виставі Ви намагалися відтворити 
дух Шекспіра чи подати власну варіяцію твору?

О. К.: Шекспіра ми не знаємо. Він для нас – прах, 
земля, глина. Ми не можемо сказати, яким він був. 
У нас є тільки тексти і живі люди, актори. Його 
можна “передати” тільки через акторів, тільки “тут” 
і “нині”. Для нас надзвичайно важливим є цей мо-
мент – створити зв’язок не який-будь, не такий, як у 
шістнадцятому сторіччі чи шістдесятницьку відлигу 
минулого сторіччя, а такий, що є адекватним саме 
сьогоденню. 

С. Д.: На які традиції, театральні напрямки Ви 
орієнтувались у поставі?

О. К.: Є кілька робіт, що надихали мене, скажімо, 
вистави Пітера Брука та Някрьошуса. Але загалом я 
не орієнтувався на якісь певні театральні системи, а 
йшов від тексту Юрія Андруховича. Його переклад 
“Гамлета” і підказав мені весь постановчий метод 
для цієї вистави. Багато змін відбулось уже в часі 
репетицій. Актори настільки добре працювали, що 
ставали провідниками якихось дуже істотних речей, 
треба було дослуховуватись – що в них промовляє? 
– і витягати це, уводячи в спектакль. Тут важливий 
не персонаж, а саме персона. Персонажів – Гамлета, 
Гертруду, Клавдія – ми не знаємо, і ми їх не граємо. 
А персона – це людина і ті теми, які вона може про-
пустити крізь себе. 

С. Д.: Отже, Ви йдете від особистости актора?
О. К.: Так, звичайно. Є драматургія, котра до-

зволяє працювати із персонажем – у Піранделло, на-
приклад – але й там надзвичайну вагу має персона, 
тобто людина. 

С. Д.: “Шість персонажів...” мали підзаголовок 
“Імпровізуємо Піранделло”, а в “Гамлеті” у яких ме-
жах можлива імпровізація? 

О. К.: Тут партитура дуже точна, вона вибуду-
вана за мізансценами, за рухами. А ось внутрішнє 
“ведення” теми – це, звичайно, імпровізація. Але 
вона завжди повинна бити в “десятку”, тому що мо-
мент любови та зради для нас нині один, а завтра 
буде інший. 

“Ñâ³ò îíîâèòü æ³íêà”

Крізь усю виставу світлою сяючою ниткою про-
ходять дві теми: відчай, виснажливий брак Любови 

у світі, що відтворює зображення на програмці ви-
схлої порепаної землі, та – ще майже примарна – але 
можливість відродження миру й гармонії, повернення 
до повноцінного життя.

Офелія – вже традиційно – є роллю другого плану 
у більшості сценічних версій “Гамлета”. Режисер 
О. Кравчук думає цілком інакше. Для нього вона – 
ймовірно – центральна фігура всієї дії. Та, зрештою, і 
неможливо по-іншому в нашу епоху, котру називають 
добою жіноцтва... 

С. Д.: Символічний момент: за текстом Офелія 
помирає і її ховають разом із Полонієм. У Вашій ви-
ставі вона до кінця залишається на сцені...

О. К.: Ми говоримо про те, що правда без лю-
бови вбиває людину. Офелія тут певний символ, що 

Îëåêñ³é ÊÐÀÂ×ÓÊ

Максим Рижевол – Гамлет, Віталій Лясников – Полоній у 
виставі “Гамлет” В. Шекспіра. Режисер – Олексій Кравчук,  
сценографія – Віктор Горбулін, костюми – Ірина Лубська. 
Луганський академічний український музично-драматичний 
театр, 2010 р.



160

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

підкреслює момент убивства та наруги над люди-
ною. Дуже багато відроджується через жінку. Тільки 
через цю молитву, яка існує в жінці, і може статись 
оновлення світу та любови. Для мене це надзвичайно 
важливий момент. Як тільки жінка забуває, що таке 
любов, світ починає страждати. А коли жінка відчуває 
цей момент, то все довкола вишиковується так, як це 
повинно бути. Молода вона, середнього віку, бабуся 
чи прабабуся – зовсім неважливо. Довкола її терпіння, 
любови дуже багато усього відновлюється. 

С. Д.: Здається, у Вашій виставі одна з головних 
ідей – роль жіночого начала у світі?

О. К.: Так, тому що жіноче начало дуже активне, 
надзвичайно активне. Чоловіки можуть гніватися, 
кричати, воювати, а жінка залишається, виховує ді-
тей, береже родинне вогнище, терпить, примирює, 
прощає, приймає, і тоді все наче осяває собою. 

С. Д.: Ми бачимо на сцені, що Офелія формально 
божевільна, але насправді вона залишається жінкою 
і вона далі несе цю любов, душа її не вмирає, її сут-
ність не зникає безвісти... 

О. К.: Перша дія до останньої сцени – це, по 
суті, експозиція. Вихідна подія – убивство короля, а 

Максим Рижевол – Гамлет, Олеся Забєліна – Офелія у ви-
ставі “Гамлет” В. Шекспіра. Режисер – Олексій Кравчук,  
сценографія – Віктор Горбулін, костюми – Ірина Лубська. 
Луганський академічний український музично-драматичний 
театр, 2010 р.



161

основний поворот у першій дії відбувається у сцені, 
де Гамлет розриває стосунки з Офелією: “йди у мо-
настир!”. Він наче відриває від себе власну любов, і 
саме звідси розпочинається “закрутка”. Дуже важлива 
реприза до останньої сцени – молитва Офелії. 

С. Д.: І це вписано у своєрідний анти-апокаліп-
тичний контекст, коли на відеоряді на початку виста-
ви руйнуються будинки, руйнується світ, а у фіналі 
все “збирається” воєдино, докупи? Тобто “розірвано 
ланцюг часу”, і його слід відновити? 

О. К.: Так, ми додали цю молитву. Тут, як у Ек-
клезіаста, є текст, і все повторюється, повторюється, 
повторюється. В апостола Павла є такі слова: ви за-
були свою першу любов, поверніться до неї. Як часто 
ми забуваємо відчуття трепетности, любови, вона 
виповнює усе, вона не егоїстична, тремтлива і може 
все відродити. Офелія – носій такої любови. І тому 
ми можемо говорити не стільки про її безум, скільки 
про якусь крайню точку кипіння цієї жінки, котра з 
бруду, з крови може відродити все. Це як у спалених 
у війну білоруських селах залишались якісь двійко 
жінок, котрі щось відроджували, відроджували, від-
роджували, і з цього знову починалось життя. Мені 
здається надзвичайно важливою ця тема, тому що 
це – про нас. 

“Îôåë³ÿ íàäçâè÷àéíî ì³öíî
òðèìàºòüñÿ íà íîãàõ”

С. Д.: На початку вистави пластика Офелії неймо-
вірно активна. Звичайно, усі рухаються експресивно, 
актори вкладають у рух багато енергії, та Офелію ми 
зазвичай очікуємо зовсім іншу. 

О. К.: Ми трактуємо цей образ за енергіями не 
як романтичну дівчинку, а як повноцінну жінку, яка 
провадить надзвичайно активне сексуальне життя. 
Це момент надзвичайно важливий. Мені б дуже хо-
тілось, щоб жінка була максимально повноцінною, 
щоб розум, серце, душа, тіло – все працювало. При 
цьому хочеться уникнути вульгарности, зробити її 
активною, красивою жінкою, тотальною жінкою, 
котра прагне любити, народжувати, котра любить і 
хоче бути коханою, котра може взяти, може відпус-
тити – ось що мені хочеться передати в Офелії. І тоді 
ми бачимо, що вона не божеволіє, вона надзвичайно 
міцно тримається на ногах у цьому хаосі, хоча і буде 
кричати, рвати на собі волосся...

С. Д.: Як у відомому романсі: “Восхожу к высо-
кой степени безумства”?

О. К.: Можна сказати й так. Вона міцно стоятиме. 
Наче камінна баба. У наш час мужчини виростають 
фалонарцисами й похваляються своїми чоловічими 
достоїнствами, що їм Богом дані. Але вони не розумі-
ють, для чого їм це подаровано, і з великою любов’ю 
вбивають жінок, принижуючи їх.

С. Д.: Ви вважаєте, що тут відповідальність по-
кладено лише на плечі чоловіків?

О. К.: Вона взагалі лежить на людині, кожна се-
кунда – це наша відповідальність. Але нині я думаю, 
що так – у більшості випадків на чоловіках. 

“Áóäü-ÿêà áîðîòüáà ðóéíóº ëþäåé”

Є ще одна причина, чому О. Кравчук обрав на 
роль Гамлета Максима Рижевола. У “Шести персона-
жах...” він зіграв роль Сина, дуже подібну, на думку 
режисера, до ролі Гамлета: “Там теж постійне питан-
ня: бути чи не бути. Це не моя історія, каже Син, мене 
втягнули в цю трагедію... Його наче примусили грати 
не свою роль. І Гамлет теж потрапляє у нав’язану 
йому ситуацію, бере на себе відповідальність і по-
винен пройти цю путь до кінця...”. 

Îëåêñ³é ÊÐÀÂ×ÓÊ

Максим Рижевол – Гамлет, Олеся Забєліна – Офелія у ви-
ставі “Гамлет” В. Шекспіра. Режисер – Олексій Кравчук,  
сценографія – Віктор Горбулін, костюми – Ірина Лубська. 
Луганський академічний український музично-драматичний 
театр, 2010 р.



162

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

С. Д.: Чому Гамлет кидає Офелію? 
О. К.: Тут справжній парадокс, тут можна знайти 

кілька пластів змісту. Один лежить у сюжеті: він на-
віть не міг бути з нею відвертим, бо її використовує 
Полоній. 

С. Д.: І вона належить до ворожого табору?
О. К.: Так, це сюжетна канва. А якщо брати за 

темою, то мені здається, що це надзвичайний акт 
освідчення в коханні. Така парадоксальна річ, коли 
людина з великої любови може прогнати коханого або 
сама піти геть, а потім усе життя кохати, і все життя 
нести цей хрест. Усе життя, до останку! 

С. Д.: Можливо, він призначив собі життя заради 
помсти і знав, що скоро загине, тому й не хотів втя-
гувати в це Офелію?

О. К.: І це, власне, свідчить про його відповідаль-
ність. Недаремно ж він потім сказав Лаерту: так, я її 
любив... 

С. Д.: А можливо, це відгомін його стосунків із 
матір’ю?

О. К.: І це також. Коли ми розглядали п’єсу, то 
бачили, що він з Офелією часто поводиться так, як 
поводився з матір’ю. Поведінка мужчини щодо жін-
ки залежить від того, якими були його стосунки з 
матір’ю.

С. Д.: Він переносить це на всіх жінок?
О. К.: Так, однозначно. Якщо з мамою нормальні, 

добрі стосунки, хлопчик спочатку закохується у свою 
маму, тому що він інших жінок не знає. А якщо у 
нього розірвані контакти із матір’ю, він руйнуватиме 
свою дружину, він не буде їй довіряти, буде гнобити 
її, доки сам не втратить чоловічої сили – не фізичної, 
а внутрішньої... 

С. Д.: Здається, у розмові з матір’ю, в середині 
дії, все це наносне з нього злітає, і ми бачимо, як він 
любить її. А потім знову ненавидить...

О. К.: Коли він наче кидає її, то немов би каже: 
дивись, як ти живеш, що коїш, дивись! Тільки близь-
ка людина може так сказати. Це також момент ви-
бору. Кожної миті ми перебуваємо перед вибором 
– як нам вчинити? Скажімо, уподібнитись до інших 
чи зберегти власну автентичність, щось для нас най-
істотніше?...

С. Д.: Своєрідна зустріч із Привидом батька: він 
не “з’являється”, а сидить у кріслі. Це ознака його 
безпорадности?

О. К.: Його створено як персонаж, що змінює за-
вдання Гамлета. Для нас було надзвичайно важливим 
знайти цей образ. Усі живі рухаються, а він – ні. Цей 
момент статики вказує, що він з іншого простору, 
часу, з іншого світу.

С. Д.: Коли ж він має з’явитися вдруге, його слова 
промовляє Гертруда?

О. К.: У Привида короля й Гертруди відбулась 

наче мить перетину, поєднання, коли Привид – це 
символ того забутого, що виникає в пам’яті. Хотілося 
провести його крізь неї, а не виводити наче привида. 
Коли Гамлет заглядає у вічі матері, він наче каже: 
дивись, ось же, він у тобі, живе в тобі. Тут важли-
вий момент, мені здається, – хоч я, як чоловік, можу 
лише припускати, – що кожна жінка зберігає в собі 
своє перше кохання, особливо якщо це був той, з ким 
вона одружилась. Перше кохання – надзвичайне за 
силою почуття, воно зберігається десь у кутиках очей, 
в глибині душі, в тілі. Навіть якщо потім будуть інші 
чоловіки, це завжди існуватиме. 

С. Д.: У фіналі вистави, здається, і Гамлет бо-
жеволіє?

О. К.: Так; боротьба руйнує людину. Будь-яка 
боротьба. І тоді ми не помічаємо, як стаємо просто 
безумними. 

С. Д.: А те, що Гамлет і Лаерт в кінці не б’ють-
ся, а просто стоять? Можливо, втомились від ак-
тивних дій? 

О. К.: Мені б дуже хотілось підкреслити не стіль-
ки бій Лаерта, скільки момент їхнього примирення. 
Адже насправді Лаерт – це той самий Гамлет. На по-
чатку вистави – це той Гамлет, який не має проблем, 
у фіналі – той Гамлет, який має їх доволі. І більше 
важить мить їхнього примирення, а не бою. Ми на-
магались і тут провести цю думку через Офелію. 

“Äæåì-ñåéøí” íà òåìó “Ãàìëåòà”

Звичайно, годі було не розпитати режисера про 
значення окремих символів, котрими щедро наси-
чено виставу. Але треба мати на увазі, що кожен з 
них – неоднозначний, і його інтерпретацію режисер 
свідомо віддає на відкуп глядачеві. 

Ось хоча б музичний супровід. Він у виставі 
багатий: це Стефан Макус, фрагменти композицій 
Ніно Рота, Жана Мішеля Жара, радянські вальси та 
пісні 1930-х років. Різні епохи, різні культурні шари 
– наче натяк на універсальність проблем. А головне 
– цілковито протилежна до пануючого на сцені зла, 
вся музика вражаюче красива, лірична. Як і посталий 
із руїн світ у фінальному відеоряді вистави. Як об-
личчя Віри Холодної, як розквітла вишня – в інших 
відеоепізодах, наче щемлива пам’ять про давно ми-
нулі часи. 

С. Д.: Що символізує люк на сцені, з сидінням 
від унітазу наче німбом, крізь який входять та ви-
ходять актори?

О. К.: Ці сцени ми застосовуємо тоді, коли Розен-
кранц і Гільденстерн починають говорити про високе. 
Їхні бесіди слід обов’язково занизити, спрофанувати, 
бо все це – неправда. І водночас, коли хтось починає 
говорити про приземлене, треба його подати як ви-
соке, щоб утримати баланс. 



163

С. Д.: А та громіздка конструкція угорі виконує 
роль люстри?

О. К.: Хотілось, щоб над ними щось висіло, щось 
пригнічувало постійно. Просто тисне, гнітить, при-
давлює людину. 

С. Д.: Костюми – десь посередині поміж історич-
ними й сучасними...

О. К.: Костюми наче розсипаються у другій дії. 
Важливо було показати, що, з одного боку, це кла-
сика, міф, а з іншого – все може відбуватись у будь-
який час. Жіночі костюми сповнені символіки, вони 
підкреслюють характер персонажів. Ірина Лубська 
– дуже добрий художник з костюмів. Вона відчуває 
стиль, щось змінювала уже в часі репетицій. 

С. Д.: До речі, її коментар до вистави: “Джем-
сейшн на тему “Гамлета”. У тому сенсі, що всі учас-
ники вистави глибоко занурені у сценічну дію, а не 
формально відіграють спектакль. Ви згодні з таким 
визначенням? 

О. К.: Зрештою, так і повинно бути. Ідеальний 
формат – коли режисер, актори, сценограф, художник 

з костюмів творять разом, коли все народжується в 
процесі спільної праці. Ми читаємо п’єсу, слухаємо, 
як і що проявляється у ній, – так і народжується ви-
става. Нечасто таке собі дозволяють на театрі. 

Вистава О. Кравчука тим і цікава, що неодно-
значна, дає простір для роздумів, для асоціятивного 
сприйняття. І ще тим, що пробуджує в людях “вер-
тикальні структури” пошуку не лише умоглядних 
істин, але й добра, любови, людяности. 

Спектакль “Гамлет” виник завдяки акторам: 
Олесі Забєліній (Офелія), Наталії Кутовій (Гер-
труда), Анатолію Яворському (Клавдій), Віталію 
Лясникову (Полоній), Дмитрові Гнутову (Гораціо), 
Олександрові Реді (Лаерт), а також: Євгену Тодо-
ракіну, Миколі Кривошиї, Ользі Яковенко, Сергієві 
Ігуменцеву, Миколі Ляховцю, Андрієві Широкому, 
Артему Филенкові.

Переклала з російської Майя Гарбузюк

Îëåêñ³é ÊÐÀÂ×ÓÊ

Анатолій Яворський – Клавдій та Наталія Кутова – Гертруда (на передньому плані) у виставі “Гамлет” В. Шекспіра. Ре-
жисер – Олексій Кравчук,  сценографія – Віктор Горбулін, костюми – Ірина Лубська. Луганський академічний український 
музично-драматичний театр, 2010 р.



164

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

Шекспірівський “бум” в Україні, здається, посту-
пово набирає обертів. На сценах вітчизняних театрів 
народжуються нові Гамлети, Королі Ліри, Дездемо-
ни, Ромео та Джульєтти. Тільки за останні пів року 
відбулися прем’єри “Гамлета” у Луцькому та Луган-
ському академічних театрах, “Короля Ліра” у Львів-
ському академічному імени Леся Курбаса, “Бурі” на 
столичній національній сцені імени Івана Франка. 
Природно, це викликало у театрально-критичному 
середовищі пожвавлення, пов’язане із аналізом, оцін-
кою нових вистав. 

Тема творчого спадку В. Шекспіра, його рецеп-
ції у світовій та національній театральних культу-
рах поступово увиразнюється і серед ґрунтовних 
театрознавчих досліджень. В українських фахових 
виданнях (“Український театр”, “КіноТеатр”, “За-
писки НТШ. Праці Театрознавчої комісії”, “Вісник 
Львівського університету. Серія мистецтвознавство”, 
“Просценіум”) останніми роками вийшла друком низ-
ка наукових публікацій дослідників з України та ді-
яспори; захищено кілька дисертаційних досліджень, 
невід’ємною складовою яких стала світова й україн-
ська сценічна шекспіріяна; до одного із найновіших 
видань Інституту проблем сучасного мистецтва НАМ 
України – “Театральне мистецтво України ХХ століт-
тя: Антологія вистав” (Київ, 2010) увійшли статті, 
присвячені вагомим шекспіровим сценічним про-
читанням. 

Та українське шекспірознавство сьогодні вкрай 
роз’єднане, поділене на вузькогалузеві території. 
Необхідне свого часу відокремлення, скажімо, театро-
знавства від філологічних наук, сьогодні мало б мати 
вже якісно інше змістове наповнення. Зокрема і на-
самперед в царині національної шекспірології. 

Саме це спадало на думку першого дня пере-
бування у Київському національному університеті 

ім. Т. Шевченка, де 27–28 квітня 2010 р. відбувалася 
Міжнародна наукова конференція “Інтер/національ-
ний Шекспір: вектори рецепції”. Шлях до цієї кон-
ференції лежав через заочне інтернет-знайомство 
із дивовижною групою ентузіястів, що працюють у 
Класичному приватному університеті Запоріжжя. Їх 
очолює доктор філологічних наук, професор Наталія 
Миколаївна Торкут. Спільно з Інститутом літерату-
ри НАН України ім. Т. Г. Шевченка тут зреалізовано 
цікавий проєкт: Лабораторія ренесансних студій1. 
Завдяки самовідданій діяльности працівників Ла-
бораторії запорізькі науковці змогли рік за роком 
осягати нові щаблі у творенні сучасного шекспіроз-
навчого дискурсу в Україні. Вислід їхньої діяльнос-
ти: щорічні випуски наукового ваківського збірника 
“Ренесансні студії”, створення та розвиток інтернет-
проекту “Український шекспірівський портал”, про-
ведення Всеукраїнського конкурсу дослідницьких та 
творчих робіт старшокласників, постійна науково-
консультативна робота. У Запоріжжі 2009 р. на базі 
Приватного університету та Лабораторії проведено 
першу наукову конференцію, присвячену сонетарію 
Шекспіра. Своєрідним підсумком конференції стала 
ідея створення Українського міжуніверситетсько-
го науково-дослідницького шекспірівського центру. 
Першим до цієї ідеї долучився Київський національ-
ний університет ім. Т. Г. Шевченка, запропонувавши 

Майя ГАРБУЗЮК

ØÅÊÑÏ²Ð: Â²ÄÊÐÈÒÅ ÏÈÒÀÍÍß 
    ÓÊÐÀ¯ÍÑÜÊÎ¯ ÃÓÌÀÍ²ÒÀÐÈÑÒÈÊÈ

1. Наукова лабораторія ренесансних студій (НЛРС) була створена у Запоріжжі 1 січня 1998 р. згідно з рі-
шенням Вченої ради Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України (протокол № 10 від 26.06.1997) та 
угодою між Інститутом літератури і Запорізьким державним університетом. З 1 вересня 2004 р. лабораторія 
функціонує в Класичному приватному університеті (до 2008 р. – Гуманітарний університет “Запорізький інсти-
тут державного та муніципального управління”) відповідно до рішення Вченої ради Інституту літератури (про-
токол № 9 від 06.07.2004) та угоди між Інститутом літератури та Класичним приватним університетом.



165

провести наступну шекспірівську конференцію у 
власних стінах. І ось – у залі Інституту філології КНУ
ім. Т. Шевченка зібрались шекспірознавці з усієї 
України та закордонні гості.

Організаторами конференції стали Інститут філо-
логії Київського національного університету ім. Тара-
са Шевченка, Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка 
НАН України та Класичний приватний університет 
(Запоріжжя). У складі оргкомітету на чолі із доктором 
філологічних наук, директором Інституту філоло-
гії КНУ ім. Тараса Шевченка Григорієм Семенюком 
– такі відомі діячі та учені як академік НАН Украї-
ни, директор Інституту літератури ім. Т. Г. Шевченка 
Микола Жулинський, член-кореспондент НАН Укра-
їни, доктор філологічних наук Дмитро Наливайко, 
ректор Класичного приватного університету, доктор 
наук з державного управління Віктор Огаренко, док-
тор філологічних наук, проф., директор Українсько-
го міжуніверситетського науково-дослідницького 
шекспірівського центру Наталія Торкут (Класичний 
приватний університет м. Запоріжжя), кандидат фі-
лологічних наук, проф. Наталія Жлуктенко (КНУ 
ім. Тараса Шевченка), доктор філологічних наук, доц. 
Лада Коломієць (КНУ ім. Тараса Шевченка) та ін. 

У програмі роботи – три пленарних засідання 
(вісімнадцять доповідей) та робота у п’яти секціях 
(сорок шість доповідей), виступи шістнадцяти док-
торів, дев’ятнадцяти кандидатів наук, п’ятнадцяти 
аспірантів, магістрів, старших і просто викладачів ка-
федр. Географія учасників конференції: Біла Церква, 
Бердянськ, Дніпропетровськ, Житомир, Запоріжжя, 
Київ, Львів, Миколаїв, Полтава, Черкаси, Чернівці, 
Чернігів; з-поза меж України – провідні універси-
тети США, Великобританії, Польщі та Росії. Навіть 
враховуючи те, що, як це трапляється на будь-яких 

конференціях, кілька із заявлених промов не прозву-
чали, сама потужність наукової програми не могла не 
здивувати. Здавалось, що один-єдиний театрознавець, 
автор цих рядків, просто потоне і загубиться у без-
крайньому світі літературознавців, перекладознавців, 
філологів, культурологів... 

Перше пленарне засідання розпочало роботу 
вранці 27 квітня. Його відкрила головуюча, проф. 
Н. Жлуктенко, заакцентувавши увагу слухачів на здо-
бутках й проблемах національної перекладної Шек-
спіріяни. М. Жулинський у своїй доповіді “Українське 
шекспірознавство: контексти і перспективи” здійснив 
огляд сучасного стану вивчення проблеми в Україні. 
Ілюстративним осердям доповіді став огляд літера-
тури, що її випустила ...кафедра театрознавства та 
акторської майстерності Львівського національного 
університету імени Івана Франка! Присутні у залі 
почули і побачили репрезентовані М. Жулинським 
наші університетські видання: “Історію світового 
театру” Л. Дмитрової, вперше перекладені україн-
ською “Студії над “Гамлетом” С. Виспянського, “Без 
секретів” П. Брука, низку чисел часопису “Просце-
ніум” із рецензіями на сучасні сценічні прочитання 
шекспірівських творів. Детальніше зупинився п. Жу-
линський на виданні окремою книжкою перекладу 
“Гамлета” М. Рудницького. На жаль, інформація про 
те, що це спільний проєкт театрознавців із кафедрою 
перекладознавства та контрастивної лінгвістики 
ім. Г. Кочура ЛНУ імени Івана Франка (завідувач ка-
федри – доктор філологічних наук, проф. Роксолана 
Зорівчак) не прозвучала, як і не було назване ім’я 
автора часто цитованої доповідачем передмови до 
цього перекладу – Анастасії Василик, аспірантки цієї 
ж кафедри, учасниці конференції. Проте найголо-
вніше – ще один крок до подолання інформаційної 

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ

Професор Наталія  Жлуктенко 
відкриває пленарне засідання.

Під час пленарного засідання.



166

øåêñï³ð³âñüê³ ñòóä³¿

розірваности шекспірознавців різних регіонів краї-
ни, на чому наголошував академік М. Жулинський 
– був у такий спосіб здійснений. З уст М. Жулинсько-
го прозвучали і перспективні накреслення в царині 
української шекспірології: створення єдиного реєстру 
сценічних прочитань творів В. Шекспіра, видання 
нового бібліографічного покажчика тощо 

Не дивно, що у стінах Інституту філології в на-
ступних доповідях зазвучали теми, що в’язали твор-
чість Великого англійця із класичними постатями 
української літератури. До особливостей творення 
українського сонетарію на прикладі “Новокозацьких 
сонетів” Финтика Шляхтиченка звернувся доктор 
філологічних наук, член-корепондент НАН України 
М. Сулима (Інститут літератури ім. Т. Г. Шевченка 
НАН України), типологічну подібність сюжетотво-
рення у трагікомедії “Володимир” Ф. Прокоповича та 
шекспірівському “Гамлеті” розкрив доктор філологіч-
них наук, проф. П. Білоус (Житомирський державний 
університет ім. Івана Франка). У трьох доповідях в 
різних аспектах та контекстах розглядали учені КНУ 
ім. Т. Шевченка тему Шекспір – Шевченко: “Вартісні 
орієнтири вчинку” (доктор філологічних наук, проф. 
Л. Задорожна), “Параболічний слід у творчості Шек-
спіра та Шевченка” (доктор філологічних наук, проф. 
Т. Бовсунівська), дослідження культурологічних па-
ралелей творчости цих велетів літератури здійснив 
доктор філологічних наук, проф. С. Росовецький. 

Друге пленарне засідання під головуванням док-
тора філологічних наук, проф. Н. Висоцької (Київ-
ський лінгвістичний університет) розпочало роботу 
із виступу закордонного гостя – доктора філологічних 
наук, проф. В. Шестакова (Російський інститут куль-

турології). Попри відоме ім’я дослідника, висвітлені 
ним у доповіді “Шекспір в Росії” факти, імена, явища 
(від перших класицистичних переробок XVIII ст. до 
Гамлета у виконанні І. Смоктуновського та сучасних 
постмодерних експериментів) – не виходили за межі 
університетського курсу з історії російського театру. 
Надзавданням виступу стали тези “Шекспір – основа 
російської театральної культури”, “Бути чи не бути 
– російське питання”. З цим важко не погодитись. Як 
і з подібним формулюванням щодо багатьох европей-
ських театральних культур. Та на маргінесах цієї теми 
хотілося б поставити на розгляд інше питання: чому 
шекспірівська спадщина – принаймні в царині публіч-
ного сценічного мистецтва – не стала “українською” 
ні у XVIII, ні в ХІХ, ні навіть, за великим рахунком, 
у ХХ ст., лише аж у третьому тисячолітті, за доби 
Незалежности, набираючи властивих европейській 
національній театральній культурі обертів? Питання 
це – з царини постколоніяльних студій – обов’язково 
потребує подальшого виразного, аргументованого, 
послідовного артикулювання, але, звичайно, в межах 
уже іншої конференції. 

Подальші теми виступів другого пленарного за-
сідання репрезентували широке поле дослідницьких 
стратегій та методів. Проблемі шекспірівського дис-
курсу у постсучасній літературній компаративістиці 
присвятив свою доповідь доктор філологічних наук, 
проф. І. Лімборський (Черкаси). Шекспіра й Моцар-
та як рівних поміж собою в контексті романтичного 
світогляду та чину поставив поруч та порівняв доктор 
філологічних наук, проф. Б. Шалагінов (НАУКМА). 
Про “Актуалізацію античної культурної спадщини в 
драматургії В. Шекспіра (на матеріялі драми “Троїл і 
Крессіда”) говорив доктор філологічних наук, проф. 
І. Мегела (КНУ ім. Т. Шевченка). Процесові “амери-
канізації” творчости В. Шекспіра в цілому та традиції 
шекспірівського бурлеску у “Макберді” Б. Гарсона 
присвятила своє дослідження доктор філологічних 
наук, проф. Н. Висоцька (КЛУ). Завершила засідання 
ґрунтовна й масштабна за узагальненнями доповідь 
Н. Торкут “Шекспір як культурна метафора в контек-
сті пошуків европейської ідентичности”. 

Секційні засідання відбулися у значно камерні-
шому, але від цього не менш інтенсивному форматі. 
Звичайно, професійний інтерес кликав послухати 
доповіді чи не в кожній із п’яти секцій: ”Шекспір в 
Україні: тексти і контексти”, “Рецепція шекспірівсько-
го канону: актуалізація культурної пам’яти і пошуки 
національної ідентичности”, “Творчість В. Шекспіра 
в стереоскопічному просторі перекладацьких інтер-
претацій”, “Шекспір в контексті культурних практик 
Ренесансу” (зрештою, із текстами доповідей можна 
буде ознайомитись у наступних випусках “Ренесанс-
них студій”), та запропонована театрознавча тема ав-

Учасники та гості конференції з американською дослідни-
цею Р. Грінхілл (третя ліворуч). Інститут філології КНУ 
ім. Т. Шевченка, 2010 р.



167

тора цих рядків “”Гамлет” В. Шекспіра на українській 
сцені: “форма й відбиток часу” (на матеріялі постав 
українських львівських театрів)” увійшла до про-
грами засідання секції “Шекспір в інтермедіяльному 
просторі”. Окрім Шекспіра сценічного, ми почули і 
про Шекспіра екранного (“Вільям Шекспір: Made in 
Japan (Твори В. Шекспіра в екранізації Акіри Куроса-
ви)” – канд. філологічних наук О. Дубініна, Інститут 
літератури ім. Т. Г. Шевченка НАН України), Шек-
спіра у кіберпросторі (канд. філологічних наук К. Та-
расенко, КПУ, Запоріжжя), про “Шекспірівську тему 
у зрізі жанрових конверсій” (аспірантка Н. Зощук, 
Чернівецький національний університет ім. Ю. Федь-
ковича). Найяскравіше із секційних вражень – “вза-
ємне слухання” представників різних гуманітарних 
ділянок шекспірознавства виявилось надзвичайно 
плідним та викликало щире зацікавлення у наукових 
партнерів із суміжних галузей гуманітаристики. 

Другий день конференції у пленарному режимі 
готував не менш цікаві теми та яскраві особистос-
ті доповідачів. Блискучим у своїй доказовості, фі-
лігранності і несподіваності був виступ професора 
Р. Грінхілл (Стенфордський університет, США) “Шек-
спірові відлуння у творчості І. Ільфа та Е. Петрова”. 
Звертаючись до всім відомих творів та персонажів, 
дослідниця виявляла один за одним у лексиці та фра-
зеологічних зворотах героїв присутність шекспірових 
тем та образів. Зазвучали “шекспірівські” ескапади 
славнозвісних Кіси Вороб’янінова, Остапа Бендера, 
а сам Бендер засяяв у новому світлі – як квазі-Гамлет, 
“зайва людина” в суспільстві. Н. Жлуктенко розгляну-
ла шекспірівський дискурс у романі Пітера Акройда 
“The Lambs of London”, звернувши увагу як на об-
разну структуру твору, так і на постмодерні художні 
прийоми автора. Тему постмодерну продовжила – вже 
на матеріялі українських перекладів “Гамлета” пера 
І. Костецького та Ю. Андруховича доктор філологіч-
них наук Л. Коломієць (КНУ ім. Т. Шевченка). Попри 
всі відмінності у цих перекладах та постатях пере-
кладачів, дослідниця зауважила своєрідну спадко-
ємність, назвавши Андруховича стратегічним союз-
ником Костецького – у сенсі поширення та розвитку 
принципів бурлеску у перекладацькій шекспірівській 
практиці. На думку доповідача, представники двох 
поколінь – пізнього модернізму (І. Костецький) та 
постмодернізму (Ю. Андрухович) – створили пере-
клади, адекватні своєму часові. Праця першого, так 
би мовити – переклад “по-пацанськи”, праця другого 
– “переклад очужувальний”, що нав’язує до традиції 
П. Куліша та Л. Гребінки. 

Про значущість та особливість концепту “Гам-
лет” у творчій свідомості Т. С. Еліота говорила у 
своєму дослідженні доктор філологічних наук, до-
цент Т. Михед (Чернігівський національний педаго-

гічний університет ім. Т. Г. Шевченка). Доповідачка 
розкрила складний “внутрішній” позачасовий діялог 
Т. С. Еліота із Шекспіром та його “Гамлетом” зокре-
ма, підкресливши переосмислення Еліотом на схилі 
власного життя упередженого ставлення до відомого 
твору та його автора. 

Відомий перекладач М. Габлевич (Львів) зану-
рила слухачів у “Ренесансну термінологію Любови: 
шекспірівський узус і його інтерпретації”. У науковій 
за методологією та медитативній за характером допо-
віді М. Габлевич невідворотно розкривала все глибшу 
й глибшу прірву поміж нашим, сьогоденним розумін-
ням Любови – Любови у Шекспіра зокрема – та тими 
втраченими її сенсами, що були притаманні рене-
сансному світові, зведеному на підґрунті античности. 

І наче на продовження прозвучала доповідь 
доктора філологічних наук, доцента О. Пронкеви-
ча (Чорноморський державний університет імени 
Петра Могили, м. Миколаїв) “Шекспір. Анімаційні 
історії – досвід мультиплікаційного прочитання п’єс 
англійського драматурга”. Йшлося про відому серію 
“Shakespear the Animal Tales”, створену для сучасної 
дитячої авдиторії наприкінці ХХ ст. під патронатом 
принца Чарлза. Цікаво, що адаптовані для дітей версії 
найвідоміших шекспірових творів пройшли на теле-
баченні п’ятдесяти країн світу, серія тричі здобувала 
престижну премію Еmmy. О. Пронкевич наголосив і 
на тому, що успіх та популярність йшли поруч із ни-
щівною критикою проєкту, адже, за словами фахівців, 
він спрощував, примітивізував сприйняття творчости 
В. Шекспіра у юної авдиторії. 

Обговорення підсумків конференції було актив-
ним та конструктивним, але не багатослівним. Го-
ворили про нагальну потребу посилення мотивації 
вивчення Шекспірового спадку і в школі, і у вишах, 
про подальше проведення всеукраїнських конкурсів 
серед старшокласників, про активізацію студентської 
шекспірознавчої дослідницької діяльности. Окремо 
йшлося про об’єднання зусиль філологів, літерату-
рознавців, перекладознавців, театрознавців. Адже 
конференція виявила проблему розрізнености, непо-
інформованости представників різних ділянок вітчиз-
няного шекспірознавства, неначе у нашій країні хтось 
звів справжні вежі, де ми перебуваємо, не чуючи один 
одного. Поки представники світу літератури говорять 
про Шекспіра як про “свою власність”, театрознавці, 
для котрих сценічна, а не літературна, природа його 
драматургічного доробку очевидна, існують у своєму 
вимірі. І ці світи майже ніяк не перетинаються. Тому 
й заплановано зробити важливий крок у напрямі збли-
ження, порозуміння: запросити українських театроз-
навців, чиї дослідження пов’язані із шекспірівськими 
темами, до роботи у Третій конференції, котра має 
відбутись наступного, 2011 р.

Ìàéÿ ÃÀÐÁÓÇÞÊ



168

1. Загальні положення.
1.1. Організаторами проведення конкурсу є 

редакція театрознавчого часопису “Просценіум” 
Львівського національного університету імені Івана 
Франка та Український міжуніверситетський науко-
во-дослідницький Шекспірівський центр (Класичний 
приватний університет, Запоріжжя).

1.2. Конкурс проводиться відповідно до Положен-
ня про конкурс (далі – Положення). 

2. Мета та завдання конкурсу.
2.1. Метою конкурсу є виявлення й підтримка 

талановитих та професійно орієнтованих молодих 
театрознавців України, збільшення та розширення 
кола майбутніх українських шекспірознавців. 

2.2. Основні завдання проекту: 
- посилити увагу та зацікавлення театральної молоді 

сучасним Шекспірівським сценічним дискурсом;
- ознайомлювати театральну громадськість із най-

цікавішими здобутками майбутніх критиків та істори-
ків, присвяченими вивченню та аналізу театральної 
Шекспіріани. 

3. Учасники конкурсу.
3.1. У конкурсі можуть брати участь студенти 

театрознавчих відділень, а також студенти інших 
гуманітарних напрямків усіх вищих навчальних за-
кладів України. 

4. Умови проведення конкурсу.
4.1. До розгляду приймаються не публіковані ра-

ніше твори, написані українською мовою. 
4.2. Оцінювання робіт передбачено у двох номі-

націях:
- найкраща театральна рецензія на виставу за 

твором В. Шекспіра (з чинного репертуару театрів 
України та закордонних сценічних колективів);

- найкраща театрознавча дослідницька шекспі-
рознавча праця (з історії сценічних втілень творів 
В. Шекспіра на теренах України).

Від одного автора можуть бути прийняті роботи 
в обидвох номінаціях. 

4.3. Твори надсилати на конкурс за електронною 
адресою: proscaenium@franko.lviv.ua. Надісланий 
текст має обов’язково містити назву.

Вимоги до формату текстів:
- формат А4; 
- поля 25 мм справа і зліва та 15 мм згори й знизу;
- обсяг – не менше трьох і не більше п’ятнадцяти 

сторінок:

- шрифт №14, Times New Roman;
- міжрядковий інтервал 1,5.
4.4. До тексту статті слід обов’язково додати на-

ступну інформацію:
- справжнє прізвище, ім’я, по-батькові автора;
- контактний телефон;
- електронну адресу;
- дані про наукового керівника курсу або поданої 

до конкурсу роботи;
- світлини до статті (публікації) у форматі JPEG 

обсягом до 1,5 МБ (кожна).
4.5. Твори на розгляд приймає журі до 25 серп-

ня 2011 р. включно.
Контактний телефон – (066) 8298150 
4.6. До участі у конкурсі не допускаються ро-

боти, що не відповідають вищезазначеним умовам 
конкурсу.

4.7. Журі творів не рецензує, з авторами не лис-
тується.

5. Визначення переможців конкурсу.
5.1. Результати конкурсу визначає журі. 
5.2. Результати конкурсу будуть оприлюднені на 

сторінках видань “Просценіум”, “Ренесансні сту-
дії” та на сайті Український Шекспірівський портал 
(shakespeare.zp.ua).

5.2. Оцінювання відбуватиметься за такими кри-
теріями:

для театральної рецензії: глибина, точність та 
переконливість аналізу вистави, фаховість лексики, 
авторський стиль рецензента

для дослідницької статті: актуальність пробле-
ми, наукова новизна, методологія роботи, наукове або 
практичне значення виконаної праці.

5.3. Визначаються 3 переможці (відповідно 1, 2, 
3 місце) в обох вищезазначених номінаціях.

5.4. Переможці отримають право публікації у ча-
сописах “Просценіум” (Львів) і “Ренесансні студіі” 
(Запоріжжя), а також цінні призи. 

“ÂÅÑÜ ÑÂ²Ò – ÒÅÀÒÐ” 
(Положення про Всеукраїнський конкурс студентських 
театральних рецензій та театрознавчих дослідницьких праць  )

Головний редактор
часопису “Просценіум”  
проф. Б. Козак 

 Директор 
Шекспірівського  
 міжуніверситетського
науково-дослідницького 
центру    
проф. Н. Торкут



169

ÑÂ²Ò

169

ÃÐÀÍ² ÆÀÍÐÎÂÈÕ ÒÀ ÎÁÐÀÇÍÈÕ ÏÅÐÅÂÒ²ËÅÍÜ    
ÍÀ ÔÅÑÒÈÂÀË² 
         ÁÀÂÀÐÑÜÊÎ¯ ÍÀÖ²ÎÍÀËÜÍÎ¯ ÎÏÅÐÈ – 2010

Аделіна ЄФІМÉНКО 

Коли фестиваль Баварської національної опери 
завершується, якісь подробиці з часом стираються з 
пам’яти, гаснуть пристрасті у колах професіоналів та 
оперних меломанів, дискусії преси поступово стиха-
ють. Проте, на відстані часу кристалізуються найваж-
ливіші враження. Спогади повертаються саме до тих 
деталей і особливостей, які творять цілісне уявлення 
про фестивальний сезон 2010-го. Які ж особливості, 
ознаки й події вирізнили цей оперний фестиваль з-
поміж минулорічних мюнхенських фестивалів? 

По-перше, нова ініціятивна група фестивалю під 
керівництвом інтенданта мюнхенської опери Ніко-
лауса Бахлера презентувала синтетичний театраль-
ний проєкт як альтернативу класичній опері. Отже, у 
майбутніх фестивальних програмах безсумнівно ви-
никнуть кардинальні зміни, що в подальшому мають 
вплинути не лише на традиційну концепцію Opern-
festspiele, а й на концепцію оперного жанру. Перша 
“ластівка” цих інновацій завітала на мюнхенський 
фестиваль, розташувавшись на Марштальпляц не-
подалік класичної будівлі Баварської національної 
опери. У вигляді нової, вражаючої своєю мобільністю 
споруди у формі дивовижі – скупчення кристалів, 
реалізувалася зовнішня багатогранність ідей нового 
фестивального проєкту під назвою “MINI Opera”. 
Проєкт будівлі MINI Opera належить групі молодих 
архітекторів Coop Himmelb(l)au з Відня, що задумали 
її як пересувну споруду. Після завершення Мюнхен-
ського оперного фестивалю MINI Opera має далі по-
дорожувати Німеччиною.

Внутрішня, змістова “інкрустація” будівлі-крис-
талу завдяки експериментальним Performens перетво-
рилася у самостійний гештальт музично-театрально-
го міні-фестивалю. Власне, це було калейдоскопічне 
поєднання класичної та експериментальної музи-
ки, театральних шоу з візуальними, світло-, відео-, 

звуко- інсталяціями, балету з йогою й показом мод, 
дизайнерськими фото- та кіно- проєктами з ходами 
акторів, музикантів і глядачів на Максиміліянштра-
се і Марштальпляц (наприклад, Performens Л. Рон-
четті “Корабель дурнів”). У інсталяції Toscapiraten 
реалізувався задум молодих митців, які проєктували 
відео-фрагменти трансляції фестивальної прем’єри 
2010 р. – опери “Тоска” Дж. Пуччіні – на фрагменти 
строкатого “вуличного буття” театрального майда-
ну. В результаті утворилося грандіозне симультанне  
шоу-пастичо, що перетворилося на активну інтер-
акцію провідних фестивальних “персонажів”-акто-
рів і публіки. Цей відео-проєкт став кульмінацією 
традиційної акції мюнхенського оперного фестивалю 
“Опера для всіх”. 

Усередині рафіновано-химерного нагромадження 
сталевих “кристалів” MINI Opera, що ніби увібрали 
у себе всі спектри блакитного (Himmelblau), відбива-
лася гострота експериментальних проєктів сучасних 

Нова споруда MINI Opera (Марштальпляц). 
Мюнхен, Німеччина.



170

театральних митців. Альтернативний пафос вистав 
міні-фестивалю, наприклад, Via Intoleranza II режи-
сера Крістофа Шлінгензіфа, Intrigo Internationale, 
KV 492 Й. Мюллера, Ф. Ріннерта та ін., що відбува-
лися паралельно із оперними виставами Баварської 
національної опери, створював для кореспондентів 
і глядачів-аматорів вагому проблему, пов’язану із 
вибором спектаклів. Адже більшість театральних 
експериментів “МІНІ-опери 2010” спиралася на ви-
значні історичні й сучасні оперні раритети. Виста-
ва Via Intoleranza II спрямовувала увагу слухачів не 
лише до музичних паралелей з оригінальним твором 
Луїджі Ноно Intoleranza 1960, в якому композитор 
цитує фрагменти з Лігеті, Булеза та ваґнерівського 
“Götterdämmerung”. Via Intoleranza II є варіянтом 
реалізації африкансько-европейського мистецького 
проєкту режисера Крістофа Шлінгензіфа. До цьо-
го проєкту належить також побудова у столиці за-
хідноафриканської держави Буркіна Фасо Уагадугу 
(Ouagadougou) Operndorf, тобто, “оперного села” 
REMDOOGO – екзотичної оперно-концертної будів-
лі-утопії, спроєктованої африканським архітектором 
Франсисом Керé (Francis Kéré).

Отже, вистава Via Intoleranza II є складовою ці-
лого комплексу мистецьких акцій режисера, відомого 
африканолога. У виставі режисер розмірковує над 
проблемою про можливості й перспективи діяло-
гу европейської та африканської культур. Ідея цієї 
сценічної акції має яскравий соціяльно-політичний 
характер й народжена трагічним сприйняттям ев-
ропейця африканського буття. У Via Intoleranza II 
К. Шлінгензіф маніфестує свої сумніви й розчаруван-
ня в европейському “образі Африки” – мети гумані-
тарної благодійности. У сценічній дії вистави – сво-
єрідному колажі з елементів африканських фольк-

Проєкт будівлі REMDOOGO.

лорних співів і танців, відеосеквенцій з фрагментами 
африканського буття – режисер висвітлює сутність 
благодійних “акцій білих” як ознаку европейської ін-
толерантности до чужої ментальности й негуманний 
прояв сили. Вистава автобіографічна, драматургічні 
акценти дії сконцентровані у монологах, що відо-
бражують рефлексії самого героя (К. Шлінгензіфа) 
навколо питання: “Чому ми постійно намагаємося 
допомагати африканському континенту, якщо ми не 
в змозі допомогти самим собі?” 

Вистава Intrigo Internationale, KV 492 викликала 
зацікавлення приміткою з каталогу моцартівських 
творів KV 492, яка конкретно вказує на оперу “Весіл-
ля Фіґаро”. У спектаклі не лише звучали фрагменти 
з опери, які легко впізнавалися у джазових імпрові-
заціях, а й розігрувалися сцени, що зовні нагадували 
колізії моцартівського Фіґаро. Проте, комічні ситуа-
ції, традиційні для opera buffa (плутанина, переодя-
гання, переховування) трансформувалося у контексті 
Intrigo Internationale у детектив про агентів таємної 
поліції. Оперу Моцарта неначе актуалізували автори 
вистави, але з парадоксальними образними перевті-
леннями. Вперше “Весілля Фіґаро” стало підставою 
для сюжету сучасного політичного детективу, в якому 
державне шпигунство, фінансовий шпіонаж пред-
ставлені як засоби ведення політики й бізнесу і як 
сутність приватного життя. Коли зрада й корупція 
втручаються у приватну сферу й колегіяльні стосунки 
головних героїв спектаклю – молодих агентів між-
народної таємної поліції – комедія перетворюється 
на трагедію. 

Провокативний успіх нового проєкту MINI Opera 
видався разючим контрастом із традиційним щоріч-
ним фестивальним проєктом Opernfestspiele+, знятим 
з програми Opernfestspiele 2010 року. На відміну від 
минулорічних проєктів Opernfestspiele+, що завжди 
відігравали роль камерного доповнення до голов-
ного оперного фестивалю концертними виступами 
окремих зірок-виконавців, MINI Opera здійснювала 
ніби дослідницьку експедицію у сферу нових, ще не 
пізнаних можливостей у сфери жанрових трансфор-
мацій театрального мистецтва, можливостей синтезу 
театру з новітніми технічними засобами у іннова-
ціному часо-просторі. Так міні-фестиваль висунув 
претензію на автономність. У камерній будівлі MINI 
Opera царювала атмосфера глобалізації й симультан-
ної манери мислення й спілкування, де всі слухають 
усіх і про все, але взаєморозуміння розчиняється у 
строкатості миттєвостей й фрагментарності вражень. 
Експериментальному проєкту міні-фестивалю 2010 
поки ще бракує випробування часом, адже втілення 
цікавих ідей, що спираються на досвід мандрівних 
музикантів-філософів і відтворюють дух старовин-
них мандрівних театрів, прямує поки що шляхом по-

170



171

Àäåë³íà ªÔ²ÌÅÍÊÎ 

шуку оригінальних концепцій, які, можливо, лише 
на перший погляд здаються скороминущими, пере-
насиченими ефектами, а інколи – просто продуктом 
одноденного споживання.

Повертаючись до проголошеної у назві статті 
теми “про різні грані образних перевтілень”, а також 
під впливом ідей проєкту MINI Opera, неможливо 
обійти увагою репертуарну виставу Баварської на-
ціональної опери “Весілля Фіґаро” В. А. Моцарта, 
що з незмінним успіхом залишається на сцені вже 
не перший рік, її включають до репертуарного плану 
мюнхенських оперних фестивалів за участю нових 
виконавців. Винахідливість режисера Дітера Дорна й 
художника-постановника Юргена Розе незмінно вра-
жає своєю невичерпною новизною та оригінальністю. 
Цього року постава “Весілля Фіґаро” знову вирізни-
лася новими драматургічними, просторово-живо-
писними ознаками, і, найголовніше, – індивідуальним 
трактуванням знайомих образів. Як відомо з минулих 
версій “Весілля Фіґаро”, надзвичайно важливим ас-
пектом дорнівської версії є образно-смислова мобіль-
ність персонажів. Зміна виконавського складу сприяє 
не лише збагаченню улюблених моцартівськіх героїв 

новими тембровими барвами, а й відкриває безліч не-
сподіваних смислів та акцентів у сюжеті. Так, у поста-
ві 2007 р. Графиня у виконанні неперевершеної Ані 
Хартерос перетягла на себе всю увагу й натхнення не 
лише Графа, Фіґаро, Керубіно, а й слухачів, до чого 
прислужилося й посереднє втілення образу Сюзанни 
(сопраністка Х. Г. Мурфі). Тому головною героїнею 
“Весілля Фіґаро” тоді раптово виявилася  Графиня. У 

Ільдебрандо Арканджело – Фігаро та Камілла Тіллінг – Сю-
занна в опері “Весілля Фігаро” В. А. Моцарта. Режисер – Ди-
тер Дорн, художник-постановник – Юрген Розе. Баварська 
національна опера.

Маріус Квісін – Дон Жуан в опері “Весілля Фігаро” В. А. Мо-
царта. Режисер – Дитер Дорн, художник-постановник – Юр-
ген Розе. Баварська національна опера.

171



172

цьогорічній виставі “Весілля Фіґаро” все ніби стало 
на свої місця. Майстерно вирішені образи Графині 
(Барбара Фрітолі) й Сюзанни (Каміла Тілінг), а також 
майстерність і чарівна вишуканість вокалу Керубіно 
(Анна Бонітатібус), які рельєфно відтінили бороть-
бу двох абсолютно рівноправних героїв-суперників 
– Фіґаро і графа Альмавіви у виконанні статурних 
баритонів-красенів Ільдебрандо Арканджело (Фіґаро) 
і Маріюса Квісіна (граф Альмавіва). Їхня вокальна й 
артистична неперевершеність репрезентували зовсім 
нові перспективи у взаємодії головних персонажів. 
Соціяльні колізії типу “слуга-господар” виявилися не 
лише другорядними, а й зникли взагалі. Центральна 
ідея “Весілля Фіґаро” була сфокусована завдяки ви-
конавцям на образах рівноправних героїв – чоло-
віків-суперників у боротьбі за одноосібне право на 
кохання.

Цікаво, що виконавець партії графа Альмавіви 
– польський співак Маріюс Квісін – блискуче пред-
ставляв на фестивалі ще одного всесвітньовизнано-
го владаря кохання – моцартівського Дон Жуана. У 
відтворенні образу Дон Жуана Маріюс Квісін зберіг 
лише вокальну привабливість персонажа, натомість 
досконало продемонстрував трансформацію образу 
відповідно до новітньої версії “Дон Жуана”, яку за-
пропонував Баварській опері режисер Стефан Кіміг. 
Згідно із задумом режисера, у виставі відбувається 
парадоксальне перетворення героя-коханця на ін-

Маріус Квісін – Дон Жуан, Лаура Татулеску – Церліна в 
опері “Весілля Фігаро” В. А. Моцарта. Режисер – Дітер 
Дорн, художник-постановник – Юрген Розе. Баварська 
національна опера.

Маріус Квісін – Граф, Барбара Фриттолі – графиня в опері 
“Весілля Фігаро” В. А. Моцарта. Режисер – Дітер Дорн, 
художник-постановник – Юрген Розе. Баварська націо-
нальна опера.

172



173

фаньтильного нарцисиста, ексцентрика й бездушного 
циніка. Чарівну привабливість героя-коханця у новій 
інтерпретації відбито наче у кривому дзеркалі.

До того ж дія опери перенасичена парадоксальни-
ми декораціями (художник-постановник Катя Насс). 
Атмосфера оперної інтриги, що відбувається ніби на 
вістрі леза між коханням й смертю, поміщена у на-
рочито звужений, задушливий, завантажений контей-
нерами, що нагадує узбіччя якогось вокзалу, простір 
сцени. У ході дії контейнери, розписані різними мова-
ми – від японської до російської – перетворюються на 
кімнати сумнівного призначення, де герої рефлексу-
ють на тлі секондхендівського нагромадження одягу, 
в м’ясному павільйоні, серед антарктичних пінгвінів 
або в модерно обставленій кухні, в якій сцена очіку-
вання Командора до вечері імітує популярні теле-
візійні шоу для гурманів і домогосподарок. 

На вечерю ж замість Командора завітає ціла гвар-
дія політичних діячів, вбраних у парадну форму, схо-
жу на форми соціялістичних лідерів, які, ймовірно, 
опинилися у пеклі за свої тоталітарні провини, бо 
зовнішньо нагадують типи Берія, Сталіна та ін. Зда-
ється, наче на думку режисера, всі ці персони також 
провадили у “допекельний період” дон-жуанівський 
спосіб буття й завітали на останнє, земне свято свого 
“співгрішника”. 

Ця нехай оригінальна, але надто заплутана фан-
тазія режисера-дебютанта здалася позбавленою що-
найменшого логічного зв’язку з 
моцартівським джерелом. Виста-
ва перенасичена паралельними, 
змістово “чужими” знаковими 
планами, героями, підтекстами, 
за дією яких важко слідкувати й 
здогадуватися про їхні можливі 
смислові навантаження. Напри-
клад, на сцені з велетенського 
екрану споглядає оперну дію (а, 
можливо, стежить за реакцією 
слухачів) безіменний “об’єктив-
ний погляд”. У драматургічні ко-
лізії раз по раз втручається без-
іменний нейтральний, “німий” 
персонаж, який несподівано 
з’являється й зникає то у вигля-
ді голого, тремтячого старця, то 
карнавального півня, то є байду-
жим споглядачем дій головних 
персонажів, що прогулюється по 
сцені або сидить, звісивши ноги, 
на одному з вокзальних контейне-
рів-кімнат. Можливо, цей Невідомий є ототожненням 
образу двійника Дон Жуана чи образом його старо-
сти, а можливо, образом смерти. 

Загалом, Маріюсові Квісіну вдалося блискуче 
знищити чарівного, життєлюбного й водночас тра-
гічного моцартівського Дон Жуана, а натомість пред-
ставити відразливу жалюгідну постать чоловіка, для 
якого почуття кохання є ототожненням філософії без-
умовного сексу, позбавленого еросу. Зрозуміло, чому 
цей тип, що перетворився на анти-Дон Жуана, втрачає 
у виставі С. Кіміга не лише кохання жінок, а й сим-
патій глядачів. Жіночі образи – Донья Ельвіра (Майя 
Ковалевська), Донья Анна (Аня Хартерос), Церліна 
(Лаура Татулеску) виразно й одностайно втілюють 
всю палітру негативних почуттів до Дон Жуана, що 
коливається у межах непевности, відрази й ненави-
сти. Жодного натяку на боротьбу еросу й обов’язку, 
жодного тертя між зрадою й вірністю. Постать жит-
тєлюбного Дон Жуана, оточеного жіночим кохан-
ням, потрапляє в атмосферу байдужости, зневаги й 
самотности. Інколи здається, що мова взагалі не про 
Дон Жуана, а про якусь невизначену за віком й видом 
занять особу, позбавлену самобутности й чарівного 
флеру шаленої молодости. “Дон-жуанівська” спрага 
за недосяжним ідеалом і вічністю краси, що штовхає 
героя на зухвалий крок до смерти, перетворюється в 
нудьгу і порожнечу: персонаж відсторонено мандрує 
крізь облуду чужих, випадкових, розкиданих у часі й 
просторі миттєвостей нікчемно-безцільного буття. 

Повертаючись до організаційних аспектів фести-
валю, згадаємо про сьогодення й реальні проблеми, 

Àäåë³íà ªÔ²ÌÅÍÊÎ 

Маріус Квісін – Дон Жуан в опері “Весілля Фігаро” В. А. Мо-
царта. Режисер – Дитер Дорн, художник-постановник 
– Юрген Розе. Баварська національна опера.

173



174

викликані подальшими перспективами Баварської на-
ціональної опери. Їхнє вирішення триватиме щонай-
менше подальші три роки. Напередодні фестивалю 
преса сповістила прикру звістку, що Кент Нагано, 
який відразу заволодів прихильністю вимогливої 
мюнхенської оперної публіки, не продовжує контр-
акту з Баварською оперою й відходить з посади гене-
рального мюзік-директора 2013 р. Під час фестивалю 
ця несподівана новина стимулювала особливу увагу 
глядачів до маестро. Підкреслено тривалі оплески, 
присвячені кожному його виходові на сцену, символі-
зували шанобливе визнання плідної співпраці Кента 
Нагано з Баварською оперою упродовж чотирьох ро-
ків (з 2006 по 2010). У пресі з’являлися також про-
гнози щодо наступника й спадкоємця Кента Нагано. 
Серед імен диригентів, що мають шанси продовжити 
керівництво оперним оркестром, перше місце нале-
жить російському диригентові Кирилові Петренку, 
який має вагомі результати й великий досвід роботи з 
Віденською народною оперою, театром Майнингена 
й комічною оперою Берліна. Кандидатуру цього ди-
ригента активно пропагує інтендант Баварської опери 
Ніколаус Бахлер, який називає Кирила Петренка “по-
внокровним музикантом” на противагу надто аналі-
тичному складу музичного амплуа Кента Нагано. Ін-
формація про конфліктну ситуацію, що назріла 2010 р. 
між інтендантом і генеральним музік-директором 
Баварської національної опери, міститься в інтерв’ю 
Баварського радіо з Кентом Нагано і Ніколаусом Бах-
лером, які можна прослухати он-лайн. 

Левенте Мольнар – Мазетто в опері “Весілля Фігаро” 
В. А. Моцарта. Режисер – Дитер Дорн, художник-
постановник – Юрген Розе. Баварська національна 
опера.

Сцена з опери “Весілля Фігаро” В. А. Моцарта. Режи-
сер – Дитер Дорн, художник-постановник – Юрген 
Розе. Баварська національна опера.

174



175

Цьогорічний позаплановий ХІ Московський між-
народний театральний фестиваль імени А. Чехова 
відбувався під тавтологічним і всеосяжним гаслом 
“За Чеховим, про Чехова, Чехову”. 

Московський фестиваль, що за вісімнадцять 
років свого існування утвердився як один із ліде-
рів европейського, ба навіть світового театрального 
фестивального руху, з-поміж решти вирізняється не-
абияким масштабом (програма його вважається чи 
не найбільшою в Европі) та відверто популістською 
спрямованістю. 

Власне, стратегія та структура фестивалю цілком 
підпорядковується ідеї виховання публіки, розширен-
ня її уявлень про сучасний світовий та російський 
театр. Принцип укладання програми, як правило, 
корелюється одночасно двома критеріями: кількіс-
ним (мета – охопити якнайбільше країн-учасниць) та  
якісним (завдання: представити різноманітні форми, 
жанри, стилі). А отже, на Чеховському фестивалі, що, 
як правило, триває кілька місяців і перетворюється на 
повноцінне бієнале, можна побачити практично все: 
моновиставу, сучасний цирк, фізичний театр, балет, 
театр анімації, традиційну драматичну виставу, ради-
кальний вербатім, кінний театр… При цьому імена 
режисерів промовляють самі за себе – Пітер Брук, 
Роберт Вілсон, Джорджо Стреллер, Аріана Мнушкін, 
Роберт Стуруа, Кристіян Люпа, Крістоф Марталлер, 
Філіп Жанті, Робер Лепаж, Піна Бауш, Тадасі Судзукі, 
і цей список можна було б розширити вдвічі, додавши 
прізвища російських режисерів.

 
Âïåðåä ³ âãîðó

Вистава “У Москву! У Москву!” уславленого 
очільника Берлінського “Фольксбюне” Франка Кас-
торфа (того самого Касторфа, що його неодноразово 
згадував в інтерв’ю екстраординарний Андрій Жол-
дак як особистий приклад для наслідування), поєдна-
ла в собі п’єсу “Три сестри” та оповідання “Мужики”: 
твори, які в інтерпретації німецького режисера цілком 
можна б узяти за п’ятий том “Капіталу”. З епічним 
розмахом упродовж чотирьох годин Касторф дослі-
джував передумови та причини Жовтневої революції 
1917 року, намагаючись одночасно збагнути і соціяль-
но-політичні закономірності останньої, і загадкову 
російську душу.    

Ірина ЧУЖИНОВА

“ÇÀ ×ÅÕÎÂÈÌ, ÏÐÎ ×ÅÕÎÂÀ, ×ÅÕÎÂÓ” 
(ХІ Московський Міжнародний театральний фестиваль)

На тлі пейзажу стереотипно-російського березо-
вого гаю на сцені вибудувано дві ігрові зони (худож-
ник Берт Нойманн): зліва – каркас селянської хати, 
де мешкають, як худоба у хліву, “мужики”; справа 
– сходи, що ведуть на балкон просторої веранди, де 
вічно сумують три сестри; по центру обов’язковий 
атрибут чи не всіх вистав режисера – відеоекран, на 
якому вибірково дублюють сценічні епізоди. 

У вивченні життя російської глибинки Касторф 
обрав шлях, сказати б, структурування та зіставлення 
життя двох соціяльних верств. Почергово змінюються 

епізоди п’єси й оповідання, сюжетні лінії яких об’єд-
нує бажання героїв вирватися у казково-нереальну, 
ідеалізовану Москву. Світ сестер, за Касторфом, 
деградовано-ґротесковий, заселений карикатурни-
ми звироднілими “шляхетними героями”, які хіба 
що здатні на абсурдну мізерність існування. “Трьох 
сестер” грають без підтекстів і пауз, з акцентами на 
фарсового штибу жартах і абсурдно-комічних не-
відповідностях (скажімо, чистою німецькою мовою 
Тузенбах переконуватиме товариство, що не володіє 
цією мовою). Чехов, без купюр і доповнень, починає 

Ларс Рудольф – Тузенбах, Джанет Спасова – Маша, 
Мілан Пешель – Вершинін у виставі “У Москву! У 
Москву!” за А. Чеховим. Режисер – Франк Касторф. 
Театр “Фольксбюне” (Берлін, Німеччина).



176

скидатися на Беккета. “Мужики”, зіграні без 
зайвого натуралізму, відповідають за “тра-
гічну” складову спектаклю – люмпен-про-
летаріят без належної освіти та об’єднавчої 
ідеології перетворюється на ворожу неконтрольовану 
масу.

У такому розколеному навпіл світі тріюмфально 
з’являється третя сила – славнозвісний “привид кому-
нізму” в подобі Наташі. Саме вона, еволюціонуючи 
від простуватої дівулі у віночку до “червоної імпе-
ратриці”, зуміє підкорити й екзальтованих “сестер”, 
і здичавілих “мужиків”: праця як сенс життя, без-
класове суспільство як надмета, нова людина – во-
лодар світлого майбутнього. Відлуння всіх цих ідей, 
режисер, між іншим, знаходить у чехівському тексті! 
Окрім цього, Касторф, як на мене, вкрай недоречно 
згадує свого улюбленого Достоєвського (в чеховський 
текст вмонтована розлога цитата з “Бісів” про бого-
шукання як мету існування будь-якого народу – при-
гадуєте, одна з ідей Ставрогіна у переказі Шатова?) і 
далі продовжує фантазувати, філософувати, повчати 
і залякувати повторенням історії. Врешті, Касторф 
ставить промовисті три крапки у фіналі: скинута зі 
свого трону Наташа перед тим, як піти геть, зловісно 
цідить “I’ll be back”. “Будемо жити!” – енергійно та 
оптимістично запевняє зі сцени так нічому й не на-
вчена Ольга… Їй не віриш. Однак нічого іншого не 
залишається.                                 

                      
Ãðà â ðåàëüí³ñòü

Аргентинський “Дядя Ваня” в постановці доволі 
відомого в Европі Даніеля Веронезе, вразив насампе-
ред довершеною режисерською партитурою та вірту-
озністю акторського виконання. Чотири дії “сільських 
сцен” були зіграні за півтори години – без єдиної (у 
Чехова!) паузи, здавалося, на єдиному подиху. І в та-
кому темпоритмічному “престо” виконавці, проте, не 

загубили бодай погляду, жесту, емоції, найдрібнішого 
нюансу внутрішнього стану своїх героїв.    

Режисер максимально ускладнив умови існуван-
ня акторів, помістивши їх у тісну, як клітка, невиба-
гливу вигородку – геометрично чіткий кут кімнати, 
вимазані білою глиною стіни, стіл і кілька стільців. 
Статичне світло і відсутність будь-якого музичного 
супроводу – додаткові умови “експерименту”. 

Власне, у п’єсі Чехова, як раніше у творах Ібсена, 
Олбі та Артура Міллера, Веронезе експериментує 
зі сценічною реальністю, її сутністю і можливостя-
ми. Не даремно “Дядя Ваня” починається у нього з 
промови Серебрякова, професора-мистецтвознавця, 
що палко, зовсім як юнак Треплєв, доводить пере-
ляканій Соні необхідність шукати у мистецтві нові 
форми, адже те, що колись називалося новим, зараз 
себе остаточно вичерпало. А далі у виставі розгорта-
ється карколомний лабіринт із гри в реальність, гри 
з реальністю і, врешті, просто гри. 

Ось з’являється актриса, яка вибачається перед 
глядачами, що їй зараз доведеться зіграти чоловічу 
роль Вафлі. Смачно затягуючись вряди-годи гаван-
ською сигарою, вона, однак, не наслідує чоловічих 
манер, не намагається відтворити невластиві їй рухи 
та реакції. Вона не грає Вафлю, вона і є Вафля. 

А двійко провінційних підстаркуватих донжуанів 
– Астров і Войницький – змагаються за місце у ліжку 
Олени Андріївни, цинічно залицяються до неї на очах 
у чоловіка, не приховуючи ані намірів, ані суперни-

Марія Фігерас – Соня, Вильянуєва Коссевідомого – Серебря-
ков у виставі “Дядя Ваня” А. Чехова. Режисер –  Даніель 
Веронезе. Аргентина.

Сильвина Сабатер – Телєгин, Марія Фігерас – Соня, Осмар 
Нуньєс – Дядя Ваня, Марчелло Субиотто – Астров у виставі 
“Дядя Ваня” А. Чехова. Режисер –  Даніель Веронезе. Арген-
тина.



177

цтва. Нарешті, вибір зроблено. Серце бідолашного 
дяді Вані розбито, він ображений на ввесь світ і на 
Астрова передусім… Але вже за кілька хвилин двоє 
друзів продовжують веселити своїх гостей, розігрую-
чи безкінечну комічну сценку: зізнання палкого дона 
у коханні до соромливої донни. Які з усіх цих емо-
цій справжні? Всі справжні, переконливо запевняє 
Веронезе. 

Лише Соня, сльозами якої розпочнеться виста-
ва, єдина не має напохваті  рятівної маски цинізму. 
Вона, керуючись якоюсь незбагненною логікою, ві-
рить усьому й усім. І як цим можна не скористатись? 
Одного пильного погляду Астрова достатньо, щоб 
Соня, застромивши квітку у пишне волосся, чекала 
продовження “роману”. Войницький доводить її до 
істерики своїми нікчемними жартами-зауваженнями; 
просто-таки зразкова “лиха мачуха” Олена Андріївна 
безсоромно використовує таємницю Соні, щоб якось 
розпочати з Астровим розмову про кохання. І всім 
цим героям навіть не йдеться про складні психоло-
гічні ігри – чужі і власні почуття перетворюються 
на безцінь мимохідь, байдуже і буденно. Якось-то 
розпочата гра давно вже перетворилась на порожню, 
нищівну реальність. У фіналі вистави, після всіх за-
пізнілих сліз і скарг Войницького, Соня, знесилена, 
мовчки опустить голову на стіл. І глухий звук удару 
у цілковитій тиші несподівано пролунає реальніше, 
ніж постріл.                                    

 
Ê³ëüê³ñòü: óñ³ éîãî ãåðî¿

До вистави Дмитра Кримова “Тарарабумбія”  
(Театр “Школа драматичного мистецтва”, жанр – ек-
зотичний, як для нас, театр художника) як епіграф 

вельми пасували б кілька підслуханих реплік з роз-
мови двох досвідчених глядачок. “Яка дивна назва 
– Тара-ра-бумбія,” – прочитала по складах одна дама, 
адресуючись до своєї подруги. – “Що це таке?”  – Як, 
хіба ти не пам’ятаєш? – здивувалася перша. – Це ж 
Дорн у “Вишневому саду” чи то в “Трьох сестрах” 
весь час наспівує…

Вистава Кримова для тих, хто ще пам’ятає. Адже 
на честь шанованого ювіляра режисер влаштовує 
святковий парад героїв його чотирьох п’єс. На довгий 
стрічковий конвеєр, уздовж якого сидять глядачі, по 
черзі виїжджають, виходять, вибігають, вистрибу-
ють народжені уявою геніяльного автора “знайомі 
незнайомці”, неодноразово втілені у різних подобах 
на тисячах театральних сцен…

…Старий у фраку та білих рукавичках женеться 
за стіною з дверима – декорація рухається все швид-
ше, глядачі вже читають зі зворотного боку фанери 
такі звичні позначки монтувальників “верх”, “право”, 
“ліво” – а старий врешті наздоганяє її та все грюкає 
й грюкає у зачинені двері… А ось два прозорі “ак-
варіюми”: в одному компанія грає в лото, а в дру-
гому – молодик знервовано розкидає стоси паперу, 
дістає револьвер і стріляє собі у скроню – червона 
кров заливає прозоре скло і білі аркуші – компанія, 
не відриваючись, продовжує свою одноманітну гру. 
Кільканадцять дівчат на ходулях у довгих до підлоги 
спідницях, у старомодних капелюшках з мереживни-
ми парасолями проходять і кидають у зал поодинокі 

²ðèíà ×ÓÆÈÍÎÂÀ

Сцени з вистави “Тарарабумбія” за А. Чеховим. Режисер 
– Дмитро Кримов. Театр “Школа драматичного мисте-
цтва”. Москва, Росія.



178

нісенітні репліки, відповіді на які, зрозуміло, 
немає… А ось кілька пар матерів та їхні до-
рослі сини, які досі ще гойдаються на дитя-
чих кониках і вимагають уваги й любови, а 
у відповідь отримують лише байдужість та 
зневагу…. Дівчина у весільній білій сукні із 
довгими рукавами-крилами урочисто й са-
мотньо пропливає над сценою – як чайка … 
Час до часу на сцені з’являються двоє, що 
тягнуть на шинелі труп, і трагічно повідо-
мляють: “Щойно вбитий на дуелі барон Ту-

зенбах. Дозвольте проне-
сти тут тіло…” – глядачі 
усміхаються і дозволяють 
– барона із щоразу довши-
ми ногами протягують 
сценою… Розпочинає і за-
вершує цей химерний парад хода 
величезного полкового оркестру 
– бравурна музика й сумні облич-
чя…     

Друга частина вистави – це 
“прийом” різних офіційних де-
легацій, незмінний атрибут будь-
яких урочистостей. Тут Дмитро 
Кримов не шкодує іронії і сарказ-
му, перераховуючи всіх, хто поспі-
шає привітати ювіляра. У вигляді 
літаків проїжджають стрічкою 
конвеєра радянські письменни-
ки. У балетних пачках, трико та 
сірих піджаках крокує делегація 
Большого театру. Велична жалоб-
на  процесія королівського двору 
Ельсинору поступається місцем 
святково-маскарадній делегації 

з Венеції, що “випливає” на гондолі. За гондолою 
дріботять у незручних кімоно делегати з Японії – у 
кожного в руках по кілька розквітлих гілочок сакури. 
Зрозуміло, що повноцінним привітання аж ніяк не 
буде без спортсменів та водолазів… Врешті конвеєр 
вивозить натурального розміру славнозвісний вагон із 
написом “Устриці”, звідти численні учасники вистави 
виймають гігантську ляльку у капелюсі та пенсне із 
довгим, як у змії, тулубом. Чехова шанобливо про-
носять у двері, за якими перед цим зникали усі його 
герої. І раптом, на коротку фінальну пронизливу мить, 
патос, якого уникали  впродовж усієї вистави, стає не 
просто доречним, а навіть бажаним і щирим: з усією 
очевидністю розумієш: за щойно зачиненими дверима 
– вічність і безсмертя.                     

 

Фирс – Леонід Броневой у виставі 
“Вишневий сад” А. Чехова. Режисер 
– Марк Захаров. Театр ім. Ленінсько-
го комсомолу. Москва, Росія.

Сцена з вистави “Вишневий сад” 
А. Чехова. Режисер – Марк Захаров. 
Театр ім. Ленінського комсомолу. 
Москва, Росія.

Анна Дубова – Дуня (Євдокія Ісааківна Ефрос), Станіслав 
Рядинський – Антон у виставі “Брати Ч.” О. Греминої. Ре-
жисер – Олександр Галібін. Московський драматичний театр 
ім. К. Станіславського.

178



179

ÏÅÐØ² ÑÒÓÄ²¯ 

Роль Калитки у виставі “Сто тисяч” Івана 
Карпенка-Карого в режисурі Ореста Огоро-
дника – робота, що яскраво виявляє трагедій-
не начало народного артиста України Петра 
Бенюка (Львівський національний академіч-
ний український драматичний театр імени 
Марії Заньковецької). Зазвичай актора при-
значали на ролі комедійні, що й утвердило 
відповідне амплуа. Виразність, харизматич-
ність, “заразливість” та особлива привабли-
вість зробили його улюбленим коміком гля-
дачів. Скрупульозна праця актора над роллю 
вінчала успіхом чи не кожну роботу і нерідко  
вистава опиралась на його талант. Доказом 
цього є роль Онисима у виставі “Коханий 
нелюб” Я. Стельмаха, котра з другого плану 
урочисто вийшла на перший. 

Вистава “Сто тисяч” є дипломною роботою 
випускника режисерського відділення факультету 
культури і мистецтв Львівського національного уні-
верситету імени Івана Франка – Ореста Огородни-
ка. Молодий режисер зумів по-новому осмислити 
комедію Івана Карпенка-Карого та вирішити її у 
трагікомічному ключі. Відбувся злам одразу двох 
стереотипів: класична комедія стала сучасною тра-
гікомедією, а відомий усім актор комедійний виявив 
талант трагедійного. 

Отже, амплуа. Особливо негативного забарв-
лення поняття амплуа отримує тоді, коли глядач 
стереотипно сприймає актора лише в певному жан-
ровому ключі. У “Словнику театру” П. Паві зна-
ходимо пояснення стереотипу персонажа: “стерео-
типи розмовляють або діють за апріорно відомою 
й зовні повторюваною схемою” [1].

Ольга ГЕНДА

ÃÅÐÀÑÈÌ ÊÀËÈÒÊÀ – 
       ÍÎÂÈÉ ÓÊÐÀ¯ÍÅÖÜ?
                       (П. Бенюк у виставі 
                      “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого) 

Петро Бенюк – Герасим Ка-
литка у виставі “Сто тисяч” 
І. Карпенка-Карого. Худож-
ній керівник постави – Федір 
Стригун, режисер – Орест 
Огородник, художник – На-
талія Руденко. Львівський на-
ціональний академічний дра-
матичний театр ім. М. Зань-
ковецької, 2008 р. Світлини 
Тараса Валька.



180

Власне, коли така схема виникає в уяві глядача 
на підставі побачених попередніх робіт актора – це 
й стає на заваді адекватного сприйняття якісно іншої 
роботи. Манеру гри можна змінити, а от вік та зо-
внішні дані – аж ніяк. Тому коли актор із зовнішністю, 
притаманною комедійному амплуа, раптом виявляє 
свій потенціял у трагедійному ключі – це й стає тією 
петардою під ноги глядачеві, про яку говорив Всево-
лод Мейєрхольд. 

Петро Бенюк за природою своєю холерик. До 
кожної справи ставиться скрупульозно та відпові-
дально. Почуття відповідальности з’явилося в потре-
бі утримувати сім’ю після смерти батька. Так виникла 
диспозиція до  формування аналітичного мислення 
юнака. Спілкуючись з Петром Бенюком, я поміти-

ла: кожне слово, що звучить з його уст – продумане, 
кожне речення є ніби елементом величезної діючої 
системи, що не зупиняється ні на мить, досліджую-
чи все нові й нові можливості подальшого напряму 
думки. Це так зване динамічне мислення привертає 
увагу насамперед, адже на сцені сучасного театру 
особливо цінною є внутрішня дія, внутрішні роздуми 
актора. Ця здатність актора збагатила та поглибила 
образ Калитки, надаючи йому дещо іншого, нового, 
незвичного забарвлення. Він не скупий – він мислить 
як підприємець. Він не заздрить – він обурюється не-
справедливістю. Він не женеться за легкими грішми 
– він прагне вирватись із зачарованого кола, з цих 
пацючих перегонів, домагаючись більшої фінансової 
спроможности.

Така інтерпретація твору нікого не залишає 
байдужим, адже ця ситуація Калитки має прямий 
перетин із нашим часом та притаманними йому 
грошовими маніпуляціями, кредитними заборгова-
ностями, фінансовими пірамідами, жертвами яких 
з кожним днем стає дедалі більше людей.

То що ж спонукало режисера до трансформації 
жанру? В інтерв’ю О. Огородник вказує на міс-
тичні мотиви з Гоголя, що втілюються у виставі 
в образі Невідомого, представника потойбічних 
сил. Та все-таки епіцентром залишається герой у 
виконанні  актора Петра Бенюка. Режисер прийняв 
кілька важливих рішень, що змінило місце Калитки 
у системі класичного твору. Завдання полягало дея-
кою мірою у перекресленні стереотипу “жадібного 
хохла”, яким досі бачили цього персонажа. Звідси 
– необхідність вилучити частину тексту, де Парас-
ка вимагає коней до церкви. Кожну іншу сцену, де 
можна було б помітити скупість Калитки, режисер 
трактує як прояв ощадливости та чіткого розрахун-
ку. Присутність та вплив на героя потойбічних сил 
висвітлює Калитку як їхню жертву, що викликає 
співчуття, а не осуд глядачів. Сцена сну Герасима 
наповнена світловими спецефектами, а сам актор 
діє тут як маріонетка, що нею керує Невідомий-
Диявол. Візуальний ряд з проєкцією рухомого ві-
тряка, викликає асоціяції з азартом до життя, зі 
щасливим випадком, що може змінити стан речей, 
з круговертю подій та справ, що збігаються одне 
до одного.  Місце головного персонажа не просто 
центральне, а й чітко виокремлене з-поміж інших: 
він – єдиний, хто бореться, він – найоб’ємніший. 

Євген Федорченко – Бонавентура, Петро Бенюк – Гера-
сим Калитка у виставі “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого. 
Художній керівник постави – Федір Стригун, режисер 
– Орест Огородник, художник – Наталія Руденко. Львів-
ський національний академічний драматичний театр 
ім. М. Заньковецької, 2008 р. Світлина Тараса Валька.



181

Îëüãà ÃÅÍÄÀ

Його жести чіткі й лаконічні, навіть у манері 
ходити вловлюємо якусь послідовність, сис-
темність. 

Перша з’ява на сцені засвічує нам людину, 
що все зараз розставить на свої місця. Комічна 
ситуація з Романом та Мотрею роблять його 
появу ще ефектнішою та яскравішою. Закохані 
обіймаються, цілуються, відсторонені від ре-
шти світу і не помічають розлюченого батька, 
що напружено споглядає за ними. З першого 
ж кроку на сцені  погляд актора чітко фіксу-
ється на парі. Він не просто дивиться, він уже 
розмірковує, яке то покарання їм належиться, 
якою роботою їх завантажити. Довга пауза між 
виявленням ситуації та зауваженням Калитки 
робить цю сцену емоційно наповненішою, жи-
вописною, до комічности напруженою. 

Після того, як усе розставлено по полич-
ках, Калитка залишається сам-на-сам із собою, зі 
своїм надбанням, результатом клопіткої праці – він 
здійснив купчу “земельки”. Починається перший мо-
нолог. Голос Герасима-Бенюка м’який, пестливий. В 
очах – блаженство і якась ніби дитяча радість. Актор 
трепетно вимовляє кожне слово, що звучить як мо-
литва до землі, Божої дочечки. Слова “приобрітав 
би тебе й приобрітав” повторює, ніби звертається 
до малої дитини, яку треба забавити. Руки складає 
так, ніби тримає те дитя на руках, плавно гойдаючи 
його. Ця пластика допомагає зрозуміти нам пріори-
тети Калитки, його переживання. Ми бачимо перед 
собою дбайливого батька і матір, що плекають свою 
дитину, жертвують своїм здоров’ям, терпінням, аж 
трясуться над нею, покладаючи на неї великі надії. Ці 
прийоми дозволяють нам зрозуміти: земля Калитки 
була його найбільшою інвестицією, з розвитком якої 
можна було б досягти більшої фінансової спромож-
ности і врешті-решт зреалізувати себе. Він плекає 
надії, в його голосі передчуття радости, задоволення 
зі свого надбання, тіло розслаблене, ніби невагоме, 
він відчуває достаток і пишається собою. З любов’ю 
та ніжністю в голосі вимовляє Калитка-Бенюк: “вже 
і у мене набралося – шматочок кругленький”. Та на 
наступних словах: “але що то за шматочок” все різко 
переривається. Павза. Ми бачимо, як різко перебу-
довується актор, як грубшають риси його обличчя, 
котре ще якусь мить перед тим випромінювало щастя 
і достаток. Тепер воно аж потемніло від образи і не-
справедливости. Саме ці почуття охоплюють Калитку 
в виконанні П. Бенюка, адже не заздрість, не “жаба 
душить” його, не багатство Жолудя обурює і бунтує 
всю його істоту, саме жорстока несправедливість. І 
замість слів “он в Жолудя” звучить: “а в того зло-
дюги”. І якось різко і болісно в голову вриваються 
асоціяції із сучасністю, із стражданнями тих наших 

Ігор Гаврилів – Савка, Петро Бенюк – Герасим Калитка у 
виставі “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого. Художній керів-
ник постави – Федір Стригун, режисер – Орест Огородник, 
художник – Наталія Руденко. Львівський національний ака-
демічний драматичний театр ім. М. Заньковецької, 2008 р. 
Світлина Тараса Валька.

співвітчизників, що, працюючи денно і нощно, не 
мають і сотої частини того, чим володіють узаконені 
бандюги. Глядачі, що перебувають у цій гнітючій 
ситуації соціяльної несправедливости, завмирають і 
розчиняються в думках Калитки. Вони, здається, вже 
мислять так, як він. Зал підкорено. З цієї миті рішення 
піти на одчай не викликає осуд, ми розглядаємо його, 
як єдиний можливий варіянт. 

Працюючи над образом, артист постійно ставив 
собі питання: чому Калитка такий? Після детального 
розбору п’єси та місця свого персонажа в ній актор 
бере за основу образу Калитки “глибину страждань 
чоловіка, який хоче чогось добитись, але не може”[2]. 
Звідси й зерно ролі – холерик-підприємець від об-
ставин. Які ж це обставини? Це сім’я, його оточення, 
близькі Калитки, що живуть за інерцією. Це ще одне 
досить вагоме рішення режисера, що визначає місце 
головного персонажа. На початку і в кінці вистави 
споглядаємо одну і ту ж мізансцену: Бонавентура 
в роздумах над кам’яною бабою, Параска з сином 
та наймитами порається коло мішків з урожаєм. Ці 
персонажі статичні. Вони не діють самостійно. Ніхто 
з них не бореться за життя, а підпорядковується його 
вимогам. Робити, аби мав що їсти, їсти – аби здужав 
робити. 

Цікавим є співіснування Калитки з Бонавенту-
рою. Коли роль Бонавентури виконує Євген Федор-
ченко, то персонажі Калитки та Бонавентури взаємно 
суперечливі, їхні стосунки побудовані на взаємному 



182

нерозумінні одне одного. Бонавентура не розуміє 
відсутности ліризму в характері Герасима. Це ви-
являється у сцені, де Копач пропонує якусь ділянку 
землі засадити фруктовими деревами. Він з любов’ю 
й замилуванням описує садочок, вже й садівника про-
понує. Та Калитка все це називає витребеньками і різ-
ким голосом говорить: “На біса нам той садок?” [3]. 
Відраза до цього бездіяльного Бонавентури, виявлена 
в голосі та зневажливому жесті, ще раз підкреслює 
риси підприємця Калитки та його бажання якісної 
дії, постійної дії, що приносить користь. 

А от образ Бонавентури у виконанні молодого 
актора Юрія Хвостенка сповнений жвавости, енергії 
і пориву. Чіткий пластичний малюнок ролі дає змогу 
зрозуміти нам світогляд Бонавентури-Хвостенка: для 
нього життя – це боротьба, це дистанція з перешко-
дами, які треба подолати згідно з військовим стату-
том. Герасим кепкує з нього по-доброму, бо бачить, 
які живі і наполегливі його пошуки, і тому акцентує 

слова: “З посміху люде бувають, от як викопає гроші, 
тоді нехай сміються!” [4]. 

Після запропонованих обставин, що допомагають 
злитися з персонажем, для актора П. Бенюка наступ-
ним важливим елементом є відточений сценічний 
рух. Це графічний рисунок ролі, схеми якого потріб-
но чітко дотримуватись. Завдяки цьому вистава йде 
легко, без порушень темпоритму. Для досягнення 
такого результату пішло немало праці як актора, так 
і режисера. Орест Огородник про роботу актора над 
цією роллю говорить: “Ми з ним дуже багато працю-
вали і займалися в позаурочний час, коли всі актори 
були відпущені. Він вразив мене своєю працездат-
ністю, своїм напором, бажанням працювати саме в 
цій роботі” [5]. 

Чималу роль відіграє схожість характерів артиста 
П. Бенюка та персонажа Герасима Калитки: холе-
ричність, працелюбність, відповідальність. І в цьому 
частково успіх режисера, що спостеріг цю згадану 

подібність і обрав на роль саме цього артиста. 
Риси характеру, що виявляються у повсякден-
ному житті актора, допомагають йому глибше 
зрозуміти психологію поведінки Калитки. Це 
ніби той міст, що веде до злиття актора і пер-
сонажа. Холеричність надає енергійности, 
жвавости, запалу, наполегливости, послідов-
ности. Тому на сцені ми бачимо яскравий, по-
внокровний образ аналітика-адміністратора, 
підприємця-стратега.

Безпосередність, характерна для Петра 
Бенюка як актора, – запорука успіху. Вона 
нівелює театральну умовність, примушує нас 
вірити кожному погляду, кожному слову. Як 
природа деколи дивно поєднує непоєднуване, 
так у характері актора присутні ці дві абсо-
лютно протилежні риси: безпосередність та 
аналітичність. 

Жест “руки в боки” – явна ознака готов-
ности [6]. Актор часто використовує цей жест 
для надання своєму персонажеві рис, харак-
терних для справжнього господаря життя, для 
людини, що прагне чогось добитись і готова 
боротись задля досягнення мети. Боротьба 
виникає там, де є потужна мотивація. У творі 
вона досить примітивна – гроші для купівлі 
землі (купчої на землю). Купча землі як само-
ціль і основне бажання Калитки. У створе-

Олександр Кузьменко – Гершко, Петро Бенюк – Гера-
сим Калитка у виставі “Сто тисяч” І. Карпенка-Ка-
рого. Художній керівник постави – Федір Стригун, 
режисер – Орест Огородник, художник – Наталія 
Руденко. Львівський національний академічний дра-
матичний театр ім. М. Заньковецької, 2008 р. Світ-
лина Тараса Валька.



183

Îëüãà ÃÅÍÄÀ

ному артистом образі мотивація полягає в іншому: 
йдеться про досягнення фінансової спроможности 
та зміни свого соціяльного статусу. В проєкції на су-
часну ситуацію це прагнення небагатої людини  пере-
йти в середній клас, якого в Україні фактично немає. 
Ще одна актуальна проблема для сучасного глядача, 
яку режисер через актора моделює настільки точно, 
що публіка бачить себе на місці Герасима і глибоко 
співпереживає з ним.

Конфлікт внутрішній – бажання не збігаються з 
можливостями. Наскрізною дією головного героя у 
виставі є динамічний пошук нових можливостей та 
постійна боротьба за їхню реалізацію. Калитка хоче 
змінити своє життя. Навколо нього люди, що живуть 
за інерцією, і в їхньому житті не відбуваються істотні 
зміни. Герасим ставиться до своїх рідних як до пі-
шаків у партії шахів. Чому Калитка такий нещадний 
до почуттів свого сина? Тому що в нього мислення 
підприємця: він зі всього хоче отримати користь. На-
віть з одруження свого сина.  Актор часто потирає 
долоні на сцені, при цьому ледь присідаючи і навіть 
легенько пританцьовуючи. Це свідчить про те, що 
все йде за планом, він задоволений з себе, зі своєї 
здатности використовувати людей. Підприємництво 
– це завжди досягнення успіху завдяки праці інших. 
Фактично – експлуатація. Але чому люди дозволяють 
маніпулювати собою? Чому Роман (О. Норчук) не 
може твердо заявити батькові про свої наміри і не 
відступити після цього? Він радше піде на хитрощі, 
скористається допомогою Бонавентури, якого сам 
називав дурнем, і обдурить батька фіктивною розпо-
віддю про візит до Пузирів. Це все відбувається через 
брак волі, мети життя, боротьби за нього. А коли мети 

183

Сцена з вистави “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого. Художній 
керівник постави – Федір Стригун, режисер – Орест Огоро-
дник, художник – Наталія Руденко. Львівський національний 
академічний драматичний театр ім. М. Заньковецької, 2008 р.
Світлина Тараса Валька.

Ігор Гаврилів – Савка, Петро Бенюк – Герасим Калитка у 
виставі “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого. Художній керів-
ник постави – Федір Стригун, режисер – Орест Огородник, 
художник – Наталія Руденко. Львівський національний ака-
демічний драматичний театр ім. М. Заньковецької, 2008 р. 
Світлина Тараса Валька.



184

в тебе немає, то будь певний, що хтось використає 
твій потенціял в досягненні своєї. Розповідь сина 
про візит до Пузирів глибоко вражає Калитку. Знову 
несправедливо ображено його гідність. У виставі ця 
сцена спочатку досить комічна. Герасим прокидаєть-
ся зі сну наче з божевілля, слухає розповідь Рома-
на і спочатку тішиться, що його син був у компанії 
офіцерів. Ми бачимо, як пишається він своїм сином 
– актор випростовується, вирівнює плечі, змірює залу 
задоволеним поглядом, мовляв: он куди Калитка за-
ліз! Та потім, коли він повільно, з небажання усвідо-
мити гірку дійсність, перебудовується на наших очах, 
ми відчуваємо неймовірне скупчення думок в його 
голові, брови насуплюються, лице темніє від люті. 
Відсилає Романа у справах, залишається сам на сам з 
образою, що точить його, і врешті прориває все його 
єство спочатку здушеним крізь зуби скреготом: чия 
земля? Калитчина! Далі голос грубшає, і в імпера-
тивному тоні звучить та сама фраза. Наприкінці його 
голос доходить до божевільного крику на високих 
пронизливих і неприродних тонах, ніби тріщить по 
швах і розриває його свідомість. Лице викривлене, 
налите кров’ю, в очах сльози відчаю і образи. Потуж-

ний емоційний вибух, енергія щирости.  Тепер 
йому просто необхідно здійснити задумане, щоб 
довести всім, що він може це зробити. І він буде 
боротись. Потрібно діяти.

Напруга досягає апогею, коли мішок з гріш-
ми  вже в його руках. Він ніби в п’яному онімінні 
чи божевільному забутті: нічого не бачить, нікого 
не чує. Ритм сцени ніби сповільнюються. Рухи 
актора спокійні – попри вихор почуттів та надій, 
що охопили думки Герасима. Савка нагадує про 
себе. Напружено емоційно відбувається сцена 
поділу фальшивих грошей. Обоє щасливі. Савка 
перебирає купюри і повільно усвідомлює, що це 
“чистісінька бумага”. Калитка в той час упива-
ється своїм щастям, обнімаючи мішок, занурю-
ючи в нього голову, приспівуючи. Слова Савки 
долинають до нього як з іншого світу. Страхіт-
лива картина розтерзаної мрії, листки, що по-
вільно спадають навколо Герасима і поєднання 
істеричного сміху з відчайдушним вигуком – усе 
це застигає на словах повтору-авдіозапису: “чия 
земля? Калитч..” і голос обривається, як обри-
вається мрія, як обривається мета його існуван-

ня. Павза. На лиці актора – безмежне розчарування, 
виснаження, німий плач. В душі героя відчувається 
холод і безнадійна пустка. По довгій, емоційно на-
сиченій павзі актор різко вибігає зі сцени. Метушня, 
раптовий постріл. Саме така розв’язка – радикальна 
і акцентована. Навіщо говорити: “краще смерть, ніж 
така потеря”? Після цих слів можна поставити три 
крапки. Та режисерська модель інша. Чому? Бо за-
гострює образ, робить його доказово динамічним і ді-
яльним. Коли обривається мрія, то обривається й саме 
життя. Класичну комедію трансформовано в сучасну 
трагікомедію. Спроба пристосувати класичний твір 
до обставин нашої доби увінчалась успіхом завдяки 
чітко встановленим завданням та наполегливій праці 
актора й режисера. Нова інтерпретація класичного 
твору викликає захоплення публіки, збагачує образи 
та підносить актуальні проблеми сьогодення. 

1. Паві П. Словник театру. – Львів, 2006. – С. 36-
37.

2. Інтерв’ю з Петром Бенюком. – дата, аудіозапис?, 
рукопис? – власність автора статті. 

3. І. Карпенко-Карий. Сто тисяч / Українська 
драматургія: Кращі класичні твори. – Донецьк, 2008. 
– С. 297.

4. Там само. 
5. Інтерв’ю з Орестом Огородником. 
6. Шапарь В.Б. Как читать человека по лицу, по-

черку, позе, мимике, жестам. – Харьков, 2009. – С. 40.

Ігор Гаврилів – Савка, Петро Бенюк – Герасим Калитка у 
виставі “Сто тисяч” І. Карпенка-Карого. Художній керів-
ник постави – Федір Стригун, режисер – Орест Огородник, 
художник – Наталія Руденко. Львівський національний ака-
демічний драматичний театр ім. М. Заньковецької, 2008 р.  
Світлина Тараса Валька.



185

Актори Візуального театру Флоранс Лаво із Фран-
ції перетнули пів Європи, щоб здійснити гастрольний 
тур Україною у рамках Днів Французької культури. 
Вистава “Червона Шапочка” Шарля Перро у режисурі 
Ф. Лаво відбулась 2 березня 2010 р. у приміщенні На-
ціонального академічного українського драматичного 
театру ім. Марії Заньковецької. 

За жанровою характеристикою – це драма. Але 
водночас – і видовище, котре беззаперечно залишило 
свій слід у пам’яті глядачів, викликавши різні погляди 
і думки. Здається, парадокс: сприймати естетику чу-
жоземного театру, чужою мовою... але тут виявилося 
все просто! Театр узяв на себе роль тієї “ланки”, що 
об’єднує нас незалежно від національности, раси, ін. 
Мова тіла – універсальна мова. Тіло як прекрасний ес-
тетичний елемент – як театральний матеріял, засіб.

Що може бути прекраснішим від історії кохан-
ня, яку втілюють на сцені персонажі відомої нам ще 
з дитинства казки: Червона Шапочка і лютий Вовк. 
В інтерпретації режисера сюжет дитячої казки, пере-
творюється на ...історію кохання. Ідея зрозуміла: над-
почуття – палке, пристрастне кохання двох абсолютно 
різних особистостей, з абсолютно різних світів – ви-
являється, не просто можливе, а й наповнене емоціями, 
насичене почуттями, яскраво барвисте. 

Тема вистави – подолання шляху між двома проти-
лежностями. Вовк – хижак і дикун – та ніжна тендітна 
Червона Шапочка роблять спробу порозумітися.  Так, 
заради кохання часом необхідно поступатись, навіть 
відмовитись від власних принципів і пристосовуватись 
до коханої людини, бо це того варте.

З перших секунд перегляду вистави нас вражає не-
звична обстановка. Глядач неначе поринає у “небуття”: 
“глуха” темрява і жодного вогника ні в партері, ні на 
сцені. Неможливо відділити сцену від залу, ніби ти 
сам стаєш часткою якоїсь густої пітьми. 

І раптом маленька пляма світла – як у тунелі. Це 
якась істота. Спочатку висвітлюється голова, потім 
лапи, помітні довгі пазурі... Вовк! Несамовитий рик 
шокує своєю натуралістичністю. Пластичні рухи, які 
відтворює автор на сцені – рухи хижої тварини – ди-
намічні, різкі. Він існує в запропонованих обставинах 
як у своєму власному світі: підстрибує догори, знову 
присідає... Тепер ми знайомі з цим персонажем, ми від-
чуваємо його характер, його природу, його стихію.

Щоб зазначити зміну дії, нема потреби в завісі 
– просто знову занурюємось у темряву.

З’являється п’ять уже виразніше освітлених кіл. 
Вовк розставляє в них білі квіти як символ чистоти, 

Марія КУЗНЄЦОВА

незаплямованости. Та серед них – одна червона, якою 
замикається коло – символ пристрасного кохання. Кола 
– окреслені місця дії персонажів, котрі можуть існу-
вати в них окремо один від одного, ніби в різних про-
сторах. Завдяки цьому режисерові вдалося вивести на 
сцену дві дієві активності, не переплітаючи їх ані тоді, 
коли персонажі ще до зустрічі живуть кожен своїм 
життям, ані тоді, коли вони змінюються внутрішньо 
під впливом почутів.

В одному з кіл з’являється дівчина. Її сміх, ігри, 
світлий одяг, манера поведінки – це втілена дитинність, 
щирість, відкритість. Тому вона існує переважно “у світ-
лі”. Вовка вперше бачимо у чорній сорочці, чуємо його 
грізне ричання. Він – “поганий хлопець”, хижак, тому 
його територія існування – темрява за межами кола. 
Вони належать “різним світам”. Чи здатні вони бути 
разом, мати щось спільне? Здається, це неможливо...

Вовк чигає на здобич. Потреба полювати пере-
творюється на інтерес до “жертви”, але вже не хижий. 
Процес його перетворення супроводжується постій-
ними перипетіями і змінами темпоритму. А страх і 
осторога Червоної Шапочки перетворюються на гру 
з Вовком – дитячу забаву. Персонажі впливають одне 
на одного, взаємно пристосовуються, навіть перейма-
ють риси один одного. Вона починає бавитися з ним, 
шукати його, виходити за межі світлих кіл у пітьму, 
гарчати. Він стає м’якшим, стриманішим... 

Вовк раз по раз опиняється у пітьмі, у нього зав’я-
зані очі і він шукає Червону Шапочку, рухаючись на 
голос і сміх. Це їхня гра, як і наше життя – гра. Він 
засліплений, затьмарений її “чарами”, іде на поклик 
свого серця... Але ще невідомо, що буде далі, адже 
хижаки непередбачувані та небезпечні!

Напівтемрява... прожектор освітлює лише центр 
сцени... Раптом хвиля заповнює цей видимий про-
стір. Вмикається світло, ми бачимо Вовка. Для нього 
ця червона тканина – ковдра, під головою – подушки, 
лежить, ніби у величезному ліжку. З’являється Черво-
на Шапочка. За допомогою кольору режисер доносить 
суть стосунків персонажів, емоційне забарвлення, їхні 
почуття. Це ложе пристрасти. Вовк підводиться і тягне 
Червону Шапочку разом з тканиною за межі сцени.

Фінальне танго: Червона Шапочка – в червоній 
сукні, Вовк – в елегантному костюмі, але вже світ-
лому. Це танець двох. Тепер вони вже одне ціле. Їм 
пощастило! 

Вистава, її персонажі увібрали в себе найхарактер-
ніші риси нашого життя, стосунків чоловіка й жінки. 
Саме тому актуальности ця тема ніколи не втратить.

ÄÀÂÍß ÊÀÇÊÀ ÍÀ ÍÎÂÈÉ ËÀÄ 
(“Червона Шапочка” Ш. Перро)



186

ÊÍÈÃÀÐÍß

Олена БОНЬКОВСЬКА

[Валерій Гайдабура. ГУЛАГ  І СВІТЛО ТЕАТРУ. 
Листи із зони Сергія і Анни Радлових (1946–1953). 
– Київ, 2009.]

Витоки цієї книги сягають давніших десятиріч, 
коли автор уперше дізнався, що під час війни у Запо-
ріжжі гастролювала блискуча професійна російська 
трупа. Відтоді доктор мистецтвознавства В. М. Гай-
дабура, відомий своїми монографіями “Театр іме-
ні М. Щорса” (1978), “Володимир Грипич” (1984), 
“Єлизавета Хуторна” (1984), “Театр, захований в ар-
хівах” (1998), “Між Гітлером і Сталіним” (2004), де 
міг збирав про цю трупу найрізноманітнішу інформа-
цію, збагачуючи і нанизуючи її на єдиний стержень 
свого наукового дослідження. Тож у рецензованій 
праці учений зібрав, опрацював, узагальнив і видав 
унікальні періоду ІІ Світової війни і часу гулагівських 
таборів 1946 – 1953 рр. матеріяли про діяльність зна-
менитого російського режисера Сергія Ернестовича 
Радлова і його дружину – Анну Дмитрівну Радлову, 
перекладачку творів В. Шекспіра.

Ленінградський театр ім. Ленради під керівни-
цтвом С. Радлова був евакуйований з Ленінграда в 
П’ятигорськ, де потрапив у німецький полон. Від-
так колектив вивезли до Запоріжжя, де він показував 
вистави впродовж лютого-серпня 1943 р. Про цей 
етап діяльности театру навіть не згадують російські 
театральні енциклопедії. Тут трупа працювала уже в 
підневільних умовах окупації і, зрозуміло, не могла 
відзначитись насиченою творчою пошуковою робо-
тою. Водночас В. Гайдабура вважає і розкриває цей 
період як цікавий і пізнавальний (Частина перша “Так 
розкажи правдиво…”). В українському середовищі ді-
яльність ленінградського колективу була винятковою 
передусім своїм особливим зарубіжним і російським 

репертуаром. Зокрема, у Запоріжжі Театр ім. Ленради 
поставив “Гамлета” В. Шекспіра. Автор вибудовує 
свій розширений геохронологічний огляд радловської 
“гамлетіани”. За його твердженням, робота режисера 
над трагедією “Гамлет” творить цілу лабораторію. 
Адже саме шекспірівська драматургія була провід-
ною і супроводжувала С. Радлова впродовж усього 
його сценічного життя. Ще довоєнний Київ пам’ятав 
радловську поставу “Гамлета” на сцені Театру Чер-
воної Армії. Ця трагедія залишалась домінантною і в 
“післягулагівських” етапах т. зв. вільної театральної 
діяльности С. Радлова у Даугавпілсі та Ризі.

ÒÅÀÒÐ Ó ÍÅÂÎË²



187

Водночас В. Гайдабура розглядає запорізький 
етап російського театру у контексті тогочасного 
українського театрального життя міста. Адже саме 
тоді в Запоріжжі діяв місцевий Міський драматичний 
український. театр під керівництвом актора і режи-
сера М. Макаренка. Коротко тут виступав київський 
молодіжний театр-студія “Гроно” під керівництвом 
режисера-педагога Г. Затворницького і театрознавця 
В. Ревуцького, який разом з російською трупою за на-
казом біржі праці готували до виїзду в Німеччину для 
обслуговування остарбайтерів. Пізніше у Берліні, в 
організації з працевлаштування “Вінета”, українська 
й російська трупи зустрілись.

Етап перебування радловців у Берліні, а потім у 
визволеній Франції російське історичне театрознав-
ство достеменно не з’ясовує. На підставі зібраного 
матеріялу про перебування і роботу українських ак-
торів у гітлерівській Німеччині автор зумів відтво-
рити подібні умови буття і радловського колективу, 
а точніше трьох його труп  у Німеччині, у північній 
і південній Франції.

Окрилене перемогою подружжя Радлових на 
пропозицію радянського представництва в Парижі 
з радістю вирішує повернутись у Москву. Підступ-
ності і лицемірству радянського режиму немає меж. 
В аеропорту їх зустрів конвой КДБ, який оперував 
доносами-рапортами колег по сцені про зрадниць-
ку діяльність Радлових. До фатального рішення про 
ув’язнення долучились й колишні учні С. Радлова. 
Автор книги цитує документи свідчень-доносів, то-
гочасні газетні публікації, витяги з Кримінального 
кодексу, розглядає сучасні публікації і спогади про 
театр ГУЛАГУ, щоб якомога глибше  і проникливіше 
відтворити табірну атмосферу, в яку потрапило, зму-
шене виживати і творити, подружжя митців.

Величезним здобутком В. М. Гайдабури є те, що 
він віднайшов епістолярій Радлових гулагівських ча-
сів. Відтак людська доля не загубилась. Тут збережені 
безпосередні свідчення і сподівання артистів, які за-
фіксували темпоритм табірного сценічного життя. 
Наступні частини автор вдумливо побудував за ори-
гінальним листуванням з табору Сергія Ернестовича 
зі своїм учнем, режисером і актором В. І. Чобуром 
(частина друга: “Сер і Володимир”) і Анни Дмитрівни 
зі своєю сестрою С. Д. Лебедєвою (частина третя: 
“Роланд і Олів’є”). Це не нагромадження тривіяльної 
епістолярної спадщини, а великий інтелектуальний 
пласт, який засвідчує надзвичайну силу волі, само-
достатність і  високий професіоналізм Радлових. 

Відомо, що табірне начальство активно послуго-
вувалось художньою самодіяльністю. І в цьому кон-
тексті творча доля репресованих артистів набувала 
сенсу. З іншого боку, табірне середовище диктувало 

свої вимоги. Тут не можна було розгорнути працю в 
серйозній драматургії чи у формах масових видовищ, 
а необхідно було пристосуватись до анормальних 
умов табірної сцени, переорієнтуватися на камерні, 
легкі та естрадні жанри, концертні програми у ви-
конанні як професійних артистів, так і аматорів. У 
своїх листах усі насущні питання постановчої, режи-
серської та акторської практики С. Радлов не лише 
фіксує, а й дає їм теоретичне обґрунтування: прин-
ципи гри у водевільному жанрі, співмірність літера-
турного матеріялу, драматичної техніки і режисури, 
засади акторської гри без слів тощо. Листування з 
В. Чобуром давало також змогу дізнаватися про твор-
че театральне життя на волі, наприклад, ознайомлю-
ватись із надісланими новими п’єсами та рецензіями 
на ленінградські прем’єри. Водночас, С. Радлов підка-
зував своєму учневі рішення окремих ролей, можливі 
засоби виразности й мізансценування нової вистави 
тощо. І нині в цих листах можна і варто почерпнути 
дидактичні напрацювання практичної і теоретичної 
думки режисера, актора С. Радлова і перекладачки 
творів В. Шекспіра А. Радлової.

Неоціненним здобутком для історичного театро-
знавства є ретельно зібраний і узгоджений доробок 
трупи – репертуарний графік, артистичний та адмі-
ністративний її склад (частина четверта: “Доробок”) 
й особливо – відомості про малознані в українському 
театрознавстві персоналії.

Окремо необхідно відзначити надзвичайно ціка-
вий, тематично упорядкований у книзі ілюстративний 
матеріял. Він не тільки істотно збагачує книгу, а й 
допомагає широкому читачеві глибше пройнятися 
атмосферою невільницької творчости у радянських 
таборах. 

Трагедія ГУЛАГУ була єдиною і спільною для 
всіх репресованих. Власне, весь величезний гулагів-
ський простір, як акцентує В. Гайдабура розміщеною 
замість передмови вражаючою картою незліченності 
ГУЛАГІВ на всій території СРСР, був інтернаціо-
нальним. Невипадково автор повсякчас звертається 
до табірної практики Леся Курбаса та спогадів сфор-
мованого у табірних умовах режисера Й. Гірняка. 
Адже тут, потри як національну, так інтелектуальну 
належність, існували єдині умови і методи театраль-
ної роботи, однотипна репертуарна політика, спільна 
і режисерська, і акторська напруженість. У цьому 
контексті праця доктора мистецтвознавства, член-
коресподента НАМ України В. Гайдабури наводить 
на думку, що, можливо, варто монографічно закуму-
лювати ці гіркі надбання табірного сценічного життя 
і вивести струнку типологію театральної діяльности 
в єдиному багатонаціональному гулагівському про-
сторі.

Îëåíà ÁÎÍÜÊÎÂÑÜÊÀ



188

Ніна БІЧУЯ

[Poskuta-Wlodek D. Codzien powtarza sie gra… 
Teatr im. Juliusza Slowackjego w Krakowie 1893 – 1993. 
– Krakow, 1993. – 293 с.]

Книгозбірня редакції журналу “Просценіум” не 
так давно поповнилася цікавою і вельми потрібною 
книгою, яку люб’язно подарувала автор – польський 
історик театру Діана Поскута-Влодек – “Щодня по-
вторюється гра...”, де йдеться про столітню історію 
Театру ім. Юліуша Словацького у Кракові. 

Видання вийшло друком 1993 р. саме з нагоди 
ювілею театру, і хоч для нас воно не може постати 
предметом критичної оцінки чи глибшого порівняль-
ного аналізу з іншими аналогічними виданнями, од-
нак є безсумнівно дуже гарним зразком дослідження 
історії одного театру, зокрема і його приміщень, ви-
вчення діяльности й творчости багатьох поколінь 
його керівників, режисерів, сценографів, акторів, 
драматургів, музикантів та навіть архітекторів, по-
літичних діячів, журналістів, театрознавців. Крім 
того, попри безліч імен і подій, постає перед читачем 
непересічна постать і самої авторки – ерудованої, 
мислячої, насправді залюбленої в театральне мисте-
цтво загалом – і в краківський Театр імени Юліуша 
Словацького зокрема. Кожна сторінка книги насичена 
колосальною інформацією і неординарними оцінками 
театральних подій, тлом для яких незмінно є життя 
політичне, суспільне, культурне і – моральне. До-
ступний, легкий стиль письма авторки, іронічність 
та добрий гумор, відвертість в оцінці характерів і 
вчинків персонажів роблять читання книги приєм-
ним, водночас не позбавляючи її ознак глибокої на-
уковости і розуміння з боку авторки ролі й значення 
кожного окремого персонажа й театру загалом в іс-
торії польської культури, його впливу на становлен-
ня глядача як співтворця вистав і виховання його як 
громадянина. 

Гадаю, не завадило б узятися за переклад цього 
тексту, хоча, на жаль, навіть найуважніший погляд 
не знайде в книзі нічого, що могло б конкретно сто-
суватися українського театру, літератури чи окремих 
історико-культурних подій. У великій поважній біблі-
отеці Театру ім. Юліуша Словацького в Кракові, в ар-
хіві цього ж мистецького закладу, керівником яких є 
Д. Поскута-Влодек, зберігається декілька рукописних 
текстів перекладених з української мови драматичних 
творів – зокрема, “Украдене щастя” Івана Франка 
(“Skradzione szczęście”, автора перекладу не вказано), 
однак на кону театру Франкова п’єса не з’являлась. 
Ясна річ, наша заввага аж ніяк не може бути підста-
вою для докорів чи нарікань, як не може бути підста-
вою для подивування, що особливо популярним – чи 
не більше ніж Фредро і Запольська – був драматург 
М. Балуцький, знаний нам лише із перекладеної для 
потреб українського театру “Заграва” п’єси “Грубі 
риби”, що мала сценічне життя у 1930-х р. 

А книгу варто перекласти задля того, щоб гіпо-
тетичний український читач ознайомився з тим, як 
відверто і спокійно, не перекреслюючи ролі жодної 

ÒÀÊ ÂÈÐ²ØÓÂÀËÀ 
    ²ÑÒÎÐ²ß 
ÒÀ ÍÀÑÀÌÏÅÐÅÄ ËÞÄÈ



189

Í³íà Á²×Óß

дійової особи в ході столітньої історії театру, авторка 
провадить лінію своєї оповіді від моменту забудови 
приміщення цього культурного закладу наприкінці 
ХІХ ст. до найновіших подій наприкінці століття ХХ.

Вибудувавши оповідь конструктивно й логічно, 
Д. Поскута-Влодек у кожному з дев’ятнадцяти роз-
ділів розташовує події в хронологічному порядку 
залежно від діяльности окремих директорів Краків-
ського театру, котрі не раз обіймали цю шановану 
в місті посаду в ситуаціях критичних і переважно 
нелегких. Достатньо послатися на цитату з приводу 
останнього в ХХ ст. директора: “Єжи Голинський був 
першим за останній час директором, який полишив 
працю добровільно і без потрясінь. Просто “передав 
кермо” молодшому колезі. Бодай раз – якщо брати 
до уваги останні роки – зміна дирекції не потягнула 
за собою категоричного заперечення усіх починань 
попередника”[1]. До уваги можна брати не тільки 
“останні роки”... 

До речі, посилаючись у своїй роботі на розмаїті 
джерела та цитуючи потрібні їй міркування, авторка 
називає ім’я свого учителя – професора Міхаліка, 
знаного театролога, а ще поважаного автора нашого 
журналу й доброго приятеля факультету.

Гіпотетичному читачеві книги Д. Поскути-Влодек 
цікавою деталлю видадуться, може, певні паралелі з 
історії театрів краківського і львівського (Скарбка) 
– поява обох пов’язана з розв’язанням дилеми – що 
варто насамперед будувати: театр чи...водогін? І в 
Кракові, і у Львові обрали театр.

Ще інша деталь: у Львівському міському (нині 
– Львівський академічний театр опери та балету ім. 
С. Крушельницької) і в Краківському ім. Юліуша 
Словацького святочні завіси здійснено за проєктами 
Генріха Семирадського. У Кракові надали перевагу 
Г. Семирадському, а не  Юзефу Мехофферу і – не 
Станіславові Виспянському, чим останній, звичайно, 
був не надто втішений.

З історією краківського театру ім. Юліуша Сло-
вацького пов’язані також імена інших видатних май-
стрів, що мали безпосередній стосунок до розвою 
театрального мистецтва і культури у Львові – скажі-
мо, це Тадеуш Павліковський, згаданий вище Станіс-
лав Виспянський, Юзеф Котарбінський, Олександер 
Фредро, Юліуш Остерва, Людвік Сольський – ряд 
значно довший.

Львів – місто многокультурне, і тим паче україн-
ський Театр ім. Марії Заньковецької, який уже чима-
ло десятиліть має за свою домівку  колишній театр 
Скарбка, потребує до свого столітнього (а час минає 
швидко!) ювілею справді поважного, виваженого на-
укового дослідження, де б автор відверто говорив 
про спалахи й спади, про піднесення й сумніви – без 
страху образити чи принизити – адже приниженням 

радше буває і неточність, і недомовленість, а часом і 
неправдомовленість.

Мабуть, нелегко бігло перо (вибачайте, радше 
рядок на екрані комп’ютера), коли авторка книги 
“Щодня повторюється гра...” вела мову про трагіч-
ну сторінку часів будівництва театру – Ян Матейко 
категорично заперечував проти закладання фунда-
менту майбутнього театру саме на площі св. Духа, 
де жертвою новобудови ставали старі архітектурні 
пам’ятки: втомлений, хворий, художник пояснював, 
благав, надсилав палкі протести, врешті заявив, що 
готовий надати кошти на ремонт костелу св. Духа, 
який був в аварійному стані і водночас займав місце, 
призначене для майбутньої будівлі... До Матейка не 
прислухались – він зрікся імени почесного громадя-
нина Кракова, заборонив виставляти у Кракові свої 
картини, відмовився від ощадної книжечки, дарованої 
йому за заслуги перед народом. На відкриття театру 
він прийшов не у вечірньому фраку, а в звичайнім 
сюртуці: “мене не обходить цей театр”, – сказав Ян 
Матейко. Він помер через два тижні після свята.

Чи можна сказати, що ситуація – десь на маргіне-
сі історії театру? Навряд. І пояснювати чому це так 
– немає потреби...

Або ж оцінка директорування Ю. Остерви: “Ос-
терва полишив після себе відчуття недоситу, а й він 
сам усвідомлював нездійсненість своїх намірів”. 
Власне, він чимало зробив як директор для театру, 
“однак рівень цих досягнень годі було порівнювати 
зі сподіваннями, заснованими на легендарній славі 
творця “Редути”[2].

… Книга починається із заклику підняти завісу! 
У фіналі про опущену завісу не йдеться. Аж ніяк. 
Д. Поскута-Влодек переконана: “Роки блиску й сірос-
ти шикувалися – поперемінно – одні по одних – як 
у житті. Вирішувала це історія, політичні системи, 
зміни естетичних поглядів, але насамперед – люди. 
Геніяльні і посередні. Підлі і найшляхетніші. Знову 
як у житті”[3].

P.S. Авторці цих коротких роздумів пощастило 
в гурті екскурсантів послухати розповідь Д. Поску-
ти-Влодек про найцікавіші події зі столітньої історії 
Театру ім. Юліуша Словацького і побачити, як вона 
піднесла й опустила завісу авторства Семирадського. 
Навряд чи багато хто з нинішніх істориків театру має 
право торкатися таких знаменитих театральних завіс. 
Мабуть, на те право треба заслужити.

1. Poskuta-Wlodek D. Codzien powtarza sie gra… 
Teatr im. Juliusza Slowackjego w Krakowie 1893–1993. 
– Krakow, 1993. – C. 243.

2. Там само. – С. 146.
3. Там само. – С. 246.



190

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß

Надвечір 22 червня 2010 р. у відділі мистецтв Ки-
ївської бібліотеки ім. Лесі Українки було надзвичайно 
велелюдно. Зібралося близько сотні представників 
театральної громади столиці, щоб вшанувати двох 
ювілярів, чиї сторіччя припали на червень 2010 року.

Обидва ювіляри – видатні українські театроз-
навці.

Один – це Іван Романович Піскун, який народився 
11 червня 1910 року в місті Конотоп на Сумщині, 
працював у Київському Театральному інституті, де у 
другій половині 30-х років обіймав посаду проректора 
і навіть в. о. ректора перед самою війною, під час 
війни був репресований, а після повернення працював 
в Українському театральному товаристві. Писав 
ґрунтовні праці з історії вітчизняного театру, був 
талановитим театральним критиком. Помер Іван 
Романович у Києві 29 березня 1980-го року.

Другий – це Валеріян Дмитрович Ревуцький, на-
роджений 14 червня того самого року в селі Іржавець 
колишнього Прилуцького повіту на Полтавщині (ни-
ні – Ічнянського району Чернігівської області), у спад-
ковому маєтку легендарної української родини Ре-
вуцьких. Цей славетний рід, що веде своє походження 
від козацької старшини XVII сторіччя, дав кілька 
поколінь діячів української культури і мистецтва. 
Валеріян Дмитрович вчився у Театральних інститу-
тах Києва й Москви, а під час війни, після жорстокої 

розправи над батьками, емігрував на Захід. З 1950-го 
року пан Ревуцький постійно живе у Канаді, де три-
валий час займається педагогічною діяльністю, а 
також написанням наукових праць та публіцистич-
них статей з історії українського театру, що не 
припиняє робити й понині. Театрознавчий доробок 
Валеріяна Ревуцького за шість десятиліть активної 
творчої праці є добре знаним і в Україні. Про це є 
повна інформація у нещодавно виданому бібліогра-
фічному покажчику “Валеріян Ревуцький”.

Доля ювілярів склалася по-різному. Про це багато 
говорили учасники урочистого вечора – провідні укра-
їнські театрознавці, переважна більшість яких мала 
щастя свого часу особисто спілкуватися і з Іваном 
Піскуном, і з Валеріяном Ревуцьким. Виступи при-
сутніх, глибокі за змістом та емоційні за викладом, 
значно переросли формат ювілейного вечора, набу-
ваючи рис невеличких сповідей, роздумів “о времени 
и о себе”, які влучно й вичерпно характеризують не 
тільки особистості поважних ювілярів, а й самих 
виступаючих.

Диктофонний запис цього вечора став цінним 
театрознавчим матеріялом, який подаємо повністю, 
без купюр, з незначним і шанобливим коригуванням 
прямої мови учасників вечора. Отож, надаємо їм 
слово.

ÞÂ²ËÅÉ ÂÈÇÍÀ×ÍÈÕ ÒÅÀÒÐÎÇÍÀÂÖ²Â 
(До сторіччя Івана Піскуна та Валеріяна Ревуцького)

Ірина МЕЛЕШКІНА

Іван Піскун.

Валеріян Ревуцький.



191

Лесь ТАНЮК, голова Національної спілки теат-
ральних діячів України, ведучий ювілейного вечора. 

Вітаю всіх присутніх у невеличкій залі бібліотеки, 
якою керує наш славний товариш Леонід Криворучко. 
Дякую йому за цю прекрасну виставку, присвяче-
ну 100-річчю Івана Романовича Піскуна і Валеріяна 
Дмитровича Ревуцького. Бачите, скільки вони зібрали 
унікальних публікацій – колосальна кількість, і всі 
вони є у цій бібліотеці.

Люди, про яких ми сьогодні будемо говорити – це 
люди для української культури стратегічні. І ми не 
просто відзначаємо 100-річний ювілей обох, а говори-
мо про їхній колосальний внесок в національну куль-
туру. Іван Романович Піскун був з числа тих ректорів 
Театрального інституту, для яких інститут став такою 
трагічною “пробою пера” – туди призначали ректора, 
а за пів року його заарештовували, розстрілювали, 
призначали наступного, арештовували, може, й в жи-
вих залишали, але так вісім ректорів Київського Теа-
трального інституту було репресовано перед війною. 
Вісім ректорів, – ясно, що вони жодних державних 
таємниць не видавали, та й націоналістами  ніякими 
не були, вони були етнографами, мистецтвознавця-
ми, культурологами, але так уже повелося в нашій 
славній державі, що інтелігенція була основним “ан-
тирадянським” чинником. І для того, щоб знищити 
Україну, треба було починати з її розуму, з її мозку, з 
її академіків, з процесу СВУ.  І Театральний інститут, 
звичайно, в такому сенсі був не на місці, – його конче 
потрібно було знищити. Так і нищили...

Іван Романович пережив все це на власному до-
свіді, повернувся із заслання, викладав у Київському 
театральному інституті, мав багато цікавих видань. 

На виставці ви бачите, що половина його робіт при-
свячена Бучмі, Кропивницькому – себто, він робив те, 
що можна було зробити в ті роки. А наш Театраль-
ний інститут був дуже амбівалентний. Нагадаю вам 
такий випадок: був такий Лука Григорович Сокир-
ко. (Вигуки: “Був! Знаменитий!”). Лука Григорович 
якось зібрав студентів і каже: “От проходжу я біля 
Театрального інституту, піднімаюсь на той поверх, 
де зала театральна. Мабуть, якась вистава там іде, 
бо дуже багато людей. І чую – хтось там на трибуні 
розпинається; і так героїчно говорить, так говорить! 
Я думаю – “Ну що ж це за орел такий?” Відкриваю 
двері – аж то Піскун.” Певна така іронія була, що, 
значить, не орел, а Іван Романович Піскун...

Велося йому і “на свободі” нерость, не всі відда-
вали належне його роботам, а декому здавалося, що 
він не так себе поводить. Були антагоністи в нього – і 
це був Микола Йосипенко, і це був Іван Олексійович 
Волошин, і це була та “стара гвардія”, яка вважала, 
що тільки “sosrealissimus” має бути. Але багато людей 
його підтримувало, і, перш за все, Василь Іванович 
Харченко. Я хотів би це відзначити, бо так воно і було, 
що без підтримки Харченка його просто не взяли б на 
роботу. А тоді його взяли до Українського Театраль-
ного Товариства, і так почалася його реабілітація – за 
допомогою Рильського та інших наших великих і 
сильних митців.

А шановному пану Ревуцькому зараз десь там ги-
кається, очевидно, тому що він знає про наш вечір. Це 
якраз той унікальний випадок, коли людина творить 
і живе не тільки в пам’яті, а й у сьогоднішній реаль-
ності, і кожен день працює, публікує. Ми послали 
йому такого листа: ”Дорогий наш пане Валеріяне! 

Сорочка Олександра Кисіля – дарунок В. Ревуцького Київському 
державному музею театрального, музичного та кіномистецтва 
України. Експозиція Музею.

Виставка друкованих видань, присвячена 
100-річчю І. Піскуна та В. Ревуцького у Київ-
ській бібліотеці ім. Лесі Українки.



192

Сто років – зморшка на чолі землі, писав Іван Драч. 
Ваші сто років – величезне людське і театральне поле, 
яке хоч і потоптане було не один раз чужими кінь-
ми, і збите політичними катастрофами і немудри-
ми спротивами тих, від кого б належало мати лише 
підтримку, давно стало неозоримою зоною україн-
ської культури, плодоносною нивою буття театру, 
відкриттям його втрачених цінностей і розстріляних 
ідей. Ваші книжки про березільців, Ваш постійний 
клопіт про український театр по обидва боки океану, 
ваш спротив навколишньому невігластву та людській 
інертності, ваше геніяльне подвижництво створили 
навколо Вас світлу ауру довіри і віри у кожне Ваше 
слово. Ваші приїзди до України неодмінно ставали 
святом всієї української інтелігенції. В день Вашого 
високого сторіччя зичимо Вам здоров’я й снаги. З 
Вами вся театральна Україна. Готуємо вечір, при-
свячений Вашому ювілею, там буде виставка Ваших 
книг і публікацій, відгуків, рецензій на Ваші видан-
ня, фото і багато іншого. Глибока вдячність і вітання 
Вашій родині, друзям і близьким, і, насамперед, пані 
Валентині! Здоров’я і ще раз здоров’я! Я ж особисто 
– Ваш довічний боржник, бо саме Ви підтримали 
мене у найважчу для мене годину “Бар’єром до пе-
ребудови” в “Сучасності”, і це стало не лише моєю 
особистою проблемою, але й проблемою української 
національної стратегії в галузі культури. Нова не-
залежна Україна вклоняється Вам як корифеєві те-
атральної справи. Спасибі Вам за Вашу мудрість, 
послідовність і мужність! З роси і води Вам, наш 

любий пане Валеріяне! Кланяються вам Неллі Кор-
нієнко і Оксана Танюк, Центр Леся Курбаса і вся наша 
театральна директорія, плюс акторство, режисери 
і мистецтвознавці – Ростислав Пилипчук, Валерій 
Гайдабура і молодші. А я притискаю Вас до свого 
серця і молю Бога, аби він був до Вас милостивий. 
Лесь Танюк, голова Національної спілки театральних 
діячів України.”

Я думаю, що такого роду телеграми він одержав 
не тільки від Спілки, а й від кожного з тих, хто сьо-
годні виступатиме.    

Наступне слово про поважних ювілярів – від 
Ігоря БЕЗГІНА, академіка, віце-президента Націо-
нальної академії мистецтв України.

Шановні колеги, шановні друзі! Тут багато людей, 
яких я радий бачити. Бо, на жаль, все рідше зустрі-
чаємося, а, тим більш, з такого приємного, теплого і 
сердечного приводу.

Маю вам сказати, що Валеріяна Дмитровича Ре-
вуцького особисто я взнав дещо пізніше. Зараз ми 
вже такі дорослі, що можемо згадати, як починали в 
ті часи, коли не можна було взагалі говорити про ці 
постаті – і Ревуцького, і Піскуна. Івана Романовича 
Піскуна я знав раніше, і радий, клянусь вам, що жив 
з ним у один час, був особисто знайомий. Я не можу 
сказати, що ми дружили, бо я тоді був ще зовсім мо-
лодою людиною. А він – настільки мудрий, настільки 
симпатичний, навіть після тих табірних тортур, які 
він, даруйте на слові, здобув, дякуючи системі, яка 
тоді “молола” людей такого хисту. Незважаючи на 
це, він ніколи не був злий на когось, ніколи нікого не 
лаяв і не звинувачував. Але завжди був дуже вимо-
гливий до себе і до нас, студентів, вимогливий був до 
колег, при виключній толерантності при цьому. Це міг 
робити лише виключно талановитий педагог, мисте-
цтвознавець та блискуча, прекрасна і добра людина, 
царство йому небесне... Іван Романович Піскун, без-
перечно, заслуговує ще багатьох спогадів, і хороших 
слів, і друкованого тексту про життя і творчість.

Валеріян Дмитрович Ревуцький – то особистість, 
яку ми пізнали вже після так званої перебудови, і так 
добре, що ми теж зустрічалися. Оце всі колеги, які 
тут присутні, і колеги в залі – більшість, напевне, 
пам’ятає ці зустічі. Їх не можна не згадати, їх не мож-
на забути, тому що, дійсно, йдеться про великого май-
стра слова, виключно талановитого мистецтвознавця, 
людину, яка так багато зробила, незважаючи на те, 
що життя його було дуже сильно попсоване долею, 
пов’язаною з тими ж репресіями. Кого не згадаєш зі 
старшого покоління, особливо таких великих, таких 
талановитих, як наші сьогоднішні ювіляри, усі про-
йшли через це. Шкода, що завжди доводиться по-
силатися на те, що вони не минули... Не минули, як 

Ігор Безгін (ліворуч) та Лесь Танюк.



193

Лесь Курбас, не минули, як Іван Романович і Валеріян 
Дмитрович, отих страшних впливів страшної, болю-
чої і несправедливої системи. На жаль...

Даруйте за таку мою неоптимістичну промову, 
але я налаштований дуже оптимістично стосовно осо-
бистостей цих людей. Сьогодні я хотів би скориста-
тися тією можливістю, що мені Президія Академії 
Мистецтв України доручила вручити найвищу нашу 
нагороду для іноземного дійсного члена (академіка) 
нашої Академії Валеріяна Дмитровича Ревуцького 
з 2001  – вищої у нас немає – це золота медаль, яку, 
до речі, розробив академік Анатолій Кущ. Він там 
трошки забагато народу на Хрещатику понаставляв, а 
от медаль, мені здається, нічого так вийшла – золота, 
красива, на ній зображені музи мистецтв, які наша 
Академія об’єднує у своїх лавах. Бо у нас в Украї-
ні єдина Академія в світі, і я хочу це підкреслити. 
Тобто, такого типу Академій є 56, яких ми знаємо, 
ми з ними спілкуємося, листуємося, зустрічаємося 
з представниками їхніх культурних центрів, які тут 
акредитовані. Так ось, рішенням загальних зборів 
Академії мені доручено, як віце-президенту, вручи-
ти цю медаль іноземному члену Академії (а таких 
у нас одиниці), члену-кореспонденту Валеріянові 
Дмитровичу Ревуцькому. Поруч зі мною також член-
кореспондент Академії Мистецтв Ростислав Яросла-
вович Пилипчук, в залі присутня наша дорогенька, 
люба Ніна Олександрівна Герасимова-Персидська, 
академік, дійсний член Академії Мистецтв, а також 
Ростислав Григорович Коломієць, член-кореспондент, 
вчений секретар відділення театрального мистецтва. І 
я пишаюся тим, що ми з колегами по Академії, такою 
міцною когортою, сьогодні маємо честь вручити цю 
високу нагороду, довкола якої ведемо розмову, пану 
Ревуцькому з нагоди його славного ювілею. І дуже 
приємно, що маємо нагоду передати золоту медаль 
Академії до рук близького родича ювіляра, Тараса 
Ревуцького. Тарас постійно живе в Києві, а зараз він 
тільки-но приїхав з Канади, від свого високопова-
жаного діда, і тепер йому офіційно, документально 
доручено бути правонаступником усіх справ Вале-
ріяна Дмитровича в Україні, особливо таких приєм-
них. Будь ласка, синку, візьми медаль, а це – до неї 
офіційний документ. Прошу всіх привітати Тараса 
оплесками!

Тарас РЕВУЦЬКИЙ, онук ювіляра.
Шановна громадо! Мені дуже приємно отри-

мати таку високу нагороду. Я дуже щасливий, що є 
близьким родичем Валеріяна Ревуцького, він – мій 
дідусь, і мені поталанило бути особисто знайомим з 
ним. Вперше я побачив його, коли він після тривалої 
перерви повернувся в Україну, то було на початку 
1990-х років. Я тоді був ще дуже малий, але яскраво 

пам’ятаю ці моменти, тому що то була визначна по-
дія в житті нашої родини, і не тільки… І вже тоді 
Валеріян Дмитрович видався особисто мені постаттю 
надзвичайно виразною. Минулого року мені пощас-
тило бути у нього вдома, у Ванкувері. Я гостював 
у дідуся чотири дні, і був приємно вражений тим, 
що цей майже столітній чоловік має настільки ясний 
розум. Ми спілкувалися десь годин по п’ять щоден-
но, він розповідав мені дуже багато про довоєнну 
Україну, про те, як багато означає для нього повер-
нення на батьківщину, про свої враження від нової 
країни. І маю вам сказати, що, незважаючи на те, що 
Валеріян Дмитрович живе так далеко від України, 
він живе з Україною в серці. Я впевнений, що зараз 
йому дуже приємно бути подумки з нами. А я вже не 
можу дочекатися тієї миті, коли я особисто за першої 
ж нагоди передам йому цю медаль. Дякую вам! Мені 
дуже приємно!

Після такої емоційної вдячної промови онука 
ювіляра Ростислав Ярославович Пилипчук зробив 
уточнення стосовно генеалогічного дерева славної 
родини Ревуцьких. Він прояснив, що пан Тарас є не 
просто онуком Валеріяна Ревуцького, він є його вну-
чатим племінником. Його рідний дідусь Євген Льво-
вич Ревуцький був кузеном Валеріяна Дмитровича, 
тобто пан Валеріян – двоюрідний дідусь Тараса, а 
видатний композитор Левко Миколайович Ревуць-
кий – його рідний прадід. А чоловік присутньої в залі 
Ніни Олександрівни Герасимової-Персидської, знано-
го українського музикознавця, є троюрідним братом 
Валеріяна Ревуцького. Отакий могутній кущ!

Ігор Безгін (ліворуч), Лесь Танюк і Тарас Ревуцький.



194

Ніна ГЕРАСИМОВА-ПЕРСИДСЬКА у своїй 
короткій репліці пояснила, що її чоловік і пан Ва-
леріян – дійсно, троюрідні брати. Сама вона добре 
знайома була з Левком Миколайовичем, адже вона 
– його учениця. Спілкуючись з родиною Ревуцьких, 
часто буваючи у них вдома, спостерігала життя, 
якого наші сучасники вже не застали, – життя прав-
дивої української інтелігенції. З родиною Ревуцьких 
пов’язані незабутні спомини і стійке переконання, 
що кожна людина, яка належить до цього клану, є 
виключною особистістю.

Лесь ТАНЮК, ведучий вечора
Якщо так вже пішло “по родичах”, то я теж трош-

ки відступлю вбік і нагадаю, що у нашого великого 
Тараса Григоровича Шевченка була сестра Катерина. 
А в тієї Катерини були діти, і ось у нас у залі сидить 
її праонука Людмила Олександрівна Красицька, Пре-
зидент Всеукраїнського благодійного культурно-на-
укового фонду Т. Г. Шевченка. Ми Вас просимо до 
слова!

Людмила КРАСИЦЬКА, Президент Всеукра-
їнського благодійного культурно-наукового фонду 
Т. Г. Шевченка.

Я дуже вдячна. Розумію, що наш Фонд стоїть 
трошки обіч цього чудового заходу, до якого дотич-
на шановна театральна громада. Ми культурно-про-
світницька організація, що працює на загал. Але від 
1994 року ми започаткували таку суто громадську 
премію, яка призначається за подвижництво на терені 

розбудови нашої української держави. Назвали ми цю 
премію “В своїй хаті – своя правда, і сила, і воля”, і 
від 1994 року щорічно правління Фонду у складі ді-
ячів культури, мистецтва, літератури визначає трьох 
лавреатів, один з яких є представником нашої укра-
їнської діяспори. Ми пишаємося, що цього року за 
поданням членів правління Фонду нам пощастило 
нагородити, а також ближче познайомитися (бо за-
для того, щоб визначити свого лавреата, членам журі 
треба детально ознайомитися з діяльністю того чи 
іншого кандидата) і визнати непересічний внесок Ва-
леріяна Ревуцького в нашу українську культуру. Ми 
нагороджуємо наших лавреатів традиційно 22 травня 
в Каневі, на Чернечій горі. Але ви розумієте, що за 
тих обставин, які ми маємо з паном Валеріяном Ре-
вуцьким, ми не могли йому вручити нагороду в такий 
спосіб. І, користуючись нагодою, дякуючи усім вам 
за надану можливість, я хочу зачитати цей диплом. 
А до того можу сказати, що першим таким дипломом 
був нагороджений Микола Твердюк, серед лауреатів 
також були і Василь Барка, і Юрій Бойко-Блохін, і 
дуже-дуже багато за ці роки пошановано людей, яких, 
можливо, на рівні держави не встигли пошанувати від 
імени усього українського загалу. І ми намагаємось, 
безумовно, якось закрити цю “білу пляму”.

А диплом виглядає отаким чином. На ньому у 
нас такий молодий і бадьорий Тарас Шевченко, який 
дивиться у майбутнє, так як і наша Україна. І ось цим 
дипломом лавреата премії Фонду Шевченка нагоро-
джується Валеріян Ревуцький (Канада), видатний 
український театрознавець і публіцист, дійсний член 
багатьох українських наукових товариств Канади 
і США, заслужений діяч мистецтв України, автор 
сотень статей на театральні теми в енциклопедіях, 
газетах, часописах України і зарубіжжя, низки те-
атральних книг (тут ми трошки помилилися в бік 
поменшення – численних книг!), за видатний по-
движницький внесок в українське театрознавство і 
пропаганду української театральної культури в світі, 
зокрема, на радіостанціях канадського національного 
радіо в Монреалі та радіо “Свобода” у Мюнхені. Пре-
зидент Фонду Людмила Красицька. Канів, Чернеча 
гора, 22 травня. Наша скромна громадська премія – не 
державна – теж тут додається Я буду рада передати 
молодому нащадкові цього славного-преславного 
роду, який в Києві лишається – тримайте, пане Та-
расе! Також вручаю газету “Українське слово”. Тут 
найповніше висвітлені лавреати цьогорічної премії 
Всеукраїнського Благодійного Культурно-Науково-
го Фонду Т. Г.Шевченка, і по центру – пан Валері-
ян Ревуцький. Вручаю і сподіваюся, що Ви, Тарасе, 
усе це передасте славному ювілярові у власні руки. 
Низький уклін Валеріяну Дмитровичу та найкращі 
побажання!

Ніна Герасимова-Персидська коментує виступ 
Тараса Ревуцького.



195

Наступним до слова запрошується Валерій ГАЙ-
ДАБУРА, член-кореспондент Національної академії 
мистецтв України. Валерій Михайлович також є 
учасником представленої в залі бібліотеки виставки 
– велика кількість публікацій та монографій про укра-
їнський театр за кордоном вийшли з-під його пера.

Мабуть, це надзвичайно точний збіг обставин, 
що в цей вечір зібралися два іменинники, яким по 
сто років – точно історично, точно проблемно. Один 
встиг втекти від більшовизму, лишився живим, дожив 
до ста років, реалізував себе повністю. Другий був 
членом партії з 1930-го року, а вже повернувшись із 
тюрми, переживав, чи реабілітують його по партійній 
лінії. Ось дві різні долі – дійсно, ця антитеза існує, ми 
користуємося нею і вона відчувається у всьому. До 
цих двох персонажів доєднуються ще персонажі, яких 
ми оголошуємо, озвучуємо, але не надаємо їм якоїсь 
смислової ваги: Йосипенко, от подумайте, порівняйте 
його з Піскуном – майже одного віку, обидва члени 
партії, тільки один формально, а другий від серця. 
Але Піскун, безумовно, був талановитий – просто 
талановитий, найталановитіший, без порівнянь, а той 
був ремісник, той був пристосуванець. І, уявіть собі, 
аби живим лишився Піскун – я маю на увазі живим у 
широкому сенсі, бо як його забрали на десять років, 
то він вже ніби неживий був для науки, хоча він мав 
захистити прекрасну дисертацію про Кропивниць-
кого у Томському університеті. Не вийшло. Якби він 
був живим у повному смислі слова і при справі, не 
було б Йосипенка, не було б оцієї страшенної маячні 
в нашому театрознавстві, було б зовсім по-іншому. 
Можна йти за іншими ще прізвищами, можна зістав-
ляти долю Івана Піскуна з долею Наталі Кузякіної – і 
вона потрапила до тюрми, ще страшніше, бо їй було 
14 років, коли вона потрапила до тюрми, причому в 
той період,  який є надзвичайно цікавим і страшним 
за своєю випадковістю. Це є у передмові її сина до 
книжки, яка щойно вийшла російською мовою “Театр 
на Соловках”. І все це описане, але ми знали про це 
ще раніше, коли син приїздив сюди і розповідав нам 
під час якоїсь зустрічі всю цю страшну історію, отож, 
не будемо про це.

Я хочу сказати, що ми зібралися, мабуть, не тільки 
для того, щоб зафіксувати, ще раз нагадати собі про 
обставини їхнього життя та про їхню творчість, але 
і для того, щоб сьогодні з’ясувати, що ми можемо 
зробити у руслі біографії однієї, у руслі біографії дру-
гої… Я абсолютно незадоволений своєю статтею, яка 
вміщена у його книжці про Марка Кропивницького, 
виданій посмертно 2000 року. Я тоді якось мало за-
ймався Піскуном і увагу зосередив тільки на обстави-
нах його ув’язнення, а ті обставини є страшнуватими 
і дуже типовими, знову ж таки, для того часу. У Еміля 
Золя у фіналі роману “Жерміналь” молоду пару за-

коханих засипало в шахті. І оця екстрема, ця неми-
нуча загибель, психологами встановлено, пробуджує 
якісь екзистенційні людські почуття. Вони кинулись 
один до одного, і фінал – любовна сцена між ними 
– може здатися натуралістичним лише  на перший 
погляд, це сцена надзвичайно глибокого людського, 
психологічного і філософського змісту. Людина хоче 
утверджувати себе в житті. І обстановка Другої світо-
вої війни, обстановка окупації, обстановка евакуації 
породжували подібні речі. Безліч романів, праведних 
і неправедних. Іван Романович Піскун став жертвою 
неправедного роману – його перша дружина мала 
позашлюбний зв’язок із кадебістом. Той дізнався, що 
Піскун два чи три тижні був в окупації, і на цьому 
зробили справу, страшну справу. Причому допити 
Піскуна проходили під наглядом цього кадебіста. 
Його страшенно били, жахливо били, його просто 
знищували як людину, як мужчину – він видужав, він 
прийшов до тями, врешті-решт, він лишився живим. 
Я замислився над цим, збираючи матеріял з часів 
окупації.

Я думаю, що найбільше вже вирішив, що робити 
у справі Піскуна, Ростислав Ярославович Пилипчук. 
Він є людиною надзвичайно сумлінною, надзвичайно 
прискіпливою, він прочитав дисертацію Івана Рома-
новича Піскуна і вирішив її перевидати, з комента-
рями, окремою книжкою – це, безумовно, буде акт 
надзвичайно корисний.

Щодо Валеріяна Дмитровича Ревуцького. Я осо-
бисто з Ревуцьким зустрічався більше, ніж з Піску-

Нагорода В. Ревуцькому від Всеукраїнського благодійного 
культурно-наукового фонду Т. Г. Шевченка. Текст виголо-
шує Людмила Красицька.



196

ном. З Іваном Романовичем зустрічався, так би мови-
ти, нічого від нього не бажаючи. Коли я приїздив із 
Запоріжжя, то бачив в УТТ цю надзвичайно вітальну, 
життєлюбну людину, дуже цікаву, навіть просто за 
своєю фактурою, виразом очей та обличчя. Те, що 
переді мною людина вільна, було видно одразу – за 
його поведінкою, ритмом життя, манерою пити свій 
знаменитий чай, який своє походження веде, мабуть, 
від чифирів зони, ув’язнення…

Коли я вперше побачив Ревуцького, то подумав, 
що це, напевно, римський патрицій – такої породи в 
Києві я не зустрічав. Надзвичайно красива чоловіча 
статура, надзвичайно інтелігентний, акуратно одяг-
нений, і така само внутрішня фактура, я б сказав, 
прискіплива: “Я не Валеріан, я Валеріян!” – сказав 
він, і отой “ян” запам’ятаєш на все життя. Я гадаю, 
що надзвичайно психологічно важливим є те, що Ва-
леріян Ревуцький на початку вчився на актора. Оце 
акторське єство, оцей театр в собі проходить через усе 
життя. І його внутрішня дисципліна, його саморежи-
сура внутрішня, і у чомусь його сублімація – не став 
актором, то стану критиком, стану істориком театру 
– багато у його долі вирішили. Прекрасна, унікаль-
на людина! Листування з Валеріяном Дмитровичем 
– це справжня насолода, тут пріоритет у Ростислава 
Ярославовича, який ним опікувався і продовжує опі-
куватися. На ваше прохання він сам розкаже як. А я 
особисто більше питання ставив, і завжди одержу-
вав на них вичерпні відповіді. Що я можу зробити? 
Я обов’язково в дослідженнях про таборові театри 
зосереджу увагу на таборовому театрі в Ріміні, де 
перебувало близько двох тисяч вояків дивізії “Га-
личина”. Саме з цією дивізією з Німеччини прибув 
Валеріян Ревуцький, бо йому не можна було виїхати 
ніяк інакше – не було якихось документів, і його туди 
причислили.

П’ять років тому, будучи у Торонто, я знайшов 
унікальний фотографічний літопис цього табору. Я 
одразу хотів привезти його сюди, але потім вирішив, 
що я просто зірву це зібрання, і, потім, там є настільки 
унікальні фото, що їх треба друкувати. Ці документи 
– справжній подарунок для кінорежисера, для кіно-
оператора, вони одразу захочуть зняти фільм про це. 
Ріміні та велике поле за ним, де був розташований 
табір: і поле зимою, і влітку, і під час молебну. І, 
найголовніше, театр – театральне приміщення на ві-
сімсот чоловік, на фото збереглися і його зовнішній 
вигляд, і інтер’єри. У зовнішньому вигляді впадає в 
око невеличка мансарда над входом до театру, як мені 
повідомили власники фото – “Ось у цій мансарді жив 
ваш Ревуцький”.

Ростислав Ярославович зробив прекрасну роботу: 
він відредагував Валеріянові Ревуцькому оцей біблі-
ографічний покажчик, де, зокрема, вміщено майже 

сорок публікацій періоду перебування в Ріміні – це 
період 1945-47 рр. І рецензії на вистави, а їх було ві-
сім, і загальнотеатральні теми, одне слово, Валеріян 
Ревуцький служив пером театрознавця в отих над-
звичайних, складних, скрутних умовах. І є ще один 
свідок, живий – дивіться, гарне обличчя, трішки жі-
ночне – Микола Француженко, псевдонім –  Микола 
Вірний. Нині це широко відома людина, письменник, 
драматург, поет, есеїст, а під час перебування у Ріміні 
він був актором табірного театру. Причому в цьому 
театрі в перших виставах жіночі ролі грали жінки-
медсестри, які приїздили з іншого міста. Потім ці 
відвідини заборонили, і чоловіки, серед яких був і 
Микола Француженко, почали грати жіночі ролі.

А прощальною виставою у цьому театрі 1947 
року було “Украдене щастя”, де Микола Француженко 
виступив у ролі Анни. Написання детальної історії 
табірного театру в Ріміні – це мій борг, і я гадаю, що 
встигну і зможу його віддати. У всіх вас присутніх 
є можливість і нагода приєднатися до стосунків із 
нашими ювілярами шляхом вивчення їхнього життя 
і творчости.

Ростислав Пилипчук у короткій репліці повідомив 
присутніх про недавній відхід Миколи Вірного у інший 
світ у поважному віці 87 років.

Гостям вечора було запропоновано переглянути 
телевізійну передачу з авторської програми “Тіні за-
бутих предків” доктора історичних наук, професора 
Юрія Шаповала, присвячену долі Івана Романовича 
Піскуна, історії його засудження та посмертної 
реабілітації.

Валерій Гайдабура.



197

Після перегляду Лесь Танюк запросив до слова 
Ростислава ПИЛИПЧУКА, академіка НАМУ, який 
тривалий час був ректором Київського інституту 
театрального мистецтва ім. І. К. Карпенка-Карого, 
як наголосив ведучий, того самого Інституту, де 
протягом певного часу усіх ректорів “брали”.

Почну я розповіддю про Івана Романовича Піс-
куна, оскільки, як і переважна більшість присутніх, 
знайомий з ним був значно раніше, ніж із Валеріяном 
Дмитровичем Ревуцьким. Окрім того, його прізвище 
починається на літеру “П”, яка передує літері “Р”. 
Зрештою, Івана Романовича вже немає з нами, і сьо-
годні ми шануємо його пам’ять. Івана Романовича 
я знаю з 1960-го року, коли я з’явився у Києві. Але 
увійшов він у мою свідомість дещо раніше, 1957-го, 
своєю книжкою “Український радянський театр”, про 
яку тут говорилося. Я, готуючись до цього виступу, 
вирішив узяти з полиці те, що я маю в особистій бі-
бліотеці з книжок Івана Романовича. Ось книжечка 
“Драматургія Тобілевича” – це унікальне видання 
1941 року з’явилося перед самою війною, я її уже у 
букіністів купив. Книжка про Амвросія Бучму, але не 
те довоєнне видання 40-го року, а вже її перевидання 
55-го року. А ось ця книжка – “Український радян-
ський театр”, датована 57-м роком, на ній мій підпис, 
місто Чернівці, коли я був студентом п’ятого курсу 
університету, я тримаю цю книжку й досі в себе. Сло-
вом, мені було приємно познайомитися з її автором 
Іваном Романовичем Піскуном тут у Києві. Знаєте, 
він на всіх справляв враження людини-енциклопедії, 
людини – блискучого промовця, людини – історика і 
театрального критика. Він усе добре знав про театр, 
усе знав на “відмінно”, він усе дуже цікаво розпо-
відав молоді. Чомусь не сказав Валерій Михайлович 
Гайдабура про те, що не раз мені розповідав, про ті 
чаювання Піскуна в УТТ, де він завжди садив за стіл 
усіх, хто приходив до нього, де проводив цікаві роз-
мови і на тему сучасного театру, і на історичні теми, і 
це були, я б сказав, своєрідні семінари для тодішньої 
молоді. Приходили завліти театрів, студенти, молоді 
театральні критики. Я не мав щастя бути в цій компа-
нії, бо я “запрограмувався” в аспірантурі як історик 
театру і тим самим втратив цю нагоду спілкуватися з 
Іваном Романовичем як з театральним критиком, про 
що сьогодні, власне, шкодую. Але, коли ми зустріча-
лися просто на вулиці, то Іван Романович, знаючи, що 
я весь поглинутий історією театру, зачіпав ці цікаві 
мені теми. І ось мені запам’яталася одна розмова, яка 
вразила мене своєю несподіваністю та незвичайніс-
тю, бо Піскун заговорив про Кропивницького, про 
неправильні оцінки Марка Лукича вітчизняним те-
атрознавством, про замовчування тих його досяг-
нень, якими Кропивницький випередив Костянтина 
Сергійовича Станіславського – щодо ансамблевості, 

щодо всіх компонентів вистави в тому режисерсько-
му театрі. І мені навіть дивним здалося – чому Іван 
Романович Піскун довіряє мені, мало мене знаючи, 
чому виділив мене з-поміж інших. Але далі я скажу, 
у що це вилилося. Я тільки додам, що в Інституті 
Рильського, де я тоді перебував, до Івана Романовича 
ставилися з повагою, але і з насторогою, так що я на-
віть тривалий час не знав, що він був репресований. Я 
знав, що ставлення до нього є стриманим, бо він був 
на окупованій території, але те, що за його плечима 
є дві п’ятирічки “во глубине сибирских руд”, це мені 
стало відоме фактично зовсім недавно. Завжди поста-
вало питання – чому така людина, такої кваліфікації, 
не працює в Театральному інституті, чому історію те-
атру на той час викладав Доценко, – той, що захворів 
згодом? Зазвичай пану Доценку співчували в зв’язку 
з його хворобою, але всі розуміли, що це місце мав 
би посідати принаймні Піскун. Чому його не запро-
шували до відділу театрознавства вищеозначеного 
Інституту Рильського – як автора залучали, бо він 
виступив у колективній монографії, але на роботу не 
брали. Ясна річ, що люди, які відсиділи, допускалися 
ще до наукової роботи, в Інституті літератури, на-
приклад, але нікого не допускали до викладання, до 
виховання молоді – така настанова була. А він же ж 
свого часу був спочатку проректором, з 1937 року, а 
потім, перед самою війною – виконувачем обов’язків 
ректора Театрального інституту. Його попередником 

Ростислав Пилипчук.



198

був чоловік на прізвище Захаров – мало що й кому 
говорить це прізвище, якийсь партійний чиновник, 
якого поставили, а згодом забрали. Коли вибухнула 
війна, Іван Романович виконував обов’язки ректора 
– чому ж було не повернути його назад, на викла-
дацьку роботу? Ні, він не міг, не мав права бути в 
Театральному інституті. А Йосипенко не міг його біля 
себе тримати, в Інституті Рильського, бо Йосипенкові 
він був конкурент.

І тут я повинен зауважити, чому саме Іван Романо-
вич, який написав блискучу кандидатську дисертацію 
про Марка Кропивницького, мав захищати її 1942-го 
року у Томському університеті під опікою академіка 
Олександра Івановича Білецького. Академік Білець-
кий під час евакуації обіймав посаду професора цього 
університету і написав на роботу Піскуна блискучий 
відгук – він опублікований, власне, у цій книжеч-
ці1, виданій десять років тому. Прекрасна рецензія, 
з якої видно, як високо цінував Олександр Іванович 
Білецький, а це був дуже високий науковий авторитет, 
знання і вміння Івана Романовича. Але до захисту 
дисертації не дійшло, бо саме напередодні захисту 
його заарештували. Річ у тім, що він не міг захищати 
її у Києві, коли повернувся, бо Йосипенко окупував, 
приватизував уже Кропивницького, захистив 1946-го 
року кандидатську, а 57-го – докторську дисертацію, 
видав монографію, а бідний Піскун мусив мовчати. 
Але велике спасибі родині і оточенню, яке є у родини 
Івана Романовича, серед якого назву тільки присут-
ню тут Наталю Іванівну Кулагу, доньку працівника 
колишнього УТТ Івана Кулаги – старше покоління 
пам’ятає цю особистість. Зараз пані Наталя допо-
магає вдові Піскуна – Валентині Леонідівні, яка має 
дев’яносто два роки і якої немає сьогодні серед при-
сутніх тільки тому, що стан здоров’я вже не дозволяє 
їй виходити за поріг квартири. Та 11 червня вона ще 
провела родинне засідання з найближчими друзями на 
пам’ять Івана Романовича. Так от, Наталя Іванівна Ку-
лага посприяла тому, що цей текст було надруковано у 
видавництві Книжкової палати. Книжечка дуже непо-
казна, на скромному папері, у тонесенькій обгортці, 
я б сказав, що редакційне забезпечення аж ніяк не 
задовільне; книжка, у якій просто нікудишній перелік 
друкованих праць, неграмотно складений, і хоч серед 
її упорядників був один бібліограф, я думаю, він не 
бачив того тексту, бо так не можна друкувати, як там 
зроблено. Валерій Михайлович Гайдабура говорив, 
що я планую перевидання цієї роботи. Так от, я сказав 
Валентині Леонідівні: якщо по-справжньому подбати 
про пам’ять Івана Романовича, то треба скласти по-
вну бібліографію, а потім думати про видання усього 
того, що є актуальним, позачасовим, бо у нього було 
багато чого, написаного на потребу тодішнього дня; 
він був, як і ми усі, залежний від того часу. І не все 

сьогодні можна, вірніше, слід передруковувати. Цен-
зури немає, але ми бачимо, підходячи зі здоровим 
глуздом, що не можна сьогодні перевидавати ті речі, 
які залишилися у певному своєму часі. Але ось ця 
книжка Івана Романовича про Марка Кропивниць-
кого є справжньою театрознавчою працею на вагу 
золота, а вона мало кому з театрознавців відома. Тому 
її необхідно видати достатнім накладом, оскільки 
тепер майже ніхто з людей театру її в бібліотеці не 
має. Ти, Лесю Степановичу, маєш? (Звертається до 
Леся Танюка, отримує негативну відповідь.) Річ у 
тім, що мені просто передали цю книжечку, бо вона 
видана таким “сімейним” накладом, Сенченко, ди-
ректор  Книжкової палати підтримав, виділив якусь 
копійку і видав. Нині вона потребує перевидання. 
І з цією книжкою Піскуна (показує її – прим. авт.) 
– “Драматургія Тобілевича”, що вийшла перед самою 
війною – така ж історія, бо вона, на жаль, у працях 
про Тобілевича не фігурує, фактично, є вилученою з 
наукового обігу, а вона дуже цінна як аналіз драма-
тичних творів Карпенка-Карого.

Я багато ще міг би розповідати про Івана Романо-
вича Піскуна, про моє спілкування з ним та його на-
уковий доробок, але час вже перейти і до другої теми 
нашого ювілейного вечора. Скажу, що один розумний 
чоловік висловив таку думку – якось, може, не дуже 
зручно поєднувати в межах одного вечора  Івана Ро-
мановича, який уже відійшов, і шановного Валеріяна 
Дмитровича, дай Бог же йому здоров’я. Я думаю, 
сенс цього поєднання полягає в тому, що, по-перше, 
ці двоє людей народилися сто років тому у межах 
одного тижня – це та формальна ознака, завдяки якій 
ми їх поєднали. А по-друге, доля розпорядилася так, 
що обидва наші сьогоднішні ювіляри, закохані в укра-
їнський театр, робили одну й ту саму важливу справу, 
тільки в різних умовах. Валеріян Ревуцький, як на 
те пішло, теж був радянським громадянином. Він, 
як сьогодні вже було сказано, вчився у Київському 
театральному інституті на акторському відділі. Його 
батько, видатний вчений – музикознавець, фолькло-
рист, літературознавець Дмитро Миколайович Ре-
вуцький, на той момент вже звільнений був з роботи. 
Батько усвідомлював, що у той страшний час, коли 
вже пішли арешти, сина можуть також забрати. Тим 
більше, він розмовляв з батьком виключно україн-
ською мовою, і це комсомольські збори інституту вже 
розглядали. У сумнозвісному 37-му році Валеріян 
Ревуцький переїздить до Москви при допомозі дея-
ких професорів ГІТІСу (нині – Російська державна 
театральна академія). Ревуцького було зараховано 
одразу на третій курс за спеціальністю “театрознав-
ство”, з доскладанням якоїсь різниці у дисциплінах. 
А спеціальності “театрознавство” у Києві та загалом 
в Україні тоді ще не було, готувати кадри театроз-



199

навців у Київському театральному інституті почали 
тільки у повоєнний час. Отже, Ревуцький провчився 
чотири роки, з них два – у Києві (у 1937 – 1939 роках) 
та два – у Москві (у 1939 – 1940 роках),  а тоді курс 
навчання тривав саме стільки, фактично, до самого 
початку війни, закінчив театрознавчий факультет ГІ-
ТІСу в Москві, де викладачами у нього були Всеволод 
Всеволодський-Гернгрос, Григорій Бояджієв, Тетяна 
Динник, Сергій Ігнатов, визначний історик античної 
літератури й театру Сергій Радціг – дуже видатні 
особистості, що належали до тогочасної російської 
театрознавчої школи, і Валеріян Дмитрович завжди 
у своїх спогадах з великою пошаною про них пише. 
Але він повернувся на самому початку війни на по-
клик батька до Києва, а потім, коли батька з мачухою 
було замордовано, стало зрозуміло, що Валеріяно-
ві Ревуцькому слід було тікати з Києва, і ось таким 
чином він опинився на Заході. Так склалася доля, а 
Україну він любив і любить, і, можливо, й гадки не 
мав свою батьківщину покидати. Він, до речі, і досі 
нею живе. Повсякдень, вже на порозі свого сторіччя, 
Валеріян Дмитрович висловлює шкодування, що він 
не повернувся у дев’яностих роках, поки ще сила у 
нього була, до Києва.

Перехрестя долі Піскуна і Ревуцького – я тримаю 
в руках прекрасну книгу спогадів “Валеріян Ревуць-
кий. По обрію життя”. На виставці, серед інших ви-
дань, є і ця книжка. Залишився нереалізований ти-
раж цього видання – кілька десятків примірників, які 
тут представлені і є нагода їх узяти. Звертаю вашу 
увагу, що ця книжка цікава не тільки у сенсі історії 
українського театру, але й усього мистецького життя 
України 20-х – 30-х років, доповнена тим, що автор 
бачив потім уже в діаспорі. Так от, що пише на одній 
із сторінок Валеріян Дмитрович Ревуцький:

“Поряд з постаттю Чабаненка (а Валеріян Дми-
трович гарно тут про нього сказав, та ми сьогодні не 
маємо змоги ширше читати – прим. Р. Пилипчука) 
дуже характерною особою був також проректор з на-
вчальної частини, член партії, критик Іван Романович 
Піскун. Трапилося так, що одного разу він йшов від 
приміщення Театрального інституту до райкому пар-
тії, що містився на вулиці Карла Маркса (колишня 
Миколаївська), недалеко від рогу Хрещатика. Саме 
тоді йшов і я в напрямі площі Калініна (тепер Майдан 
Незалежності), де мав сісти на трамвай. З власної іні-
ціативи Піскун розпочав розмову про те, що, мовляв, 
зараз “панькаються” із системою Станіславського”. (І 
тут я хочу сказати, що таке трапилось, а саме зустріч 
на Хрещатику, у мене з Піскуном! Через тридцять 
років після розмови із Валеріяном Дмитровичем Ре-
вуцьким,  мені те саме казав Іван Романович, оче-
видно, у ньому сиділа ця тема). Далі Р. Я. Пилипчук 
продовжує цитування:

“Отже, у чому річ? Насправді, Станіславський 
створив досконалий ансамбль акторів у Москов-
ському Художньому театрі 1898 року. Але ж у тому 
самому стилі і значно раніше – на сімнадцять років, 
це зробив Кропивницький, створивши зразковий ан-
самбль, та про це ніхто не говорить! Я ніяк не комен-
тував Піскуна, не був певен, що не криється за цим 
провокація, і обмежився заувагою, що думка його 
надзвичайно цікава.” 

Але вся річ у тім, що Піскун не тільки говорив про 
це, а він про це дуже чітко написав у тексті в книжці 
про Марка Кропивницького. Мені тільки не зовсім 
зрозуміло, чи ця книжка і є тим текстом, який він 
подавав на захист 1942-го року, і яка збереглася, чи 
він цю інформацію вніс тепер уже, принаймні, у час 
так званої перебудови. Я думаю, що все ж таки, раз 
він про це говорив, він дуже сміливо написав це ще 
тоді, перед війною, тим більше, що він обставив свою 
працю марксистсько-ленінською фразеологією. А в 
даному випадку Піскун зробив уклін аж до Щепкіна, 
про братній взаємовплив – так подав, щоб його не 
зачепили, начебто він принижує Станіславського та 
здобутки російської театральної культури і її вплив 
на українську. А от істина така, так він якось зумів 
усе подати!

Наталя КУЛАГА  прояснила ситуацію:
Іван Романович Піскун мріяв про те, щоби видати 

цю роботу! Але на той час, коли він був ще живий, він 
не в змозі був цього зробити. І саме у тому ж вигляді, 
як написана багато років пому, вона була видана вже 
після смерті Піскуна, на відзначення його 90-річчя.

Далі Ростислав ПИЛИПЧУК продовжив ци-
тування:

“...і обмежився заувагою, що думка його надзви-
чайно цікава. Ці слова Піскуна запам’яталися. Вже 
1958-го року до моїх рук дісталася книжка Піску-
на “Український радянський театр”, видана 1957-го 
року. Це було “парадне” видання до 40-ліття Жовтне-
вої революції, та в ній вперше прозвучало ім’я Леся 
Курбаса, над яким роками тяжіло табу. Згадувалися 
організований Курбасом Молодий театр і його ді-
яльність у “Березолі”, хоч ґрунтовно аналізувалася 
лише одна вистава його – “Джиммі Гіґґінс”. Мало 
і не зовсім прихильно говорилося про інші вистави 
“Березоля”. Річ ясна – було засуджено виставу “На-
родного Малахія” Куліша як націоналістичний на-
клеп на радянську дійсність, та все ж таки це була 
перша ластівка про Курбаса. Мабуть-таки Піскун мав 
у душі пошану і любов до української культури. Але 
і йому забракло сміливості висловити свою думку 
про значення Кропивницького, і у своїй книзі “Укра-
їнський радянський театр” він обмежився лише тим, 



200

що згадав оцінку Станіславського у листі до акаде-
міка Кримського, де російський режисер підносив 
Кропивницького та інших визначних українських 
корифеїв, які “вписані золотими літерами на скрижалі 
історії світового мистецтва”. 

Отак цілком шляхетно висловився Валеріян Дми-
трович про Івана Романовича у книзі своїх спогадів. 
Хочу додати, що їхні дороги перехрестилися таким 
чином: вони обоє служили у Червоній армії з 1935-го 
року; Валеріян Дмитрович по 36-й, на Далекому 
Сході, а ось не знаю, де служив Іван Романович, але 
два роки, по 37-й включно, він редагував бригадну 
армійську газету. Це означає, що людина була цілком 
лояльна до влади, навіть номенклатурна, мабуть, че-
рез це Піскуна послали 1937-го року проректором з 
навчальної роботи до Київського театрального інсти-
туту. Звісно, призначили за відсутності кадрів, хоч він 
не мав театральної освіти, але на той час вже писав 
про драматургію, захоплювався театром. А Валеріян 
Ревуцький того ж 1937-го року вступив до інституту, 
переростком, бо він до того закінчив Інженерно-бу-
дівельний інститут, але усвідомлював, що ця справа 
– не його. До речі, до нашого інституту не беруть на 
акторський старших хлопців, до того ж із закінченою 
вищою освітою. Але, можливо, завдяки клопотанню 
батька, Ревуцького до інституту прийняли, і він там 
провчився два роки саме при Піскуні, до 39-го року, 
бо того року він переїхав до Москви. Ось так, бачите, 
складаються долі...

Як би там не було, але шляхи цих людей перети-
наються. А те, що вони, кожен в міру своїх сил і в міру 
залежності від умов, у котрих перебували, робили 
спільну справу, поєднує обох наших сьогоднішніх 
ювілярів, бо вони завжди писали про український 
театр, про національну культуру. Доля одному судила 
прожити менше, другому – значно довше – Валеріян 
Дмитрович сьогодні серед нас і навіть міцно тримає 
в руках перо, бо цього року вийшла його нова стаття 
у львівському театральному журналі “Просценіум”. 
Тобто, до самого сторіччя людина працює – це випа-
док, без перебільшення, унікальний. І ми, я вважаю, 
не випадково зібралися сьогодні, щоб цих двох ви-
датних театрознавців пошанувати. До речі, не так 
часто трапляється нам пошановувати театрознавців! 
Я знаю тільки один сторічний ювілей – це ювілей 
Петра Івановича Руліна 1992-го року, коли у нашому 
Театральному інституті ми провели досить масову 
наукову конференцію. Я дякую за увагу, я задовго 
говорив, бо ця тема мені дуже цікава й близька.

Після цієї захоплюючої оповіді ведучий запросив до 
слова пані Валентину КУЗИК, кандидата мистецтвоз-
навства, провідного наукового співробітника відділу 
музикознавства ІМФЕ ім. М. Рильського НАН України.

Валентина КУЗИК. Я хотіла б сказати, що тут 
зовсім недалеко розташоване всім добре відоме наше 
Міністерство культури і туризму. Якщо до нього сто-
яти обличчям, то одразу ліворуч у дворі буде флігель, 
його адреса – вулиця Франка, дім 17-б. Це будинок, в 
якому Валеріян Дмитрович Ревуцький прожив майже 
до самої війни. Навіть будучи в Москві, у ГІТІСі, він 
все одно туди приїжджав. І цей будинок сьогодні сто-
їть заколочений, там дуже довго роблять капітальний 
ремонт, щоби знову зробити житло, певне, для дуже 
багатих людей. Але коли вперше Валеріян Дмитро-
вич повернувся в Україну після великої перерви, що 
тривала з 1943-го по 93-й роки, то ми насамперед 
пішли саме туди. Дім тоді так само був заколочений, 
але ми попросили сторожу, щоб нас пропустили. Тоді 
Валеріян Дмитрович сказав: ”Тут має бути дев’яносто 
одна широка дерев’яна приступочка до нашої хати!”, 
бо вони жили на самій горі. І дійсно, ми пройшли і 
перерахували кожну приступочку – рівно дев’яносто 
одна! Широкі приступки вели до квартири, що зараз 
забита дошками, і де колись жив і працював Дмитро 
Миколайович Ревуцький і де зростав Валеріян Дми-
трович Ревуцький. Після війни Валеріян Дмитрович 
кілька разів намагався навести контакти з родиною 
свого двоюрідного брата Євгена Ревуцького, сина 
Левка Миколайовича, що мешкав у Києві, у цій оселі, 
передавав свою канадську адресу. Але він усвідомлю-
вав, у яких умовах жила родина – Євген Львович був 
заступником директора медичного інституту, профе-
сором, багато працював, проводив різноманітні акції. 
Його дружина обіймала чималу посаду у інституті 
геронтології, і зрозуміло, всі члени родини були під 
певним наглядом.

Десь наприкінці 80-х років ситуація трішечки по-
легшала. А я, починаючи з 1985-го року, тісно співпра-
цювала з родиною Левка Миколайовича Ревуцького, 
тому що йшла підготовка до 100-річчя композитора. 
Я багато спілкувалася із Зоєю Юріївною, а потім, 
коли її не стало, вже і з Євгеном Львовичем. Так от, 
одного разу вони дали мені отакий конверт (показує). 
Коли 1981-го року відзначалося під егідою ЮНЕСКО 
100-ліття Дмитра Миколайовича Ревуцького, в Украї-
ні, зрозуміло, про це не було анічичирк. Але, оскільки 
це було рішення ЮНЕСКО, до родини Ревуцьких при-
йшли з проханням надати якусь фотографію Дмитра 
Ревуцького, а на пошті зробили буквально 500 штук 
отаких ювілейних конвертів (показує). Весь наклад 
моментально розійшовся – 100 штук дали Євгену 
Львовичу, якусь кількість надіслали на канадську та 
на американську громаду, і тільки, можливо, хтось з 
колекціонерів мав тут. Мені особисто Євген Львович 
дав декілька таких конвертів і сказав: “У мене є адре-
са, і я гадаю, що вже час, і було б дуже добре, якби 
саме Ви написали Валеріяну Дмитровичу. Не хотіло-



201

ся б, щоб він думав, що ми цураємося, але ситуація є 
до сих пір ще непевною.” І от я написала такого листа, 
і 1993-го року Валеріян Дмитрович разом із дружи-
ною, пані Валентиною, вперше прилетіли в Україну. 
Потім він сказав мені: “То була незабутня мить, коли 
прийшла чергова пошта, я беру її з таці – і раптом 
бачу там отакий конверт, з портретом мого батька та 
моєю київською адресою. Серце одразу тьохнуло, я 
не міг повірити, що це сталося, потім відкрив конверт 
і прочитав Вашого листа. Прочитав, що Євген Льво-
вич, мій двоюрідний брат, хоче зі мною зустрітись, 
що ми можемо навести контакт і я зможу приїхати в 
Україну. І найголовніше – у тому, що все це сталося, 
мене переконав оцей конверт. Значить, в Україні точ-
но щось змінилося!”

Конвертів таких у мене дві штучки залишилось. 
Через вісім років – до століття Левка Миколайови-
ча, 1989-го був зроблений подібний конверт з його 
портретом, щоправда, більшою кількістю. Великий 
тираж, та й ціна інша: перший – п’ять копійок, а 
другий – вже шість. Тепер обидва ці конвертики вже 
раритети.

А тоді приїхав Валеріян Дмитрович. Ми дуже 
довго ходили-гуляли з пані Валентиною печерськими 
пагорбами, бо вона Києва особливо не знала. В той 
момент Валеріян Дмитрович мав довгі такі дискусії, 
референції разом із Ростиславом Ярославовичем, хо-
див до пана Леся Танюка, дуже багато було різних 
цікавих справ, зустрічей, розмов. Тут вже було ска-
зано, що він дійсно вражав своїм шляхетним вигля-
дом римського патриція. Ну, загалом, це була спільна 
проблема усієї родини Ревуцьких. Вони дійсно були 
“непролетарського” походження. Копаючи їх родовід, 
я знайшла навіть дорогу до їхнього герба, цей герб  
має назву “Кривда”, належить саме Ревуцькому, по 
батьківській, чоловічій лінії, свого часу я описала 
цей родовід. А по жіночій лінії вони є нащадками 
знаменитого роду Стороженків та Марії Богданівни 
Хмельницької. Так що, уявляєте, куди сягає родин-
не коріння! Коли Ростислав Ярославович сказав про 
комсомольські збори інституту, я засумнівалася, чи 
на тих зборах міг бути присутній сам Валеріян Дми-
трович. Тому що Євген Львович Ревуцький через своє 
“непролетарське” походження у ті роки не був ані 
піонером, ні комсомольцем, так само, як і його ку-
зен. Євген Львович мені пояснював, що треба було 
обов’язково, в присутності всієї громади, зректися 
своїх батьків, а він на це ніколи б не пішов. Отак 
цькували їх за “непролетарське” походження, за дво-
рянське минуле, яке дуже було помітне.

Валеріян Дмитрович із своїм батьком мав дуже 
ніжні стосунки. Дмитро Миколайович для сина був 
не тільки авторитетом, а це були стосунки надзви-
чайно високого рівня шляхетності, поваги, пієтету. 

І все наше спілкування останніх років з Валеріяном 
Дмитровичем стосувалося переважно повернення 
пам’яті Дмитра Миколайовича Ревуцького. Завдя-
ки його підтримці я почала активно займатися цією 
темою. Щоправда, мене ще активно підштовхував у 
цьому напрямку відомий журналіст, головний редак-
тор журналу “Народна творчість і етнографія” Іван 
Маркович Власенко, і завдяки цьому, починаючи з 
кінця 80-х, вдалося зробити й надрукувати велику 
кількість матеріялів. Завдяки підтримці Валеріяна 
Дмитровича на 120-ліття Дмитра Миколайовича у 
Львові Богдан Козак видав “Живе слово”. Копію з 
оригіналу ми знімали тут, у Києві, в бібліотеці Вер-
надського. Мені вдалося видати українські думи і 
пісні історичні, де вперше була повністю надрукована 
велика біографічна стаття про Дмитра Миколайови-
ча. І, як не дивно, тільки цього року, вперше вдалося 
видати для широкого читача книжку – правдиву біо-
графію Левка Миколайовича Ревуцького, тому що 
та канонічна біографія, що є, абсолютно приховує 
життя і творчість нашого видатного композитора. А 
завдяки допомозі Валеріяна Ревуцького та залученню 
інших матеріялів – родинного епістолярію, який мені 
передав Євген Львович Ревуцький, вдалося встанови-
ти і вперше надрукувати правдиву біографію Левка 
Миколайовича.

Я вас запрошую також завітати до меморіального 
музею родини Ревуцьких в Іржавці – у назві пишеться 

Валентина Кузик.



202

Левко Миколайович, але в експозиції також широко 
представлені матеріяли і про Дмитра Миколайовича. 
Коли 1994-го року ми туди поїхали разом з Валерія-
ном Дмитровичем, з пані Валентиною, і пані Ірина 
була, дочка, і її чоловік, Олесь Тисяк, син відомого 
тенора, соліста Львівської опери за часів окупації. Ви 
не можете собі уявити реакцію Валеріяна Дмитро-
вича, коли ми приїхали в Іржавець! По суті, все ди-
тинство Валеріяна проходило там, особливо у літній 
період. Приїхали ми раненько, після дощику, трава 
навколо будинку була росяна. І раптом він глянув 
від будинку ліворуч і побачив – он же та груша, яку 
посадив тато на знак мого народження! У Дмитра 
Ревуцького було троє дітей – старший хлопчик по-
мер, не доживши до року, дочка Сашенька – у віці 
14-ти років. Єдиним з дітей залишився Валеріян, отак 
йому судилось за всю родину доживати. На честь 
кожного з новонароджених батько посадив дерева. 
Як ви знаєте, на честь дівчинки садилася вишенька, 
щоб було рясненько-рясненько потомства, а на честь 
хлопчика садовилася грушка – знаєте, з яких причин, 
фалічний знак. В народному побуті грушка завжди 
символізувала хлопчика, а вишенька – дівчинку. В 
нашому етносі така традиція. І як Валеріян Дмитро-
вич, побачивши свою грушку, кинувся до неї у своїх 
черевиках, по тому мокрому, по коліна забрьохався у 
воді. Тепер уже тій груші сто років, тоді було вісімде-
сят п’ять, обхопив її і розплакався. А за його спиною 
шуміла алея з корабельних сосен, висаджена брата-
ми Ревуцькими, Дмитром і Левком у 1906-му році у 
пам’ять про своїх батьків, які померли в один рік. Як 
будете в Іржавці, під’їдьте, подивіться й послухайте, 
як шумлять ці, вже столітні, сосни. Слава Богу, їх не 
вирубали, зате в роки війни вирубали липову алею, 
що була знаком натхнення, де любила гуляти й від-
почивати вся родина.

Так сталося, що Валеріян Дмитрович якраз в ті 
дні, кінець грудня 41-го – початок січня 42-го, на но-
вий рік, не був у Києві, він був якраз у Іржавці. Він 
туди поїхав на перекладних, а де і пішки, для того, 
щоб роздобути хоч яких-небудь харчів, адже батько 
його після інсульту не зміг бути евакуйований. Дми-
тро Миколайович був прикутий до ліжка майже рік, 
дружина, Марія Аліпіївна, з великими труднощами 
витягла його, але ходити він міг тільки по хаті, тому 
й не зміг виїхати в евакуацію. Тим більше, що усюди 
лунало – Київ не здамо! – і вони залишилися. Дмитро 
Миколайович вже не тільки міг пересуватися по хаті, 
він сідав за робочий стіл і потроху опрацьовував усі 
рукописи Лисенка, тому що в березні 1942-го року 
ніхто не скасовував 100-річчя Миколи Віталійовича 
Лисенка. Це тема, над якою весь час працював Дми-
тро Ревуцький, писав велику книгу. І саме над цими 
рукописами засланий агент КДБ наніс вченому-му-

зикознавцю 34 удари молотком по голові. Рукописи, а 
це були ноти, “записані від Ів. Франка”, народні пісні, 
записані рукою Лисенка, залишилися, залиті кров’ю. 
Перший удар при дверях, молотком по голові, був 
дружині, і вона, не приходячи до тями, так і померла, 
хоча потім їх відвезли до лікарні. Є дуже достовірні 
свідки, зокрема медичний експерт та фотокореспон-
дент Вадим, приймак Кричевського, з яким Ревуцькі 
були сусідами, зафіксували оце жахливе вбивство, яке 
сталося 29 грудня 1941-го року. Родину Ревуцьких 
відспівували у Андріївській церкві, тому що Воло-
димирський собор був ще зачиненим. Він відкрився 
тільки на Різдво 1942-го року, а до того він слугував 
складом для архівів КДБ. А Андріївська церква була 
автокефального порядку, і саме там відспівували 
Ревуцьких. Коли ми вперше приїхали до Іржавця, 
з’ясувалося, що півсела там – похресники Дмитра 
Миколайовича, його там дуже любили й шанували, 
в селі він часто бував. В одній родині син хресниці 
Дмитра Миколайовича приніс фотографію, на якій 
зафіксовано, як відспівували Ревуцьких. Але Валері-
ян Дмитрович, навіть знаючи, що є така фотографія, 
дуже просив, щоб її йому не показували. “Я їх не 
бачив в труні, я їх не бачив вбитими. Для мене мій 
тато назавжди залишився живим, таким, як я з ним 
прощався, йдучи до Іржавця, щоб роздобути їжі”. 
Новий 1942-й рік в окупованому Києві почався із 
самого ранку похороном сім’ї професора Ревуцького. 
І коли 1 січня Валеріян повернувся до Києва, все вже 
було скінчено.

Валеріян Дмитрович дуже багато мені допоміг з 
матеріялами. І навіть зараз я йому передала, завдяки 
онукові Тарасу Ревуцькому, нові книжки про Левка 
Миколайовича, і ось два тижні тому я отримала листа, 
де він пише, що у книжці не всі фотографії підтек-
стовані. Валеріян Дмитрович написав мені усі пріз-
вища, де хто є, він абсолютно усе пам’ятає. Вірніше, 
писала пані Валентина, а він тільки внизу підписався. 
Людина, яка має сто років, наділена такою ясною 
пам’яттю! Я так думаю, що це не тільки ознаки роду 
Ревуцьких, роду давнього, шляхетного, сильного, але 
й те, що сьогодні Валеріян Дмитрович доживає те, 
що не вдалося дожити його роду, саме його сестрич-
ці й братику, а, особливо, його батькові. Що таке 60 
років? Для ученого 60 років – це тільки зеніт його 
наукового злету, праці. Тільки коли настає цей вік, є 
достатня ерудиція, щоб можна було щось зробити. І 
отак, саме в такому віці, було зрубано життя видат-
ного нашого вченого, засновника вітчизняного ли-
сенкознавства. Хотіла б підкреслити, що фундамент 
українського лисенкознавства закладався на крові, 
якісь жертовні приношення, які, на жаль, дуже були 
характерні для нашої радянської дійсності тих часів, 
30-х – 40-х, частково – 50-х років. Валеріянові Дми-



203

тровичу, мабуть, доля поклала зберегти життя для 
того, щоб він виконав свій обов’язок. І він його ви-
конує, цей обов’язок перед нашою культурою, перед 
своєю родиною, особисто перед своїм батьком. Я вже 
підіймала питання під час відзначення 120-літнього 
ювілею Дмитра Миколайовича, а на 100-ліття про це 
не можна було навіть говорити, щоб на отому будинку 
по вулиці Франка, 17-б, встановили б все-таки ме-
моріальну дошку, що тут жили і працювали Дмитро 
і Валеріян Ревуцькі, видатні постаті національної 
культури. Дуже добре було б, якби нам це вдалося!

Коли я приступала до розробки теми Ревуцьких, 
ім’я Дмитра Ревуцького було під забороною, і на-
віть сьогодні, у наш час, звання героїв і академіків 
дають людям, які розтоптували і паплюжили це ім’я, 
робили усе, щоб викреслити його з нашої культури. 
Але нині, і особисто мене, тішить той момент, що у 
книжці-реєстрі “100 найвідоміших українців” поруч 
зі славним іменем Левка Ревуцького стоїть ім’я його 
брата Дмитра Ревуцького. І це є велике досягнення 
нашого часу. Дякую за увагу.

Далі ведучий передав слово пані Валентині ЗА-
БОЛОТНІЙ, професору, кандидатові мистецтвоз-
навства, заслуженому діячеві мистецтв України.

Шановне товариство! Після таких виступів важко 
говорити, а хочеться, можливо, підсумувати все це. 
Спадає така думка, що ми якось не помічаємо, що  
живемо в історії. Кожен день нашого життя – це мить 
історична. Наше сьогоднішнє зібрання звело мене 
особисто з потрясаючими людьми, яких я не знала 
– нащадки Шевченка, нащадки Ревуцьких. Тут потря-
саючі люди сидять у залі, обличчя знайомі й не дуже 
знайомі – будемо цінувати і пам’ятати, що кожна мить 
нашого життя – це історія, яка гідна фіксації. І за-
фіксована в нашій пам’яті, а ще краще, якщо вона за-
фіксована десь у рядках, в статтях, в споминах і тому 
подібне, тоді вона дозволяє подякувати тим іменам, 
тим людям, тим миттєвостям нашого життя, з якими 
ми живемо, жили і будемо жити, поки пам’ятаємо. Я 
маю честь належати до прекрасної родини Амвро-
сія Бучми, якого Іван Романович Піскун, як тільки 
став проректором Театрального інституту, закликав 
до педагогічної роботи. Бучма прийшов на заняття, 
його акторський курс був набраний, він проговорив 
зі студентами дві чи три години, вийшов й промовив: 
“Я все сказав. Мені немає більше чого їх вчити, я вже 
все зробив.” А Піскун все-таки його привчив бути 
педагогом!

Я почала з Піскуна, а зараз звернуся до Ревуць-
кого, а тоді завершу знову-таки Іваном Романовичем. 
Справа ось у чому – от я кажу “цінувати мить”. Сьо-
годні багато говорили про Валеріяна Дмитровича, як 
він повернувся в Україну. І тоді я мала честь за допо-

могою Ростислава Ярославовича приймати його і пані 
Валентину у себе вдома, отут на розі Володимирської 
та Великої Житомирської. Там була наша квартира, 
в якій я прожила п’ятдесят чотири роки, а тоді, коли 
Валеріян Дмитрович приїхав, 1993-го року, просто в 
нашій квартирі був музей Амвросія Бучми. Ми його 
зробили 91-го року, до 100-річчя Бучми, за допомоги 
Музею театрального, музичного і кіномистецтва, дві 
експозиційні кімнати: меморіальний кабінет і віталь-
ня, де були розміщені стенди з фотографіями і до-
кументами. Ну, і наші помешкання, де ми тоді добре 
обідали, і Валеріян Дмитрович страшенно тішився, 
що є така виставка, що є пам’ять про Бучму. Вале-
ріян Дмитрович має фотографії з нашої тодішньої 
зустрічі. І потім ми листувалися, але я дуже завинила, 
якось, у повсякденній колотнечі життя, не відповіла 
на лист Ревуцького і загубила цей контакт. Я думаю, 
що зможу спокутувати цю свою провину якимсь чи-
ном.  І останній момент про Ревуцького. Ви знаєте, 
я от кажу – історія. Сьогодні говорили – римський 
патрицій – можливо, я не знала римських патриціїв. 
Але, слава Богу, у сім’ї, в хаті бувала українська інте-
лігенція, хороша інтелігенція, до речі. Ви знаєте, це 
була справді еліта тоді, інтелектуальна і мистецька, 
але, в порівнянні з Ревуцьким вона була все ж таки 
пролетаризована, вона була зрадянщена. А Валеріян 
Ревуцький, згадаймо, коли він народився – ще жива 
була Леся Українка. Він з тих часів, він з тієї укра-
їнської інтелігенції, яка була практично знищена. І 
спасибі, що він все-таки був і є, що він писав і пише, 
що він з нами. Як на мене, це прекрасний знак для 
України, що є такі люди у нашому родоводі.

Валентина Заболотна.



204

А що до Івана Романовича Піскуна… Особисті 
мої контакти з Іваном Романовичем дуже смішні, чи, 
скажімо так, трагікомічні. Перед війною, а я наро-
дилася 1940-го року, Іван Романович був прекрасно 
поінформований, що у Бучми народилася онука. Ну 
добре, народилася – живе! Згодом його забрали в та-
бори, і він повернувся через десять років, маючи на 
увазі маленьку онуку. Він прийшов до нас додому і 
приніс мені ляльку, а мені вже було тринадцять років, 
я вже була “баришня”. Але для нього, розумієте, зу-
пинився час, просто зупинився на весь десятирічний 
термін ув’язнення…

Івана Романовича любили в нашій сім’ї, шанува-
ли, і справді, він написав багато  робіт про Бучму. Але 
хочу звернути вашу увагу – в 1940-му році книжка 
про Бучму не могла вмістити імені Курбаса. Просто 
не могла. Та Піскун так подав ролі Бучми в “Березо-
лі”, що за тим поставав увесь “Березіль”, поставав 
сам Курбас. Піскунові довелося сказати кілька непри-
ємних слів на адресу Курбаса, таки довелося – інакше 
тоді було неможливо, але він сказав це так легко, так 
необразливо, ніби мимохідь. Таким чином він не за-
плямував себе отією “йосипенківщиною”. Микола 
Лабінський, мій однокурсник, може підтвердити, як 
Йосипенко приходив до нас на лекції читати курс 
“теорія драми”, який так і не читав, а просто розпо-
відав нам, студентам, де він з Рильським рибалив і 
полював зайців, і, головне, який був страшний ворог 
– Курбас, і це був вже 1961-й рік!

Але, ви знаєте, в Українському Театральному 
Товаристві Іван Романович Піскун посідав особливе 
місце. Він насправді був живою історією українського 
театру, бо він так багато бачив, він так багато їздив 
по театрах, він, мені здається, знав усіх по імені та по 
батькові, і режисерів, і акторів, і всі його любили. Я не 
знала людини, яка було б ображена на Піскуна за його 
критику, бо критика була настільки толерантна, точна 
і професійна, не зачіпаючи особистість митця, що на 
неї просто не можна було ображатися. Я театрозна-
вець, критик, пишу. У мене двоє вчителів у професії 
– це Олександр Ільченко, на мій погляд, дивовижний 
український письменник, який присвятив свій роман 
“Козацькому роду нема переводу” живісінькій пам’яті 
Амвросія Бучми. Він мені відредагував, – просто по-
садив поруч і при мені відредагував, у буквальному 
сенсі, мої перші опуси. Він показав, чому не можна 
однокорінні слова ставити поруч, не можна писати 
занадто довгими фразами, і так далі. Але я б сказа-
ла, що стиль, мій стиль я брала у Івана Романовича 
Піскуна. Він писав емоційно, метафорично, дуже 
виразно, дуже точно (за професійними якостями). 
І коли я читаю стенограму вечора в Українському 
Театральному Товаристві, присвяченого 70-річчю 
тоді вже померлого Бучми, то з цієї стенограми, яка 

не опублікована (а я її опублікую, я її використаю в 
книжці про Бучму), Бучма постає переді мною жи-
вий. Я його бачила в дитинстві і вже в післявоєнних 
ролях, але так, як аналізує акторську природу Бучми 
Піскун, ніхто більше не зміг. Трошки зачепив Львов-
Анохін у Москві, але то вже багато чого записано зі 
слів самого Бучми. А тут, бачите, просто така гли-
бока професійність театрального критика, журна-
ліста. Тут сидить наш аспірант, буде захищатися по 
українській театральній критиці. І я сподіваюся, що 
якимось чином Івана Романовича Піскуна слід вклю-
чити, якщо не в кандидатську, то, хоча б у докторську, 
але обов’язково.

А завершити я б хотіла ось чим. Іван Романович 
був страшенно темпераментний. Коли я працюва-
ла в Інституті імени Рильського, то Йосипенко мене 
вигнав звідти, а “підібрало” Українське Театральне 
Товариство. І я працювала там недовго, з Зоєю Де-
рябіною та іншими. Тут сьогодні багато говорилося 
про чаювання Піскуна. І я прийшла на сьогоднішній 
вечір з маленьким подарунком. Це дуже добрий чай, 
“Акбар”, я його дуже люблю. Це подарунок нашій бі-
бліотеці мистецтв, нашим господарям. І отакий  кух-
лик. Я принесла його сюди, бо, на мою думку, він має 
на собі знак Піскуна. Жовтий, сонячний шмат життя. 
Чорний шмат життя. І десь уже посередині – злам, 
перетин. Все-таки, Іван Романович був дуже травмо-
ваний психологічно, душевно. Але щоб ви знали, що 
таке чифір. В отакий кухлик насипав Піскун багато 
заварки, отак і тоді заливав окропом. І оце, якщо, 
може, хтось захоче спробувати, то насипати заварки 
не менше, ніж на палець, а то ще й трохи більше. От 
тільки так він пив чай і нас пригощав. Це Вам, пане 
Леоніде*. Будете пити і згадувати Піскуна і Бучму.

Іван Романович завжди дуже опікувався молоддю. 
Після Піскуна, після того, як він згадав про Курбаса, 
молодий театрознавець Микола Лабінський і Галя 
Довбищенко, іще одна наша, на жаль, уже покійна 
однокурсниця, взялися і Курбасових “Гайдамаків” 
реконструювали у цілу книжку. Це поштовх, мені зда-
ється, від Івана Романовича, спасибі йому. На жаль, 
я вас не можу запросити до музею Бучми на Володи-
мирській, 14, квартира 1. Там тепер агентство нерухо-
мості. Бог їм суддя... Головне, що є наша пам’ять, що 
ми цих людей шануємо, що ми їх пам’ятаємо і будемо 
пам’ятати до скону віку. Ми їм вдячні і не забудемо, 
що ми живемо, все-таки, в історії. Дякую.

І на останок до слова запрошують пані Раїсу 
СКАЛІЙ.

Я можу тільки продовжити думку пані Валентини. 
Подивіться, нас небагато, а які цікаві люди зібралися! 
Велика вдячність панові Леоніду Криворучку за те, 
що він зібрав нас усіх в цьому залі, і здається, що дві 



205

великих постаті сьогоднішніх ювілярів об’єднали 
сьогодні і Шевченка, і родину Ревуцьких, і Піскуна, 
і всіх присутніх. Такі могутні особистості, і, звісно, 
ми повинні бути вдячні за те, що ми з цими людьми 
спілкувалися. Дійсно, коли я вперше звернулася до 
теми про життя та творчість Леся Курбаса, єдиним, до 
кого з цим можна було тоді підійти, був Іван Романович 
Піскун з Українського театрального товариства. Бо в 
інституті курс історії українського радянського театру 
читала Лідія Костівна Білецька, яка обмежувалася 
інформацією про формалізм Курбаса. Ну, Йосипенко 
з Волошином зрозуміло, як саме висловлювалися 
на цю тему. І коли я розробляла тему порівняльного 
аналізу вистав “Диктатура” у Курбаса та “Кадри” у 
Юри, то реакція була така: “Як ти будеш писати про 
цього фашиста і формаліста?!” Я пам’ятаю, як Віктор 
Добровольський, прекрасний український актор, 
головував у державній екзаменаційній комісії, коли 
випускався наш курс. Це, звісно, було дуже давно, він 
дивився на нас, студентів, дуже поблажливо, зокрема 
на мене. Поки не запитав у Білецької, хто вона така 
і яка тема диплома. Бачу, спохмурніло його обличчя, 
бо Лідія Костівна відповіла, що я пишу дипломну 
роботу про Курбаса. “Ну, я з неї біфштекс зроблю!” 
– пообіцяв Добровольський, хоча так  не зробив.

От і виходить, що єдиним, до кого можна було 
звернутися, залишався Піскун, а єдиним текстом 
стосовно Курбаса, яким можна було користуватися, 
була книжка Піскуна “Український радянський театр”. 
Тільки від Івана Романовича з його знаменитими 
чаями, за якими збиралася молодь і де він зазвичай 
розповідав значно більше, аніж міг написати, можна 
було почерпнути інформацію. Саме Піскун порадив 
мені прийти до бібліотеки Театрального товариства, 
порадив звернутися до Театрального музею, де 
було дуже багато невідомих мені матеріалів, тобто, 
накреслив мені шляхи, якими йти. Це найголовніше, 
за що я йому дуже вдячна, вдячна за те, що Іван 
Романович не погордував спілкуватися зі студенткою, 
у якої ще майже не було досвіду. Бо є люди, які багато 
знають, отож зверхньо дивляться на тих, хто тільки 
починає цей шлях, а він, навпаки, щедро ділився 
усім, що знав, і завжди був радий спілкуванню. 
Іван Романович Піскун був людиною великої душі, 
людиною талановитою, він відкрив нам, тоді молодим 
дослідникам, багато напрямків у театрознавстві. 
Світла і добра пам’ять йому!

Валеріян Дмитрович Ревуцький... Знаєте, я 
була дуже здивована, отримавши лист з Канади, 
від Ревуцького, де пан Валеріян пише, що брав 
участь у виданні багатотомної “Енциклопедії 
українознавства”, а тепер готується видання 
“Української енциклопедії” англійською мовою, 
отож він питає мене про сучасних українських 

театрознавців та просить надати певні відомості 
про себе. З цього і почалося наше листування. Усім 
відома його знаменита книжка “Нескорені березільці: 
Йосип Гірняк і Олімпія Добровольська”, яку він мені 
згодом подарував. Не буду повторювати виступи 
попередніх ораторів, без перебільшення Валеріян 
Дмитрович – людина виняткова. Так працювати до 
цього часу! Подивіться на усю його бібліографію, 
яку зредагував шановний Ростислав Пилипчук, 
хоча у своєму виступі і не згадував про цей факт. Це 
колосальна праця – протягом майже шести десятиліть 
кожного місяця писалися й виходили енциклопедичні 
довідки, критичні статті, грунтовні праці пана 
Валеріяна Ревуцького. Він активно працював, писав 
і у вісімдесят років, і в дев’яносто, і сьогодні, коли 
йому зрівнялося сто. Цей приклад є унікальним!

Зупинюсь на такій цікавій подробиці – вона має 
таке певне заокруглення, про це сьогодні вже йшлося. 
В листах усюди він пише “Валеріян Ревуцький”, а я, 
знаючи, що маю справу із дуже поважною людиною в 
літах, у листі запитала його, чи до нього звертатися по 
батькові, бо відчуваю певну незручність. Ревуцький 
відповідає мені: “Це не українська звичка, а московська 
– звертатися по-батькові. Пишіть мені, будь ласка, або 
“пане Валеріяне”, або “пан Ревуцький”. Хто знає, 
як по батькові у Маргарет Тетчер?!” І така цікава 
деталь – у вимові імені Валеріян він повернувся 
до свого давнього українського коріння. Ми ж 
сьогодні дуже багато забули, запозичили з російської 
традиції. Ось Курбасів товариш Тома Водяний, як 
він сам підписувався – його зробили Хомою. І таких 
прикладів є дуже багато: приміром, в метриці у 
Курбаса записано “Александер” – красиво, плавно, 
замість сухого “Олександр”. Цікаво, що у документах 
бережанської гімназії, де вчилося аж четверо Курбасів: 
дід Филип, батько Стефан, а також Іван та Онуфрій 
Курбаси, усі вони писалися польською мовою 
“Курбась”, пом’якшено та із наголосом на другому 
складі. Можливо, нам варто сьогодні повернутися 
до першооснов, до наших замулених джерел, до 
правдивих імен та прізвищ, задля того, щоб зробити 
їх знову українськими.

А сьогодні я впевнена, що пан Валеріян подумки з 
нами, він відчуває нашу спільну енергію і радіє разом 
із нами, що ми у невеличкому, але дуже потужному 
товаристві, зібралися, щоб відсвяткувати його 
славний ювілей.

На завершення ювілейного вечора, присвячено-
го 100-річчю Івана Романовича Піскуна і Валеріяна 
Дмитровича Ревуцького виступив його організатор 
і ведучий Лесь ТАНЮК.

Хочеться сказати ще кілька слів під фінал нашої 
зустрічі, перш ніж усі ми розійдемося. Сьогодні роз-



206

мова і справді іде про українську культурну еліту, а не 
просто про двох видатних людей України. Мова йде 
про те, що вітчизняна аристократія, національна еліта 
в Україні занедбана. Так довго намагалися вибити з 
нас нашу історію, відрубати наше коріння, примусо-
во “пришивали” пролетаризм і примітивну, так би 
мовити, хатню логіку всій українській культурі. Це 
була колгоспна культура, сільська культура, сказати 
“по-руському” – “льогша”. Люди, яким присвячений 
наш вечір – Піскун і Ревуцький – ці люди знали собі 
ціну. Я закликаю усіх присутніх по крихтах збирати 
матеріали про них; є Центр Леся Курбаса, куди мож-
на ці документи привозити, є Музей театрального, 
музичного і кіномистецтва України, є Національна 
спілка театральних діячів України, на адресу якої вар-
то було б надіслати листа про встановлення пам’ятної 
дошки Івану Романовичу Піскуну, аналогічного – про 
дошку Дмитрові та Валеріянові Ревуцьким. Усе це 
нам необхідно збирати, робити хоча б невеликі, але 
поступальні кроки, від слів переходити до діла.

І ще буквально два слова про те, чого ми сьогодні 
не сказали. Ми говорили про Валеріяна Ревуцького як 
про театрознавця, з позицій його мистецького дороб-
ку, отих численних публікацій, частину яких можна 
побачити на представленій виставці. Хочу наголо-
сити, що протягом усього життя Валеріян Дмитрович 
робив багато того, що виходить за межі  особистої 
суто наукової діяльності. Є спогади Йосипа Гірняка, 
видані Богданом Бойчуком, і я маю вісім листів пана 
Богдана, де він описує, як, упорядкувавши кожен 
окремий розділ, приносив його до Ревуцького. Ва-
леріян Дмитрович усе сумлінно править, підказує, ре-
дагує, а вже Гірняк після цього щось дописує, додає. 
Ревуцький був тим мотором, який рухав, просував 
цю роботу. Знаєте, журнал “Сучасність” – складний 
журнал. Кожні п’ять-шість років там змінювалися 
редактори, зазвичай це означало також зміну маґі-
стрального курсу журналу. Часом можна було говори-
ти про радянську Україну, часом – не можна, щоразу 
була така перетасовка. В усіх цих перипетіях “вижив” 
хіба один Ревуцький, саме тому, що він свого курсу не 
змінював. І не просто залишився, а завжди був авто-
ритетом, неформальним лідером процесу, до нього 
зверталися у найпростіших питаннях: чи друкувати 
листи В’ячеслава Чорновола, чи не друкувати, чи 
відкривати цю серію, бо тоді до часопису можуть 
бути великі претензії. А Валеріян Ревуцький говорив 
– друкувати, відкривати, публікувати. Пан Ревуцький 
ніколи не був добрим дядьком, як часто говорять, мов-
ляв, до всіх посміхається. Буває він і злим, органічно 
ненавидить більшовизм – ненавидить, як фашизм, як 
кров, як бандитів, що вбили батьків – усе це в ньому 
живе і болить. Він завжди був компасом того склад-
ного закритого життя, яке нуртувало в діяспорі. Часом 

і лаяли його – і бандерівці лаяли, з одного боку, що 
він не так щось сказав, і мельниківці лаяли, з боку 
іншого, що не те щось написав.

А Валеріянові Ревуцькому, між тим, завжди в при-
годі ставала його висока культура. Він дуже добре 
знає театральну Москву, причому, ніколи не говорив 
про неї зневажливо, одним махом перекреслюючи усі 
мистецькі здобутки, ніби усе там погано. Навпаки, у 
своїх листах просив переказати дещо Олександрові 
Аніксту, з яким вчився у ГІТІСі, давав інші доручення 
такого плану. Пам’ятаю, виходить друком книжка 
спогадів Євгенії Павлівни Зенкевич, дочки Павла Бо-
леславовича Зенкевича, перекладача Миколи Куліша, 
теж репресованого, надсилаю її Ревуцькому в Канаду, 
отримую відповідь: “Як! Вона живе в Москві? Та я 
ж її маленьку на руках носив, знаю її давним-дав-
но! Надішліть мені обов’язково її адресу і телефон, 
я з нею зв’яжуся!” Я передаю адресу через Євгенію 
Кузьмівну Дейч, і ось уже Валеріян Дмитрович спіл-
кується з Євгенією Павлівною, вони вже пишуть одне 
одному, вони вже знаходять цілу спільну категорію 
людей – загальних знайомих.

Валеріян Дмитрович дуже добре знає театральний 
Ленінград, причому, прекрасно знається на балеті, те, 
що рідко зустрічається у наших театральних колах 
– той, хто розбирається у драмі, зазвичай вважає, що 
музика і танець – не його парафія. У колі мистецьких 
інтересів Валеріяна Ревуцького було все – по його 
статтях видно, що його цікавить абсолютно все, що 
стосується української культури, він пише не тільки 
про театр, але і про живопис, графіку, скульптуру та 
багато іншого. Валеріян Дмитрович є гідним взірцем 
людини високої національної культури.

Цікавою є історія створення відомої книжки, яку 
відредагував і випустив  Валеріян Ревуцький 1989-го 
року в Канаді – “Лесь Курбас у театральній діяль-
ності, в оцінках сучасників – документи.” Микола 
Лабінський був дуже здивований, прочитавши її та 
побачивши там свої матеріали. Я вам розкажу, як це 
сталося. До Москви приїхав Ігор Цішкевич, перефо-
тографував Неліну [Корнієнко] дисертацію, відзняв 
увесь наш архів з усіма фотографіями, і через аме-
риканське посольство нам вдалося тишком-нишком 
вивезти увесь цей набуток (до речі, з листами Ми-
коли Лабінського) до Канади. Одначе, дали суворе 
попередження, що ніхто з нас, авторів, не має там 
фігурувати, нічиє прізвище не має бути названим, бо 
час був ще непевним. І ось весь цей масив документів 
потрапив до рук Валеріяна Ревуцького. І тоді вони з 
Осипом Зінкевичем зробили, я гадаю, просто коло-
сальну і геніальну роботу. Та бібліографія, яку вони 
зробили, набагато більша за ту кількість матеріалів, 
що ми надіслали, там кількасот назв використаних 
джерел фігурує! Пан Валеріян знайшов ще набага-



207

то більше по зарубіжних архівах, більше того, він 
знайшов те, чого ми не могли знайти – австрійські 
та німецькі публікації, до чого нам тоді було забо-
ронено звертатися. Ревуцький ніколи про те навіть 
не згадував – що він стоїть при началі тієї чи іншої 
справи. Робити свою справу – ось абсолютна норма 
сміливої людини.

Ревуцький тривалий час не наважувався приїхати 
в Україну. Знаєте, Йосип Йосипович Гірняк листував-
ся з пані Орисею Стешенко. У нас зберігається їхнє 
листування, де відбилося їхнє кохання “на трьох” 
–  на Йосипа Гірняка, на пані Орисю та на Ліпочку 
Добровольську, і у кожному листі Гірняк пише: “Я не 
можу приїхати! Я хотів би бути похований на Дніпрі, 
але я приїду до Києва вже тільки в труні, якщо до-
зволить ваша “совєцька” влада. Але приїхати я не 
можу...” Валеріян Ревуцький також довго не міг при-
їхати, справді не міг, бо він не належав до тих людей, 
які можуть виправдати радянську владу, бо ніколи не 
вмів пристосовуватися. І саме тому Валеріян Ревуць-
кий жив там, а не тут, і тому він там робив більше, 
ніж усі змогли зробити тут. Особисто я за це віддаю 
йому величезну шану, бажаю йому здоров’я, здоров’я 
і ще раз здоров’я.

Зараз ми усі багато знаємо. Ми живемо у такий 
час, коли всі слова сказані, а нічого не міняється. Хто 
б не знаходився “нагорі”, мистецтво завжди залиша-
ється у загоні. Культурна людина мусить почуватися 
відтиснутою крутим мерседесом на узбіччя, чи не 
так?! Не так! Нам варто було б брати приклад саме з 
цих людей – Івана Романовича Піскуна і Валеріяна 
Дмитровича Ревуцького, які пережили утиски систе-
ми і репресії, але завжди розуміли, що велика риба 
пливе проти течії, що слід змагатися, щоб збороти. Це 
і є великий аристократизм духа. І тоді тільки україн-
ська нація виживе, якщо кожен з нас зрозуміє: що б 
там воно не було, які б там “покушенія” на Віктора 
Федоровича не описували газети, як би не казилася 
Юлія Володимирівна, що б там не робив з тими бджо-
лами Віктор Андрійович – це все відійде. Залишиться 
тільки одне – залишиться велика українська культура, 
великий український дух. Якщо ми цього не зможе-
мо передати нащадкам – ну то все одно, дадуть нам 
по шапці, а передасть хтось інший. Оці всі книжки 
– сьогодні їх ще не знають, сьогодні їх ще мало чи-
тають. Наші “неаристократи” вважають, що завтра 
усе зробиться само собою. Наша молодь очікує, що 
назавтра їй все піднесуть на блюдечку. Я хотів би, 
щоб молоді розуміли, що ми всі живемо вже у їхній 
час. Цей час вже є їхнім, вони ще просто про це не 
знають, і тому не володіють цим часом, не беруть його 
в руки, не роблять сьогодні тієї грандіозної політики, 
яку робили і продовжують робити люди такого рівня, 
як пан Валеріян Ревуцький. Велика подяка усім, хто 

відклав свої справи та знайшов час прийти сюди, щоб 
разом відзначити подвійний ювілей Івана Піскуна і 
Валеріяна Ревуцького, видатних діячів української 
культури. 

Колектив Музею театрального, музичного та 
кіномистецтва України долучається до усіх щирих 
вітань на адресу Валеріяна Дмитровича Ревуцького. 
Ані величезна відстань, ані поважний вік не в змозі 
стати на заваді поважному корифеєві українського 
театрознавства у його прагненні опікуватися спра-
вами національної культури. Приміром, нещодавно 
Музей одержав від пана Валеріяна цінний подарунок. 
Через Тараса Ревуцького, внучатого племінника Ва-
леріяна Дмитровича, В. Д. Ревуцький у 2009 р. пере-
дав Р. Я. Пилипчукові гаптовану українським узором 
сорочку з проханням вручити її на збереження теа-
тральному музеєві, що останній і зробив на одному 
із зібрань театральної громадськості. Сорочка ця 
належала видатному театрознавцеві Олександрові 
Кисілю, який першим в особистих розмовах прилу-
чив В. Д. Ревуцького до театрознавства. Олександр 
Григорович Кисіль – постать, знана у вітчизняно-
му театрознавстві, та й людина, для Музею теа-
трального, музичного та кіномистецтва не чужа. 
З 1926-го року Олександр Кисіль працював на посаді 
позаштатного постійного співробітника Музею, 
пліч-о-пліч з його першим директором Петром Іва-
новичем Руліним.

Родина Олександра Кисіля вже після розколу 
СРСР емігрувала на Захід. У пам’ять про нього 
племінниця взяла з собою дядькову українську со-
рочку. У Канаді літня жінка передала цю реліквію 
В. Д. Ревуцькому на збереження з наступною переда-
чею до театрального музею. Змінилися покоління, і 
ця реліквія потрапила до рук Валеріяна Дмитровича. 
Тепер, завдяки панові Ревуцькому, меморіальна річ 
вченого-театрознавця Олександра Кисіля поверну-
лася на Батьківщину, посіла гідне місце серед пред-
метів музейної колекції, експонувалася на виставці 
“З історії Муєею театрального, музичного та кі-
номистецтва України”. Щира подяка Валеріянові 
Дмитровичу та найкращі побажання!

Записала й упорядкувала
Ірина Мелешкіна 



208

Міжнародний театральний фестиваль-конкурс 
“Мельпомена Таврії” відбувається щорічно в Хер-
соні від 1998 р. Його мета – популяризація театру 
в краї,  обмін  досвідом, ознайомлення херсонців з 
прем’єрами та творчим  здобутком  театрів різних 
регіонів України  та країн зарубіжжя.

Організатори “Мельпомени” – Міністерство куль-
тури і туризму України, Національна cпілка театраль-
них діячів України, Херсонська обласна державна ад-
міністрація, Херсонська  обласна рада, Херсонський 
міськвиконком, Херсонський обласний академічний 
український музично-драматичний театр ім. М. Ку-
ліша та ТОВ “Фестивальний центр”.

Фестиваль відбувається за підтримки міського 
голови В. Сальдо і за сприяння народного депутата 
України М. Баграєва. Незмінним залишається  гене-
ральний спонсор “Мельпомени”: фірма “Херсонбуд” 
та численні меценати культури, яких об’єднує до-
вкола ідеї театру  невтомний романтик і таланови-

“ÌÅËÜÏÎÌÅÍÀ ÒÀÂÐ²¯ – 2010” 
      – Ó×ÀÑÍÈÊÈ ² ÏÅÐÅÌÎÆÖ²

тий прагматик Олександр Книга, директор Театру 
ім. М. Куліша та фестивалю “Мельпомена Таврії”.   

Те, що фестивальний рух цьогоріч в Україні  мав 
тенденції  до згортання, знають усі практики театру. 
Так, не відбулися з причин  фінансової  кризи в дер-
жаві фестивалі в Івано-Франківську: “Обереги” та 
“Прем’єри сезону”; “Різдвяна містерія” у Луцьку  (не-
втішний список  можна продовжити...). Скільки  ж  
моральних і фізичних сил коштувало організаторам 
“Мельпомени Таврії – 2010”, щоб  фестиваль  відбувся 
й цього року, можна  було  здогадатись  із  утомленого, 
але  щасливого обличчя Олександра Книги: понад-
людські зусилля організаторів увінчалися успіхом! 
25-31 травня 2010 р. Херсон, як завжди, гостинно 
зустрів  своїх гостей та учасників XII Міжнародного 
театрального фестивалю із Білорусі, Росії, Молдови,  
Польщі, Румунії, Угорщини та України.

На Театральній площі яскраві вогні піротехнічних 
див сповістили про відкриття “Мельпомени Таврії 

Світлана МАКСИМЕНКО

Учасники “Мельпомени” в “Олешківській пустелі”.  
Світлини Олексанра Андрющенка.



209

– 2010”. Шість днів сонячний Херсон 
пашів  мистецькими  пристрастями: на 
сцені та поза нею (3–4 вистави  щоден-
но на розгляд публіки та оцінку двох 
складів журі: професіонального й жур-
налістського). Родзинкою цьогорічного 
форуму  була  зустріч за  круглим сто-
лом  режисерів і драматургів: Н. Садур 
(Москва), Я. Верещака та О. Клименко 
(Київ), О. Марданя (Одеса), В. Понізо-
ва (Миколаїв) та ін. Мета її – подолання 
дистанції між драматургами та режисе-
рами, що утворилася  в результаті  лік-
відації репертуарно-редакційної колегії 
при Міністерстві культури України . 

У стінах Херсонського театру в дні 
фестивалю працював  прес-клуб,  де 
спілкувались журналісти та гості фес-
тивалю, діяли творчі лабораторії для 
керівників та митців театру, а головне: служителі 
Мельпомени “знизу” об’єднували свої зусилля, щоб 
спільно вирішувати ті виробничі проблеми, від яких 
“згори”  відвернулася держава.   

Звичайно, лідером був сам господар фестивалю: 
Херсонський обласний академічний музично-дра-

матичний театр. На цьогорічному  форумі  ми  стали 
свідками  роботи нововідкритої експериментальної 
лабораторії “Театр під дахом”, де плідно реалізовують 
свої творчі амбіції молоді актори  на чолі  із режи-
сером С. Павлюком. Переаншлаги на основній сцені 
фестивалю, зацікавленість роботою експерименталь-
ної є  результатом довготривалої плідної політики 

О. Книги в царині популяризації 
театру, його соціо-культурної та 
комунікативної функції у місті 
та краї. Історично склалося так, 
що Херсон  не належав до лідерів 
серед театральних міст. Відомо, 
що  коли 1902 р.  В. Мейєрхольд  
поїхав  працювати у Херсон, А.Че-
хов із сумом констатував: “... в 
Херсонському театрі йому буде 
нелегко! Там немає публіки для 
п’єс, там іще  потрібен балаган.  
Адже Херсон – не Росія і не  Єв-
ропа!” [1].

Цю тезу успішно заперечують 
організатори “Мельпомени”. Дра-
матичний і музичний, монотеатр 
та музично-пластичний, лялько-
вий, студентський, есперимен-
тальний – усі ці види театру при-
сутні на Херсонському фестивалі,  
творячи тотальне диво мистецтва. 
Можливо, оргкомітетові варто б 
чіткіше  визначати творче спря-

Сцена з вистави “Сиротливий Захід” за М. Мак Донахом.  Ре-
жисура та сценографія  – Сергій Федотов. Театр “У Моста”. 
Перм, Росія. Світлина Олексанра Андрющенка.

Ñâ³òëàíà ÌÀÊÑÈÌÅÍÊÎ

Сцена з вистави “Небо в алмазах” за А. Чеховим. Режисер 
– Павло Адамчиков, художник – Т. Войтеховська. Республікан-
ський театр білоруської драматургії.  Світлина Олексанра 
Андрющенка.



210

мування та програму фестивалю (заради загальної 
результативности – адже не всі вистави вдається 
переглянути через їхню велику кількість)? А, мож-
ливо, знову прослідковуємо далекоглядну мудрість 
О. Книги:  такий мистецький пресінг є своєрідною 
альтернативою невеселій картині  недавнього мину-
лого Херсону, коли  у залі траплялось глядачів менше, 
ніж акторів на сцені?

 Паралель з минулими  часами  простежуємо і в 
недавно оприлюдненій книжці авторства Н. Кузякіної 
про геніяльного земляка херсонців – Миколу Куліша: 
“В Олешках (містечку неподалік Херсона, нині – Цю-
рупинськ – С. М.) усе змінилося: в училищі,  що мало  
чи не сторічну традицію,  українську побутову мову 
виганяли. Вечорами на Дворянській гуляли панове: 
вродливі баришні  в рукавичках, барині в крисла-
тих  капелюшках  із тремтливими перами, офіцери 
й навіть старі генерали  з клубками золотого дроту 
на плечах, і всі розмовляли тільки російською” [2] 
–  читаємо  про особливості життя Херсонщини  по-
чатку ХХ ст. А от 25-31 травня 2010 р. у глядних залах 

Олена Галл-Савальська – Гертруда, Олександр Мельник – 
Гамлет у виставі “Гамлет” за п’єсою В. Понізова. Керівник 
проекту, режисер, сценографія – Сергій Павлюк, режисер-
постановник – Влада Бєлозоренко. Херсонський обласний 
академічний  музично-драматичний театр ім. М. Куліша. 
Світлина Олексанра Андрющенка.

Тетяна Проворова – Офелія, Олександр 
Мельник – Гамлет у виставі “Гамлет” 
за п’єсою В. Понізова. Керівник проекту, 
режисер, сценографія – Сергій Павлюк, 
режисер-постановник – Влада Бєло-
зоренко. Херсонський обласний акаде-
мічний  музично-драматичний театр 
ім. М. Куліша.  Світлина Олексанра Ан-
дрющенка.

Херсона впродовж фестивалю не бракувало молоді, 
святково вбраних херсонців, що розмовляли україн-
ською і виявляли непідробний інтерес до театру. Чи 
не це є надзавданням “Мельпомени Таврії”?

Оскільки фестиваль конкурсний, для максималь-
ної неупереджености його роботу оцінюють, як уже 
мовлено, два склади журі: професіональне та жур-
налістське. Вони й називають свої списки перемож-
ців у різних номінаціях. Отже, у результаті роботи 
Професіонального журі (до складу якого входили 
теоретики і практики театрів, серед них і режисе-
ри-постановники конкурсних вистав) названо таких  
переможців у номінаціях:

“Краща вистава” – “Одруження” за М. Гоголем 
Угорського драматичного театру ім. М. Йокая (ре-
жисер С. Мойсеєв) та “Краща сценографія” – В. Ка-
рашевський;

“Кращий акторський дует” – В. Скиданов та 
В. Ільїн, актори Пермського театру “У Моста” (ви-
става “Сиротливий Захід” за п’єсою М. Мак Донаха, 
режисер  С. Федотов);

 “Кращий дебют” – Є. Гамаюнов, актор Херсон-
ського обласного академічного музично-драматично-
го театру ім. М. Куліша (експериментальна  лабора-
торія “Театр під дахом”) за роль Моцарта у виставі 
“Жаба” за мотивами п’єс О. Пушкіна, Л. Філатова 
“Моцарт і Сальєрі”, режисер – С. Павлюк;

 “Краще музичне вирішення вистави” – музична 
група “Місто Несплячих” (спектакль “Жаба”). 

“Краща камерна вистава” – П. Адамчиков (ре-
жисер вистави “Небо в алмазах” за А. Чеховим  у 
Республіканському театрі білоруської драми);

 “Краще пластичне вирішення вистави” – вистава 
“Іван Турбінке” Й. Крянге  (Румунський театр Міхая 
Емінеску;



211

 “Краща жіноча роль” – Т. Міхіна за роль Едіт 
Піаф у однойменній виставі  Національного україн-
ського драматичного театру ім. І. Франка, 

 “Краща чоловіча роль” – П. Чирва, актор Ми-
колаївського театру драми і музкомедії за роль Тре-
плєва у виставі “Чайка” А. Чехова;

 “Краща чоловіча роль у камерному спектаклі” 
– В. Бондарєв, актор Одеського театру “Ланжерон”, 
за роль у моновиставі “Теза з нашого двору”;

 “Краща чоловіча роль другого плану” – В. Бон-
дарєв за роль Дмитра Івановича у виставі “Полонені 
духи” Харківського центру сучасного мистецтва 
“Нова сцена”.

“Оригінальне прочитання національного фоль-
клору засобами театру ляльок” – Б. Чуприна, ре-
жисер Херсонського обласного театру ляльок, за 
виставу “Легенда про отамана Сірка” за мотивами 
народних легенд;

 “Краща жіноча роль у камерному спектаклі” 
– Л. Сідаркевіч, актриса Республіканського театру 
білоруської драми у виставі “Небо в алмазах” за 
А. Чеховим;

 “Краще художнє оформлення вистави” – А. Лок-
тіонова, художник-постановник вистави “Чайка” Ми-
колаївського театру драми і музкомедії; 

“Послідовність творчого пошуку в мистецтві 
пластичного театру” – О. Бєльський, режисер вистави 
“Голос землі” Криворізького театру музично-пластич-
них мистецтв “Академія руху”.

Журналістське журі  визначило  таких перемож-
ців у  номінаціях:

“Дебют на фестивалі” – Г. Дзягілєва, вистави “За-
чекай, сонце!” Білоруського поетичного театру одно-
го актора “Зьніч” та “Полонені духи” Харківського 
центру сучасного мистецтва “Нова сцена”;

“Краща вистава для дітей” – вистава “Легенда 
про отамана Сірка”  за мотивами народних легенд  
у Херсонському обласному театрі ляльок (режисер 
Б. Чуприна);

Сцени з вистави “Чайка” А. Чехова. Режисер – Сергій Павлюк, художник – Алла Локтіонова. 
Миколаївський театр драми і музкомедії.  Світлина Олексанра Андрющенка.

Ñâ³òëàíà ÌÀÊÑÈÌÅÍÊÎ

Тетяна Марштупа – Ніна Зарєчна, Олександр Щесняк – Три-
горін у витаві “Чайка” А. Чехова. Режисер – Сергій Павлюк, 
художник – Алла Локтіонова. Миколаївський театр драми і 
музкомедії.  Світлина Олексанра Андрющенка.



212

 “Краще музичне втілення” –  вистава “Едіт Піаф” 
за п’єсою Ю. Рибчинського на сцені  Національного 
українського драматичного театру ім. І. Франка;

 “Краща сценографія” –  В. Карашевський, виста-
ва “Одруження” М. Гоголя  (Угорський  драматичний 
театр ім. М. Йокая);

 “Краща камерна вистава” – “Небо в алмазах” 
за творами А.Чехова (Республіканський театр біло-
руської драми);

“Краща жіноча роль другого плану” – Є. Галл-Са-
вальська – Гертруда у спектаклі “Гамлет” за п’єсою 
В. Понізова на сцені Херсонського обласного ака-
демічного  музично-драматичного театру ім. М. Ку-
ліша; 

“Краща чоловіча роль другого плану” – А. Гав-
рюшенко – Фірс у виставі “Вишневий сад” А. Чехова 
Рівненського академічного українського музично- 
драматичного театру;

 “Краща жіноча роль” –  Т. Міхіна – Едіт Піаф у 
однойменній виставі на сцені  Національного укра-
їнського драматичного театру ім. І. Франка;

 “Краща чоловіча роль” – В. Бондарєв  (роль  Ак-
тора  у  моновиставі “Теза з нашого двору” за повістю 
О. Каневського), театр “Ланжерон” (Одеса) ;

“Кращий акторський ансамбль” – вистава “Іван 
Турбінке” Й. Крянге  (Румунський театр Міхая Емі-
неску;

“Ґран-прі” – вистава “Сиротливий Захід” Перм-
ського театру “У Моста”;  “Спеціяльний диплом” 
– Херсонський обласний академічний музично-дра-
матичний театр ім. М. Куліша “за стабільно висо-
кий професійний рівень акторської трупи, балету, 
оркестру, всіх творчих, технічних і адміністративних 
ланок театру”.

Як завжди, організатори “Мельпомени” – ТОВ 
“Фестивальний центр” – виявили свої найвищі ко-
мандні якості: діяли злагоджено, згуртовано, на 
достойному европейському рівні. Окрім основної 
програми, учасники форуму мали можливість  взяти 

участь ще й у низці культурницьких заходів: презен-
тації авдіоальбому для української малечі “Слуханка” 
(Спільний проєкт  Фонду “Справедлива Україна”  та   
Національної радіокомпанії України) і зустрітись з 
народним депутатом  України та засновником цього 
Фонду М. Томенком; відкритті персональної фото-
виставки  І. Бойченка “Театр міста Х” та виставки 
театрального плакату; стати учасниками театральної 
ходи вулицями Херсона тощо. Добру традицію про-
довжили й неформальні спілкування мельпоменівців 
на виїзному засіданні  в Олешківській пустелі (тепер 
містечко Цюрупинськ). У дивовижних біло-гарячих 
пісках Херсонщини, неподалік місця юности геніяль-
ного драматурга та патрона театру Миколи Куліша 
(мальовничо описаного в розповідях О. Книги та ци-
тованій вище  праці Н. Кузякіної) учасники “Мельпо-
мени” садять сад... Скільки символіки і одвічної му-
дрости у цьому “режисерському ході” організаторів! 
Сад зупиняє гарячі  пустельні вітри від розпорошення 
пісків, вимивання ґрунтів, дає прохолоду, остуджує 
жар: у головах, душах, на землі.

Хай росте наш сад, міцніє театр, ростуть нові по-
коління закоханих у сцену, не вичерпується сила його 
сподвижників і романтиків!

(Херсон – Львів)        
 

1. Цит. за:  Кузякіна Н.  Траєкторії доль. – К., Тем-
пора, 2010. – С. 65.

2. Кузякіна Н.  Траєкторії доль. – К., Темпора, 2010. 
– С. 47.

Сцена з вистави “Іван Турбінке” Й. Крянге. Режисер – Іон 
Сапдару. Драматичний театр “Міхай Емінеску” (Ботошань, 
Румунія).

Сцена з вистави “Легенда про отамана Сірка” Б. Чуприни. 
Режисер – Борис Чуприна, художник – Ольга Гоноболіна. 
Херсонський обласний театр ляльок.



213

28 вересня 2010 р. на Камерній сцені Львівського 
національного академічного українського драматич-
ного театру ім. Марії Заньковецької відбулася презен-
тація книги спогадів “Повернувся я з Сибіру” народ-
ного артиста України Олександра Гринька – ветерана 
заньківчанської сцени. На жаль, через свій поважний 
вік автор не зміг бути присутнім. Проте на презента-
цію прийшли його син Роман та невістка Марія, яка 
була літературним редактором видання.

Це вже друга книга актора – перша, “Білі ночі, 
чорні дні”, заснована на табірних спогадах митця, 
вийшла у світ роком раніше. Обидві книги належать 
до серії “Комі- Гулагіана”, що виходить у світ завдя-
ки фінансовій підтримціприватної фундації членів 
родини Фещенків-Чопівських у США..

На презентації були чисельно присутні переду-
сім актори-заньківчани усіх творчих поколінь теат-
рту: лауреат Національної премії ім. Т. Шевченка, 
н. а. України Богдан Козак, Левко Рега, н. а. України 
Г. Шумейко, н. а. України Д. Залізна, Ю. Хвостенко, 
М. Солук, Ю. Волинський, А. Марусяк, Р. Гавриш та ін.

Ведучий заходу, Григорій Шумейко, розпочав 
презентацію з палкого і врочистого вступного слова, 
своєрідним продовженням якого став виступ камер-
ного хору “Осанна” під керівництвом Володимира 
Беня. Після спільної молитви слово взяла Ірина Білик, 
донька найближчого побратима Олександра Боніфа-
тійовича – Івана Кобина. Вона наголосила на необ-
хідності видавати такі мемуари, адже вони стають 
вагомим історичним джерелом, справді безцінним 
внеском у нашу колективну пам’ять. Згадала І. Білик 
і книгу “Вірний лицар Мельпомени”, присвячену по-
статі О. Гринька.

На важливості книжки наголосив у своєму ви-
ступі і Б. Козак. Багаторічний партнер О. Гринька на 
театральному кону, він говорив про його неповторну 
людську та творчу індивідуальність, щедро наповню-
ючи оповідь згадками про веселі та кумедні епізоди 
з їхнього спільного театрального життя. 

Головний редактор всієї серії видань “Комі-
Гулагіана” Ярослав Гелетій, а також художник-
оформлювач видання Борис Дроботюк розповіли про 
непросту працю над створенням книги “Повернувся 
я з Сибіру”. 

На великому екрані демонструвалися світлини із 
вистав, у яких грав О. Гринько, його образи-портрети 
у ролях заньківчанського репертуару. Тож усі присут-
ні могли не тільки почути добре слово про видатного 
артиста, але й візуально переконатися у широті його 
виконавської палітри, неповторності створених ним 
образів.

На завершення презентації  знову прозвучало 
кілька творів у виконанні хору “Осанна”, а “Многая 
літа” на честь автора книги співав стоячи увесь зал. 
Одразу по закінченні вечора усі охочі – а їх було чи-
мало – придбали книгу, завдяки появі якої присутні 
й зібралися у затишному приміщенні заньківчанської 
Камерної сцени на цікаву та повчальну зустріч. 

Ірина ПОПІВЧАК

“ÏÎÂÅÐÍÓÂÑß ß Ç ÑÈÁ²ÐÓ”. 
ÏÐÅÇÅÍÒÀÖ²ß ÊÍÈÃÈ  ÑÏÎÃÀÄ²Â 
ÇÀÍÜÊ²Â×ÀÍÈÍÀ Î. ÃÐÈÍÜÊÀ

Олександр Гринько.



214

Через страшні митниці, контролі і кордони третій 
та четвертий курси театрознавців під опікою долі 
та керівництвом нашого викладача, доцента Майї 
Гарбузюк, 18 листопада 2010 р. успішно прибули до 
Вроцлава. Ще на вокзалі нас зустріли студенти-куль-
турологи Вроцлавського університету, котрі місяць 
перед тим гостили на факультеті культури і мистецтв. 
Так – весело й завзято – вони й супроводжували нас 
усі дні, створюючи затишну й гостинну атмосферу 
нашого перебування у незнайомому місті. 

Перше, що дуже потішило – це багатообіцяючі 
плакати “Robi się!” (“Робиться!”), що характеризу-
вали поляків як вельми оптимістичний нарід. Такою 
оптимістичною представницею філологічного фа-
культету Вроцлавського університету, де навчають 
зокрема й театрології, стала професор Малґожата 
Ружевич – наша опікунка та організатор навчально-
культурної програми. 

Як тільки почало вечоріти, ми вже гуляли містом 
і ніяк не могли надивуватись схожістю Вроцлава і 
нашого коханого Львова. Мандруючи  Вроцлавом 
усі ці дні, ми не оминули, мабуть, жодної книгарні у 
центрі міста, тим самим інвестуючи своє вивчення і 
вдосконалення польської мови. 

О 17.50 ми урочисто доторкнулись до стін Центру 
Єжи Ґротовського і  увійшли в Лабораторію. З вели-
чезною цікавістю переглянули на великому екрані 
запис автобіографічної вистави “Wielopole, Welopo-
le..” театру “CRICOT2” Тадеуша Кантора. А потому, 
завдяки вигадливому випадку, потрапили на лекцію 
Академії Інтелекту, де для молоді, далекої від театру, 
директор Центру Є. Ґротовського  Ярослав Фрет роз-
повідав про особливості експериментальних пошуків 
знаменитого режисера. Тут ми мали змогу ще й пере-
глянути уривки культової вистави “Стійкий принц” у 
поставі Єжи Ґротовського. 

Наступного дня нам запропонували відвідати 
унікальну експозицію “Вроцлав Солідарний”, де ми 
були вражені патріотизмом польських студентів та 
найсучаснішим – інтерактивним – способом органі-
зації виставки. Розмаїття фото- та відеодокументів, 
“речових доказів”, інформативних блоків, присвяче-
них утвердженню незалежної демократичної Польщі, 
викликало захват і повагу.

Увечері дивились типово постмодерну виставу 
“Ziemia Obіecana” (“Земля обітована”) за одноймен-
ним романом В. Реймонта у режисурі Яна Кляти 
(Театр Польський, “Scena na Świębodzkim”)* . Ми 
із зачудуванням стежили за експресивною спробою 
самоспалення актора – явищем неможливим в україн-
ському театрі з причини підвищених вимог до техніки 
безпеки. 

Частину дня 20 листопада ми провели ...на дав-
ньому єврейському кладовищі. А справді театраль-
ним святом стала вранішня чудова лекція в Інституті 
Єжи Ґротовського. Професор Вроцлавського універ-
ситету Мірослав Коцур розповів про “Мистецтво 
трансформації: від маскараду до трансу”. Ми ловили 
досі не знані для нас знання про такі явища як “стан 
зміненої свідомости”, медитація на базі псалмів. 
Ілюструючи свою доповідь, учений висував гіпотезу 
про творення наскельних малюнків первісних людей 
як перший в історії людства досвід перформативного 
мистецтва. 

У неділю розпочались 44 WROSTJA – Вроцлав-
ські зустрічі театрів одного актора, а з ним зав’яза-
лись і наші нові театральні враження. Слід наголо-
сити – вільне перебування українських театрознавців 
на цьому фестивалі стало вкотре можливим завдяки 
протекції відомого польського театрознавця, істори-
ка театру, засновника театрології у Вроцлавському 
університеті професора Я. Деглера та добрій волі 
багатолітнього мистецького керівника та організа-
тора фестивалю  “WROSTJA” п. В. Ґєраса, за що їм 
велика дяка. 

Після денної програми – моновистав з Марокко 
(“Капернаум” у виконанні Л. Агррар) та Чехії (“Не 
можу вийти із задуми, або Ірландські танці довкола 
чехів” у виконанні Д. Тонікової) – того ж вечора на 
сцені Інституту Є. Ґротовського ми мали нагоду по-
знайомитись із театром-лабораторією “CHOREA”. 
Колектив уперше представляв авдиторії виставу під 
назвою “Grotowski – proba odwrotu”, матеріялом для 
якої слугували друковані тексти  Єжи Ґротовського 
та тренінгові вправи молодих акторів. Вистава не 
просто вразила, а “окупувала” свідомість – настільки 
майстерними виявились юні перформери під керів-
ництвом Т. Родовича. Приємною несподіванкою була 

ËÜÂ²Â–ÂÐÎÖËÀÂ. 
ÑÒÓÄÅÍÒÑÜÊ² ÊÎÍÒÀÊÒÈ ÒÐÈÂÀÞÒÜ

Ольга ГЕНДА

  
*Про цю виставу див.: Чужинова І.Театр перед обличчям зла / Просценіум. – Ч. 3 (25)/2009 – Ч. 1 (26)/ 2010. 

– С. 115 – 116. 



215

зустріч з режисером та акторами після вистави, де 
можна було запитувати, долучатися до дискусії – іде-
альна ситуація для театрознавчої практики студентів. 
Це те, чого нам так бракує вдома, в Україні. 

У понеділок ми взяли участь в ролі слухачів у ро-
боті науково-практичної сесії в рамках “WROSTJA”. 
Тема – “Чи театр одного актора є театром убогим?” 
– виявилась дуже цікавою та провокативною. Лек-
тори чітко дотримувались регламенту і не відходили 
від головної теми дискусії.  До речі, серед допо-
відачів був і харизматичний творчий партнер Єжи 
Ґротовського – театрознавець Людвік Фляшен, який 
приїхав на запрошення фестивалю “WROSTJA” з 
Франції. У гарному товаристві за філіжанками за-
пашної кави ми слухали цікаві і водночас лаконічні 
доповіді про “убогий театр”, театр однієї особи. Нам 
таке навчання було до вподоби! Одразу після сесії 
ми помчали на вистави “WROSTJA”, де перегля-
нули яскраві моноетюди  студентів Вроцлавської 
філії PWST (Національна вища театральна школа, 
м. Краків). Далі – три моновистави фесту та пре-
зентація книги Єви Бугак “У пошуках монологу” 
– про творчість відомої польської актриси Ірени Юн. 
Героїня книги не лише була присутня на фестивалі, 
але й виступила з уривками знаменитої своєї моно-
вистави “Чарівниця”. Майстерність актриси вразила 
безпосередністю і потужною енергією, що здійняло 
не одну хвилю оплесків. 

Вистава “Житія святих” за Л. Амейко у виконан-
ні актриси Агати Кусінської (Театр Ad spectatorеs, 
Вроцлав) подарувала справжнє свято зустрічі із теа-
тром ляльок. Молода актриса виявила надзвичайну 
майстерність у роботі одночасно з кількома ляльками, 
у володінні розмаїтими засобами виразности. Ви-
става про одвічну людську самотність та втечу від 
неї змусила весь зал затамувати подих від першої до 
останньої миті дійства. Для мене особисто вона стала 

Îëüãà ÃÅÍÄÀ

безумовною фавориткою фестивалю “WROSTJA”. 
Останній день нашого перебування у Вроцлаві 

був розписаний до години. М. Ружевич організува-
ла для нас екскурсію бібліотекою “Оссолінеум”, де 
ми у форматі годинної презентації ознайомились із 
історією створення бібліотеки, її очільниками, най-
ціннішими скарбами, пошуками нових раритетів та 
шляхами збагачення фондів. У готелі “Savoy” пере-
жили останні для себе миті фестивалю “WROSTJA”. 
А ввечері, “під завісу”, відбулася зустріч із профе-
сором Вроцлавського університету, театрознавцем 
Іренеушем Ґушпітом, котрий нині очолює театроло-
гічний напрям підготовки магістрів. Викладач при-
чарував нас своєю харизматичністю, вразив неймо-
вірною глибиною знань у рідкісному поєднанні із 
почуттям гумору. Його динамічний екскурс стежками 
театральної антропології, польської театрології та те-
риторіями суміжних наук додав снаги до студіювання 
всеохопної, багатобарвної науки – театрознавства. 
Після цієї бесіди мене переповнювало натхнення і 
шалене (до того незнане) бажання вчитись. Гадаю, 
студентам-театрознавцям вартує докласти всіх зу-
силь, аби домогтись нової зустрічі з професором Ґуш-
пітом у стінах нашого рідного Університету імени 
Івана Франка.

На такому піднесенні й закінчилось наше навчан-
ня у Вроцлавському університеті. Бажаємо нашим на-
ступникам не менш цікавого та плідного знайомства 
із Польщею, її театральною культурою, історією та 
сьогоденням, а головне – непересічними особистос-
тями!

Під час роботи науково-практичної сесії 
з питань монотеатру.

Львівські студенти-театрознавці біля Центру 
Єжи Ґротовського (Вроцлав).



216

Восени у Києві та Вроцлаві було прочитано цикл 
лекцій про польський та український театри. Це пер-
ший крок у співпраці двох науково-мистецьких цен-
трів – імени Леся Курбаса та Єжи Ґротовського.

Попри те, що Польща й Україна – сусіди, яких 
об’єднує передусім значний спільний культурний 
досвід, мусимо зауважити, що обізнаність з історією, 
а головне із сучасним станом театру сусідньої країни 
у кожної з них надто обмежена. На власному досвіді 
пересвідчилася, що попри величезну зацікавленість 
Україною, її культурою і взагалі сьогоденням з боку 
польської молоді, пов’язаної із театром, відчувається 
брак знань: замало доступних джерел чи осередків, 
до яких можна звернутися за інформацією.

Підтвердження того, що таких знань бракує 
й українським колегам, отримала під час дискусії 
“Польський театр очима українських дослідників”, 
якою завершувався український цикл лекцій. Один 
за одним театрознавці та культурологи, запрошені 
до участи у розмові, зізнавалися, що рівень обізна-
ности із сучасним польським театральним процесом 
не дозволяє їм повною мірою виступити експертами 
у цьому питанні.

Так виявляється величезна лакуна у знаннях як 
з одного боку, так з іншого, і заповнення її є одним 
із нагальних завдань. Будь-якими засобами: презен-
тації, культурний обмін, спільні проєкти, гастролі, 
висвітлення у пресі, тематичні номери профільних 
видань. І те, що Центр ім. Леся Курбаса й Інститут  
Є. Ґротовського поновили співпрацю – адже партнер-
ські зв’язки поміж двома інституціями зародилися ще 
1996 р. – я особисто розцінюю як важливий крок у 
реалізації цього, поки що не досить артикульованого, 
завдання.

Новий етап спільної роботи закладів розпочався 
завдяки польській волонтерці Анні Сєлятицькій, яка 
приїхала працювати до Національного центру теа-
трального мистецтва імени Леся Курбаса в рамках 
програми Европейського союзу “Молодь в дії”. Тут 
їй, культурологові за освітою (закінчила шотланд-
ський виш), значною мірою допоміг власний досвід 
волонтерської роботи на фестивалях та в театрах у 
Польщі.

Окрім роботи за планом, участи в міжнародних 
проєктах Центру Курбаса, підготуванню матеріялів 
про пошуковий польський театр для “Курбасівських 
читань” та створення польськомовної версії сайту 
Центру, головним бажанням Ані, з яким вона приїха-

ла до України, була реалізація значного і масштабного 
– скажімо, організувати кінофестиваль, влаштувати 
обмін гастрольними виставами  котрогось пошуко-
вого польського й українського театрів. У чомусь її 
випередив керівник візуальної лабораторії Центру 
Станіслав Сукненко, провівши міжнародний міні-
кінофестиваль “Східно-европейський експрес”, від 
чогось довелося відмовитися через брак коштів… 

А втім, її пропозицію відновити контакти з ен-
тузіязмом підхопив програмний директор Інституту 
Ґротовського, театролог та театральний критик Дарі-
уш Косінський. Так виник проєкт, який Аня назвала 
ПольщаКультураУкраїна. Лаконічно і неоднознач-
но. Тут натяк і на нерозривність наших культур (про 
що вже згадувалося), і навіть на те, що цей проєкт 
певною мірою покликаний “fill the gap” (заповнити
пустий проміжок).

Перший етап згаданого вище проєкту відбувся 
у Києві протягом вересня у форматі п’яти лекцій та 
одного круглого столу. Його розпочала сама  Анна 
Сєлятицька лекцією про сучасний польський театр. У 
своєму виступі вона окреслила шлях розвитку поль-
ського театру у ХХ ст. і, керуючись географічним та 
хронографічним принципом викладу, зосередилася на 
представленні таких постатей сучасного театрального 
процесу, як Кристіян Люпа, Кшиштоф Варліковський, 
Ґжеґож Яжина, Ян Клята та Майя Клєчевська. Лекція 
супроводжувалася демонстрацією відео-фрагментів 
найзнаковіших вистав цих режисерів.

Інші лекції київського етапу підготував Інститут 
Ґротовського; їх прочитали доктор Ванда Святковська 
та аспірантка Марта Куфель з Ягеллонського універ-
ситету, архіваріус Інституту Бруно Хояк та театрозна-
вець Малґожата Яблонська. Звісно, охопити історію 
польського театру хоча б ХХ ст. тільки в чотирьох 
лекціях неможливо, тому основна увага доповідачів 
зосередилася на творчості Юліуша Остерви, Тадеуша 
Кантора, Єжи Ґротовського та пошуковому “театрі 
музичности”.

Ванда Святковська, зважаючи на український 
контекст, хоч і торкнулася усіх періодів театральної 
діяльности Юліуша Остерви, структури його театру 
“Редута”, основну увагу зосередила на “поневірян-
нях” митця за межами Польщі – передусім у Києві. 
Також вона висловила думку про ймовірну зустріч 
польського режисера з Лесем Курбасом. Адже обидва 
митці працювали певний час в одному місті, знали 
про існування один одного – отже, могли і спілкувати-

Надія СОКОЛЕНКО

ÇÀÏÎÂÍÅÍÍß ËÀÊÓÍ 
          Ó ÒÅÀÒÐÎÇÍÀÂ×ÎÌÓ ÏÐÎÑÒÎÐ²



217

ся. Однак, і досі немає жодного документального під-
твердження, окрім подробиць у датованих 60-ми рр. 
ХХ ст. спогадах Олександра Дейча. Записів про їхнє 
спілкування не зустрічаємо ані в архівних матеріялах 
Курбаса, ані в “Київському” щоденнику Остерви.

Варто зауважити, що окрім специфічних осо-
бливостей творчости того чи іншого митця, лектори 
продемонстрували розмаїтість підходів до організації 
та принципів викладу. Так, аспірантка Марта Куфель 
зосередила увагу на термінологічному визначенні 
театру, що творив Тадеуш Кантор. Проаналізував-
ши вистави – класику польської сцени – “Померлий 
клас”, “Вєльополє, Вєльополє”, звернувшись до 
складного ставлення митця до релігії, питання віри, 
автобіографічних моментів, які простежуються у його 
спектаклях, дослідниця переконливо довела, що за-
мість окреслення “Театр смерти” його творчості слід 
дати визначення  “Театр любови і смерти”, як на-
прикінці свого життя режисер “перейменував” свій 
театр Cricot 2.

У лекції “Кінодокумент як засіб аналітичного 
дослідження спектаклю Єжи Ґротовського “Стійкий 
принц”” Бруно Хояк продемонстрував, наскільки 
складною і подібною до розгадування детективної 
історії може бути просте збирання архівного мате-
ріялу з метою реконструкції спектаклю – мінливої 
“тканини”, чиє “тут і тепер” адекватно неможливо 
зафіксувати навіть камерою. Водночас, у такий спо-
сіб він відкрив певні таємниці творчости славетного 
режисера, і, зокрема, його схильність до різноманіт-
них містифікацій, які використовував зрештою задля 
перевірки точности роботи акторів.

Об’єктом останньої лекції київського циклу ста-
ли пошукові театри так званого “пост-Ґротовського” 
періоду, в яких основну роль відіграють голосові 
та музично-пластичні акторські тренінги: осередок 
театральних практик Влодзімєжа Станєвського “Ґар-
дзеніце”, “Zar”, “Chorea”, “Piesń Kozła”. Задля окрес-
лення специфіки діяльности цих театрів у Польщі 
послуговуються терміном “театр музичности”,  який 
запровадив Даріуш Косінський. Нагадаємо,  що ці 

практики перегукуються із певними аспектами ро-
боти Львівського академічного театру імени Леся 
Курбаса, Наталки Половинки, гурту “Даха Браха” 
у Центрі сучасного мистецтва “Дах”, однак в укра-
їнському театрознавстві й досі немає відповідного 
визначення. 

Про дискусію “Польський театр очима україн-
ських дослідників”, якою завершувався проєкт Поль-
щаКультураУкраїна в Києві, вже тут згадувалося. У 
ній узяли участь культурологи й театрознавці Сергій 
Васильєв, Ганна Веселовська, Ірина Волицька, Неллі 
Корнієнко, Тетяна Фруктова, Марія Ясінська, а моде-
ратором виступила Анна Сєлятицька. Значна частина 
розмови виявилася присвяченою постаті Єжи Ґро-
товського, його впливові на вітчизняний театр, адже 
його вистави, його методи роботи з актором знайшли 
відгук у діяльності українських митців ще у 80-х – на 
початку 90-х років (спроба Григорія Гладія та Марка 
Нестантинера працювати над “Стійким принцом” у 
Молодіжному театрі, запрошення у Понтедеру акторів 
Театру імени Леся Курбаса тощо). Що ж до сучасного 
польського театру, розмова, на мою думку, з причин 
уже зазначених, предметною не вийшла, плавно пе-
рейшовши  на, скажімо, метафізичний рівень. Хоча 
спостереження і розмірковування з приводу діяль-
ности таких режисерів як Кшиштоф Варліковський, 
Кристіян Люпа та Ґжеґож Яжина, найобізнаніших із 
поточним польським театральним процесом із кола 
присутніх Сергія Васильєва та Ганни Веселовської 
були по-справжньому цікавими і влучними. Примі-
ром, С. Васильєв зауважив, що “лінія інсталяційного, 
візуального театру, театру образу, театру метафори і 
безпосередньо інсталяції, почала перемагати. Поль-
ський театр у другій половині ХХ століття мав два 

Íàä³ÿ ÑÎÊÎËÅÍÊÎ

Неллі Корнієнко, Ірина Волицька та Сергій Васильєв під час 
дискусії в Центрі імени Леся Курбаса.(Київ).

Ганна Веселовська та Ольга Островерх – учасники “україн-
ської сесії” в Інституті Ґротовського (Вроцлав, Польща)



218

У рамках президенції Польщі в Евросоюзі Центр 
Курбаса спільно з Театральним інститутом ім. З. Ра-
шевського (Варшава) у другій половині 2012 р. пред-
ставить програму майстер-класів польських фахівців 
для українців. Перевага в участі у “ворк-шопах” нада-
ватиметься молодим діячам (як правило, не старшим 
35-ти років) з певним професійним досвідом. Заявки 
претендентів з усієї України пройдуть суворий пере-
гляд, адже учасниками кожної з трьох серій майстер-
класів стануть лише 10-15 “щасливчиків”.  

Порушуючи усі стереотипи про тихий літній 
сезон, організатори передбачають можливість роз-
почати проєкт у середині липня з майстер-класу для 
танцівників, хореографів, представників contemporary 
dance та перформерів. Естафету перейме двотижне-
ва майстерня для режисерів. Одним з лідерів май-
стер-класу уже зголосилася стати  Агнєшка Олстен 
– молодий  режисер, що успішно працює продовж 
останнього десятиліття в багатьох польських театрах 

міцні джерела цієї театральної енергії (маю на увазі 
Є. Ґротовського і Т. Кантора), і, гадаю, в кращих ви-
ставах помітний цей вплив. Ті вистави, які пам’ятаю 
я, об’єднують абсолютно вільне володіння сценічною 
формою і дуже вимогливий погляд на світ, на людину, 
на її віру, на її стосунки з суспільством, на стосунки 
людини з історією”. 

Польська частина проєкту відбувалася наприкінці 
листопада у Вроцлаві як “дзеркальна” наукова сесія 
з лекціями про український театр. Розпочав її відо-
мий історик театру Ростислав Пилипчук з доповіддю 
про польсько-українські театральні зв’язки від най-
давніших часів до початку ХХ ст. Перекладач Марта 
Кацьвін зачитала лекцію директора Центру Курбаса 
Неллі Корнієнко “Лесь Курбас. Репетиція майбут-
нього. Фрагмент” (на жаль, сама авторка не була 
присутньою через хворобу). Сучасний український 
театр презентувала доктор мистецтвознавства Ган-
на Веселовська, а завершувала виступи  української 
сторони театрознавець Ольга Островерх із розвідкою 
про українську школу сценографії.

Проєкт ПольщаКультураУкраїна, задуманий і ре-
алізований завдяки Анні Сєлятицькій, отримав своє 
друковане продовження – у лютому виходить поль-
сько-українська збірка статей – запис всіх лекцій, про-
читаних польськими та українськими учасниками. 
Відповідно ті, хто не мав шансу чи нагоди почути 
виступи особисто, все ж таки отримають змогу озна-
йомитися з ними. 

Варто зауважити, що термін роботи Анни Сєля-
тицької в Україні добіг свого кінця ще в листопаді 
минулого року, однак, завдяки цьому проєктові їй вда-
лося, повернувшися на батьківщину, отримати роботу 
саме в Інституті Ґротовського. Також сподіваємося, 
що жодний із учасників проєкту не обмежиться лише 
цим першим кроком, дбаючи про заповнення лакун 
у знанні  про той чи інший театр. У Центрі Курбаса 
почали реалізовувати проєкт “Театр на екрані”, заду-
маний для ознайомлення із найкращими здобутками 
сучасного світового театру. Без сумніву, такі проєкти 
виникатимуть і надалі.

– передовсім, у Вроцлаві. Судячи з усього, компанію 
їй складе прославлений Міхал Задара. Завершиться 
програма восени двома тижневими майстер-класами 
для вітчизняних драматургів. Особливістю цієї ро-
бітні буде те, що польські митці поділяться своїм до-
свідом не лише щодо творення “традиційних” текстів 
для театру. Окремий майстер-клас буде присвячений 
технології роботи драматурга-завліта з режисером 
над створенням сценічних адаптацій, інсценізацій, 
своєрідних сценаріїв як до класичної літератури, так 
і “за мотивами” реальних неописаних до цього подій 
чи вигаданих історій.

Кожна сесія завершуватиметься публічною пре-
зентацією результатів, а влітку у рамках хореографіч-
ної майстерні усі бажаючі зможуть переглянути один 
з перформансів керівників майстер-класу. Детальну 
інформація про програму, точні дати проєкту та умо-
ви участи згодом шукайте на сайті Центру Курбаса 
(http://kurbas.org.ua/). 

Віктор СОБІЯНСЬКИЙ

ÏÎËÜÑÜÊÈÉ ÄÎÑÂ²Ä – 
                ÒÅÀÒÐÀËÜÍ²É ÌÎËÎÄ² ÓÊÐÀ¯ÍÈ



219

Наші автори:

Ростислав Пилипчук, академік Академії мис-
тецтв України, заслужений діяч мистецтв України, 
кандидат мистецтвознавства, професор (Київ).

Михайло Захаревич, народний артист України 
(Київ) 

Олександр Маншилін, аспірант кафедри театро-
знавства Київського національного університету теат-
ру, кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого

Галина Павленко, театрознавець (Київ)

Тарас Федорчак, театрознавець (Львів) 

Галина Бень, вокаліст (Львів)

Марія Романюк, театрознавець (Львів)

Юлія Коваленко, театрознавець (Харків)

Майя Гарбузюк, кандидат мистецтвознавства 
(Львів)

Катерина Дяченко, студентка IV курсу кафедри 
театрознавства Київського національного університе-
ту театру, кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого 
– науковий керівник курсу – кандидат мистецтвознав-
ства, професор Анна Липківська (Київ)

Аліна Марченко, театрознавець (Київ)

Марія Прево, театрознавець (Харків)

В’ячеслав Хім’як, народний артист України, 
професор (Тернопіль)

Лариса Кадирова, народна артистка України, 
професор (Київ)

Світлана Максименко, кандидат мистецтвоз-
навства (Львів)

Атилла Виднянський, режисер (Берегово-Деб-
рецин)

Марія Ясінська, театрознавець (Київ)

Дарія Зав’ялова, художник (Львів)

Овлякулі Ходжакулі, заслужений діяч мистецтв 
Туркменистану (Ташкент, Узбекистан)

Олексій Кравчук, актор та режисер (Львів)

Аделіна Єфіменко, кандидат мистецтвознавства, 
доцент (Луцьк)

Ірина Чужинова, театрознавець, аспірантка Ін-
ституту мистецтвознавства, етнології та фольклорис-
тики ім. М. Т. Рильського (Київ) 

Ольга Генда, студентка ІІ курсу театрознавчо-
го відділення кафедри театрознавства та акторської 
майстерності ЛНУ імени Івана Франка (науковий ке-
рівник курсу – кандидат мистецтвознавства Світлана 
Максименко)

Марія Кузнєцова, студентка І курсу театрознав-
чого відділення кафедри театрознавства та акторської 
майстерності ЛНУ імени Івана Франка (науковий ке-
рівник курсу – Марія Романюк)

Олена Боньковська, кандидат мистецтвознав-
ства (Київ)

Ніна Бічуя, письменник (Львів)

Ірина Мелешкіна, театрознавець (Київ)

Ірина Попівчак, студентка ІV курсу театрознав-
чого відділення кафедри театрознавства та акторської 
майстерності ЛНУ імени Івана Франка (науковий ке-
рівник курсу – кандидат мистецтвознавства Майя 
Гарбузюк)

Надія Соколенко, театрознавець (Київ)

Віктор Собіянський, аспірант кафедри театро-
знавства Київського національного університету 
театру, кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого 
(Київ) 

Далі у “Просценіумі”:

Пам’яти театрознавця Валеріяна Ревуцького

Ростислав Пилипчук: заключний розділ дослі-
дження історії українського професіонального театру 
в Галичині 60-х років ХІХ ст.

Лариса Кадирова про творчість Збігнєва Хша-
новського 

Марія Галій зі спогадами про Олександра Вра-
беля

Світлана Максименко про фестиваль “Січес-
лавна–2011”

Інга Долганова з творчим портретом харківсько-
го театру “Pоst Scriptum”



220

CONTENTS

3
19
24

33
43
48

61

67
74
78
81

88

99
104

111
118
125
131

149
158
164
168

169
175

179
185

186

188

190

208
213
214
216
217

HISTORY
Rostyslav Pylypchuk. Repertoire and Dramatic art of the Professional Ukrainian Theatre in Galicia (1860-s) (cont.) 
Mykhailo Zakharevych. Set Designing of Yosyp Shpinel on Ivan Franko Theatre Stage. Formation of “High Style” (1920–1921)
Oleksandr Manshylin. Rudolf Laban as a Famous Theorist and Practitioner of Choreography of 20th century

ARCHIVE
Domiian Kozachkovskii. M. Zankovecka Theatre (1926–1928) (end)
Halyna Pavlenko. Lidia-Marianna (N.Uzhvii, Ponomarenko in Correspondence with L. Myshchenko)
Taras Fedorchak. First Ukrainian Theatre for Children and Youth: Opening of Archives.

MEMOIRS
Halyna Ben. Ostap Darchuk – Singer and Pedagogue

REVIEWS
Maria Romaniuk. Cosmogonic Discourse in Opera Scenography of Eugene Lysyk
Yulia Kovalenko. Cathartic Flood of Tragedy (“Soichyne Krylo” by I.Franko in the “P.S.” Theatre)
Yulia Kovalenko. “Is it our fate?” (“Burlaka” by I. K.Karpenko-Karyi in the “Berezil” Theatre) 
Viktoria Yanivska. Invernes – Hnylovody: from the Past into the Future 
(“Taylor from Invernes” by M. Zayats on the Poster of “Gold Lion – 2010” Festival)
Maya Harbuziuk. Dyven – 2010: Festival and Anniversary

PEDAGOGICS
Kateryna Diachenko, Alina Marchenko. Share your Inspiration (II International Festival of Theatre Schools in Kyiv)
Maria Prevo. Ukrainian Puppeteers in Saint-Petersburg 

IN PRACTICE
Viacheslav Khimiak. Dialogue with Time or Sketches of the Portrait of Kazymyr Sikorskyi
Larysa Kadyrova. “Lviv has shaped me...” (Interview by Svitlana Maksymenko)
Atylla Vydnianskyi. “What will be the keystone of your life?” (Interview by Maria Yasinska)
Daria Zavialova. “Hopeless Optimist and Neo-Romanticist” (First Steps to the Portrait by Taras Fedorchak)

SHAKESPEARE STUDIES
Ovliakuli Khodzhakuli. I want to dissolve the Stone… (Interview by Maria Iliuk)
Anatolii Kravchuk. “Truth without Love may kill you” (Interview by Svitlana Dziuba)
Maya Harbuziuk. Shakespeare: Open Question of Ukrainian Liberal Arts
“All the World’s a stage” (Regulation on the Contest of Students’ Reviews and Research)

WORLD
Adelina Yefimenko. Borders of Genre and Image Transformations at the Festival of Bavarian National Opera 2010
Iryna Chuzhynova. “After Chekhov, about Chekhov, for Chekhov” (XI International Theatre Festival in Moscow)

FIRST STUDIES
Olha Henda. Is Herasym Kalytka a New Ukrainian? (P. Beniuk in the play “One Hundred Thousand” by I. Karpenko-Karyi) 
Maria Kuznietsova. Old Fairy Tale in a New Interpretation (“Little Red Riding Hood ” by Ch. Perrauit)

BOOKSTORE
Olena Bonkovska. Theatre in Servitade 
(Haidabura V. – Gulag and light of the Theatre. Letters of Serhii and Anna Radlo from the forced labor camp)
Nina Bichuya. This is how the History and the People decided 

INFORMATION
Anniversary of Famous Theatre Historians 
(Centenary of Ivan Piskun and Valerian Revutskyi. Compiled by Iryna Meleshkina)
Svitlana Maksymenko. “Melpomene of Tavria–2010” – Contestants and Winners
Iryna Popivchak. “When I returned from Syberia”. Presentation of Memories by M. Zankovetska Theatre Actor O. Hrynko
Olha Henda. Lviv-Wroclaw. Students’ Relations continue
Nadia Sokolenko. Bridging the Gaps in Theatre History
Viktor Sobianskyi. Polish Experience for Young Ukrainian Theatre-Lovers 

Переклала англійською Софія Гарбузюк


