
1

3

7
14
21

27
30

34
38

45
58
67
73

76

80
86

91

Тарас Салига

Наталія Єрмакова
Богдан Козак

Наталія Юзюк

Юлія Коваленко
Ірина Мелешкіна

Віктор Собіянський
Софія Роса

Михайло Чехов
Володимир Карашевський

Віталій Малахов
Сергій Васильєв

Олег Стефан

Марія Прево
Юрій Хвостенко

Ірина Чужинова

ÇÌ²ÑÒ

Patriae decori civibus educandis
(До 60-ліття професора Івана Вакарчука, ректора Львівського 
національного універстету імени Івана Франка)

“Алло, на хвилі 477” – перше українське ревю
Штрихи до творчого портрета Сергія Данченка
Балет “Спартак” А. Хачатуряна на львівській сцені

“Убити Дракона” (Прем’єра вистави “ЧМО” у харківському “Театрі 19”)
У “Сузір’ї Лева” (Огляд ІІІ Міжнародного фестивалю єврейського 
театрального мистецтва у Львові)
Місяць із Жолдаком (З приводу“Фестивалю сучасного театру Андрія Жолдака”)
“Золотий Телесик” – 2007 (Огляд VI Міжнародного фестивалю 
театрів ляльок у Львові)

Про техніку актора (Переклав з російської П. Микитюк)
Таємниця є завжди... (Інтерв’ю. Розмовляла А. Гайшенець)
Поговорімо про Шекспіра (Інтерв’ю. Розмовляла Н. Непочатова)
В Україні дедалі непрофесійнішим стає глядач
 (Інтерв’ю. Розмовляв В. Собіянський)

Тримати вертикаль, або чому ми граємо “Метаморфози”? 
(Інтерв’ю. Розмовляла М. Гарбузюк)

“Свято доброї гри” (Творчий портрет режисера О. Інюточкіна)
І Шіфоне, і Моцарт...
(Інтерв’ю. Розмовляли: Н. Бічуя, М. Романюк, О. Титаренко)

Quo vadis, Малахію?

 ÊÐÈÒÈÊÀ

²ÑÒÎÐ²ß

ÏÐÀÊÒÈÊÀ

ÏÅÐØ² ÑÒÓÄ²¯

ÄÐÀÌÀÒÓÐÃ²ß

ÏÅÄÀÃÎÃ²ÊÀ



2

Адреса редакції:
79000 м.Львів, вул.Університетська,1, 

Львівський національний університет імені Івана Франка,
к.251, редакція журналу “Просценіум”. 

Телефони: (0322) 296 - 42 - 96, 296 - 41- 97. 
E-mail: kafteatr@franko.lviv.ua

Засновник: Львівський національний університет імені Івана Франка. 
Видається з 2001 року. Реєстраційний номер КВ № 6029. УДК 7.072.2(051)

© Львівський національний 
університет імені Івана Франка

Головний редактор 
Богдан Козак 

Концепція видання,
відповідальний редактор

Майя Гарбузюк 
Літературний редактор  

Ніна Бічуя
Дизайн та верстка 

Інна Шкльода
Набір і коректура

Ольга Козлова 

Редакційна колегія:
Ігор Безгін (Київ), Юрій Богдашевський (Київ), 
Ірина Волицька (Львів), Валерій Гайдабура (Київ), 
Вольфґанґ Ґрайзенеґґер (Відень), 
Валентина Заболотна (Київ), Наталія Єрмакова (Київ), 
Любов Кияновська (Львів), Неллі Корнієнко (Київ), 
Ганна Липківська (Київ),
Світлана Максименко (Львів), 
Людмила Міляєва (Київ), Володимир Овсійчук (Львів), 
Ростислав Пилипчук (Київ), 
Доброхна Ратайчакова (Познань), 
Тарас Салига (Львів), Галина Тихобаєва (Львів), 
Богдан Якимович (Львів).

96

97

99

101

103

104

106
107
109

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß

Підписано до друку  3. 09. 2007.
Формат 60 х 84/8. Друк офсетний. 

Фіз.друк.арк. 14. Умовн. друк. арк. 13
Наклад 500 прим. 

У художньому оформленні обкладинки використано макет до вистави “Лев і Левиця” І. Коваль. 
Художник – Володимир Карашевський. Київський академічний Молодий театр, 2001 р.

Випробування... театром 
(Гайдабура В. Театральні автографи часу. – Київ, 2007)
Одержимий професією (Тоска по диалогу. Интервью, размышле-
ния, беседы, рассказы и все о Театре – с Эдуардом Митницким, 
а также материалы о театре. – Киев, 2007)
“Магічний кристал” Києва в руках театрознавця 
(Веселовська Г. І. Театральні перехрестя Києва 1900–1910-х рр. 
(Київський театральний модернізм). – Київ, 2006)
Родовід Чернівецького театру імени Ольги Кобилянської 
(Сулятицький Т. В. Чернівецький театр імені Ольги Кобилянської. 
– Чернівці, 2004)
Читаючи з Курбасом (З книжкової колекції Леся Курбаса: каталог 
/ ХДАК. – Харків, 2007)

“До певної міри й наука...” (Міжнародна наукова конференція 
“Лесь Курбас – людина театру”, Харків, 2007)
Фестиваль “Сцена людства” – надія Черкас 
“Сватання в Мар’янівці” грають у Севастополі
Маленькі гастролі майбутніх акторів

Світлана Максименко

Марія Романюк

Майя Гарбузюк

Олена Чайка

Майя Ілюк

Юрій Величко

Галина Перепадя
Ольга Ясінська
Галина Харків

ÊÍÈÃÀÐÍß

¹ 1(17)/2007ÇÌ²ÑÒ



3

У Братушанах ніколи не було української школи, 
були румунські чи російські, а української не було. 
Отже, діти навчались граматики чужинської, з буква-
риків своїх не вичитували “Руська мати нас родила, 
Руська мати нас повила...”. Холодна чужинська школа 
не могла зігрівати дитячі душі словом Шашкевича і 
Шевченка, Воробкевича і Федьковича, Франковим 
словом чи Стефаниковим. Проте Братушани, як за-
снувались десь у ХVІ столітті, тобто відколи осіли в 
ньому перші поселенці із Покуття – жили своїми тра-
диціями. Село колядувало і виводило гаївок, випікало 
різдвяні калачі й великодню паску, писало дивовижні 
писанки, ткало полотна, вишивало рушники, обруси, 
сорочки – все, на чому тільки могли яскравіти уні-
кальної краси чарівні братушанські узори.

Не знаю етимології назви села, але звучання його 
підказує у ньому два корені чи дві основи: “брат” і 
“шана”. Отож, Братушани – шана братів, шана роду. 
Нехай це й не так, нехай це тільки уявна алегорія 
за звуковою підказкою, але й вона має свій метафо-
ричний сенс. Братушани, що сьогодні на території 
Молдови, і справді вміють шанувати все те, що на-
зивається українством і українським духом, вміють 
берегтись як однородці. Вираз “шануймося, брати” 
– це магічний братушанський імператив. Навіть Свя-
тослав Вакарчук, що виростав у Львові і “засвітився” 
як талановитий молодий фізик, а сьогодні, виспіву-
ючи свою душу українським словом, відчув у собі 
братушанський ген і, як належить по-братушанськи, 
до своїх шанувальників звертається: “Веселі, брате, 
часи настали, нове майбутнє дарує день!”.

Віра Микитівна (мати Івана Олександровича) не 
ходила жодного дня до школи, але для дітей своїх 
була першою вчителькою. Всупереч Братушанській 
школі, з нерідною мовою навчання, трьох синів своїх 
– Михайла, Олександра та Івана навчила писати й чи-
тати по-українськи. Ось вам братушанський  вчинок 
селянки, в ядрі якого глибинно-внутрішня пошана 
до книжки, потреба знань, науки, духовного світла. 
Сини успадкують від матері та батька Олександра 

Петровича, поважного ґазди на скромних моргах зем-
лі, який колись в українських Братушанах навчався 
грамоти румунською мовою, цю невтолиму спрагу 
знань і приховану в собі образу, мовчазний крик душі 
на політику панівних чужинців – про меншовартість 
українського слова.

Цей спадковий ген робитиме своє: і Вакарчук Іван 
стане золотим учнем, перемагатиме на всіх олімпі-
ядах з фізики, в яких він брав участь. Випускникові 
Братушанської школи Кишинівський університет за-
пропонує вступ на фізичний факультет без іспитів. Та 
молодий відчайдух злегковажить такою вигідною для 
себе пропозицією і поїде складати вступні іспити до 
Франкового храму. Це буде 1965 року. У Львів Іва-
на Вакарчука кликала його щаслива доля. Львів тої 
пори – це хоч і короткотривала, але за значимістю 
ціла епоха в його історії, це новий романтичний світа-
нок сьогоднішньої незалежности, продуктивний час 
“двох сил” – національного патріотизму і поборюва-

PATRIAE DECORI CIVIBUS EDUCANDIS

До 60-ліття професора Івана Вакарчука, 
ректора Львівського національного універстету 
імени Івана Франка

Іван Вакарчук

Тарас САЛИГА



4

чів цього патріотизму (розмаїтих “стукачів”, “шісток” 
(шестірок), прихованих “очей” та “вух”, манкуртів). 
Це час політичних самвидавів, підпільного зв’язку з 
українською діяспорою, відродження національних 
традицій, читання так званої “крамольної” літерату-
ри, виключень з університету, передчасного заслуже-
ного відпочинку “неблагонадійної” професури і час 
сваволі тюремних ключарів, час перших дисидент-
ських ув’язнень. 

Сьогодні, коли ВР пускає або не пускає когось у 
міністри, мені мимоволі пригадується студентський 
вечір у 147 кімнаті, тоді гуртожитку № 4, що на Ма-
йорівці. Нас, чоловік з десять, за пательнею смаженої 
картоплі, слоїком “ніжинського салату” та пляшкою, 
здається, “Іршавського” чи “Рислінгу”, розстеливши 
на підлозі мапу, демаркувало нові кордони для Укра-
їни. Ми відтинали землі від Росії, Польщі, Румунії і 
все навколо, що колись нашим звалось і один одному 
роздавали міністерські портфелі. Буквально другого 
дня нас усіх, що донині й близько біля міністерств не 
крутяться, запросили туди, куди тоді, прости Господи 
сказати, “запрошували”. Але не все сумне в оцій іс-
торії, бо ми тоді Братушани приєднали до України, 
то й дякувати Богові маємо звідтам ректора.

Якщо хтось каже, що в ці часи закоханий у на-
уку студент Іван Вакарчук перебував у полоні світу 
фізики і цілоденно просиджував у бібліотеках та ла-
бораторіях, то в цьому є своя правда. Але, очевидно, 
є правда і в тому, що молода інтелектуальна особис-
тість не спроможна абстрагуватись від суспільного 
життя та процесів, що в ньому відбуваються. Просто 
талановитого студента більше вабили закони фізики, 
ніж “паювання” тодішнього Радянського Союзу та 

країн соцтабору. Боже благословення наче б підказу-
вало йому: “Учися, дитино, бо вчитися треба, Учи-
ся, дитино, хай розум не спить...”, ставай яскравим 
індивідом, мужем науки. Ти ще матимеш свій час 
не в мріях, а наяву “паювати” СРСР, як будеш його 
парламентарем. І саме в цей час Іван Вакарчук, не 
спокушуючись політикою, йшов у світ фізики, але й 
водночас непомітно для себе ставав політиком і гро-
мадським діячем напряму україно-державотворчого, 
педагогом з любови до студентства, з отого благо-
родного обов’язку, що взяв від матері: “навчився сам 
– навчи інших!” Як за Богословом: “Треба спершу 
умудритися, а потім умудряти; спочатку стати світ-
лом, а потім освічувати...”.

Нині професор Іван Вакарчук незрідка говорить: 
“я багато вчуся в студентів”, “я люблю писати форму-
ли”, “я читаю все, що потрапляє під руку”. “Писати 
формули”, думаю, слід розуміти як постійний процес 
наукового неспокою, шукань, контакту з сучасним 
станом науки і дорогу до нових пізнань та відкрить.

Отут би мені пасувало говорити про Івана Ва-
карчука-вченого. Та я утримаюсь, не піддамсь навіть 
ювілейній спокусі, бо оцінна розмова філолога про ві-
домого фізика могла би вийти занадто “бурлескною”, 
тим паче, що мене ніколи не цікавили “Бозе-рідини” 
чи моделі Ізінга. Я волів би, замість фізиків, як інколи 
трапляється, говорити про літературну герменевтику. 
Але це Вакарчука не стосується, а при нагоді про його 
колег: “на здогад буряків, щоб дали капусти”. Та моя 
роль промовця зобов’язує мене бути “адекватним” цій 
ролі й академічно чемним і толерантним.

 Ваша Magnificentia, вельмишановна святочна
громадо, є імена в науках навіть дуже віддалених від 
твого фаху, які сприймаєш і несеш у своєму розумінні 
як імена значущі, як імена подвижників. Філологові 
не конче знати математику, щоб мати високий пієтет, 
наприклад, до Банаха чи Лянце як до математиків 
славних. Я не мушу знати фізику, щоб говорити про 
Вакарчука як вченого у належних суперлятивах. 

Іван Вакарчук відомий український  вчений – фі-
зик-теоретик. Він написав понад 250 праць, серед 
яких ґрунтовні монографії, підручники для вищих 
шкіл. До книг, які отримали високі оцінки авторитет-
них фахівців і відзначені державними і галузевими 
нагородами, належать зокрема  “Квантова механіка”, 
“Вступ до проблеми багатьох тіл”, “Теорія зоряних 
спектрів”. Підручник “Квантова механіка” відзначено 
Державною премією України в галузі науки і техніки, 
підручник “Теорія зоряних спектрів” – премією імені 
М.П. Барабашова НАН України в галузі астрофізи-
ки. Професорові Вакарчукові 2006 року присвоєно 
звання Заслужений діяч науки і техніки України. Він 
почесний доктор Краківської Педагогічної академії 
ім. Комісії Едукації Народової. 

Президент Віктор Ющенко вітає ювіляра.



5

Якщо б замість мене виступав хтось із фізиків, 
скажімо, поважний “любомудр” Йосип Стахіра, то він 
би, напевно, говорив про конкретні фізичні проблеми, 
наприклад, про “фазові переходи”, “магнітні систе-
ми”, “надплинний гелій”, “невпорядковані системи” 
тощо, де серед усього цього Вакарчук би виглядав 
як “ас”, як “муж” науки. Я про це не вмію, але маю 
достатньо інших аргументів, щоб говорити про ньо-
го як про людину активно присутню у нашому часі, 
нашому суспільному житті, скажімо, як про автора 
багатьох науково-освітніх ініціятив, що одержали 
загальнонаціональне визнання, як про громадського 
і державного діяча, як про витонченого гуманітарія, 
що знає і любить літературу.

П’ятнадцять літ тому Іван Вакарчук один із пер-
ших в Україні запровадив тестові випробування при 
вступі до Львівського національного університету 
імени Івана Франка. Цю форму набору до вищої шко-
ли схвалило Міністерство освіти і поширило по всій 
Україні. Сповненою благородних намірів і завдань 
стала на практиці програма “Обдаровані діти села”, 
що є теж ініціятивою ректора Вакарчука, вона ви-
являє найздібніших випускників сільських шкіл і за-
безпечує їм рівні можливості з випускниками міських 
шкіл для здобуття освіти. 

На перший погляд це мовби штрихи до портрета 
керівника вузу, який шукає якісних форм і методик 
набору студентства, бо має таку службу, та вглянув-
шись глибше у ці форми й методики, ми збагнемо їхній 
моральний, соціяльний сенс, не вузьку локальну, міс-
цевого, а державницького значення поведінку їхнього 
автора. У цьому контексті можна б говорити про цілий 
ряд програм, конференцій, семінарів, спрямованих на 
розбудову університетської освіти, науки, підготовку 
національно свідомих спеціялістів, сказати б, “конвер-
тованих” потребам часу. Іван Вакарчук, ставши рек-
тором Львівського університету з великою і славною, 
кількасотлітньою його історією, опинився між двох 
вогнів. Горів вогонь Франкового духу, що його обері-
гала і не давала йому гаснути українська патріотична 
професура та студентство, і водночас багровіло по-
лум’я космополітичних вчорашніх імперських догм.

За Євангелієм від святого Іоанна Ісус Христос в 
діялозі з юдеями, що занапастили Божий храм і пере-
творили його у дім побутових вигод, сказав: “Заберіть 
оце звідси, і не робіть із дому Отця мого дому торго-
вого!.. зруйнуйте цей храм, – і за три дні Я постав-
лю його!” Відказали юдеї: “Багато літ будувався цей 
храм, а Ти за три дні поставиш його?” Юдеї аж потім 
збагнули, що Ісус говорив про храм Духу. Іванові 
Вакарчукові судилось після імперських плюндрувань 
відновлювати храм української науки.

Першим незламним наказом ректора Івана Ва-
карчука, його духовним імперативом було: “У Львів-

ському університеті мовою викладання є мова укра-
їнська”. Ні! Я не маніпулюю історичними фактами. 
Верховна Рада Конституцію України із Законом у 
ній про державність української мови прийме 1 груд-
ня 1991 року. Ректор “запротоколює” свою позицію 
на рік швидше – у листопаді 1990 року. Після цього          
І. Вакарчук почав запрошувати на роботу тих, перед 
ким досі університетські двері було зачинено. До 
університету прийшли Ярослав Дашкевич, Михайло 
Осадчий, Ірина Калинець, Роман Іваничук і десят-
ки інших. В університеті з’явились п’ятдесятилітні, 
шістдесятилітні і більш літні студенти, тобто ті, що 
вчора були відраховані за “інакомисліє” та “анти-
радянську” діяльність. Так, скажімо, Іван Гель, що 
пройшов університети в тюрмах, тепер ходив склада-
ти заліки та іспити до викладачів, що годились йому 
в онуки. Нині він професор університету.

В університеті відкривались нові факультети, ін-
ститути, кафедри, коледжі, ліцеї. Тільки філологічний 
факультет із п’яти кафедр виріс до дванадцяти. В уні-
верситет чи не на всіх факультетах нормою стало за-
прошувати викладачів з-за кордону, аж поки студенти 
самі не зрозуміли, що нехай наші викладачі і не мають 
такого напускного апломбу, та кращих за них немає. 
Не хочу нагромаджувати цілі низки інших фактів, 
скажімо, відкриття спеціальностей, спеціалізацій, 
спеціалізованих рад тощо, бо всіляка статистика, хоч  
і за себе промовляє, але для свята прожитих літ вона 
все ж суха. Та я і зайвих емоцій остерігаюсь, і юві-
лейного “кадила” не розпалюю. Врешті, є конкретні 
університетські звершення за Вакарчукового ректор-
ства, які вже стали, стають і ставатимуть найкращими 
сторінками історії Франкового храму. В часі брудних 

Привітання від ректора Українського Католицького універ-
ситету о. Бориса Ґудзяка.



6

противакарчуківських “піярів” багатотисячне львів-
ське студентство з власної волі вийшло на мітинг за-
хисту свого Вчителя і стояло до тих пір, поки в Києві 
не отямились міністерські та ще, мабуть, якісь інші 
чиновники. Але отямились тоді, коли над Львовом 
гриміло: “Наш ректор – Вакарчук”, “Вакарчук – наш 
батько!” І цього грому злякались.

Незабаром “в одну громаду скуте” Львівське сту-
дентство вийде на Помаранчевий майдан і не зійде до 
переможного кінця. Неправду говорять нинішні по-
літичні “краснобаї”, що від Помаранчевої революції 
залишилось тільки помаранчеве лушпиння. Ні! Від 
Помаранчевої революції залишились високі та світлі 
ідеали, що проросли в народі. Правда, що лушпин-
ня опадає, бо Революція продовжується... Шлях до 
перемоги завжди важкий, але перемога буде, нехай 
століттями ми йдемо до неї, але ми, навіть і втомлені 
на цьому шляху, не впадемо.

Ці мої слова не треба сприймати як банально уро-
чисті фрази, які нібито “припасовуються” до ниніш-
ньої святкової ситуації. В них зафіксовано настрій і  
позицію нашої молоді, нашого студентства, завтраш-
нього дня народу. У цих екзистенціялах світоглядних, 
політичних, ідеологічних, у вирі життя щоденного, 
але і в інших сферах, скажімо, соціяльних, тобто в 
“ламанні голови” про покращення умов життя в сту-
дентських гуртожитках, про збільшення авдиторного 
фонду тощо, чи про забезпечення навчального про-
цесу літературою не заужитою, а – новітніх методик 
та інтерпретацій сучасного стану науки, власне, в 
оцьому розлогому контексті й слід розглядати постать 
ректора, кому судилося не просто бути ректором, а 
будівничим нового храму науки.

Святий Іоанн сказав: “Хто робить за правдою, той 
до світла йде!...”. Це християнські “глаголи”. “Глаго-
ли” від Вакарчука за сенсом своїм співзвучні. При-
гадую, на одному із розширених засідань ректорату, 
де були керівники всіх університетських канцелярій, 
де кожен “дістав на горіхи”, після всього своїм зовні 
спокійним, майже умиротвореним тоном Іван Олек-
сандрович сказав: “нічого більше понад те, що вам на-
лежиться за службою, не робіть, і все буде добре”.

Екскурси в біографію Івана Вакарчука промовисті 
і повчальні. Зрозуміло, що всіх навіть найефектніших 
сюжетів цього життя зараз не охопити. Але хоча б 
такий: у січні 1989 р. професор Вакарчук приймає 
іспит зі своєї квантової механіки, а в той час, без його 
волі і майже приховано від нього, колектив фізичного 
факультету, без команди “з верху”, висуває його  кан-
дидатом у народні депутати СРСР. Професор Вакар-
чук і досі дивується: “Я, який не читав комуністичних 
газет, не маючи навіть запасу тогочасної політичної 
лексики, опинився в дивній і незручній для себе си-
туації”. Та незабаром з’являться не тільки лексика, 

але й чітка депутатська позиція. Мов “триє царі” не 
зі Сходу, а з Заходу – Ростислав Братунь, Роман Фе-
дорів, Іван Вакарчук поїдуть до Москви руйнувати 
царсько-комуністичну імперію. А паралельно буде 
Вакарчукова участь у Народному русі України, по-
движницька підтримка від православного Вакарчука 
виходу греко-католицької церкви із підпілля та її роз-
будови. Далі вже буде вир розмаїтої громадсько-сус-
пільної роботи  у найрізніших сферах.

Сучасне складне і часто несподіване у своїх по-
літичних і всіляких інших драмах життя в умовах 
побудови незалежної України вимагає поведінки та 
чину, ресурси яких закладено у нас кожному. Тільки б 
кожен з нас хотів самовіддано, любовно, з моральним 
обов’язком своєї присутности в цьому житті робити 
те, що кожному належиться робити. З цього, часто 
малого й, може, непомітного, починаються діяння 
великі. Саме у цьому величавість і краса людська. 
Саме в цьому й увесь Вакарчук, який, наприклад, 
у Народному домі Верховини Івано-Франківської 
області міряє кроками сцену, аби не забракло кабе-
лю для озвучення залу при проведенні Франкового 
конгресу. Іван Вакарчук дав усій Україні “відкритий 
урок”, як народ повинен шанувати геній свого сина. 
У Львові, Нагуєвичах, Коломиї, Косові, Верховині, 
Криворівні, себто у своєрідних епіцентрах Франко-
вого життя, відбувався світовий конгрес “Дух, наука, 
думка, воля”, головою і організатором якого став Іван 
Олександрович Вакарчук. Франкознавці із сімнадця-
ти країн світу були вражені: “невже це відбувається 
в Україні?” А це таки було в Україні при світлі генія 
Франка за участю кількох сотень франкознавців. При 
світлі Франка Ви розбудовуєте храм Його.

Вельмишановний Іване Олександровичу, вітаючи 
Вас із Вашим святом красиво прожитих літ, я хочу усі 
ці сказані слова і ті, що мав би ще сказати, розділити 
між Вами і Світланою Олександрівною, вченим-фі-
зиком і педагогом, прекрасним художником, а голо-
вне – прекрасною дружиною і матір’ю прекрасних 
синів Святослава та Олега. Так Бог дав, що Ви мов 
одного батька діти: Світлана Олександрівна та Іван 
Олександрович. Хай не буде переводу Вашому роду. 
Многая і благая Вам літ.

Світлини до статті – Василя Рогана



7

²ÑÒÎÐ²ß

7

Сезоном 1928/1929 р. Курбас, за його власним 
визначенням, віддавав данину комедії: “Тепер готу-
ємо “Веселе ревю харківських буднів”… Я сам буду 
ставити комедію – сатиру з життя англійської коло-
ніальної армії… та нову п’єсу Юрія Олеші “Змова 
почуттів” [1]. На початку осені ця теза уточнюється: 
“До жовтневих свят театр готує веселе ревю – “Хар-
ківський ярмарок” (назва не остаточна). П’єса ця… 
зроблена колективом робітників та режисерів теат-
ру… Наприкінці листопаду Харків побачить оперету 
Балабана (артист “Березоля”) “Королева невідомого 
острова” (музика Крижанівського), “Зразковий пан” 
Газенклевера” [2]. “Мина Мазайло” тріумфально за-
вершував третій харківський сезон, а ревю “Алло, на 
хвилі 477” (9 січня 1929) стає його зенітом. 

Звертають на себе увагу оприлюднені за пів року 
перед тим Курбасові наміри відсвяткувати якраз та-
кою виставою чергові роковини революції. Вже ми-
нулорічний “Жовтневий огляд” своїм мистецьким 
змістом наближався до естрадного видовища (хіба 
що його пафос був іншого ґатунку). Логіка керівника 
“Березоля” пов’язувала свято державне і театраль-
не, а жанр огляду видавався найкраще придатним 
для цього. По прем’єрі першого українського ревю 
виявилося, що влада має зовсім іншу логіку. І Кур-
басові довелося докласти чималих зусиль, аби хоч 
трохи знівелювати гнітюче враження від звинува-
чень першого опусу нової харківської режисерської 
генерації (В. Скляренко, Б. Балабан, Л. Дубовик,                  
К. Діхтяренко) в “оспівуванні буржуазного розкладу 
й гнилизни”, які нібито культивувала березільська ви-
става. Відчувалося намагання “громити” “Березіль” з 
ідейних позицій, навіть авторитет М. Скрипника тут 
нічим зарадити не міг. Щоправда, на диспуті 1929 р. 
нарком освіти висловився з приводу “Алло, на хви-
лі 477” надто обережно: “Я не згоден з негативною 
оцінкою “Алло, на хвилі”, – але його воліли “не по-
чути”. Охочих відмовити собі у задоволенні заки-
нути театрові пропаганду “буржуазного розкладу” 

“ÀËËÎ, ÍÀ ÕÂÈË² 477” – 
ïåðøå óêðà¿íñüêå ðåâþ

було не надто багато. На шпальтах газет і журналів 
поодинокі автори розлого розводилися про “зраду 
революції, революційного мистецтва”. Дехто, при-
міром, М. Корляків, використовував у своїх кпинах 
тексти самого Л. Курбаса та В. Меллера, намагаючись 
надати темі “зради” особливо нігілістичного відтінку. 
Вражений і ображений Курбас удруге забирає слово 
на театральному диспуті 1929 р., щоби з’ясувати по-
зиції та адекватно оцінити події. 

 Дбаючи про розбудову в Україні масових демо-
кратичних мистецтв – цирку, естради (чим він пере-
ймався ще у Києві, коли створювалася “Шпана”), 
– Курбас висуває концепцію виникнення основних 
різновидів “легкого” жанру і навіть  пропонує  їхню 
приблизну типологію: “Естрада, цирк, і подібні до них 
заклади вимагають особливого специфічного зв’язку 

Наталія ЄРМАКОВА

Мар’ян Крушельницький – Свинка та Йосип Гірняк – Лящ у 
виставі “Алло, на хвилі 477”. “Березіль”, 1929 р.



8

з усіма певними ідеопсихологічними і національними 
особливостями даної країни. І от ви подивіться, яка 
робота стоїть перед нами. Ми бачимо, що в інших 
культурах існують певні форми, на російській естраді 
є “лапотники”, є “фрачные”, є “эксцентрики”, є “блуз-
ники”, є “рваные”. Що ми можемо з цього взяти? … 
Що ми робимо? Ми вигадуємо, ми експериментуємо 
такі маски, які б, на наше міркування, могли мати пер-
спективу, прищепитися, як певна стандартна форма, 
яка могла б піти по клюбах і естрадах, на заводах і 
т. інш., і бути популярною, цікавою, як “Петрушка”, 
цікавою, як інші маски і жанри на російській естраді” 
[3].  Врешті Курбас пропонує конкретний план дій, 
послідовно його реалізує. 

Трохи згодом, аналізуючи результати, самокри-
тично погоджуючись, що “Березолеві” не пощастило 
стовідсотково опанувати специфіку ревю, Курбас ви-
окремлює у дебюті харківського режисерського мо-
лодняка також і безсумнівні набутки. Найвагоміший 
серед них – конферанс студентів Ляща (Й. Гірняк) 
та Свинки (М. Крушельницький), “масок”, на яких 
фокусувалися прикметні  ознаки жанру. Вони, сказати 
б, утворювали “підмурівок” для подальшої жанрової 
надбудови. Навіть більше: саме із цими сценічними 
постатями якнайкраще асоціювалися перспективи 
національного ревю, особливо, якщо зважити на ви-
сокі мистецькі кондиції цих персонажів (давалася 
взнаки роками напрацьоване у “Березолі”, розвинене 
відчуття стилю). І Курбасові не бракувало підстав 
твердити, “що коли ми зробимо те, що хочемо, цебто, 
коли покажемо наступного року у другій програмі 
“Алло” (яке буде може інакше зватися), ще раз “Ляща 
і Свинку”, як ми будемо розробляти лябораторно ті 
фігури, студіюючи і перевіряючи їхню органічність 
і їхню перспективу, перевіряючи на легкості їхнього 
сприймання глядачами, то ми певні, що доб’ємося 
того, що і “Лящ і Свинка” будуть цікавими маска-
ми, на які з цікавістю будуть дивитись і які будуть 
капітальною формою, що вросте в наш мистецький 
здобуток”[4]. 

До ґенези спритних харківських хлопців виявив 
неабияку цікавість В. Хмурий, чиї висновки видають-
ся особливо влучними. “Лящ і Свинка цілком нові 
персонажі в українському театрі, що не знав зовсім 
естрадних форм. При тому їхня театральна природа 
цілком оригінальна. Вона не виходить ні з відомих 
естрадних форм російського театру, ні з якогось іншо-
го. Обидва ці студенти родаки хіба тому бурсакові, що 
ходив колись із староукраїнським Вертепом, і може 
штовхнув театр на те, що перші персонажі україн-
ської естради народилися студентами. В такім разі 
тут маємо культурну традицію національну, як “Галло 
на хвилі 477 метрів” трансформує інтернаціональну 
форму ревю”[5]. 

Спостереження В. Хмурого конче важливі самою 
лише спробою “розчути” у виставі відлуння тради-
ційної культури. Засади тодішньої панівної ідеології 
не налаштовували чекати від партійного керівництва 
схвалення асоціяцій. Такі порівняння могли радше 
роздратувати, адже “легітимною” минувшину робили 
мотиви “класової боротьби”, ясна річ, відсутні в об-
разах бурси, Вертепу. Тому припущення В. Хмурого 
і його схвальне сприйняття гіпотетичного родоводу 
Ляща і Свинки набувають особливого сенсу. У чи-
малому колі дописувачів тих літ видається він сам 
єдиним, хто спромігся зауважити подібну ґенезу. Зна-
чно “адекватнішими” панівній ідеологічній доктрині 
були, приміром, такі погляди на спритних харківських 
студентів: “Їм інститути кінчати треба, а не по ревю 
гопачки вистрибувати. А коли для інститутів із них 
користі нема й не буде, – гнать їх треба із інститутів, 
нехай будуть не “бродячими студентами”, а просто 
бродячими. Але тоді вони, звичайно, й не “симпа-
тичні”, і дуже шкода, що в ревю замість обивателя 
з’явився конферансом люмпен”[6]. Характерні ознаки 
партійного догматизму озивалися не лише у цьому 
пасажі, – вони дедалі частіше позначали нові рецен-
зентські виступи. Але це не могло зупинити Курбаса, 
який продовжував шукати засоби жанрового, стильо-
вого, формального оновлення національної сцени. 

Він несподівано для багатьох виявив прекрасну 
обізнаність у специфіці естрадних жанрів. Приміром, 
переконливо обстоював пріоритетну роль куплета і 
висунув цілком слушну програму його трансформації 
відповідно до потреб національного театру: “Щодо 
“куплетів” і “частушок”, то ми шукаємо форм, що, 
будучи національними, легше засвоювалися б ма-
сами. Ми знаходимо коломийки в багатстві нашого 
фольклору. Я згоден з т. з., що на цей раз вони не зо-
всім вдало вийшли, але коли ми розробимо питання, 
так званих, коротких полтавських пісень, коли наші 
письменники навчаться писати легкі коломийки (за-
раз вони не вміють писати), ми матимемо специфічну 
форму “куплету”, який за своїм національним похо-
дженням легше буде сприйматися на Україні, аніж 
чужі “частушки”[7].

 Привертає увагу, крім усього, те, що знаний ре-
жисер – авангардист засвідчив таку прихильність до 
фольклору. Цей факт насправді набагато виразніше 
характеризує реальний зміст його фахової позиції, 
аніж деякі дослідження, де щедро міфологізується по-
стать видатного майстра. (Адже тема “відрази” Кур-
баса до традиційної культури залишається провідною 
у колах недостатньо обізнаних критиків мистецтва 
“Березоля”). У згаданих висловлюваннях Курбаса 
принциповими також є його спроби пов’язати пер-
спективи національної естради із досвідом сучасних 
европейських та американських популярних видо-



9

вищ. Апелюючи до українського мелосу, коломий-
ки, як унікальної форми музикування, Курбас далі 
говорить: “Ми даємо змогу… літераторам привчати-
ся легко писати, писати для естради, ми привчаємо 
режисера опановувати легкий жанр і розвивати його, 
привчаємо актора це грати, привчаємо музиканта до 
сучасної індустріальної ритміки, як вона на сьогод-
ні закріпилася, напр., в американських танках, ми 
привчаємо їх використовувати для цього українську 
народну мелодію, і таким способом намагаємось не 
відкидати нашого майбутнього багатства культури, 
а, навпаки, використати для нього все, що є цінне в 
нашій народній культурі”[8]. 

Перебуваючи у Німеччині рік перед тим, керів-
ник “Березоля” відвідав кілька таких вистав. По-
перше, познайомився у Берліні із французьким ревю. 
“Програма парижан складалася з цілого ряду окре-
мих вокальних, балетних, акробатичних і музичних 
виступів, інсценізацій комічних сценок і низки май-
стерної еквілібристики. Все це було пов’язане сло-
весними інтермедіями, блискучим гумором, чаром 
модного тоді балету “герлс” і багатством сценічної 
техніки… Вся вистава була зразком майстерності 
монтажу окремих і різних жанрів та демонстрацією 
високої техніки й культури виконавців”[9]. До цьо-
го слід додати враження від перегляду німецького 
вар’єте на Курфюрстендам, згадуване Й. Гірняком. 
(У своїх “Споминах” Й. Гірняк пише про його з Кур-
басом відвідини вистави “Актори”. Це – помилка. 
М. Райнгардт здійснив цю поставу лише через рік. 
Й. Гірняк міг її бачити 1928 р., але без Курбаса). 
Можливо, керівник “Березоля” бачив й інші вистави 
подібного типу; у самому лише Берліні наприкін-
ці 20-х років було майже сто вар’єте. Курбас улітку 
1927 р. отримує непогану нагоду сфокусувати увагу 
на типології та логіці таких видовищ, шкалі їхніх 
естетичних вад і досягнень напередодні репетицій 
березільського ревю. Завдячуючи розвиненій здат-
ності трансформувати й адаптувати будь-які художні 
враження задля потреб “Березоля”, Курбас добре зо-
рієнтував колектив у проблематиці “легких” жанрів. 
(Так варто сказати і про В. Меллера, який не гірше 
відчував специфіку подібних видовищ).

Не зайвим було б згадати і високий рівень бере-
зільської культури, який давав змогу постановникам 
правильно оцінювати природу ревю як дивертисмент-
ну і будувати виставу за “номерним” принципом. А 
“номер”, як відомо, найперше потребує вигадливости, 
“блиску і шику” виконання. І таких майстерно зро-
блених “номерів” у виставі не бракувало, що визна-
вали навіть найнепримиренніші рецензенти. Справді, 
годі було зігнорувати, приміром, циркову віртуозність       
Б. Балабана, коли той майстерно жонглював чашками. 
Мало хто з критиків не зауважив хоча б один такий 

“номер”, проте далеко не всі спромагалися адек-
ватно оцінити загальний доробок театру на новому 
мистецькому терені. Характерним прикладом може 
слугувати такий пасаж: “Як найбільше досягнення 
вистави треба відзначити кілька естрадних “номерів” 
актора Балабана. Особливо це стосується його танків 
– карикатур на сучасні буржуазні танки” [10]. Приро-
да естетичної “цноти” наведеного зауваження цілком 
зрозуміла, навіть більше – подібні “розмірковування” 
траплялися дедалі частіше, їх вважали іманентною 
ознакою ідейно витриманого відгуку. Але це зовсім 
не означає, що відповідне налаштування ставало на 
заваді гідній оцінці елементів, з яких складалося бе-
резільське ревю. 

 “Номерний” принцип потребує технологічної до-
сконалости, а зовсім не стилізації прийомів. Своєрід-
ний естрадний шарм утворюється завдяки технічній 
довершеності, без якої все невідворотно обертається 
на вульгарну аматорщину. “Березіль” був захищений 
від цього рівнем виконавської культури, що критика 
змушена була визнавати. “Щодо акторів, то бере-
зільців ми взагалі маємо за перспективних майстрів. 
Гірняк, Крушельницький, Чистякова, Мілютенко, що 
заступив Балабана, нам добре відомі, і слід визна-
чити, що в цій поставі вони показали свою, відому 
киянам, чудесну техніку. Особливо це треба сказати 
за Чистякову, що і танцює, і грає на роялі, і заразом 
легко веде свою ролю”[11]. 

Звернення до видової специфіки березільської по-
стави дає змогу виокремити у її художньому арсеналі 
такий помітний чинник як імпровізацію, культиву-
вання якої в “Алло, на хвилі 477” було очевидним. 
Насамперед це стосувалося Ляща та Свинки. (Тут не 
зайве згадати зауважену П. Руліним особливу мане-
ру подачі, яка уточнює суттєвий нюанс акторських 
підходів: “обидва мали безперечний успіх у гляда-
чів не так може змістом своїх ролей, як витриманим 
економним їх подаванням”[12]). Привертала увагу 
імпровізаційність виконання і у В. Чистякової, що 
вражала багатством “темпераменту й живого завзяття 
від тієї невимушеної арлекінади, що від неї веде свій 
початок театр огляду, як прототип імпровізаційного 
театру”[13]. Про цю актрису М. Хвильовий гово-
рив з особливим піднесенням: “Сьогодні бачив гру 
артистки Чистякової – незрівнянна модернізована 
парижанка”[14]. (Йдеться, ясна річ, про майстерну 
стилізацію, наближену до визнаного паризького зраз-
ка). До сміливих порівнянь вдавалися й інші автори. 
Приміром, Ю. Меженко, звертаючись до двох мос-
ковських постав ревю, наполягав, що “тут особливо 
вдається бачити, наскільки “Березіль” стоїть вище не 
тільки в формальному дотепі, а в цілому ідеологічно-
му настановленні. Якщо московський театр зробив, 
хоч дорогу на гроші, але й беззмістовну, безглузду 

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



10

забаву, то “Березіль” дійсно подав багато соціальної і 
побутової сатири актуальної і гострої”[15]. При всьо-
му тому сконцентрованість митців на  майстерності 
виконання окремих “номерів” мала врівноважуватися 
додержанням певного стилістичного вектора; тим 
більше, що ці “номери” часто були стилістично різ-
ноплановими. Результати праці над “Алло, на хвилі 
477” виявили як прагнення відшукати естетичний 
“знаменник”, так і серйозні вади у загальній струк-
турі сценічного твору. Саме жанр видовища становив 
найбільшу фахову проблему для постановників. Гля-
дачеві впадала у вічі примхлива естетична “факту-
ра” вистави, те, що “гротеск, буф, феєрія, характерні 
сценки, куплети, танки, естрадні номери, пантоміма, 
рекламно-плакатність – її складові частини” [16], але 
всій цій “суміші” бракувало жанрової та стилістичної 
підпорядкованости. Брак опанування естетичними 
законами, за якими окремі “номери” “збираються” у 
ревю, був надто помітним.

Усе це, однак, не заважало глядачам виявляти 
неабиякий інтерес до “Алло, на хвилі 477”. Дій-
сно, коли йдеться про демократичні жанри, до яких 
належало березільське ревю, найпершим прямим 
творчим результатом слід вважати реакцію публіки. 
Відомо, що ця вистава викликала не лише прихиль-
ність – любов глядача, який скучив за яскравою теа-
тральною розвагою, а тим більше – опертої на теми 
і проблеми сучасного життя. Ідеологічний чад, при-
множений вимогами ідейного аскетизму, зречення 
самого мотиву радости життя, нормальних людських 
зацікавлень і цінностей – усе це ніби перекреслю-
вала вистава нехай художньо не досконала, однак 
наснажена молодим творчим азартом і безумовною 
щирістю. 

Водночас, на думку деяких критиків – ригористів, 
ця “капустяна” (за певними ознаками) вистава була 
естетською. Навіть близький до театру дописувач 
–  Й. Шевченко міг зверхньо кинути: “Загалом же 
“Алло” – для “Березоля” спектакль досить порожній, 
перебільшено естетський”[17]. “Капустяний” при-
смак давався взнаки упродовж розвитку всіх сценіч-
них подій, щедро апелюючи до культурного життя 
столиці. “Непогано виконана реклама журналу “УЖ”, 
для того поставлено спеціальний танок і написано 
окрему пісеньку. Дуже органічно зроблено також ре-
кламу “Літературному ярмарку”. Двома фразами від-
значено книжку “Романов і провістей” “Українського 
робітника” та европейський формат “Вістей”. Рекла-
мують, крім того, і окремих письменників: Остапа 
Вишню, що є героєм цілої феєрії, а також на пам’ять 
– Хвильового, Досвітнього, Йогансена, Смолича” 
[18]. Цей тематичний шар, окрім усього іншого, мав 
у виставі цілком  конкретний візуальний вираз, про 
що свідчать ескізи В. Меллера (“зарисовки сценок 

із життя артистичної богеми, шаржі на відомих теа-
тральних діячів”) [19]. 

Поза сумнівом, “капустяне” забарвлення сценіч-
ного видовища здатне також “помститися” непорозу-
мінням із пересічними глядачами (а вони, як правило, 
становлять більшість театрального загалу), коли вони 
бувають не в змозі “дешифрувати” частину жартів, 
ситуацій, алюзій. Особливо цей момент загострився 
на гастролях. “Натяки, хоч і дотепні, на окремих осіб, 
відомих у харківських літературних колах, лишаються 
незрозумілі для глядача, тим більше київського” [20], 
викликаючи у частини непосвяченої публіки деяке 
роздратування. Її щирий інтерес підтримувало інше 
– темперамент, винахідливість барвистого видовища. 
Всі прекрасно розуміли, що виконавці не естрадні, а 
драматичні актори, а цей фактор серйозно впливав на 
загальний ефект. Для самих березільців ревю “Алло, 
на хвилі 477” було нагодою краще відчути межу, що 
віддаляє їх, акторів драматичного театру, від фахівців 
у галузі видовищ іншого типу. “Ревю для “Березоля” 
було останнім кільцем і для вишколення актора на 
всіх театральних жанрах, і в царині жанрових експе-
риментів у плані збагачення одного на жанри нашого 
театру. Далі ревю драматичному театрові нема куди 
йти” [21]. Перемогу самої трупи у цьому випробу-
ванні визнавали незаперечною. 

Особлива увага в “Алло, на хвилі 477” приділя-
лася хореографії (над I та III діями працювала чешка 
Кауферова, над II – Б. Балабан). Навіть більше – саме 
довкола танців – “емблематичного” атрибуту будь-
якого ревю – зчинився несамовитий рецензентський 
галас; танці якраз і спровокували найгостріші пре-
тензії до вистави. “Буржуазність” найбільше заки-
дали хореографічному плану, розцінюючи появу на 
кону  вітчизняних “girls” як пряму загрозу радян-
ській моралі. Зразки такої культури у соціялістичному 
Харкові годі було ще десь побачити, що особливо 
збуджувало публіку і “зваблювало” до кількаразових 
відвідувань спектаклю. Попри шалений успіх, гідно 
оцінити ступінь хореографічної вправности бере-
зільських актрис міг не весь глядацький загал. Однак 
для найобізнанішої частини  критиків не лишився 
непоміченим “новий момент, що так само притягнув 
велику увагу публіки…сім акторок “Березоля”. У їх 
виконанні почувалося багато гнучкості, вміння до-
держати відповідних ритмів і бракувало механізації, 
властивої вмілости західних спеціалісток; та за остан-
нє й не доводиться жалкувати. Але разом із тим тлом, 
що подав їм художник, разом із музикою Мейтуса 
та Крижанівського вони були один із найперших та 
найсвіжіших моментів вистави” [22]. 

Основою хореографічного плану були популярні 
у ті часи побутові танці: шиммі, чарльстон, танґо, 
фокстрот. Без перебільшення, саме пластика, рух, 



11

хореографія здебільшого створювали святкову ат-
мосферу. Це при тому, що режисери-початківці на-
магалися врахувати вимоги “парткерівної естетики”. 
Мабуть, тому у виставі траплялися дещо незграбні 
рішення, що давали нагоду  критикам-обскурантам 
познущатися із театру: “Чотири піжони в тірольках, 
вдарили зліва направо чичотку, зробили вигляд ніби 
щось співають, вийшли двоє молодих у юнгштурмів-
ках – і плакат: “Всі до лав Авіахему”. Чи переконує 
це? Ані трішки!” [23]. 

Відсутність певної традиції давалася взнаки, але 
не зупиняла березільців. Врешті, в історії колективу 
було безліч прецедентів, які допомагали вирішувати 
нові творчі проблеми, робили митців якнайкраще під-
готованими до зустрічі із новим жанром. “Елементи 
ревю тільки у важчій формі “Березіль” уже викорис-
тав у “Шпані”, де до основного сюжету були приєд-
нані чотири інтермедії. Але тільки у “Алло, на хвилі 
477” використано найпривабніші елементи ревю, як 
видовища, та запроваджено у обережній формі перші 
girls на українській сцені” [24]. Тут годилося б, крім 
очевидного перегуку із “Шпаною” (можливо, з “Мі-
кадо”), зауважити більш ранній досвід опанування  
пластикою колективних масових рухів, найперше 
–  “Газу”, що виразно асоціювалися із т. зв., “тан-
ком машин” – важливим джерелом хореографічної 
мови “girls”. Нарешті, практичну користь щоразу 
підтверджував (традиційний для виробничої ситуа-
ції  “Березоля”) тренаж (у тому числі й пластичний) 
– обов’язковий упродовж усіх років існування колек-
тиву. Професійну готовність до будь-яких формаль-
них експериментів визнавали нормою керованого 
Курбасом театру. Можливо, особливу прискіпливість 
у хореографічній сфері викликало те, що з 1929 р. 
у Харківській опері працював “винахідник” “танку 
машин” – М.Фореггер, а, отже, від початку роботи 
над “Алло, на хвилі 477” сформувався принципово 
важливий (саме для цього пласту вистави) контекст.

Курбас, мабуть, дещо ризикував, доручивши де-
бютантам поставу першого українського ревю. По-
чати з того, що він добре оцінював творчі можливості 
тільки Б.Балабана, і то –  як актора. В. Скляренко, 
Л. Дубовик і К. Діхтяренко на той час – новачки 
не тільки у режисурі, але й у “Березолі”. Текст 
майбутньої вистави  вони складали самі, спів-
працюючи із М. Йогансеном – єдиним у їхньому 
колі професійним літератором. Троє із чотирьох 
дебютантів відповідали за окремі дії: В. Скляренко 
– за I, Б. Балабан – за II, Л. Дубовик – за III. До напи-
сання текстів залучали К. Діхтяренка. На жаль, саме 
цю ділянку одностайно визнавали найвразливішим 
місцем вистави. (Серед найпоміркованіших можна, 
приміром, навести слова П. Руліна, який називає 
текст веселим, але недотепним). Проте траплялися 

у рецензіях на “Алло, на хвилі 477” судження, де про 
літературні вади говорили значно конкретніше, не 
уникаючи оприлюднення причин: “Надто багато ува-
ги… приділено законові про квартплатню. Не смішні, 
– бо старі, –  дотепи про погані бруки та асенізаційні 
бочки. Це часткові огріхи, що не надто відбиваються 
на цілому ревю. Ми вважаємо, що від першої спроби 
більшого чекати було б несправедливо” [25]. Весь 
тематичний шар, головним чином, I дії насправді по-
мітно хибував на дріб’язковість: “Універмаг – нема 
краму; брук харківський – поганий, що й говорити; 
візник – “мерсі”, думає купити собі таксі; калоші – що 
їх нема в Харкові; бандити – це харківська фауна” 
[26]. Однак, ці закиди можна розцінити і як певне 
намагання накинути виставі інші жанрові функції. 
Сатиричні обертони, врешті, могли і бути, і не бути 
присутніми у ревю. Але, попри все це, для постанов-
ників “Алло, на хвилі 477” більше важила проблема 
сценічної подачі тексту.

Що ж безпосередньо відбувалося на кону? З яких 
складових утворювалося перше українське ревю?

Згадок про це лишилося обмаль. Окреме місце 
посідають враження Р. Черкашина, який, окреслюю-
чи окремі епізоди вистави, змальовує ревю як явище 
радше гумористичної, аніж сатиричної природи. 
“Перша дія мала назву “Галопом по Харкову”. Скла-
далася вона зі сценок-мініатюр, у яких висміювалися 
різні вади: канкан психопаток, куплети в універмазі, 
куплети розтратника, танок і куплети халтурників-
малярів, розгорнутий епізод “Автошлях” з романсом 
коня, куплетами бандитів, гонитвою та куплетами 
жінок. Пародійний “Романс коня” на мотив попу-
лярної російської пісні “Ямщик, не гони лошадей” 
співав я. Мій кінь з докором звертався до візника: 
“Ванько, не жени ти коня”, нарікаючи на конова-
ла, що позбавив його шансів на взаємність кобили. 
“Кінь” утворювався сценічно дотепним засобом, за-
позиченим з циркової клоунади” [27]. Епізоди ревю 
“пов’язувалися” між собою конферансом Ляща та 
Свинки – харківських гідів. “Немов би мандрую-
чи вулицями міста, вони коментували епізоди, що 
розігрувалися на сцені. Лейтмотивом цієї дії був 
їх дует “Харків, Харків, де твоє обличчя”, транс-
формація у сатиричному ключі цілком серйозного 
вірша П. Тичини, в якому поет схвильовано роз-
мірковує про разючі суперечності республіканської 
столиці, сусідстві у ній старого і нового” [28]. Саме 
I дія (більше за інші) наближалася до жанру ревю. 
Її головна хиба –  не завжди оригінальні й навіть 
заяложені репризи, враження від яких, правда, дещо 
нейтралізував жвавий темпоритм, виразне актор-
ське виконання. Перші сцени трималися, головно, 
винятковою енергією конферансьє, які не давали 
навальній дії захлинутися.

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



12

 Після антракту глядачі ніби опинялися у велико-
му американському готелі. “Прообраз американського 
ревю поставав у діалогах спритних й дотепних служ-
ників готелю, кмітливих хлопців. Один готельний бой 
– Б.Балабан, другий, його приятель, – В. Чистякова” 
[29]. Епізод розгортався за законами класичного кло-
унського антре, із залученням прийомів музичної екс-
центрики. Персонаж В. Чистякової “був “дурником”, 
що, очевидячки, вперше потрапляв до розкішного но-
мера люкс. Величезні чемодани актори тягли по сцені 
під музику якогось “уан степу”. До того ж, Б. Балабан 
блискуче відбивав чечітку, а бой Чистякової повсяк-
час збивався з темпу й ледь не гепався… Її малюк 
підходив до роялю, відкривав обережно кришку…і 
починав пробувати правицею “Собачий вальс”. Потім 
приєднувалася друга рука… Але тут починало відбу-
ватися щось неймовірне: руки боя – того, що сидів за 
роялем, грали все більш впевнено. “Собачий вальс” 
набував у виконанні актриси концертної віртуозності: 
з гліссандо, з октавними пасажами, трелями, транспо-
нувався в інші тональності. Проте вираз обличчя боя 
був конче переляканим. Натомість, двома ефектними 
акордами – фортіссімо бой закінчував свій музичний 
номер й падав “непритомний” назад зворотнім куль-
бітом!” [30]. Усе подальше прибирання покою супро-
воджувалося дотепним обіграванням “страху” героя 
перед “підступним” чорним блискучим чудовиськом. 
Епізод створювався за законами класичної музичної 
клоунади, а наслідування принципів циркового антре 
позначилося і на підходах до текстової частини II дії 
– слів тут було обмаль. 

 Очевидно, що принципи побудови обох дій істот-
но відрізнялися. Їх єднали тільки Лящ та Свинка, які 
остаточно щезали наприкінці американського епізоду. 
Третя дія з двома попередніми, практично, вже не 
мала нічого спільного. Її сюжет розвивався довкола 
пригод центрального героя, а характер подій радше 
був водевільним. Герой – напевно найпопулярніша 
тоді в Україні особа – Остап Вишня. “Завзятий мисли-
вець, Вишня з двостволкою у руках вибирався до лісу 
на полювання. Перед глядачами розгорталася лісова 
феєрія, з фантастичними пригодами, що чекали героя. 
Танцювала різна дичина, співали похмурі куплети 
сови. Мисливець потрапляв до ресторану “Пекло”, 
де чув арію Вельзевула. Закінчувалася вистава арією 
самого Остапа Вишні” [31]. 

Допомога Курбаса, високий професійний рівень 
трупи, яскрава музика Ю. Мейтуса (I та III дії) і 
Б. Крижанівського (II дія) сприяли загалом успіш-
ному дебюту молодих режисерів. Нарешті, їм ви-
нятково пощастило із художником. В.Меллер цього 
разу здійснив один із найвдаліших своїх театраль-
них проєктів. “Ми вважаємо, що це найкраща ро-
бота зі всіх відомих нам праць найкращого нашого 

театрального художника. Без перебільшення: такого 
багатства світлових ефектів, такої феєрії українська 
сцена ще не бачила. Знову ж мимоволі напрошується 
порівняння з московськими ревю і воно зовсім не 
на користь останніх” [32]. П. Рулін теж вважав най-
кращою у спектаклі роботу саме художника, який 
“зумів подати таку динаміку електрики, таку розкіш 
світла та фарб, що вони по суті найбільше вплинули 
на глядача. Рівнобіжно з ходом моторної увертюри 
дедалі більше електрики розливається по сцені, утво-
рюючи таку своєрідну гармонію світла й звуку, що не 
дивними були ті оплески, які доводилося чути при 
кінці цієї увертюри” [33]. Вистава рясніла вигадли-
вими й різноманітними “електричними чудесами”. 
Всі рецензенти визнавали великий успіх художника 
попри вкрай обмежені можливості “Березоля”: “при 
бідних технічних і невеликих матеріальних ресурсах 
театру він все ж таки дав “тон” і характер зовнішньо 
ефектного ревю” [34]. 

Загальне сценографічне вирішення “Алло, на хви-
лі 477” передбачало реалізацію кількох конкретних 
завдань. “Монтажність матеріалу, удаваність плану 
потребували максимально лаконічного оформлення, 
яке не зв’язувало б собою швидкої зміни дії. Тут театр 
в цілому і зокрема художник не зв’язані екзотичним 
спрямуванням текстового матеріалу (як у “Мікадо”). 
Отже завданням митця було, передусім, підкреслення 
зміни темпів, що й досягалося характером освітлення 
та характеристичністю костюмів” [35].

 Порівняння із “Мікадо” є не випадковими. За 
Д.Чукіним, остання робота В. Меллера стала етапом 
у розвитку сценографічної культури “Березоля”, яка 
єднала спектаклі “Седі”, “Мікадо” й “Алло, на хвилі 
477”. Йшлося про вплив предметного світу на за-
гальну організацію сценічного середовища. Заува-
живши його помітно дієвішу роль, автор водночас 
підкреслює: “Прихід речі в оформлення не одразу 
заперечив методу будови спектаклю на ритмічному 
строї оформлення. Але й тут митець відкинув само-
обмеження, ускладнивши, збагативши всіляко па-
літру новими засобами. Однією з яскравих спроб в 
цьому напрямку є оформлення “Алло, на хвилі”… 
Таким чином, старий випробуваний метод… моди-
фікуючись, набрав нових форм, нових специфічних 
особливостей” [36]. 

Речі в “Алло, на хвилі 477” були представлені 
мінімально. Стрімкість дії, численні танцювальні 
епізоди вимагали граничного вивільнення простору 
сцени. “Звичних декорацій не було. По ходу дії з’явля-
лися лише ігрові деталі. Ефектне враження справляло 
велике, на всю сцену світлове коло з електричних 
лампочок, які могли одна по одній так швидко спала-
хувати й гаснути, що коло немов би оберталося. Нині 
подібним дивом нікого не вразиш, а тоді цей світло-



13

вий трюк викликав захоплені оплески. На яскраво 
освітленій сцені мальовниче видовище утворювали 
барвисті костюми численних персонажів” [37]. Влас-
не, рух героїв у яскравих костюмах разом із складною 
й динамічною партитурою освітлення, підтриманою 
синхронізованим розвитком музичних форм, утво-
рили систему калейдоскопічних картин, подеколи 
ритмічно співвіднесених. Часто ритмічну зміну у 
сценічній дії провокували якраз світлові ефекти. І 
світлове коло зовсім не було лише зразком залучення 
технічного прийому. Електрика тут існувала не лише 
як засіб. Її знакова роль на березільському кону в цьо-
му випадку була особливою. 

Специфічну мову ревю березільці все ж таки 
опанували попри різні хиби та недоліки конкрет-
ного результату. Театр набував нового досвіду – на-
буток, ціна якого нічим не може бути виміряною. 
“Березіль” ще повертатиметься до жанру ревю, але 
вистава 1929 р. залишиться у пам’яті глядачів, во-
чевидь, останнім зразком яскравої театральної гри, 
гумористики – рідкісних феноменів тодішнього теат-
рального життя.

1. Курбас Л. Що нового в “Березолі”? // Театр 
– клуб – кіно – 1928. – № 45.

2.  Курбас Л. “Березіль” починає сезон // Комсо-
молець України. – 1928. – 6.Х.

3. Курбас Л. Виступ на диспуті 1929 року // Ра-
дянський театр . – 1929. – № 2-3.

4.  Там само.
5. Хмурий В. Йосип Гірняк // В.Хмурий. Ю.Дивнич. 

Е. Блакитний. В масках епохи. – Мюнхен. – 1948. – С. 
28-29.

6. Корляків М. “Джентльмени воліють блонди-
нок” // Критика. – 1929. – № 2. – С. 64.

7. Курбас Л. Виступ на диспуті 1929 року // Ра-
дянський театр. – 1929. – № 2-3.

8. Там само.
9.  Гірняк Й. Спомини. – Нью-Йорк. – 1982. – 

С. 257.
10. Скрипник Л. “Алло, на хвилі 477” // Вісті, Х., 

1929. – 4 жовт.
11. Меженко Ю. “Алло, на хвилі 477” //  Проле-

тарська правда, К., 1929. –  18 жовт.
12. Рулін П. “Березіль” у Києві // Життя й рево-

люція. – 1929. – Кн.. VII–VIII. – С. 145.
13. Шелюбский М. Театральные заметки (“Алло, 

на хвилі 477” в театре “Березіль”) // Вечерняя газе-
та, 1929. – 1 лист.

14. Хвильовий М. Алло, на хвилі 477 // Нове мис-
тецтво. – 1929. – № 12. – С. 12.

15. Меженко Ю. “Алло, на хвилі 477” // Проле-
тарська правда, К., 1929. – 18 жовт.

16.  Курбас Л. “Алло, на хвилі 477 !” // Вісті 
ВУЦВК, 1929. – 3 січн.

17.  Шевченко Й. “Ножиці” в театрі // Критика. 
– 1929. – № 6. – С. 111.

18. Скрипник Л. “Алло, на хвилі 477” // Вісті, Х., 
1929. – 4 жовт.

19.  Кучеренко З. Вадим Меллер.  К., 1975. – 
С. 53.

20. Меженко Ю. “Алло, на хвилі 477” // Проле-
тарська правда, К., 1929. – 18 жовт.

21. Хмурий В. Йосип Гірняк // В. Хмурий, Ю.Див-
нич, Е. Блакитний. В масках епохи. – Мюнхен. – 1948. 
– С. 29. 

22. Рулін П. “Березіль” у Києві // Життя й рево-
люція. – 1929. – Кн. VII–VIII. – С. 145.

23. Корляків М. “Джентльмени воліють блонди-
нок” // Критика. –  1929. – № 2. –  С. 64.

24. Рулін П. “Березіль” у Києві // Життя й рево-
люція. – 1929. – Кн.. VII – VIII. – С. 145.

25. Меженко Ю. “Алло, на хвилі 477” // Проле-
тарська правда, К., 1929. – 18 жовт.

26. Корляків М. “Джентльмени воліють блонди-
нок” // Критика. – 1929. – № 2. – С. 64.

27.  Черкашин Р. Ми – березільці. (Рукопис. Збе-
рігається в архіві М. Черкашиної-Губаренко).

28. Там само.
29. Там само.
30.  Гордєєв С. Валентина Чистякова – легенда 

української сцени. – Харків, 2003. – С. 24.
31. Черкашин Р. Ми – березільці. (Рукопис. Збері-

гається в архіві М. Черкашиної-Губаренко).
32. Меженко Ю. “Алло, на хвилі 477” // Проле-

тарська правда, К., 1929. – 18 жовт.
33. Рулін П. “Березіль” у Києві // Життя й рево-

люція. – 1929. – Кн.. VII – VIII. – С. 146.
34. Шевченко Й. “Ножиці” в театрі // Критика. 

– 1929. – № 6. – С. 111.
35.  Чукін Д. Художник у “Березолі”. (Рукопис). 

– ІМФЕ ім.. М.Т. Рильського НАН України. Ф. 42, 
од. зб. 15. 

36. Там само.
37. Черкашин Р. Ми – березільці. (Рукопис. Збері-

гається в архіві М. Черкашиної-Губаренко). 

                                                                                

Íàòàë³ÿ ªÐÌÀÊÎÂÀ



14

Віддавна знана думка Костянтина Станіславсько-
го, що театр починається з вішака. Проте великий 
засновник “системи” добре розумів, що справжній 
театр виникає лише під керівництвом творчої осо-
бистости. У 70-ті роки ХХ ст. таким керівником для 
Львівського академічного театру ім. М. Заньковецької 
був Сергій Володимирович Данченко. 

У моєму творчому й приватному житті, як, зре-
штою, і в житті багатьох моїх колег у театрі, Сергій 
Володимирович відіграв дуже важливу роль не тільки 
як митець (режисер, керівник трупи), але й як лю-
дина. Він прийшов до театру ім. М. Заньковецької у           
1965 р. після успішної постави на його сцені ди-
пломного спектаклю за п’єсою польського драма-
турга Леона Кручковського “Перший день свободи”. 
На той час у театрі з’явилася велика група молодих 
акторів, випускників театральної студії при театрі 
(1959–1961 рр., 1961–1963 рр.): Володимир Глухий, 
Віктор Коваленко, Лариса Кадирова, Богдан Козак, 
Алла Корнієнко, Наталка Лотоцька, Наталка Міносян, 
Ольга Піцишин, Богдан Ступка. До театру прийшли 
також випускники Київського театрального інституту 
ім. І. Карпенка-Карого Віталій Розстальний, Анна 
Плохотнюк; із Запорізького українського музично-
драматичного театру ім. М. Щорса – Таїсія Литви-
ненко та Федір Стригун. Згодом Сергієві Данченку, 
вже як головному режисеру, було суджено вивести на 
орбіту високого мистецького злету більшість із цих 
молодих акторів. 

Перша моя зустріч із Сергієм Володимировичем 
Данченком як режисером відбулася 1965 р., коли він 
призначив мене на роль у п’єсі О. Штейна “Вдівець”. 
Наступного року довірив роль у виставі за п’єсою 
А. Школьника “Людина за бортом”. Випадок, що 
трапився на художній раді під час обговорення ге-
неральної репетиції, був для мене визначальним у 
моїх стосунках із Сергієм Володимировичем. Чле-
ни художньої ради не тільки хвалили, але й гостро 
критикували, зокрема перепало мені як виконавцеві 
головної ролі. Не такі, мовляв, радянські учні як у 

виконанні Богдана Козака, їхня поведінка, манери... 
Дали слово й постановнику Сергієві Данченку. Він 
подякував присутнім за аналіз його роботи, а напри-
кінці сказав те, що пам’ятаю і до сьогодні: “У мене 
претензій до роботи Богдана Козака немає, він чітко 
виконував мої завдання, тож вина тут моя, а не його. 
Ми маємо ще кілька днів до прем’єри і врахуємо ваші 
зауваження”. 

У театрі деякі режисери перекладають тягар від-
повідальности за невдалу виставу на плечі акторів. До 
чести Сергія Данченка, він критику завжди більшою 
мірою брав на себе, а успіх ділив порівну з актора-
ми. Взаємоповага, довіра під час роботи поміж ним 
і тими акторами, що працювали над виставою, була 
завжди високою. Цінував дружбу і не терпів зради! Я, 
як і більшість моїх колег, завжди покладався на його 
смак, почуття міри, інтеліґентність і розум, безза-
стережно вірив у його далекоглядність як керманича 
театру. Думаю, що з цієї взаємодовіри зродились за-
сади тієї театральної етики заньківчан 60–70-х років, 
що роблять сильним цей колектив і сьогодні. Актор 
для Сергія Данченка не був холодним гучномовцем 
чи безхребетним плазуном, а особистістю, живою 
людиною, яка тонко реагує на суспільні проблеми, 
має свою особисту творчу думку. 

У 1978 р. я не поїхав з ним до Театру ім. Івана 
Франка. За кавою у “Золотому півнику” мали довгу 
й відверту розмову. Ми завжди розуміли один одно-
го, він не закрив переді мною своєї душі, не закрив і 
дверей театру, куди перейшов працювати. Будь-якої 
миті я міг увійти туди. 

Праця Сергія Володимировича у Львові ділиться 
на три періоди. В театрі ім. М. Заньковецької – на 

Богдан КОЗАК

ØÒÐÈÕÈ 
ÄÎ ÒÂÎÐ×ÎÃÎ ÏÎÐÒÐÅÒÀ 

                      ÑÅÐÃ²ß ÄÀÍ×ÅÍÊÀ

Сергій Данченко
(Світлина з архіву В. Міліци)



15

посаді чергового режисера (1965–1967), на посаді 
головного режисера Львівського театру юного гля-
дача ім. М. Горького (1967–1971) та з 1971 по 1978 
рр. він – головний режисер колективу заньківчан. 
За обидва періоди роботи у Театрі ім. М. Занько-
вецької він поставив 18 вистав. Сім з них були, без 
сумніву, знаковими для всього українського театру: 
“В дорозі” В. Розова (1966), “Маклена Ґраса” 
М. Куліша (1967), “Камінний господар” Лесі Укра-
їнки (1971), “Моє слово” за В. Стефаником (1971), 
“Річард ІІІ” В. Шекспіра (1974), “Прапороносці”                          
О. Гончара, Б. Антківа, С. Данченка (1975), “Укра-
дене щастя” І. Франка (1976).

Сергій Данченко будував репертуарну політику 
театру так, що його особисті успіхи не відсували в 
тінь працю колег-режисерів Олексія Ріпка, Володи-
мира Опанасенка, Алли Бабенко, Богдана Сусловсько-
го. Кожен з них мав можливість розкрити свій хист. 
Зокрема, Олексій Миколайович Ріпко, за плечима 
якого був довгий творчий шлях, немов отримав друге 
дихання. Його “Суєта”, “Хазяїн” І. Карпенка-Карого, 
“Марія Заньковецька” О. Рябокляча довгі роки зали-
шалися окрасою заньківчанського репертуару. 

Не знаю, чи був ще на той час в Україні театр, 
де б так успішно співпрацювало п’ять режисерів. 
Сергій Данченко за роки свого керівництва створив 
такий високомистецький колектив, що навіть після 
переїзду режисера до Києва, а опісля й групи акторів, 
заньківчани й далі успішно продовжували працювати. 

Він зумів злити воєдино різні акторські покоління і 
поєднати дві українські акторські школи – східну і 
галицьку. Секрети успіху Сергія Володимировича 
як керівника, гадаю, найперше полягали у тому, що 
він був сином народних артистів України Володими-
ра Данченка та Віри Полінської, що розпочали свій 
творчий шлях у Театрі ім. М. Заньковецької ще у 30-х 
роках в Запоріжжі, тож Сергій виріс у театрі, його 
знали старші актори з дитинства і приймали його як 
свого, а з іншого боку, ми, молоді, потребували лідера, 
тож прийняли його одразу як однодумця і керманича. 
Це той щасливий випадок, коли в театрі представник 
акторської династії не гальмує процесу, а дає поштовх 
до нового бачення й розвитку мистецтва. Батька він 
лише раз зайняв у одній із своїх вистав, а матір – кіль-
ка разів, і то в епізодах. Впливати на рішення Сергія 
Данченка було практично неможливо. В характері у 
нього це було від батька, а також, гадаю, від першої 
професії геолога. С. Данченко закінчив геологічний 
факультет Львівського державного університету 
ім. І. Франка і до вступу на режисуру встиг попра-
цювати в експедиціях, а це неабиякий гарт і випро-
бування. Він був шатеном високого зросту, з виразним 
відкритим обличчям, у міру повні губи і відвертий 
погляд сірих променистих очей свідчили про доброту. 
Міцна статура тіла і тихий приємний голос ніколи не 
давали розгулятися темпераменту співрозмовника. Не 
пам’ятаю, щоб хтось його не поважав. У ньому було 
щось левине – сильне, потужне, лицарське. Коли з ки-
мось говорив наодинці чи промовляв до колективу, за-
вжди відчувалась впевненість. Його думка ніколи не 
вичерпувалася примітивною однозначністю, за слова-
ми завжди відчувався безперервний потік мислення, 
потік енергії, що пульсував у паузах, іноді досить 

довгих, у погляді, у виразі обличчя, 
порухах тіла. Він був відповідальним 
за те, що говорив, у чому переконував, 
проте завжди залишав поле для діяло-
гу з опонентом. Своєю уважністю до 
співрозмовника демонстрував готов-
ність сприйняти інший хід думки. Він 
блискуче, мабуть, найкраще з усіх у 
театрі грав у преферанс, здебільшого 
таке траплялося під час гастролей, де 
мав більше вільного часу. Ця гра ви-
магала не тільки аналітичного розуму, 
але й виняткової інтуїції. Творча інту-
їція Сергія Данченка завжди вражала: 
чи це стосувалося формування репер-
туару, чи розподілу ролей – він ніколи 
не помилявся. 

“Камінний господар” Лесі Укра-
їнки (1971) у поставі Сергія Данченка 
(сценограф Мирон Кипріян, компози-

Áîãäàí ÊÎÇÀÊ

Мирон Кипріян та Сергій Данченко під час роботи над маке-
том до вистави “Камінний господар” Лесі Українки. Львів-
ський драматичний театр ім. М. Заньковецької, 1971 р.



16

тор Богдан Янівський) привернув увагу театральної 
громадськости не тільки в Україні, але й за її межами. 
Те ж саме можна сказати і про його поставу “Річар-
да ІІІ” В. Шекспіра (1974) чи “Украденого щастя”              
І. Франка (1976). Спочатку прем’єра у Львові, всеу-
країнський успіх, а відтак несподівано постава цих 
п’єс у театрах України і в різних республіках колиш-
нього СРСР. Як він вловлював ті ледь помітні сус-
пільно-політичні зміни, що давали йому можливість 
на крок попереду від інших через класику сказати 
те, що хвилювало людей упродовж років і не було 
висловленим, – це таємничий дар його таланту. Сце-
нічні постави С. Данченка, довершені у своїй формі 
(режисерський задум, акторське втілення, сценогра-
фія, музика), неодноразово визнавали найкращими в 
Україні, і вони без сумніву слугували прикладом для 
наслідування. З віддалі часу можна сказати: кожна 
його вистава – це творчий виграш, більший чи мен-
ший, але виграш, що збагачував наш театр на шляху 
мистецького поступу.

Задум виношував довго. Знаю про це із уст його 
дружини пані Валентини Міліци і з власних осо-
бистих спостережень. Якось попросив у мене ака-
демічне видання “Украденого щастя” І. Франка, а 
через рік здійснив тріумфальну поставу п’єси на 
заньківчанській сцені. Книги, що позичав, завжди 
повертав власникам. Як дорогу пам’ятку, зберігаю 
том І. Франка, на сторінках якого рукою Сергія Во-
лодимировича зроблено помітки, скорочення у тексті. 
“Енеїда” Котляревського – задумував її для постави 
в Театрі ім. М. Заньковецької, а зреалізував уже на 
сцені Київського театру ім. І. Франка. Так само “Дядю 
Ваню” А. Чехова планував для заньківчан, а втілив на 
франківській сцені. Сергій Володимирович залучив 
мене до роботи над цією п’єсою як асистента і як 
виконавця ролі Астрова. Тому знаю, як прискіпливо 
він обмірковував задум і добирав акторів на ролі. Ця 
робота тривала не один місяць. Для нього все мало 
значення, але насамперед особистісні риси актора 
як людини, здатної на сцені скинути маску, яку іно-
ді з успіхом носить у житті. Розподіляючи ролі, він 
ніколи не керувався особистими симпатіями. На моє 
зауваження, що під час репетицій “Дяді Вані” виник-
не певна напруженість, радше відстороненість, яку 
може викликати у творчій групі призначення одного 
з акторів на роль Тєлєгіна, Сергій Володимирович, 
хвилинку подумавши, зі сміхом відповів: “Ми ж з 
ним горілку пити не будемо!”

Для мене як актора у творчому процесі важли-
вою є віра режисера у мої творчі можливості. Сергій 
Володимирович, коли вже призначав на роль, то це 
з його боку була високою довірою до актора, і він 
очікував такої ж довіри як режисер. Пригадую такий 
епізод – йшла напружена робота над “Річардом ІІІ”  
В. Шекспіра, паралельно відбувалися репетиції ще 
двох вистав: “Маленькі трагедії” А. Пушкіна та “Пла-
нета Сперанта” О. Коломійця. Декілька акторів, до 
яких належав і я, були зайняті у всіх трьох поставах, і 
ми бігали з проби на пробу. Втомлений і знервований, 
я попросив Сергія Володимировича звільнити мене від 
ролі Кларенса у “Річарді ІІІ”, у відповідь, без жодної 
паузи – “Не вигадуй. Іди працюй. Я вірю, ти зробиш”. 
Мастита комісія з Москви, запрошена для перегляду 
вистав Театру ім. М.Заньковецької, високо оцінила 
“Річарда ІІІ”, а в числі найкращих було названо роль 
Богдана Ступки (Річард ІІІ) і мою (Кларенс).

Його довіра до актора сповнювала нас енергією, 
викликала бажання ще активніше працювати не тіль-
ки на репетиціях, але й поза ними. На пробах Сергій 
Данченко ніколи не виходив на сцену і не показував 
акторові, як грати. Зовні спокійно ходив централь-
ним проходом глядної зали, тримаючи в руках брегет 
– масивний кишеньковий годинник – то підходив до 
оркестрової ями, немов зблизька хотів поглянути на 

Лариса Кадирова – донна Анна та Олександр Гринько – Ко-
мандор у виставі “Камінний господар” Лесі Українки. Режи-
сер – Сергій Данченко, художник – Мирон Кмпріян. Львівський 
драматичний театр ім. М. Заньковецької, 1971 р.

16



17

те, що роблять актори, то віддалявся у глибину зали і 
дивився на їхню роботу, охоплюючи сцену широким 
кутом зору. Ніколи не кричав ні на акторів, ні на тех-
нічних працівників, робив усе методично, спокійно, 
хоча в душі, можливо, у нього бушував “дев’ятий 
вал”. Терпеливо пояснював завдання, уточнював його 
і чекав... Актори на його репетиціях зобов’язані були 
знайти рішення дії власним тілом, шукаючи правиль-
ний темпоритм і виразні пристосування, розкодовую-
чи текст діялогів. Запропонований ним метод робив 
нас впевненими у власних силах, будив творчу уяву 
і фантазію. 

Своє режисерське уміння постановника і педаго-
га вдосконалював на заняттях у творчій лабораторії    
А. Товстоногова, дружніх бесідах з О. Єфремовим, 
керівником МХАТу, на сцені якого поставив “Ви-
шневий сад” А. Чехова. Здійснював також постави і 

Áîãäàí ÊÎÇÀÊ

за кордоном, набутим досвідом ділився з нами, розпо-
відаючи, як там працюють актори. З першої репетиції 
завжди чітко формулював наднадзавдання майбут-
ньої вистави і скеровував виконавців під час проб на 
його розкриття наполегливо і вперто. Він мав тонке 
мистецьке чуття міри. Ніколи відразу не відкидав 
запропонованого актором, давав йому змогу вияви-
ти своє бачення, своє розуміння сцени кілька разів, 
приглядався, а потім вирішував остаточно, залишав 
запропоноване або відкидав. У роботі був терпеливий 
і створював таку атмосферу, що ми охоче, без приму-
су залишалися після репетицій і самостійно шукали 
рішення тої чи іншої сцени, а наступного дня радісно 
пропонували знайдений варіянт. 

Жанрова амплітуда постав Сергія Данченка ши-
рока – драма, трагедія, комедія, казка, мюзикл. Він 
легко переходив від одного жанру до іншого. Єдине, 

Сцена з вистави “Річард ІІІ” В. Шекспіра. Режисер – Сергій Данченко, художник – Мирон Кипріян. Львівський академічний 
драматичний театр ім. М. Заньковецької, 1974 р.

17



18

Богдан Козак – Микола Зодорожний у виставі 
“Украдене щастя” І. Франка. Режисер – Сергій 
Данченко, художник – Мирон Кипріян. Львівський 
акдемічний драматичний театр ім. М. Занько-
вецької, 1976 р.

чого не ставив, – це агіток і п’єс-плакатів. Мав філософський склад 
мислення. Кожна його нова вистава дивувала насамперед виваженою 
концепцією, не однозначним, а багатовимірним розкриттям цілого кола 
побічних тем. Як основний тон людського голосу і його обертони, що, 
резонуючи у формантах, творять неповторний тембр, так і його задум 
через візію сценографа, прецизійну гру акторського ансамблю виявляв 
себе з усією повнотою у виставі. Гадаю, що університетська класична 
освіта і вільнодумне студентське середовище кінця 50-х років ХХ ст. 
у Львівському університеті ім. І. Франка завжди пульсували у спосо-
бі його мислення. На формування творчої особистости, без сумніву, 
вплинув Львів – місто перетину різних европейських культур. Ніколи 
і ніде не почував себе меншовартісним. Мав непересічну бібліоте-
ку, любив книги, багато читав. Як режисер-постановник, ніколи не 
вдавався до надмірних театральних ефектів, на перше місце завжди 
ставив гру актора.

“Маклена Ґраса” (1967) – вистава, що принесла молодому ре-
жисерові беззастережне визнання театральної критики. У ній грав 
блискучий акторський ансамбль: Ґраса – Б. Романицький, Зброжек 
– В. Максименко, музикант Падур – В. Глухий, Зарембський – Б. Кох,    
Б. Ступка, Анеля – А. Плохотнюк, Маклена – Л. Кадирова, Т. Лит-
виненко. Сценограф Мирон Кипріян цікаво вирішив просторове 
оформлення вистави. На сцені був контур двоповерхового будинку 
– аналогія до українського вертепу – поділ на земне й божественне. 
У виставі такий поділ був іронічним. У підвалі будинку жив робітник 
Ґраса з дочкою, на подвір’ї перед будинком у собачій буді тулився 
музикант Падур. У тканину вистави Сергій Данченко ввів вуличних 
музикантів – типовий штрих побуту довоєнного Львова. Музиканти 
(Ф. Стригун, Ю. Брилинський, Б. Козак) – свідки подій – виконували 
під час спектаклю зонґи, що відтіняло й акцентувало звучання сенсу 

окремих сцен. Текст до цих зон-
ґів-пісень написав поет Роман 
Кудлик, а музику – Богдан Янів-
ський. Такий режисерський хід 
Сергія Данченка перегукувався 
з прийомом брехтівського епіч-
ного театру. У виставі “Маклена 
Ґраса” виразно бачимо ті тен-
денції режисерського мислення           
С. Данченка, що будуть прита-
манні йому в усіх подальших ро-
ботах, – асоціятивність, багато-
плановість. Прагнув розширити 
й поглибити сенс п’єси, перетво-
рюючи її на значну театральну 
поставу.

Юрій Брилинський – Проць, Володи-
мир Глухий – Іван у виставі “Моє сло-
во” В. Стефаника. Режисер – Сергій 
Данченко, художник – Мирон Кипрі-
ян.  Львівський драматичний театр
ім. М. Заньковецької, 1971 р.

18



19

Свіжо, по-новому він прочитав комедію “В сте-
пах України” О. Корнійчука (1972). У цій виставі 
(сценограф Мирон Кипріян) було щось ледь вло-
виме від Курбасової “Диктатури” І. Микитенка у 
“Березолі”. Два скісні кола (двір Часника і двір Га-
лушки) оберталися обабіч помосту дороги, що вела 
у глибину сцени. Режисер наділив виставу добрим 
гумором; зала відгукувалася на майстерну гру ак-
торів, виразні мізансцени, оформлення, світло, му-
зику. Ця вистава своєю яскравою театральністю 
і легкою іронічністю давала змогу глядачам через 
сміх попрощатися з минулим і кликала до змін у 
сучасному житті. Блискучими були акторські ролі: 
Часник – В. Розстальний, Галушка – В. Максимен-
ко, їхні дружини (Палажка – К. Хом’як та Параска –         
Г. Шайда). Образи дідів Тараса та Остапа створили 
корифеї театру Б. Романицький та В. Яременко. 

У кожній поставленій Сергієм Данченком виставі 
знаходимо інноваційний підхід до розкриття як кла-
сичної, так і сучасної п’єси. Лише йому одному відо-
мим способом він умів у подіях і часі драматичного 
твору викликати резонанс на проблеми своєї доби. 

До 120-ї річниці від дня народження І. Франка 
(1976) Сергій Данченко поставив “Украдене щастя”. 

Художником-постановником виступив Мирон Кипрі-
ян, музичне оформлення здійснив Богдан Янівський. 
Сергій Данченко зумів знову ж таки по-новому погля-
нути на хрестоматійний твір І. Франка. Творча група 
підійшла до постави “Украденого щастя” не як до 
побутової п’єси, а як до високої европейської драми. 
На причину конфліктів, які виникали між героями, 
поглянули не тільки крізь призму соціяльних мотивів. 
Сергій Данченко зумів вловити у п’єсі і дух античної 
трагедії, і глибину психологічної та образно-поетич-
ної драми. Він використав побут як узагальнююче тло 
для розгортання дії, не акцентуючи уваги глядачів на 
дрібних деталях. За його задумом у виставі усі троє 
виконавців головних ролей були молодими людьми, 
Микола фізично нічим не поступався Гурманові. Таке 
трактування кардинально міняло напругу конфлікту, 
посилюючи трагічне звучання вистави. Кохання ви-
ступає тут не лише як життєдайний чинник, але й як 
трагічно-руйнівна смертельна сила. У кінці вистави 
Михайло, розуміючи безвихідь і свого, й Анниного, і 
Миколиного становища, свідомо провокує Миколу на 
вбивство. Сергій Данченко як режисер зумів виразно 
виявити у виставі ще один дуже важливий акцент 
франкового твору. На думку Анни Юберсфельд, в 
основі образности театральної вистави лежить не 
метафора, а оксюморон. Добрий за натурою Микола 
вбиває, а “руйнівник” Михайло перед лицем смер-
ти прощає йому, запевняючи сусідів, які увійшли до 

Áîãäàí ÊÎÇÀÊ

Богдан Козак, Федір Стригун – вуличні музиканти у виставі 
“Маклена Ґраса” М. Куліша. Режисер – Сергій Данченко. 
Львівський драматичний театр ім. М. Заньковецької, 1967 р.

19



20

хати, що вчинив самогубство. Режисер створив ви-
разну образну мізансцену: смертельно поранений 
сокирою Михайло падав на груди Миколи, і вони 
удвох, немов в обіймах, один у білому одязі, а другий 
у чорному, під звуки дримби й гортанного голосу, 
який звучав як голос Долі, крутилися наче у танці 
посеред сцени. Цієї миті й виникав цей прихований 
“сенс” – єдність протилежностей – вона у нас, а ми 
у ній, кажучи словами з трагедії “Макбет” В. Шек-
спіра: “Добро у злі, зло у добрі”. Львівська вистава 
мала ще одне важливе достоїнство – вперше у сце-
нографічному рішенні п’єси І. Франка на сцені було 
представлено побут не гуцулів, а бойків – строгий, 
чорно-білий, і в одязі, і в інтер’єрі курної хати, стіни 
якої після арешту Миколи розривалися, залишаючи 
в повітрі високу стріху, крізь яку вливалося світло, і 
під акомпанемент дримби лунав той самий гортанний 
спів, немов крик хижого птаха. Зоровий і звуковий 
ряди вистави зливалися в одне ціле. У виставі пану-
вала висока театральна культура, акторська гра від-
значалася глибокою психологічною вмотивованістю 
і нюансуванням, без жодного вульгарного соціоло-
гізму. Виконавцями головних ролей були: Микола 
Задорожний – Б. Ступка, Б. Козак, Михайло Гурман –              
В. Розстальний, Ф. Стригун, Анна – Т. Литвиненко,   
А. Корнієнко. Вистава залишалася в репертуарі те-
атру понад 10 сезонів і пройшла 265 разів! Це була 
найкраща постава франкового твору не тільки в іс-
торії Театру ім. М. Заньковецької, вона увійшла в 
золотий фонд українського театру.

Сергій Данченко завжди прагнув до першопро-
читання сучасної драматургії і до співпраці з найкра-
щими митцями. Робив це не тільки сам, а й спонукав 
до цього своїх колег-режисерів. Прапрем’єра “Пра-
пороносців” О. Гончара на сцені Театру ім. М.Зань-
ковецької (1975) була непересічною подією. І досі за-
лишається таємницею, як Сергієві Володимировичу 
вдалося переконати Олеся Терентійовича Гончара 
дати дозвіл на інсценізацію його роману, адже поді-
бні пропозиції надходили до письменника не тільки з 
різних театрів, але й від кінематографістів. Інсценіза-
цію роману “Прапороносці” С. Данченко здійснив у 
співпраці з Богданом Антківим, за плечима якого була 
вже адаптація для сцени романів “Сестри Річинські” 
Ірини Вільде та “На зламі ночі” Романа Іваничука. До 
творчої групи входили і сценограф Мирон Кипріян 
та популярний молодий композитор Володимир Іва-
сюк. Виставу заньківчан пронизувала світла й висока 
тема солдатської вірности й любови до батьківщини, 
друзів, коханої. У цій пам’ятній для нас прапрем’єрі 
головні ролі виконували: Воронцов – В. Розстальний, 
Сагайда – Ф. Стригун, Брянський – Б. Козак, Черниш 
– А. Хостікоєв, Шура Ясногорська – Л. Кадирова. Для 
історії українського театру виставу зберегла редактор 

літературних передач республіканського радіо Ніна 
Миронівна Новоселицька, зробивши її запис і на ра-
діо, і на платівку.

Обійнявши 1971 р. посаду головного режисе-
ра Театру ім. М. Заньковецької, Сергій Данченко 
у 1974 р. відновив у його стінах функціонування 
театральної студії (попередня, якою керував Борис 
Хомич Тягно, припинила своє існування 1963 р.). Пе-
реходячи на посаду художнього керівника Київського 
академічного театру ім. І. Франка 1978 р., Сергій Во-
лодимирович попросив мене завершити навчання зі 
студійцями його курсу, випуск якого відбувся у 1979 р. 
Саме з його легкої руки я розпочав свою театрально-
педагогічну діяльність.

Обраний на посаду голови Спілки театральних 
діячів України, Сергій Володимирович започаткував 
нові творчі ініціятиви. Однією чи не з найбільших 
акцій Спілки було святкування 100-річчя від дня 
народження Леся Курбаса. Підготовку святкового 
всеукраїнського концерту до цієї дати він поклав на 
свій рідний Театр ім. М. Заньковецької. Заньківчани 
поставили літературно-музичну композицію “Я ви-
бираю “Березіль”, автором якої була письменниця 
Н. Бічуя, а режисером Б. Козак. З успіхом її було по-
казано у Львові, Києві, Москві. 

Сергій Данченко виступив як один з активних 
ініціяторів створення Академії мистецтв України. Був 
її дійсним членом – академіком. Я глибоко вдячний 
йому за те, що і тут він покликав мене до співпраці, 
давши рекомендацію. Про Сергія Володимировича 
як першого керівника театрального відділення АМУ 
завжди пам’ятають академіки відділення: М. Резни-
кович, Р. Пилипчук, Б. Ступка, Б. Козак, члени-корес-
понденти – Р. Коломієць, Ф. Стригун, А. Новиков. 

Сергій Володимирович Данченко мислив мас-
штабно, державотворчо, звіряючи поступ українсько-
го театру з розвитком театру европейського. Мав на-
мір створити щорічний міжнародний шекспірівський 
фестиваль, виношував плани реорганізації роботи і 
розширення бази журналу “Український театр”...

У 1948 р. на загальних зборах заньківчан Борис 
Хомич Тягно, учень Леся Курбаса, поставив мету 
– вибороти звання академічного театру. Мрію велико-
го режисера втілив у життя Сергій Данченко: під його 
керівництвом Театрові ім. М. Заньковецької у 1972 р. 
було присвоєно високе звання академічного. 

У рік 90-ліття Національного театру ім. М. Зань-
ковецької з особливою теплотою згадуємо тих, хто 
по-лицарськи служив його сцені. Серед багатьох зір-
кових імен яскраво сяє в діядемі театру зірка Сергія 
Володимировича Данченка.



2121

У творчій  спадщині композитора А. Хачатуряна 
значне місце належить театральній музиці. Захоплен-
ня композитора драматичним театром було настільки 
сильним, що він згадував: “Моя пристрасть до театру 
така, що якби музика свого часу не захоплювала б мої 
думки, я, мабуть, став би актором” [1].

Починаючи від 30-х років минулого століття,        
А. Хачатурян постійно  створював  музику до теат-
ральних вистав, серед яких найвідоміші “Валенсій-
ська вдова” Лопе де Веги, “Маскарад” М. Лермонтова, 
“Останній день” (Московський театр ім. Вахтангова, 
1943 р.), “Макбет” (Московський академічний худож-
ній театр, 1955 р.), “Король Лір” В. Шекспіра (Театр 
ім. Моссовєта, 50-ті роки) тощо.

Не меншу увагу приділяв А. Хачатурян й кіно-
мистецтву, демонструючи добре відчуття його спе-
цифічних законів та розуміння дієвої ролі музики у 
розкритті режисерського задуму твору. Він написав 
музику до багатьох кінострічок, зокрема, “Салават 
Юлаєв” (1940 р., режисер Я. Протазанов), “Людина 
№ 217” (1940 р., режисер М. Ромм), “Адмірал Уша-
ков” (1953 р., режисер Г. Рошаль), “Отелло” (1955 р., 
режисер С. Юткевич) та ін.  

Окремою сторінкою творчої діяльности митця є 
музика до балетних вистав. Балет “Щастя” написа-
ний ще у 30-ті роки минулого століття на замовлення 
Єреванського державного театру опери та балету,  
“Гаяне” – для Ленінградського (тепер Санкт-Петер-
бурзького) академічного театру опери і балету.

А. Хачатурян вважав балет великим мистецтвом, 
таким, що породжує любов до прекрасного. На його 
думку, засобами хореографії можна особливо глибоко 
відбити різноманітність людського життя та багатство 
душевних переживань, а відповідна музика допома-

Наталія ЮЗЮК

ÁÀËÅÒ “ÑÏÀÐÒÀÊ” 
À. ÕÀ×ÀÒÓÐßÍÀ ÍÀ ËÜÂ²ÂÑÜÊ²É ÑÖÅÍ²

Арам Хачатурян

Галина Сахновська – Егіна у  балеті “Спартак” А. Хачату-
ряна. Балетмейстер-постановник – А. Шекера, художник –               
Є. Лисик. Львівський академічний тетр опери і балету              
ім. Івана Франка, 1965 р.



2222

гає посилити розповідь про події, які відбуваються 
на сцені. Отже, композитор, завдяки “інтонаційній 
драматургії”, стає “музичним драматургом” [2]. 

На думку А. Хачатуряна, “без синтезу, взаємодії 
мистецтв немає балету, але немає його й без панівної 
ролі натхненної музики та поєднаної з нею усвідом-
леної, образної хореографії, пластики руху. Балет має 
спроможність звертатися до найширшої аудиторії, 
здобувати її увагу і любов. Це одна з найдемократич-
ніших галузей мистецтва” [3].

А. Хачатурян прагнув наповнити свою музику 
яскравими темами, надзвичайними за виразністю 
і красою, різноманітними за характером, переваж-
но такими, що сягають корінням народної музики 
Сходу. Народні вірменські наспіви та  національне 

мистецтво доповнили природне обдарування компо-
зитора звуковою пишністю, мальовничістю барв та 
імпровізаційністю, притаманною тільки йому одному. 
Завдяки цьому характерні риси його стилю – яскрава 
театральність, видовищність, живописність, пластич-
ність, схильність до “широкого штриха”, симфонізму 
– проявилися у всіх без винятку його творах. Прин-
ципи імпровізаційности та логіки висловлювання, 
стремління до єдности й цілісности форми завжди 
вміло та органічно поєднані. 

 Усе це набуло свого втілення у найвагомішому і 
найяскравішому творі А. Хачатуряна, що увійшов до 
історії світового музичного театру ХХ ст. як вершина 
його творчости, визначне явище сучасного мистецтва, 
– у музиці до балету “Спартак”.

Початок роботи над балетом припав на 9 липня 
1950 р., а закінчення – на 22 лютого 1954 р. (так зазна-
чено рукою автора на титульній сторінці партитури). 
Хоча працював він переважно влітку, загалом балет 
був написаний за вісім місяців.

Прем’єра вистави відбулася у 1956 р. у Ленінграді 
(тепер Санкт-Петербург), на сцені Державного ака-
демічного театру опери та балету імени С.М. Кірова 
(балетмейстер-постановник – Л. Якобсон, диригент-
постановник – П. Фельдман, художник – В. Ходасе-
вич, літературний сценарій М. Волкова). 

Успішний дебют “Спартака” був початком справж-
нього тріюмфу: балет ішов на сценах багатьох міст 
– у Ризі, Ташкенті, Єревані, а на Україні – в Києві, 
Одесі, Донецьку, згодом – у Львові.

Декілька разів ставили балет у Великому театрі 
в Москві: вперше – 1958 р. (балетмейстер-постанов-
ник – І. Моісеєв, диригент-постановник – Ю. Файєр, 
художник – А. Константиновський), вдруге – 1962 р. 
(балетмейстер – Л. Якобсон, режисер-консультант 
– Е. Каплан, диригент – А. Жюрайтіс). Найбільш вда-
лою глядач і критика визнали третю (1968) поставу 
(балетмейстер – Ю. Григорович, диригент – Г. Рож-
дественський, художник – С. Вірсаладзе), яка була у 
1970 р. відзначена Державною премією.

Виставу, за словами композитора, було задумано 
як “монументальне оповідання про потужну лавину 
античного повстання рабів на захист людської осо-
бистості” [4]. 

Жанр балету визначив його сценарист М. Вол-
ков, який назвав поставу “героїчною хореодрамою”. 
Ленінградську виставу мали намір назвати “Сцени з 
римського життя” [5]. 

Герман Ісупов – Спартак у  балеті “Спартак” А. Хачатурян. 
Балетмейстер-постановник – А. Шекера, художник – Є. Ли-
сик. Львівський академічний тетр опери і балету ім. Івана 
Франка, 1965 р.



23

Для А. Хачатуряна музичне мистецтво було осо-
бливою цариною людинознавства. Композитора за-
вжди приваблювали історичні сюжети, отож не міг 
не зацікавити і твір італійського письменника Р. Джо-
ваньйолі “Спартак”. 

Музична драматургія балету складається з велич-
них інтонаційних антитез, що характеризують образи 
персонажів-антиподів. Балет “Спартак” відзначається 
монолітністю та глибокою внутрішньою цілеспрямо-
ваністю, а водночас поліфонічною, багатоплановою 
драматургією, насиченою гострими конфліктами і 
могутніми кульмінаціями. 

Критики одностайно відзначали, що музиці ба-
лету в цілому притаманні такі риси стилю al fresco, 
як “громадянська патетика, романтична підне-
сеність, посилена експресія, монументальна мас-
штабність”[6]. 

Сам композитор говорив: “Усі досягнення сучас-
ної музичної культури я вважав необхідним залучити 
до розкриття трагедії Спартака. Тому балет написа-
ний сучасною мовою, із сучасним розумінням про-
блем музично-театральної форми” [7]. Автор був пере-
конаний, що “прекрасне у національному є завжди 
загальнолюдським, а загальнолюдське є прекрасним 
у самобутньо-національному” [8].

Особливу драматургічну роль відіграє в музиці 
А. Хачатуряна розмаїття оркестрових тембрів та їхні 
змішання. “Оркестр – любов моя, – зізнавався компо-
зитор. – У ньому закладені потужні можливості. Це 
організм, який може висловити величну амплітуду 
почуттів та емоцій”[9]. Музика його балету – це музи-
ка сліпучих яскравих насичених кольорів, вражаючих 
масштабних оркестрових tutti, напружених динаміч-
них нагромаджень та акцентів. У всьому активну роль 
грає оркестровка, – вона підкреслює вузлові момен-
ти дії, поглиблює характеристику кожного з героїв, 
окреслює різні соціяльні верстви та місця сценічного 
дійства[10].

До А. Хачатуряна героїки такого масштабу ба-
летне мистецтво ще не бачило. Створивши потужну 
музику, композитор висував відповідні вимоги й до 
балетмейстера. Композитор мріяв про таке сценічне 
втілення, яке б відповідало його особистому задуму 
і розумінню героїчного жанру в балеті.

Відомо, що балетмейстер-постановник – це спів-
автор композитора, який створює “музику рухів”, 
пластичну композицію вистави. Найкращі балетні 
вистави часто стають еталоном, їх переносять на інші 
сцени, їм суджене довге життя. Такі балети в різних 
театрах свого часу ставили М. Петіпа, Л. Іванов,         
М. Фокін, Л. Лавровський, К. Горський, В. Вайнонен, 
Ю. Григорович та ін. Тому на запрошення відвіда-
ти Львів і дати своє “благословення” новій поставі          
А. Хачатурян відгукнувся із зацікавленням.

Художнє керівництво колективу Львівського 
театру завжди ставило собі за мету вирішення двох 
головних завдань: пропагувати надбання світової 
та вітчизняної класики і знайомити глядача з усім 
найкращим, що народжується на сучасному етапі. 
Кожна нова вистава, а надто монументальних хорео-
графічних фресок, ставала новим щаблем мистець-
кого піднесення. Згадуючи той період, театрознавець                
Т. Степанчикова зазначала: “Драматизм людських 
доль, ситуацій, героїчна музика відповідали історич-
ному моменту, переводили балет з умовно-абстраго-
ваного пласта балетної творчости в активно діючу 
сферу суспільного впливу на глядача. Найповніше 
проявився цей рух за актуалізацію балетного мисте-
цтва в постановці балету А. Хачатуряна “Спартак”. 
Це була подія для Львівської опери. І не тому лишень, 
що за диригентським пультом на прем’єрі стояв сам 

Íàòàë³ÿ ÞÇÞÊ

Герман Ісупов – Спартак у  балеті “Спартак” А. Хачату-
ряна. Балетмейстер-постановник – А. Шекера, художник –               
Є. Лисик. Львівський академічний тетр опери і балету ім. Іва-
на Франка, 1965 р.



24

автор знаменитого твору Арам Ілліч Хачатурян. На 
сцені відбувалося високе мистецтво”[11].

 У Львівському оперному театрі над створенням 
балету “Спартак” працював чудовий колектив, який 
очолювали балетмейстер-постановник А. Шекера, 
диригент-постановник С. Арбіт, художник Є. Лисик. 
Творча група знайшла індивідуальне, неповторне сце-
нічне рішення вистави, зосередивши увагу на героїч-
ній лінії балету. Для цього партитуру (на той час ще 
не видану, а писану рукою автора) було прочитано 
по-новому, зроблено в ній відповідні купюри, змінено 
порядок епізодів, введено спеціяльно створені три 
нові картини. По-новому осмислювалися й характери 
деяких героїв. 

“Балет “Спартак” вимагає великих масштабів, 
монументальних форм, – говорив балетмейстер               
А. Шекера. – Для нас ці поняття означають перш за 
все сконцентровану внутрішню силу вистави, її жит-
тєствердну патетику”[12].

Однодумцем балетмейстера був Є. Лисик, на пе-
реконання якого місія художника у цій виставі мала 
бути принциповою: максимальний вияв матеріялу й 
глобальне його розкриття.  Він казав: “Певен, що ні 
пишні декорації,  ані естетські мудрування не зможуть 
повністю розкрити глибокої людської суті цього твору. 
Лише вірний соціальний аналіз та реалістичне образне 
бачення вистави правомірні у даному випадку”[13].

Про роботу над вирішенням сценографії балету 
та написанням декорацій згадує нинішній головний 
художник театру Т. Риндзак: “Наскільки іншим, дієві-
шим і високохудожнім, без традиційної натуралізації 
був “Спартак” Є. Лисика! Він перекрив усе – намітив 
іншу дорогу в театральному мистецтві”[14].  “Євген 
Лисик ставав поруч з малярами, працював темпера-
ментно, без підмальовка, але за ескізом, за розробле-
ною колористикою. Захоплював його рисунок, чіткий 
і міцний, бо вносив ритм і себе виправдовував….
Євген Лисик давав натхнення”[15].

Новаторським у львівській постановці стало те, 
що художник посів чільне місце поруч з композито-
ром і балетмейстером як рівноправний творець бале-
ту. Коли під час напруженої роботи під час випуску 
“Спартака” до Львова прибув автор, який уже бачив 
не одне вирішення своєї вистави,  оточення не могло 
не звернути уваги на те, як композитор уважно і терп-
ляче сприймав усе, що говорив Є. Лисик.

“Такого прочитання моєї музики я ще ніде не зу-
стрічав”, – сказав А. Хачатурян, побачивши, як  орга-
нізував сценічний простір художник [16].  Емоційний 
і заглиблено-філософський живопис Є. Лисика орга-
нічно увійшов у балетну дію вистави, додав важливі 
ідейно-смислові акценти, виявив особисте схвильова-
не ставлення митця до подій, про які йдеться у виставі. 
Докази можна знайти у кожній картині (їх усього 9), 

в епізодах, що ілюструють галасливе життя старо-
давнього Риму чи криваві видовища у цирку, бенкет 
у Красса тощо. Є. Лисик не тільки скрупульозно від-
творив архітектурні ансамблі вулиць та площ Риму, 
виписав колоритні постаті патриціїв та патриціянок 
– глядачів  смертельного бою гладіяторів у цирку – він 
знайшов своєрідний лейтсимвол – темно-червоний 
диск арени та чорне небо – постійний подіюм, що 
окреслював усю танцювальну площу сцени.

Відомий мистецтвознавець Володимир Овсійчук 
у статті-спомині, присвяченій Є. Лисикові, говорить: 
“Можна з повним правом заявити, що в театрі другої 
половини ХХ ст. творив геніяльний художник, вели-
кий гуманіст-мислитель і патріот”; і далі: “…його 
людський образ на відстані із висоти вічности наби-
рає глобальніших вимірів і оцінок”[17]. Концепцію 
вистави мистецтвознавець висвітлює так: “У балеті 
“Спартак” з’явилось не вживання в епоху, а співпе-
реживання, реально дотичне відчуття кривавої бойні, 
що вирішувалось трьома кольорами: червоним, чор-
ним і сірим, з переважанням кривавої основи” [18]. 

У кульмінаційний момент бенкету-вакханалії у 
Красса, коли на величезному динамічному піднесенні 
в оркестрі звучить тема Спартака, а згодом з’явля-
ються воїни-повстанці на чолі зі своїм ватажком, – на 
сцені обвалюються декорації – стіни палацу Красса, і 
бурхливі язики полум’я здіймаються над його руїна-
ми. Той, кому пощастило бачити декорації Є. Лисика 
до “Спартака”, а надто червону землю і чорне небо, 
навряд чи коли-небудь забуде враження від цієї ди-
вовижної картини. 

Після прем’єрної вистави А. Хачатурян сказав: 
“Львівський театр зумів по-своєму вирішити виставу. 
Тут конкретніше проступає ідея балету. Постановни-
ки знайшли елементи свіжості, придумали чимало 
цікавого” [19].

Згодом, під час гастролей Львівського театру в 
Москві, в одній з рецензій столичної преси було на-
писано:“Лисик створив свій Рим… Художній задум 
вистави на кілька років випередив декоративну вер-
сію блискучого “Спартака” у Великому театрі. Робота 
Є. Лисика ні в чому не поступається уславленому 
рішенню С. Вірсаладзе” [20].

Для Є. Лисика балет “Спартак” виявився по-
справжньому етапним, адже після його постави  мо-
лодий художник став знаним усій країні.

Прем’єра балету “Спартак” А. Хачатуряна на 
сцені Львівського театру опери та балету відбулася          
20 листопада 1965 р. За диригентський пульт став сам 
славетний композитор, з яким кілька тижнів поспіль 
активно працювала творча група. Під орудою авто-
ра прозвучала увертюра та пройшла перша картина. 
Того вечора, як і в наступні роки, коли в театрі йшов 
“Спартак”, зала була переповнена.



25

У головних партіях виступили молоді артисти, 
мистецтво яких потім довгий час буде окрасою львів-
ського балету. 

Партію Спартака блискуче виконав Герман Ісу-
пов. Його Спартак – це мужній, відданий справі бо-
ротьби за свободу народний ватажок. Танцюрист лег-
ко долав значні технічні труднощі, він створив живий, 
сильний, а разом з тим і трагічний образ провідника 
повсталих рабів, який є уособленням ідеї одвічного 
прагнення людини до волі і щастя.

Образ дружини Спартака створила солістка ба-
лету Н. Слободян. Її Фригія була втіленням жіночої 
скорботи, туги, смутку. У фінальній сцені – реквіє-
мі образ її героїні підносився до справжніх вершин 
трагізму. 

Ось як про роботу Наталії Слободян 
писала газета “Культура і життя”: “По-
чинаючи з драматично насиченого про-
щання з чоловіком на ринку рабів, образ 
Фригії у Н. Слободян виростає перед 
нами не лише як глибоко й цнотливо лю-
бляча жінка, а й як дружина вождя, що 
вміє вчасно підтримати в ньому воїнську 
відвагу. Фінал балету, коли на всіяному 
трупами полі бою її самотня біла в жа-
лобі постать під звуки реквієму оплакує 
загиблих і закликає до боротьби – високе 
досягнення актриси” [21]. 

Серед виконавців інших партій слід 
також назвати солістів І. Красногорову 
(Егіна) та П. Малхасянца (Красс), тоді 
ще молодих артистів балету, які створили 
сценічно ефектні образи. 

Найголовнішим у львівській виставі 
було те, що творча група постановників 
виходила з загостреного трактування ав-
торської партитури як “героїчної музич-
но-хореографічної симфонії, де панує дух 
музики” [22]. 

Балет “Спартак” став значним здо-
бутком хореографічної трупи театру. Він 
увійшов до діючого репертуару, підтвер-
джуючи творчу зрілість колективу, його 
серйозні виконавські можливості, здат-
ність розв’язувати складні мистецькі за-
вдання.

На поставу чекав незмінний успіх у 
глядачів упродовж двадцяти років, але 
врешті виникла необхідність зробити 
капітальне поновлення матеріяльної час-
тини вистави, зокрема,  декорацій та кос-
тюмів. 

Нова прем’єра (диригент І. Лацанич, 
балетмейстер С. Дречин) відбулася 24 

грудня 1987 р. З попередньої групи постановників 
залишився тільки художник Є. Лисик, сценографія 
якого визначала стильові засади і цієї вистави. В од-
ному з інтерв’ю  Є. Лисик так пояснив необхідність 
створення нової концепції вирішення балету:“Наш 
“Спартак” – про людину, про Спартака, який лю-
бить, страждає, а не лише про героя, бунтівника. Я 
заперечую не героїку, вона, безумовно, повинна бути 
і є, але зовнішню “героїчну” позу. І я дуже зрадів, 

Íàòàë³ÿ ÞÇÞÊ

Лілія Гражуліс – Фригія та Юрій Карлін – Спартак у  балеті 
“Спартак” А. Хачатуряна. Балетмейстер-постановник –        
А. Шекера, художник – Є. Лисик. Львівський академічний 
тетр опери і балету ім. Івана Франка, 1987 р.



26

коли побачив у Ю. Карліна-Спартака суто людські 
якості”[23].

Диригент І. Лацанич так визначив свої підходи 
до розкриття ідеї твору: “Ми йшли від яскравої і са-
мобутньої музики, яка давала нам ключ до нового 
тлумачення. Думаю, що пройдуть десятиріччя, і хтось 
після нас “прочитає” “Спартака” з позицій вже свого 
часу, його нових вимог”[24]. 

1. Тигранов Г. Арам Ильич Хачатурян. Очерк жизни 
и творчества. – Л., 1978 – C. 32.

2. Там само. – С. 109.
3. Там само. – С. 83.
4. Там само. – С. 86.
5. Там само. – С. 91.
6. Там само. – С. 90.
7. Пожидаев Г. “Спартак” – балет А. Хачатуряна. 

– М., 1978. – С. 24.
8. Хубов Г. Арам Хачатурян. Монография. – М., 

1982. – С. 414.
9. Тигранов Г. Арам Ильич Хачатурян... – С. 119.
10. Арам Хачатурян. Сборник статей / Сост.

С.Рыбакова. – М., 1975. – С. 181.

11. Степанчикова Т. Балерина Наталія Слободян // 
Просценіум. – 3(7)/2003. – С. 46.

12. Терещенко А. Львівський державний академічний 
театр опери і балету імені Івана Франка. – К., 1989. 
– С. 111.

13. Там само.
14. Овсійчук В. “Мені відкрив світ театру Євген 

Лисик” // Просценіум. 1(5)/2003. – С. 73.
15. Там само. – С. 68.
16. Терещенко А. Львівський державний академічний 

театр... – С. 112.
17. Овсійчук В. Євген Лисик // Просценіум. – 1/2001. 

– С. 37.
18. Там само. – С. 39.
19. Терещенко А. Львівський державний академічний 

театр... – С. 112.
20. Там само. – С. 111.
21. Степанчикова Т. Балерина Наталія Слободян... 

– С. 46.
22. Тигранов Г. Арам Ильич Хачатурян… – C. 132.
23. Терещенко А. Львівський державний академічний 

театр... – С. 198.
24. Там само.

Сценографічне вирішення вистави “Спартак”. Художник – Євген Лисик. 
Львівський академічний театр опери і балету ім. І. Франка.



27

На кожну прем’єру доволі молодого театрального 
колективу “Театр 19” я йду з величезним внутріш-
нім трепетом – адже навіть у славетних режисерів 
бувають невдачі, тож чи може бути застрахованим 
від “прохідних” вистав Ігор Ладенко, який сьогодні 
живе в режимі Харків-Москва, закінчуючи навчання 
в РДАТМ* на курсі В. Фокіна? 

Мабуть, відповідь на це запитання можна розгле-
діти у різниці самих підходів до творчости І. Ладенка 
та режисерів великих репертуарних театрів. Якщо 
завданням цих других є “видавати на гора” декілька 
прем’єр на рік, то керівник недержавного “Театру 19” 
не залежить від виробничої “рознарядки”. За шість 
років існування у Харкові цього дуже цікавого колек-
тиву процес вибору матеріялу для наступної поста-
ви чим далі то більше оповитий таємницею. Творча 
майстерня Ігоря Ладенка – співдружність однодумців, 
його вистави розраховані на сприйняття в тісній, ка-
мерній обстановці. Недаремно з появою  малої сцени 
в Будинку актора, на базі якого працює театр, саме 
на неї було перенесено дві давніші вистави “Павло 
Перший” та “Еміґранти”.

Усі ці роки репертуар “Театру 19” складали, аж 
ніяк не розраховуючи на комерційний успіх. 

Дух фрондерського опору, який витримує неве-
личкий недержавний театрик, раніше вже знаходив 
свій вияв і в бурлескно-вертепній іронії вистави за 
комедійкою М. Куліша (“Хулія славлю!”), і в ультра-
психологічній з елементами експресіонізму поставі 
за драмою  Д. Мережковського “Павло Перший”. 

Але тільки подивившись виставу “ЧМО” за п’є-
сою Володимира Жеребцова, я нарешті збагнула для 
себе основну тему цього театру, такого не схожого на 
жоден інший у місті.

П’єсу “Підсобне господарство”, написану у  
80-х рр. ХХ ст., можна визначити радше як кіносце-
нарій. Автор обрав форму монтажу епізодів, не став-
лячи собі за мету зв’язати їх, а навпаки – відбиваючи 

“антрактами для роздумів”. Публіцистично-викри-
вальний стиль п’єси В. Жеребцова був спровокований 
своїм часом. Але й сьогодні її колізії перегукуються 
із чисельними проєктами, наприклад, серіялом “Сол-
дати” або повнометражним блокбастером “Дев’ята  
рота”. Про те, що вельми тлінний витвір Жеребцова 
знову опинився “на хвилі”, свідчить хоча б актуаль-
ний для нинішнього телебачення мотив викриття 
ганебних ситуацій в армії: жах існування рядових 
на тлі свавілля командного складу. Скидається на те, 
що Ігоря Ладенка у цьому матеріялі привабила саме 
навмисна недомовленість, що відкрила режисерові 

Юлія КОВАЛЕНКО 

“ÓÁÈÒÈ ÄÐÀÊÎÍÀ”
(Прем’єра вистави “ЧМО” у харківському “Театрі 19”.)

27

ÊÐÈÒÈÊÀ 

Сцени з вистави “ЧМО” В.  Жеребцова. Режисер – Ігор Ла-
денко. “Театр 19”.  Харків, 2007 р.

* Російська державна академія театрального мистецтва. 
– Прим. ред.



2828

можливість без зайвого пієтету вступити у полеміку 
з драматургом.  

Вистава починається та завершується моно-
логом лейтенанта Алтинова. Цьому персонажеві 
режисер доручив експозицію дії, він, зрештою, стає 
ніби духівником загиблих хлопців. Він завершує 
виставу на рефлексійній ноті Гамлета з розколотою 
свідомістю. У виконанні Сергія Лістунова цей образ 
(за п’єсою – балагура та дотепника) набув екзистен-
ційної трагічности, притаманної атмосфері вистави 
загалом. Уже в одній з перших сцен актор дав від-
чути це, коли, очманілий від ностальгії за життям 
на “гражданке”, його Алтинов спочатку тоскно, а 
потім надсадно – аж до нервового вибуху – підспі-
вував мелодії, що звучала по радіо. Пісня “Трава у 
дома” – своєрідний лейтмотив вистави – відіграє 
навіть не настроєву, а відчутно драматургічну роль. 
І саме з нею пов’язаний один з найкращих у виставі 
епізодів, коли в очікуванні на невідворотну розпра-
ву “дідів” стійко залишився віч-на-віч зі смертю 
лейтенант Хрустяшкін. Актор Сергій Савлук грає 
свою роль зі самоспопеляючою віддачею. 

Інший шлях обрав Сергій Бабкін. От хоча б епі-
зод приходу “діда” Біса до Хрустяшкіна з “карною 
місією”. На відміну від п’єси В. Жеребцова, у якій 
події подаються навіть у реальному, “документаль-
ному” світлі, поява Біса-С. Бабкіна у виставі симво-
лічно зближується з темою невідворотности фатуму. 
Суто режисерськими засобами (сяйво прожектора 
в порожньому просторі сцени – наче повня у воро-
жому нічному степу Казахстану; виття шакала, від 
якого моторошно на душі) І. Ладенко спрямовує 
роботу підсвідомости глядача саме на таке філософ-

ське сприйняття. Проте в цьому випадку йдеться ще 
й про ідеальне налаштування актора “на хвилю” кон-
цепції режисера. Жодного натяку на спокусу “смачно” 
зіграти некерованого нелюда, що неодмінно різонуло 
б дисонансом – навпаки, постать трагедійну, складну, 
що лякає не “по-театральному”, С. Бабкін творить, 
немов на мікросхемах. Екзистенційним розладом з 
самим собою, тягарем приречености усвідомлювати 
себе “частиною тієї сили, що вічно прагне зла”, а 
звідси – відчайдушним бажанням розірвати ці пута, 
нехай навіть ціною власного життя, позначений пер-
сонаж С. Бабкіна, змальований у п’єсі пересічним, 
цинічно-розпусним “дідом”. 

Завдяки цьому різночитанню у виставі остаточно 
формулюється головна її тема – про те, що будь-яка 
боротьба – завжди у самому собі, з самим собою. 
Іншими словами, запозичуючи образ у Є. Шварца, 
подолати дракона під силу Ланцелоту лише тоді, коли 
буде переможено Дракона в ньому самому. Отже, так 
само, як нема сенсу переносити все світове зло на 
самого лише Біса, не треба шукати у виставі й за-
кріпленого за антиподами Біса – Новиковим (Юрій 
Ніколаєнко) та його сестрою Катею (Віталіна По-
нятенко) такого собі “лейтмотиву добра”. Тому “му-
зика сфер” (у виставі використано, зокрема, твори                                       
П. Чайковського та Ф. Ліста) ніби благословення 
лунає в моменти їхньої найбільшої духовної підне-
сености, душевної відвертости. 

І коли це сталося, що невеличкий і недержавний 
“Театр 19” перейняв повноваження духовного керма-
нича авдиторії у довколишніх державних колективів, 
що в гонитві за комерційним успіхом геть забули про 
місію донесення до серця глядача таких потрібних 
сьогодні християнських істин? У виставі з відверто 
епатуючою назвою “ЧМО”, режисер виголосив най-
класичніші моральні принципи. Особливо близькою 
цьому колективу, зокрема, виявилася тема тривкої 
юнацької дружби, шляхетности та безкомпроміснос-
ти. Мабуть, тому так закарбувалася у пам’яті цнот-
лива й чиста мізансцена своєрідної духовної посвяти 
у побратимство Хрустяшкіна та Новикова – дві ви-
хоплені прожектором з затемнення тендітні постаті, 
рука одного на плечі другого – і голос скрипки як 
спільна для них субстанція.     

Девальвований останнім часом як непотрібний 
у театрі катарсис за всіма ознаками потрясіння від 
трагічного виник у фіналі вистави. Лаконічними об-
разними засобами Ігор Ладенко зняв будь-які надії 
підсвідомо налаштованого на гепі-енд глядача. На 
одміну від автора п’єси, автор вистави категоричний 
– остання зустріч з Бісом була для друзів фаталь-
ною. Лише грубезна лапідарна армійська скриня, 
поставлена на перекинуті догори дном цеберки, та  
розправлена на ній діагоналлю смугаста стрічка – і 

Сергій Савлук – Хрустяшкін та Сергій Лістунов – Алтинов  
у виставі “ЧМО” В.  Жеребцова. Режисер – Ігор Ладенко. 
“Театр 19”.  Харків, 2007 р.



2929

стало зрозумілим, що батьки ніколи вже не дочекаються своїх 
хлопців.         

Образна побудова вистави налаштовує на притчове сприйняття 
белетристичного – ніде правди діти – твору  В. Жеребцова. Окремі 
сцени режисер відбиває пластичними дивертисментами. Саме в них 
безрадісну реальність солдатського буття доведено до моторошного 
абсурду. Так постала, оживлена асоціятивним ходом думки режисе-
ра, з’ява учорашньої  маскультової радянської міфології – людина 
з веслом (проте, в якомусь інфернально-червоному фільтрі, та ще 
й під целулоїдним маревом-вітрилом)  – немов у хворобливому 
маренні солдата. Узагальнюючий образ воїна у протигазі, контури 
якого художниця Катерина Колесніченко концептуально уподібнює 
до свинячої голови (недаремно таким забобонним жахом просякну-
те небажання Новикова різати свиню з підсобного господарства), 
розкриває наскрізну лейттему вистави: людина – м’ясо для гармат, 
потенційно – особистість, а практично – знівельована стадною 
психологією тварина.

 Після перегляду цієї вистави не припиняється напружена вну-
трішня робота. Запитуєш себе: звідки в молодих режисера та ак-
торів зрілий трагічний життєвий світогляд? Внутрішній камертон 
режисера, надтема, що не дає йому спокою – боротьба з тоталіта-
ризмом – і немає значення, йдеться про аспект деспотії конкретного 
правителя Павла I; чи про тоталітаризм, який породжує підсвідомий 
страх, що передається до наступних поколінь і спричиняє безглуздя 
на кшталт тих, що трапилися з героями кулішевої комедійки… Але 
до останньої вистави театр не відслоняв свого обличчя повністю. З 
окремих деталей можна було робити висновки, що це театр пошу-
ковий, схильний до формального експерименту, театр з безсумнівно 
інтелектуальним обличчям. Вистава “ЧМО” змусила говорити про 
театр оголеного громадянського сумління. Який, проте, прива-
блює не затертою моралізаторською інтонацією, а по-юнацькому 
незахищеною, болісною реакцією. 

Þë³ÿ ÊÎÂÀËÅÍÊÎ 

Сергій Савлук –Хрустяшкін у виставі 
“ЧМО” В.  Жеребцова. Режисер – Ігор 
Ладенко. “Театр 19”.  Харків, 2007 р.

Сергій Бабкін – Біс  у виставі “ЧМО”      
В.  Жеребцова. Режисер – Ігор Ладенко. 
“Театр 19”.  Харків, 2007 р.



30

На початку грудня 2006 р. у Львові від-
бувся вже втретє Міжнародний фестиваль 
єврейського театрального мистецтва “Сузір’я 
Лева”. Дванадцять театральних колективів 
з України, Росії, Білорусі, Молдови презен-
тували свій внесок у шляхетну справу від-
родження єврейського національного теа-
тру. Організатором фестивалю є Львівський 
обласний єврейський доброчинний фонд 
“Хесед-Ар’є”, відомий своїми культурно-
освітніми програмами. “Коли нагодовані ті, 
хто хотів їсти, а люди, які вчора думали про 
хліб насущний, починають думати про вічне: музику, 
книгу, спілкування, – Хесед забезпечує нове завдання 
– відродження культури, мистецтва, традиції”, – так 
визначає керівництво фонду необхідність проведен-
ня культурно-мистецьких заходів, одним з яких став 
фестиваль “Сузір’я Лева – 2006”.

Нинішній фестиваль був присвячений пам’яті ви-
значної єврейської акторки Іди Камінської, життя якої 
пов’язане зі Львовом. Дочка легенди єврейської сцени 
Естер-Рохл Камінської, Іда змалечку жила театром. 
Великий талант, бурхливий темперамент та багатий 
досвід відкрили їй шлях до громади провідних ак-
торок театру і кіно того часу. Глядачам, безперечно, 
запам’ятався оскароносний художній фільм “Крамни-
ця на майдані” (1965), яким відкрилися фестивальні 
покази. У цій картині І. Камінська зіграла головну 
жіночу роль – фрау Лауптманову, господиню крам-
ниці. Тонка психологічна гра акторки, довершений 
малюнок ролі, непересічна акторська майстерність 
на високому рівні розпочали ІІІ Міжнародний фес-
тиваль “Сузір’я Лева”. На жаль, мало хто з учасників 
конкурсної програми виявився спроможним гідно 
підхопити естафету...

* * *
Театральні колективи, представлені на фестивалі, 

є переважно аматорськими чи напівпрофесійними. За 
таких умов надзвичайної ваги набуває особистість 

керівника колективу, його професійні якості та ху-
дожній смак. Більшість вистав фестивалю подіями 
мистецького життя не були. 

Вистава “Мама Гульшан” за Л. Коганом (реж.        
В. Тумаркіна) Луцького театру-студії “Хохма” ви-
кликала у глядача справжню бурю емоцій. Головний 
герой – хлопчик Ізя – переживає під час війни всі 
можливі біди і страждання, загибель рідних та людей, 
які йому допомагали вижити. Але просте накопичен-
ня драматичного матеріялу не дає підстав розглядати 
виставу як витвір театрального мистецтва – це радше 
інсценізація публіцистики. Саме таку ваду – життє-
подібно, але неправдиво – має чимало фестивальних 
вистав, наприклад, робота Вітебської літературно-
драматичної студії “Менора”– “Незадовго до та після 
Голокосту” Б. Кантаровича (реж. Є. Клемят). Затягну-
тою, жанрово невизначеною виявилася вистава “Лю-
бовний магендавид” Ю. Нессиса, Є. Михайличенко 
(реж. А. Мунтяну-Фройман) Єврейської молодіжної 
театральної студії “Алефбейс” з Кишинева.

У жанрі естрадного театру, театру мініатюр було 
вирішено поставу “Наші в Ізраїлі” (композиція за 

Ірина МЕЛЕШКІНА

Ó “ÑÓÇ²Ð’¯ ËÅÂÀ”

Сцена з вистави “Цинамонові небеса” за  Б. Шульцом. Ре-
жисер – В. Сідлецький, хореограф – С. Наєнко. Хореогра-
фічний ансамбль “Єврейські мініатюри” при Львівському 
єврейському благодійному фонді “Хесед-Ар’є” .

(Огляд ІІІ міжнародного фестивалю 
єврейського театрального мистецтва 
у Львові)



31

²ðèíà ÌÅËÅØÊ²ÍÀ

характери, образи, що запам’ятовуються – і головні, і 
другорядні. Анатолія Вовка, який виступив у заголов-
ній ролі прапороносця Моні Цацкеса – журі визнало 
найкращим виконавцем чоловічої ролі. Також було 
відзначено сценографічне рішення Є. Ванжі – стри-
мане і конструктивне водночас, придатне до транс-
формації. Звернення колективу “Шпігл” до воєнної 
тематики, гумористичне забарвлення, оптимістичний 
настрій, спроба розмовляти з глядачем умовно-теат-
ральною мовою справили позитивне враження, але 
авторам вистави не вистачало іноді почуття міри та 
художнього смаку.

До речі, повноцінний і якісний літературний ма-
теріял не лише у вищезгаданому випадку став запо-
рукою цікавої постави. Маємо на увазі “Вогні, що 
згасають” за І. Башевісом-Зінгером (реж. Н. Коре-
нєва) Брянського єврейського театру. Попри помітні 
недоліки режисури, вистава вирізнялася мистецьким 
пластичним рішенням та музичним оформленням, 
доброю грою провідних акторів і, насамперед, втілен-
ням національної сутности, єврейським колоритом, 
передчуттям ханукального дива...

У фестивальній програмі учасники показали ви-
стави різних жанрів. Жанр пластичної драми презен-
тували два театральні колективи: Санкт-Петербурзь-
кий пластичний театр “Єва” (“Ханукальна сюїта”) 
та Львівський хореографічний ансамбль “Єврейські     

Сцена з вистави “Бухенвальдські дзвони”. Режисер – В. Оль-
ховський. Театр “Дебют” Львівського єврейського благодій-
ного фонду “Хесед-Ар’є”.

оповіданням М. Бєлєнького, реж. В. Бурлака) пол-
тавського общинного єврейського театру “А ідіше 
мазл”. Попри недоліки драматургічного матеріялу 
артисти-аматори показали справжній професіоналізм, 
володіння акторською технікою.

У програмі фестивалю було представлено дві мо-
новистави – і обидві здобули дипломи. Перша з них 
– “Ісаак Бабель” Одеського театру-студії “Арт-тера-
пія”, режисер і виконавець – Фауст Міндлін. Актор 
пропонує свою інтерпретацію “Одеських оповідань”             
І. Бабеля, представляючи численних персонажів тво-
ру. Друга моновистава у виконанні Сергія Троянов-
ського – “Прощання” за Е. Севелою (Хмельницький 
театр-студія “Рейдл”) – це  монолог ліричного героя-
автора, драматична і пристрасна сповідь людини, яка 
на різних етапах свого життя опинялася перед вибо-
ром – складним, а інколи  й трагічним.

За мотивами прози Е. Севели було створено ще 
одну виставу конкурсного показу – “Моня Цацкес 
– прапороносець” (реж. І. Савицька). Чернігівський 
народний єврейський театр “Шпігл” показав мас-
штабне  полотно з багатьма сюжетними лініями, вели-
кою кількістю дійових осіб. Актори створили яскраві 



32

мініятюри” (“Цинамонові небеса”). Про другу виставу 
трохи нижче. А “Ханукальна сюїта” (реж. В. Левіна) 
захопила глядача сучасною хореографією, яскравим 
музичним оформленням, натхненним виконанням. 
Було дотримано усіх жанрових ознак сюїти – музич-
ний та хореографічний рефрен, частини, що контрас-
тують. Навіть те, що одна з виконавиць, виступаючи 
на незнайомій сцені, послизнулася і зламала руку, не 
завадило колективу гідно завершити дійство. На сцені 
відбулося яскраве театральне видовище – національ-
не за духом і колоритом. Диплом журі за найкраще 
пластичне вирішення цілком заслужений. А дівчині, 
що постраждала, – спеціяльний приз за мужність.

Мистецтво ляльковиків представляв Черкась-
кий єврейський театр-студія, в оригінальний спо-
сіб  розповівши про створення світу (“Спочатку”). 
Умовне сценічне оформлення з використанням ви-
творів традиційних єврейських ремесел зацікави-
ло глядача. Лялькову виставу “Театр тіней Офелії” 
у позаконкурсній програмі презентував театр при 
студентському клубі “Гілель”. Поєднання на сцені 
гри ляльок і акторів, зони акторської імпровізації, 
емоційність зробили цю виставу яскравою і цікавою. 
Поза конкурсом, відкриваючи фестиваль єврейського 
театру, показала свою роботу театральна студія “Де-

бют” Львівського “Хеседу-Ар’є”: “Бухенвальдські 
дзвони” засобами пластичної драми втілював сюжет 
відомої пісні. Варто відзначити, що відкриття і за-
криття фестивальних заходів також були своєрід-
ними виставами, яскравим театральним дійством, 
святом єврейської культури.

* * *
І, нарешті, розповідь про вистави, які виявилися 

найкращими у програмі, вразили і глядачів, і журі, 
піднесли рівень фестивалю на гідний професійний 
щабель. Серед драматичних найкращою була визна-
на постава  “Шоша” за твором І. Башевіса-Зінгера 
театральної студії “Дебют” при Львівському “Хеседі 
- Ар’є”. Спектакль тонко і зворушливо розкриває 
тему трагічного кохання ліричного героя твору, 
письменника Аарона Грейдингера до Шоші, подруги 
дитинства, занадто тендітної й слабкої, щоб вижити 
у жорстокому ворожому світі. Ніжний образ Шоші 
втілила молода актриса Саша Соміш. Дівчина не 
грала роль, вона перевтілювалася у свою героїню і 

Сцена з вистави “Вогні, що згасають” за І. Башевісом-Зінге-
ром. Режисер – Н. Коренєва. Брянський єврейський театр. 



33

²ðèíà ÌÅËÅØÊ²ÍÀ

проживала на сцені її сумну і прекрасну долю. Ди-
плом за найкращу жіночу роль – данина натхненню 
й таланту актриси. Переконливо провів роль Аарона 
Грейдингера актор І. Білоненко, живий і чистий об-
раз хлопчика – варшавського Гавроша  – створила 
Ю. Врублевська. Справжня знахідка вистави – хор з 
шістьох дівчаток, які упродовж дії грають і невеликі 
драматичні ролі, і прекрасно співають, створюючи 
неповторну зворушливу атмосферу. Режисер-по-
становник вистави В. Ольховський отримав диплом 
за найкращу режисуру, а вистава загалом – Гран-прі 
фестивалю “Сузір’я Лева – 2006”.

Справжнім потрясінням для глядачів і журі фес-
тивалю стали “Цинамонові небеса” за мотивами 
творів Б. Шульца, поставлені хореографічним ан-
самблем “Єврейські мініятюри” при Львівському 
“Хеседі- Ар’є”  (режисер-постановник – В. Сід-
лецький, хореограф – С. Наєнко).

Творчість Бруно Шульца – письменника і ху-
дожника, єврейського філософа з Дрогобича, на 
жаль, мало відома сучасникам. Тим цікавішим і 

ціннішим є звернення авторів вистави до його твору 
“Цинамонові крамниці”   (від “цинамон” – кориця), 
за мотивами якого і створений балет “Цинамонові 
небеса”. “Цинамонові крамниці” дають певний ре-
цепт дійсности... Субстанція тамтешньої реальности 
перебуває у стані постійного бродіння, проростання, 
прихованого життя”, – так писав автор про свою кни-
гу. І найважче засобами пластичної драми передати 
саме фантасмагорійність, міфологічність, притаманні 
літературній основі.

“Цинамонові крамниці” – цикл оповідань, по-
єднаних особистостями головних персонажів, тому 
автор інсценізації В. Сідлецький вибудував виставу 
як ланцюжок яскравих образів, що змінюються від 
фраґмента до фраґмента. У центрі – образи самого 
письменника Бруно Шульца (арт. М. Калиниченко) 
та Бруно у дитинстві (арт. Я. Бегічев). Навколо них 
розгортаються сцени, які символізують: плодючий 
серпень; нашестя екзотичних птахів; манекенів, що 
ожили; єврейську молитву; темний світ примар, яких 
перемагає Бруно. Уособленням цих напівреальних-
напівуявних персонажів є ансамбль з восьми дівчат-
танцівниць. Скеровані єдиною ідеєю балету, вони 
мають індивідуальні завдання та малюнок ролі – в 
цьому яскраво проявляється майстерність хореографа 
С. Наєнка.

Яскраві, емоційно забарвлені у виставі “Цинамо-
нові небеса” сцени маленького Бруно з мамою. Об-
раз мами ніжними делікатними фарбами змалювала 
артистка Р. Данелюк. Тема матері, втілена у фрагменті 
“Колискова” та продовжена у фіналі, стає емоційною 
домінантою вистави, противагою до образу Аделі 
(арт. А. Каспарова). Малюнку ролі Аделі притаманні 
холодні, жорсткі барви. У виставі Аделя не тільки і 
не стільки служниця, що фанатично дотримується 
чистоти: у фіналі саме вона, набувши рис справжньої 
гестапівки, робить фатальний постріл, який обриває 
життя Бруно Шульца...

У фіналі вистави розігрується яскрава сцена, що 
породжує асоціяції з легендарним львівським єврей-
ським оркестром, розстріляним під час виступу. Тем-
пераментний танок дівчат обривається, щоб за мить 
спалахнути знову. “Цинамонові небеса” – художній 
та ідейний апофеоз фестивалю, втілення його духу 
й мети – наблизитись до відродження єврейського 
театрального мистецтва.

А втім, щоб осягнути бажаного результату, варто 
ставити високі завдання та надзавдання. І тоді до на-
ступного, ІV Міжнародного фестивалю єврейського 
театрального мистецтва “Сузір’я Лева”, який відбу-
деться наприкінці 2008 р., творчі колективи прийдуть 
з якісним доробком, гідним високої мети відродження 
свого національного театру.

Репетиція вистави “Цинамонові небеса” за  Б. Шульцом. 
Режисер – В. Сідлецький, хореограф – С. Наєнко. Хореогра-
фічний ансамбль “Єврейські мініятюри” при Львівському 
єврейському благодійному фонді “Хесед-Ар’є” .



34

Ïîðïàþ÷èñü â PR³

Андрій Жолдак з’явився у Києві ще задовго до 
показу вистав. І одразу розпочав свій перформенс. 
Відбулася перша прес-конференція, де режисер по-
знущався із журналістів майстер-класом “Як убити 
поганого актора”. Жолдакові феноменально вдалося 
протягом години із впевненістю недорікуватого верз-
ти нісенітницю. Однак багато хто купився і почав 
оповідати про “систему Жолдака”... З афіш ретро-
спективи ми дізналися про “фестиваль імені Його”. 
Та не менше спантеличив напис “Заборонено” поряд 
з виставою “Ромео і Джульєтта. Фраґмент”. “Чи буде 
таки демонструватися скандальновідомий, довго-
очікуваний спектакль у столиці?” – загули кияни. 
Дехто, зрозумівши заборону надто буквально, так і 
не наважився придбати квитки на “Ромео і Джульєт-
ту” – останню харківську виставу Андрія Жолдака, 
після якої його було звільнено з посади художнього 
керівника Харківського державного академічного 
українського музично-драматичного театру ім. Т. Шев-
ченка “Березіль”. Ще більше розпалювали  настрої 
журналісти: так, одна зі столичних газет вийшла із 
заголовком на першій шпальті “Мистецтво заборо-
няють. Поки що лише у Харкові”. І вони зурочили: 
“Ромео і Джульєтту” у Києві так і не показали. Але 
супроводжувалось це рішення кількома прес-кон-
ференціями, численними інтерв’ю Андрія Жолдака, 

коментарями адвокатів, акторів та директора Театру 
“Березіль” Маргарити Сокоян. Перед початком пер-
шої гастрольної вистави – “Гамлет. Сни” – Жолдак 
заявив, що “Ромео і Джульєтту” заборонила україн-
ська влада, однак уже в антракті режисер спростував 
цю інформацію. До останнього дня каси продавали 
квитки на виставу “Ромео і Джульєтта”, а на прохання 
глядачів прояснити ситуацію касири лише знизува-
ли плечима: “Мабуть, це черговий PR-хід Жолдака”. 
Про те, що спектакль “Ромео і Джульєтта. Фраґмент” 
у Києві не демонструватиметься, офіційно заявили 
тільки у день показу. Навіть повернення вартости 
квитків “Театр Андрія Жолдака” примудрився пере-
творити у провокацію. Квитки приймали від 18.00 
до 19.00, займалася цим особисто Катерина Жолдак 
– сестра режисера і за сумісництвом керівник його 
PR- служби. Катя вимагала у глядачів паспорти, за-
писувала номери телефонів, лякала, що ці дані – як 
інформація про фанатів Жолдака – потраплять у про-
куратуру... і просила прийти за грошима наступного 
дня... Може, на сторінках професійного видання й не 
варто було розкривати усі залаштункові подробиці, 
однак збагнути цю ретроспективу Андрія Жолдака 
без них неможливо. Адже протягом кількох тижнів 
нас усіх, зокрема журналістів, примусили відчайдуш-
но порпатися в PRі. 

Віктор СОБІЯНСЬКИЙ

Ì²ÑßÖÜ ²Ç ÆÎËÄÀÊÎÌ

У грудні 2006 р. у Києві 
відбулася ретроспектива 
вистав Андрія Жолдака. 
Назвали цю грандіозну 
подію пафосно – “Фес-
тиваль сучасного театру 
Андрія Жолдака”

Сцена з вистави “Федра. Золотий колос”. Режисер – 
Андрій Жолдак. Світлина Володимира Луповського.

34



35

×îòèðè ç ïîëîâèíîþ

Під час київської ретроспективи Андрія Жолда-
ка було показано його московську поставу “Федра. 
Золотий колос” та роботи “харківського періоду” 
– найпліднішого на сьогодні. Якщо не брати до ува-
ги мало ким бачену виставу “Ромео і Джульєтта”,             
А. Жолдак у Театрі “Березіль” створив “чотири з 
половиною” вистави (так – асоціятивно зі стрічкою 
Федеріко Фелліні – назвали спектакль, що демонстру-
ється як перший акт вистави “Ґольдоні. Венеція”): 
“Гамлет. Сни” за мотивами п’єси Вільяма Шекспіра, 
“Один день Івана Денисовича” за мотивами одно-
йменної повісти Олександра Солженіцина, “Місяць 
кохання” за мотивами драми Івана Тургенєва “Місяць 
на селі” та “Ґольдоні. Венеція” – постава за мотивами 
п’єси “Слуга двох панів” Карло Ґольдоні.                             

Двічі під час ретроспективи з’являлася на сцені 
вистава “Гамлет. Сни” – чи не найтрагічніша з робіт 
Андрія Жолдака. Хіба що вже згадана постава “Ґоль-
доні. Венеція” ще драматичніша, адже там навіть 
“сухе стрекотіння чисел” (про якусь вербальність уже 
не йдеться) не допомагає героям знайти хоч якийсь 
контакт із середовищем чи принаймні порозумітися 
між собою. І тут уже масштабними глибами дощу 
плаче сама природа. Вона не в змозі спинитись – і 
злива не вщухає, поступово набираючи сили, доки 
не перетворюється на глобальний катаклізм – дощ 
світового потопу...

Тому, безперечно, помиляється Олег Зінцов (газе-
та “Ведомости”, Росія, 2003) щодо вистави “Гамлет. 
Сни”, коли стверджує, що “одну з найтрагічніших 
п’єс світового репертуару Жолдак перетворив на дуже 
життєстверджувальне видовище”. І тут не можна зва-
жати навіть на довершену прекрасність завершальної 

сцени спектаклю. (Жолдак, як завжди, коли йдеться 
про красу, відкриває її по-новому: по-своєму приваб-
лива “очаровательная толстушка” в “Гамлеті...”, бо 
такою її створила природа, а кожне Боже створіння є 
часточкою Всевишнього... Для фіналу “Гамлета. Сни” 
режисер віднаходить красу в піняві шампуню, шале-
них бризках мильних бульбашок, які на тлі напівого-
лених тіл і створюють феєрію.) Звичайно ж, можна 
зрозуміти бажання додати бодай крапельку оптимізму 
до похмурого видовища, тим більше, все до цього 
могло відбуватися у снах (дивимось все-таки “Гамлет. 
Сни” та ще й покадрово на імпровізованому екрані 
– приблизно так – кажуть вчені – відбувається про-

Â³êòîð ÑÎÁ²ßÍÑÜÊÈÉ

Марія Миронова у виставі “Федра. Золотий колос”. Режисер 
– Андрій Жолдак. Світлина Володимира Луповського.

35

Сцени з вистави “Місяць кохання” 
за І. Тургенєвим. Режисер – Андрій 
Жолдак. Світлина П’єра Борассі.



36

цес сну). Тому, прокинувшись, веселімося й зробімо 
все, щоб ці жахи не повторилися наяву. Але все одно 
фінал настільки контрастує з подіями спектаклю, що 
мимоволі набирає якоїсь фарсовости. Якщо взагалі 
не сприймати такий кінець вистави як своєрідний 
поклін акторів у жолдаківському стилі.

Уся трагічність повіданої Жолдаком історії у тому, 
що нічого не лишиться після смерти Гертруди, Клав-
дія, Офелії, Гамлета... Не прийде навіть Фортінбрас. 
У перших кадрах фотокомпозиції – своєрідної фабули 
усієї вистави – вражає одна сцена: кадри змінюють 
один одного, поступово залишаючи з усього сімейно-
го фото лише Офелію – Вікторію Спесівцеву з двома 
дівчатками; зрозуміло, що на наступному знімкові ми 
вже не побачимо й героїні Спесівцевої... Хто вони 
– єдині, що лишилися, – чорний і білий ангел, а може, 
взагалі маленькі читачі цієї історії (на це нам вка-
зують деякі епізоди вистави, протягом яких дівчата 
з’являються з рукописами, які вони перечитують під 
час дії)?

У порівнянні із п’єсою Шекспіра (а “Гамлет. Сни” 
можна розглядати як ледь чи не найсюжетніший спек-
такль з “чотирьох з половиною” харківських) Жолдак 
виніс на сцену висхідну подію всієї драми. У нього – 
це бал, на якому непомітно отруюють батька Гамлета 
(чи непомітно – просто ніхто цього не помічає: у куль-
мінаційний момент всі персонажі дивляться вгору, 
що безперечно загострює весь конфлікт вистави). На 
цьому ж балу нарешті по-справжньому зустрічаються 
головні герої любовної колізії. Спочатку Офелія на-
віть не помічає принца. А в обіймах вони зливаються 
лише тоді, коли в якийсь момент починають розуміти 
одне одного: Гамлета (Андрій Кравчук) зацікавлює, 
чому дівчина поглядає вгору, і він відверто зазирає їй 
у вічі – тільки тепер Офелія звертає увагу на юнака 
й поєднується з ним у танці... 

Геніяльну метафору двох образів вистави зна-
йдено в сценічній композиції, коли Гамлет стає у позі 
“Давида” Мікеланджело (тільки в профіль), а Офелія 
наче сходить з “П’єти” цього ж скульптора, метафо-
ру вистави “про фатальний і незаперечний розпад 
зв’язків часів, про рутинну шизоїдність людства, про 
самогубну приреченість людей повторювати ті самі 
трагічні помилки, про їхню хтиву прихильність до 
зла і нездатність до героїчного вчинку” (Сергій Ва-
сильєв, газета “Столичные новости”, Україна, 2002). 
Жертвою “самогубної приречености людей повторю-
вати ті самі трагічні помилки”, ігнорування знаків, які 
ринуть нищівним потоком (!), стаємо всі ми. Людям 
показували правду на екрані (початок ІІ дії; стрічка 
як єдине, що могло на мить заспокоїти розшалілий 
натовп); образ регулювальниці, чорна трійця; прониз-
ливий скрекіт чайки, який переходить у звук відльо-
ту журавлів у вирій; чорні мітки; ряд будильників... 
люди не помічають навіть мудреців, які, щоб отямити 
народ, насилають блискавки й громи. Від холодного 
дощу (ще до традиційної сцени безумства) фактично 
й помирає Офелія – “чорний ангел” перетинає нитку 
її життя... 

Стихія води виринає у спектаклях Андрія Жолдака 
постійно – чи то як глобальний катаклізм (“Ґольдоні. 
Венеція”), а чи як неперевершено красиве тло дії, як, 
скажімо, у виставі “Місяць кохання”. Під класичну 
музику на сцені з’являються п’ятеро чоловіків з від-
рами, виливають воду, – і починається дощ. Вони – у 
фраках, з метеликами, немов малі діти, їх тішить злива 
– сміються, кричать, бризкаються... На їхньому місці 
вже Ракітін (Олексій Коломийцев), Ісаєва (Вікторія 
Спесівцева), Бєляєв (Едуард Безродний) та Вірочка 
(Віра Климковецька) за столом навстоячи п’ють вино. 
Чи то встигнувши оп’яніти (від кохання?), а чи все від 
того ж дощу, краплі якого розбиваються об стіл, цей 
квартет теж шаленіє. Неконтрольовані змахи руками, 
посмішки на обличчі, бісики в очах... Першою, пру-
чаючись і, врешті, вириваючись від чоловіків, які не 
хотіли її відпускати, під самі патьоки води лізе Наталя 
Петрівна. Її біленька сукня одразу стає прозорою. Від 
хвилі щастя, що огорнула цю четвірку, Ісаєва-Спе-
сівцева, немов птаха махаючи крилами, злітає точні-
сінько так само, як це було з нею в кінці першої дії: 
“Я люблю Вас, Бєляєв!” – кричала всьому світу тоді 
Наталя Петрівна. Морщачись від прохолодної води, 
змахуючи мокрим волоссям, але все одно спрагло  лов-
лячи кожну краплину, під дощем омивається й решта 
персонажів... Як тонко висловився директор німець-
кого фестивалю “Фідена” Анкет Дабс, “це суспільство 
часів занепаду, показане крізь еротичну призму. Воно 
хоче померти серед краси...”.  

У виставі все показано досить відверто – як старе 
безжально поглинає молоде, як Наталя Петрівна “по-

Сцена з вистави “Ромео і Джульєтта”. Режисер – Андрій 
Жолдак. Світлина надана PR-службою Андрія Жолдака.



37

топталась” і розчавила свою вихованку Вірочку... Од-
разу згадується передфінальний епізод зі спектаклю. 
На сцені – похилений стіл, дбайливо застелений бі-
ленькою скатертиною, – прихований ешафот. Двійник 
Наталі Петрівни (Г. Грінік) без жодних емоцій тягне 
по столу непритомне тіло Вірочки. Те саме повторює 
Ісаєва з власним сином. А далі майже всі герої не 
минають можливости стрибнути на бездиханне тіло 
Вірочки... Трохи раніше за сюжетом двійник Ісаєвої 
виведе на сцену змучену, із заплющеними очима Ві-
рочку, насильно зірве коротеньку дівочу сукню і пере-
одягне в неї Наталю Петрівну, вихованку ж викине у 
вікно як непотріб. Суспільству, де така трагедія стає 
можливою, Андрій Жолдак виносить вирок – цей світ 
вже дійшов краю, “з’їхав з глузду”, перевернувся до-
гори дриґом (дія у виставі показана з кількох ракурсів: 
у перспективі, з віддалі, з висоти пташиного польоту, 
збоку, знизу, у перевернутому ракурсі).

Óö³íåíå ìèñòåöòâî

Десь за тиждень до показу жолдаківської вистави 
“Федра. Золотий колос” (Театр націй, Москва) Ки-
євом поширилася чутка, що спектакль “уцінять”, у 
зв’язку з чим кілька днів у касах не продавали квит-
ків. Оскільки на той момент багато місць уже було 
продано, благородну ідею – зробити ціни на квитки 
реальнішими – втілити у життя не вдалося. А варто 
було! Після перегляду “Федри” багатьох не полишало 
відчуття “уціненого мистецтва”. Адже перед цією 
кволою виставою були ще вишукані, мудрі “харків-
ські” спектаклі Андрія Жолдака.

Текст “Федри. Золотий колос” за мотивами 
грецького міфу, переказаного Расіном та Сенекою, 
написав (а точніше, записав на репетиціях за ак-
торами) художній керівник Театру націй Сергій 
Коробков. Часу у Коробкова було небагато, адже 
виставу режисер зробив усього лише за півтора 
місяці. Чи то через поспіх, а чи через відчайдушне 
прагнення бути інакшим, Андрій Жолдак створив 
виставу, яка повністю оголила його режисерську 
сутність. Жолдак, якому в принципі притаманна 
шалена “роздрібненість” режисури, виявився не-
спроможним не властивою собі театральною мо-
вою оповісти зв’язну історію. Андрій Жолдак і 
раніше полюбляв використовувати у своїх виставах 
непрямі цитати – зі спектаклів Роберта Вілсона, Ей-
мунтаса Някрошюса, Томаса Остермайєра... Однак 
раніше це були тонкі алюзії, доречно і змістовно 
вплетені у дію. Вистава ж “Федра. Золотий колос” 
наших російських колег просто-таки обурила й од-
разу була названа відвертим плагіятом: і декорація, 
і принцип введення у дію відеозображення нахабно 
запозичені з німецької постави Франка Касторфа. 
До речі, саме використання камери не виправдало 

себе: Андрій Жолдак здебільшого звертається до 
цього прийому, коли неспромога зобразити поза-
сценічну дію...

За сюжетом античні герої і події народжуються 
лише в уяві психічнохворої Віри Іванівни Павлової. 
Це її сни і марення. Як хочеться вірити, що й уся 
вистава була тільки страшним нічним кошмаром та-
лановитого українського режисера. 

Â³êòîð ÑÎÁ²ßÍÑÜÊÈÉ

Вікторія Спесівцева у виставі “Ґольдоні. Венеція”. Режисер 
– Андрій Жолдак. Світлина Андрія Авдошина.

Програмка до вистави “Гамлет. Сни”. 



38

“ÇÎËÎÒÈÉ ÒÅËÅÑÈÊ”  – 2007

Софія РОСА

(Огляд VI Міжнародного фестивалю театрів ляльок у Львові)

“... У дітей немає ні минулого, ні 
майбутнього, проте, на відміну від 
нас, дорослих, вони вміють корис-
туватись теперішнім...”

Жан де Лабрюйєр

Казка, – хоч і є надбанням загальнокультурним, 
все ж залишається для кожного чимось особистим, 
інтимним. Вона здатна відновлювати дитяче світо-
сприйняття, для якого немає звичного, не існує непо-
рушних законів. У кожного є свої улюблені казки, і ми 
помиляємося, вважаючи, нібито вони залишаються 
десь далеко, в дитинстві. На думку відомого дослід-
ника лялькового театру Б. Голдовського, бавлячись 
лялькою, діти роблять спробу зіграти своє майбут-
нє, а ставши дорослими, підсвідомо намагаються 
змоделювати улюблену казку в житті. Очевидно, 
казка невипадково стала обличчям цьогорічного           
VI Міжнародного фестивалю театрів ляльок “Зо-

лотий Телесик”, що відбувався у Львові 8-11 травня 
2007 р. Кожен театр (були запрошені з Польщі, Біло-
русі, Казахстану, Росії, України) творив загадковий 
світ своєї казки.

Зачарувала домашньою атмосферою вистава “Пи-
липко і відьма” С. Ковальова Брестського театру ля-
льок (Білорусь). Актриса Т. Тавасян вичаклувала пе-
ред українським глядачем знану з дитинства історію 
Івасика-Телесика. Ніби добра господиня, зібрала у 
своєму домі дітвору, і все, що потрапляло їй до рук: чи 

38

Сцена з вистави “Пилипко і відьма” С. Ковальова. Режисер 
– З. Нуянзін, художник – Т. Нерсісян. Брестський театр ля-
льок (Білорусь).

Сцена з вистави “Два леви” А. Сіренка (вгорі). Режисер –        
О. Куцик, художник – Т. Улинець. Львівський обласний театр 
ляльок.



39

то віник, чи люстерко, чи ложки з тарілками – раптом 
оживало (сценографія – Т. Нерсісян). Засріблилось 
озерце-люстерко на господининому столі, виринув 
човник-тарілочка з веслами-ложками, з’явився сам 
Пилипко... але ж йому потрібна вудочка... а ось і вона, 
“знайшлась” серед прутиків віника. Тут будь-який 
предмет – “живий”, залишилось тільки  оживити його 
душу... ритмами народної пісні. Вистава заворожує 
глядача камерною атмосферою (режисер – З. Нуянзін). 
Глядачі, що розташувались просто на сцені, дійсно 
почуваються так, ніби навідались у гості – поруч із 
ними кошики з яблуками, веретено, глечики – та й сам 
Пилипко, його Мати, Батько, Відьма – до них можна 
дотягнутись рукою. Дуже органічно і невимушено 
глядач теж “увіходить” у дію, підказуючи Пилипкові, 
вводячи в оману Відьму. Персонажів казки втілюють 
дерев’яні прості ляльки, яких колись робили дітям. У 
виставі немає жодних складних механізмів – актрису 
оточують звичайні предмети побуту, які оживають у 
її руках, оживає в них і казка.

“Мандрівні” актори Івано-Франківського об-
ласного театру ляльок ім. Марійки Підгірянки                           
(Т. Винник та П. Бабінець) не тільки розповіли, але 
й зіграли, заспівали, затанцювали народні україн-
ські казки, сюжети яких сплелись в одну цікаву іс-
торію з відомими героями, але непередбачуваним 
розвитком подій у виставі “Про те, про се...” А. Бог-
данової (режисер В. Підцерковний). На сцені віз, 
що трансформується у місце дії казкових героїв. Їх 

втілюють об’ємні планшетні ляльки. 
А от “масові” сцени вирішуються за 
допомогою пласких картонних поста-
тей (наприклад, бички в упряжі, або 
жниці на полі). Художник М. Данько 
створив цікавий образ: білі силуети, 
намальовані на натягненому зелено-
му полотні – це кози на пасовиську. 
Коли кози “говорять”, полотно ніби 
розвіяне вітром. Швидкий темпоритм 
вистави підкреслює її “вуличний” ха-
рактер. Актори відверто бавляться з 
глядачем, випробовують його увагу, 
уяву. Коли глядач повірив, що перед 
ним жниці, вони раптом починають 
співати неймовірно низькими басами, 
а то герої казки несподівано, ніби між 
іншим, вітаються з лялькою-дідусем 
з “іншої” казки, що в цей момент пе-
ребуває поза місцем дії. Така відверта 

Ñîô³ÿ ÐÎÑÀ

Сцена з вистави “Про те, про се...” А. Богданової. Режисер 
– В. Підцерковний, художник – М. Данько. Івано-Франківський 
обласний театр ляльок ім. Марійки Підгірянки.

Сцена з вистави “Каріус і Бактус” Т. Егнера. Режисер –         
Я. Антонюк, художник – П. Карвовоський. Ломзький театр 
актора і ляльки (Польща).

театральність, притаманна вуличним театрам, стала 
особливістю вистави “Про те, про се...”.

З неабияким зацікавленням глядачі сприйняли 
роботу “Каріус і Бактус” Ломзького театру актора 
і ляльки (Польща) – оповідь норвезького автора  
Т. Егнера про двох дивакуватих персонажів – Ка-
ріуса та Бактуса, які щасливо поживають у зубках 
хлопчика Марека (режисер Я. Антонюк). На сцені 
– ще одна червона оксамитова сцена із завісами. 
Коли вони розкриваються, перед глядачем поста-
ють білі зуби – це ротик Марека. Оповідач – З. Рей



40

(використовується живий план) вказує 
на двох дуже маленьких лялькових пер-
сонажів – вони швидко рухаються на 
довгих тоненьких тростинках. Актор 
бере велику лупу, щоб роздивитись цю 
дрібноту ... і перед нами уже більші, 
кумедні, але зубаті Каріус (водить ляль-
кою Т. Ринковський) і Бактус (водить    
Б. Антонюк). Надзвичайно детально 
вироблено усі предмети сценічного 
простору (сценограф П. Карвовось-
кий). У будинках-зубках героїв є все: 
ліжечко з подушкою, настільна лампа, 
килимок і навіть портрети та шторки 
на віконцях. Актори працюють у зла-
годженому темпоритмі. 

З. Рей у живому плані виконує кіль-
кох персонажів, часом навіть в одній 
сцені. Миттєво перевтілитись йому 
допомагають лише головні убори: 
елегантний з пером – для набридливої 
матусі, кольорова кепка – для неслух-
няного Марека, біла лікарська шапоч-
ка з метеликами – для дуже доброго 
дантиста. Вистава “відкрита” – актори 
постійно спілкуються з глядачем. Таке 
безпосереднє спілкування є важливою 
особливістю спектаклю. 

За мотивами казахських народних 
казок Мангістауський обласний театр 
ляльок (м. Актау, Казахстан) показав 
виставу “Ожила легенда” (інсценіза-
ція та режисура Н. Майбо). “Гірський” 
рельєф сценічного простору вистави 
виникає завдяки тканинним площинам, 
які розташовані на різних рівнях від 
авансцени в глибину і виконують та-
кож функцію ширми. Між площинами 
в живому плані діють персонажі – ста-
рий акин та молодий хлопець (актор 
Е. Бігашов). За принципом Різдвяної 
вертепної зірки у виставі вирішено 
образи природних стихій та світил 
(художник-постановник В. Хохлов). 
Персонажі Сонце, Місяць, Вітер та 
Вода – це виразні обличчя із типови-
ми для кожного зокрема рисами. У 
персонажів свій, власний темпоритм, 
що підкреслює характер образу: майже 

Сцена з вистави “Таємниця рудого Жевжика” В. Нестайка. 
Режисер – А. Поляк, художник – А. Павлик. Кіровоградський 
обласний театр ляльок.

Сцена з вистави “Ожила легенда”. Інсце-
нізація та режисура – Н. Майбо, художник 
– В. Хохлов. Мангістауський обласний театр 
ляльок (м. Актау, Казахстан).



4141

статичне Сонце (К. Мусаєв), загадковий, ніби у легко-
му танці Місяць (Н. Насирова), непосидючий Вітер                 
(Д. Утєєв), грайлива, весела Вода (Д. Утєєв). У ви-
ставі актори діють разом із ляльковими персонажа-
ми. Однак існують вони ніби осібно, відокремлено, 
бракує ансамблевости виконання. 

“Таємницю рудого Жевжика” В. Нестайка розпо-
вів Кіровоградський обласний театр ляльок (режисер 
–  А. Поляк). Сценограф (А. Павлик) відтворив побут 
українського села, застосувавши характерні деталі 
– в’язки овочів, соняшники та квіти за тином (усе 
виготовлено з м’якої тканини) а також використавши 
“м’які тони” жовтого, червоного, зеленого кольорів, 
що повторюються у костюмах лялькових персонажів. 
Вистава несе дуже позитивний заряд енергії, однак їй 
бракує динаміки розвитку подій. Темпоритмічні ма-
люнки образів лялькових персонажів надто подібні, 
їм бракує контрастности – наприклад, Чорт та Дідо 
(за сюжетом негативний та позитивний персонажі) 
за внутрішнім темпоритмом майже не відрізняються. 
Проте надзвичайно цікавий у виставі жаб’ячий квар-
тет м’яких планшетних ляльок (В. Кравченко, Л. Чер-
кащина, В. Ставріаніді-Стогодюк, А. Косяченко). 

Для наймолодших глядачів виступив Кримський 
театр ляльок із виставою-грою “Ладушки-Ладусі” 
(постава та музичне оформлення О. Іванової). Тут 
переплітаються сюжети народних казок: “Ріпки”, 
“Маші і Ведмедя”, “Рукавички”. Події розгортаються 
завдяки допомозі глядачів: відгадуючи загадки та про-
довжуючи відомі віршики, вони “складають” власну 
казку (актори В. Бережко, А. Чоп, Д. Ярошенко). Дія 
відбувається на круглому столі в центрі сцени, навко-
ло ж, ніби у казковому просторі, 
хаотично існують ляльки-пер-
сонажі з різних казок, що впро-
довж вистави долучаються до 
сюжетних перипетій (сценограф 
– Г. Солоніна). Маленькі глядачі  
бурхливо реагують на знайомих 
героїв, намагаються їм допома-
гати, передбачити події.  

Тему народної казки у своїй 
виставі “Колобок” Е. Патри-
ка продовжили С. Боковенко,           
З. Ібрагімова, Ю. Мельничен-
ко, М. Назаренко (режисер –
Ю. Сікало) – студенти-режисери 
ІV курсу кафедри акторського 
мистецтва та режисури театру 
ляльок Київського національ-
ного університету театру, кіно 
і телебачення ім. І. Карпенка-
Карого. На передньому плані 
сцени з’являються актори – Дід 

41

Ñîô³ÿ ÐÎÑÀ

Сцена із студентської вистави “Колобок” Е. Патрика. 
Режисер – Ю. Сікало. Київський національний університет 
театру, кіно і телебачення ім. І. Карпенка-Карого.

Сцена з вистави “Про дракона Грубелока” Е. Войнаровські. 
режисер – П. Носалек, художник – П. Губічко. Сілезький те-
атр ляльки та актора “Атенеум” (м. Ломжа, Польща).



42

та Баба з величезними обличчями-масками, поруч з 
якими невеличкий Колобок здається ще меншим та 
беззахиснішим. Однак, як і всі колобки, цей також і 
від діда, і від баби втік та помандрував незнаними 
краями. Місце дії лялькових героїв змінюється за 
принципом книги, кожна нова сторінка якої зображує 
чи то ліс, чи сніги північного полюса, чи пустелю. 
Кожен герой вистави – цікавий, з індивідуальним 
характером, в основі кожного образу (Вовчика, Ли-
сички, Ведмедика, Зайчика, Колобка) – власне зерно, 
з нього “виростає” сценічний образ. 

Казкову історію “Про дракона Грубелока” Е. Вой-
наровські оповів Сілезький театр ляльки та актора 
“Атенеум” (м. Ломжа, Польща). Казка – про дракона, 
який викрав усі усмішки мешканців невеликого міс-
течка, тому воно зробилося надзвичайно похмурим, 
і навіть дивним, загадковим. Містичну атмосферу 
сценограф П. Губічко втілив за допомогою приглу-
шеного червоно-зеленого світла, що його розсіював 
густий дим та поглинали чорні шкіряні костюми по-
хмурих мешканців міста. Відчуття постійної небез-
пеки створюється за допомогою трохи піднятої над 
підлогою сцени похилої площини, з круглих отворів  
якої несподівано, неначе з-під землі, з’явитись може 
будь-хто. Особливістю театру “Атенеум” і зокрема 
вистави  “Про дракона Грубелока” є те, що виразник 
ідеї – насамперед актор. Лялька у виставах театру 

існує як допоміжний засіб для висловлення за-
думу. У виставі, показаній на фестивалі “Золотий 
Телесик”, для створення епізодичного образу ви-
користано оживлення предметів, зокрема червоної 
хустинки. З’являються у виставі химерні жабки у 
вигляді капелюхів-масок з лози. Проте, найцікаві-
ший ляльковий образ – дракон Грубелок, який за 
сюжетом виступає у трьох різних іпостасях, а радше 
розмірах. Найменший Грубелок – це звичайна м’яка 
іграшка, найбільший – велетенські лапи дракона 

на задньому плані сцени. Образ 
“середнього” Грубелока створе-
но за принципом ляльки-танта-
марески: тіло дракона – це тіло 
актора, одна голова – це маска, 
одягнена на обличчя актора, дві 
інші голови Грубелока – це такі 
ж маски, але одягнені на витяг-
нені вбік руки. 

Актора як виразника збір-
ного образу бачимо у виставі 
Курського державного театру 
ляльок (Росія) “Олена Премуд-
ра” М. Бартенєва. Це, зокрема, 
образи лісу, води, які існують 
поруч з героями-лялькарями 
(режисер вистави – В. Бугайов, 
сценограф – В. Нікітін). У ви-
ставі лялькарі дещо відсторо-
нені від лялькових персонажів. 
Зрештою, актори одягнені не 
у звичний чорний одяг ляль-
карів, а в барвисті костюми. 

Сцена з вистави “Олена Премудра” М. Бартенєва. Режисер 
– В. Бугайов, художник – В. Нікітін. Курський державний 
театр ляльок (Росія).

Сцена з вистави “Цілюща яблунька” В. Данилевича. Режисер 
– Д. Поштарук, художник – С. Пасюк. Волинський обласний 
театр ляльок.



43

Ñîô³ÿ ÐÎÑÀ

Лялькарі є наче окремими персонажами казки, ство-
рюється ілюзія “незалежности” ляльки.

 Вистава Волинського обласного театру ляльок 
“Цілюща яблунька” В. Данилевича багата на яскраві 
образи лялькових персонажів, кожен – з особливим 
характером, що візуально втілюється через пласти-
ку, поведінку, особливе “життя” ляльок (режисер – 
Д. Поштарук). Наприклад, образ вередливого короля, 
який “бунтує” навіть проти лялькаря, наче ще більше 
“оживає”, створюється абсолютна ілюзія його неза-
лежного, самостійного існування: такі вони, королі... 
Проте герої “губляться” на сцені серед надміру яскра-
вих, не завжди функціональних елементів декорацій. 
Але чудовий образ яблуньки-віяла, що несподівано 
“виростає”, стає візуальним втіленням предмета кон-
флікту у виставі (художник – С. Пасюк).

Стилізоване народне “купальське” деревце ство-
рив художник М. Данько у виставі Чернівецького об-
ласного театру ляльок “Чарівне дерево” Р. Неупокоє-

ва. Цей образ є не лише тим чарівним деревом, до 
якого прагнуть герої, але й місцем дії для лялькових 
персонажів. За допомогою теплої коричнево-жовтої 
колористики, деталей акторських костюмів, народно-
обрядових пісень та танців створюється атмосфера 
первісного поганського середовища (композитор –       
Є. Столяр, актори – В. Володькіна, Ю. Квятковська, 
М. Тисленко, Є. Столяр). Художньо вистава дуже 
точно розкриває образи: чарівного дерева, дракона 
(червоного паперового змія зі східних містерій), по-
ганського середовища, однак, не зважаючи на вплете-
ні елементи ритуального танцю, вистава залишається 
статичною.

Елементи ярмаркового театру, театру тіней та ма-
сок використав ляльковий театр “Маска” (м. Жешув, 
Польща). У виставі “Казка про щастя” І. Дегурської 
використовується два сценічні простори (сценограф    
І. Маречкова). В одному – дія відбувається у катерин-
ці, яку крутить актор Б. Міхалек і в якій розташували-
ся невеличкі лялькові герої – Старий, Свинка, Мишка 
та Півень. Другий – це простір сцени, де діють ті 
ж персонажі, тільки роль Старого в живому плані 
виконує актор (Б. Міхалек), а Свинка, Мишка та Пі-
вень – це планшетні ляльки, яких водять з-за ширми 

Сцена з вистави “Чарівне дерево” Р. Неупокоєва. Режисер 
– Р. Неупокоєв, художник М. Данько. Чернівецький обласний 
театр ляльок.



44

(Е. Вінярська, М. Бури, А. П’єцух). Режисер вистави        
Е. Ґєдройц використовує тіні як спосіб передачі “не-
досяжности” героїв. 

Заключною виставою фестивалю була постава 
Львівського обласного театру ляльок “Два леви”   
А. Сіренка (режисер – О. Куцик). Вистава постає 
перед глядачем як легенда, яку розпо-
відають лялькові персонажі: Блазень та 
Пташка. Образи героїв легенди втілю-
вали за допомогою тростинових ляльок 
з-за ширми С. Кабанова, С. Курилко, В. 
Курилко, М. Вікс, О. Кочергін. На сцені 
не використовується живий акторський 
план – глядач бачить класичну лялькову 
поставу, де лялькарі “приховані” від ньо-
го. Але крім того застосовано лялькові 
тіні, що надає загадковости та підкреслює 
важливість окремих сцен (художник – 
Т. Улинець).

У рамках фестивалю демон-
стрували свою майстерність, 
навчальні та творчі здобутки 
студенти-лялькарі І курсу Львів-
ського національного універси-
тету ім. І. Франка (керівник кур-
су – О. Куцик). Першу спробу 
лялькової концертної програми 
представили разом із режисером    
О. Самохваловою та викладачем 
сценічної мови Г. Яшною студен-
ти-лялькарі ІІІ курсу Дніпропе-
тровського обласного театрально-
художнього коледжу. 

Третій фестивальний вечір ор-
ганізатори віддали науково-прак-
тичній конференції “Українська 
школа лялькарів. Сучасність та 
майбутнє”. Учасники торкнулися 
проблем фаховости у вихованні 
та підготовці акторів лялькового 
театру, їхньої майбутньої праці. 
Важлива думка, яка об’єднувала 

чимало виступів, полягала в потребі обміну досвідом, 
інформацією, творчими досягненнями не тільки між 
навчальними закладами, які готують фахівців театру 
ляльок, а й між самими театрами. Фестиваль “Зо-
лотий Телесик” – крок до такого спілкування. Для 
глядача ж – це  чудова нагода завдяки театру ляльок, 
який здатен знайти незвичайне у звичному і навпа-
ки, поринути в казку, що відновлює правду почуттів, 
“відчищає” душу, мов золоту монету, до блиску.

Світлини до статті – Уляни Рой

Сцена з вистави “Казка про щастя” І. Дегурської. Режи-
сер – Е. Ґєдройц, художник – І. Марєчкова. Театр “Маска”            
(м. Жешув, Польща).

Студенти І-го курсу  акторського відділення 
кафедри театрознавства та акторської май-
стерности ЛНУ ім. І. Франка (художний керівник  
– доц. О. Куцик).

44



45

ÏÐÀÊÒÈÊÀ 

Михайло Чехов

Ôîðìà

Справжнім творам мистецтва, так само, як лег-
кість, властива й чітко окреслена форма. Навіть у 
незакінчених творах великих майстрів можна бачи-
ти потяг до чіткої форми. Їхня величезна внутрішня 
активність і бурхлива уява (яку нам, сучасним ху-
дожникам, важко собі уявити) примушували їх шу-
кати чітку, закінчену форму. Без неї вулканічна сила 
їхнього генія народжувала б тільки хаос. Не відчу-
ває необхідности у формі тільки слабкий, неживий 
творчий імпульс.

Актор має справу з рухомою формою свого тіла. 
Виразність його залежить від чуття форми.

Вправа 17. 
Зробіть жест, внутрішньо затримавши увагу на 

його початку й фіналі. Відмежуйте його, таким чи-
ном, від усякого до і після. Вивчіть цей жест, хай би 
яким простим він був, повторивши кілька разів. По-
чніть працювати над його чіткою формою. Сенс впра-
ви полягає не тільки в тім, щоб знайти чітку форму 
для цього жесту, але найперше в тому, щоб збудити 
у вашій душі почуття форми. Переходьте до нового 
жесту тільки після того, як одержите естетичне за-
доволення від вивченого, легко виконуваного і добре 
сформованого жесту.

Проробіть той самий жест у своїй уяві. Добийтеся 
і в цьому випадку естетичного задоволення. Пере-
йдіть до складніших жестів.

Працюйте в такий самий спосіб над словами і 
фразами. Від простих і коротких переходьте до склад-
ніших і довших.

Переходьте до коротких імпровізацій, намагаю-
чись під час гри зберігати чуття форми. В імпровізації 
може виявитися багато “початків” і “кінців” – на-
магайтеся мимохідь позначити їх у своїй свідомості. 
Уникайте різкости, що може вкрастися у ваші вправи. 
Таке може трапитися, утім, тільки тоді, коли ваше 
уявлення про форму буде занадто зовнішнім. Жива 
форма зароджується не зовні, але всередині, у душі.

Станьте прямо, спокійно, без напруги. Зосередь-
теся на думці: “моє тіло – це форма”. Розгляньте подум-
ки форму вашого тіла. Почніть рухатися (також спо-
кійно і просто), усвідомлюючи: “моє тіло – це  форма, 
що рухається”. Повторюйте цю вправу щодня.

Вправа 18.  
Наступний крок – засвоєння певних ідей. [...]        

Я опишу тут стисло деякі з них.
Людина і тварина у різний спосіб пов’язані із зем-

лею. Тварина всіма чотирма кінцівками торкається по-
верхні землі – тим часом руки людини вільні. Хребет 
тварини розташований паралельно до земної поверхні 
– людина стоїть прямо. Голова тварини нахилена до 
землі – голова людини тягнеться догори. У порівнянні 
з тілом тварини тіло людини вільне і може слугувати 
її вищим, творчим цілям. Уживіться в розбіжність 
форм тіла – тваринного й людського і постарайтеся 
по-новому оцінити переваги вашого тіла.

Оцініть форму і положення голови людини.   
Своєю завершеністю (округлістю) вона віддзеркалює 
космос. Оперта на плечах і шиї, звернена вгору, до 

ÏÐÎ ÒÅÕÍ²ÊÓ ÀÊÒÎÐÀ*

Михайло ЧЕХОВ 

(Продовження, початок: “Просценіум”, ч. 1 – 2 (11–12)/2005 
– ч. 2-3(15-16)/2006)

*Подається за виданням: Чехов М. Литературное 
наследие. – В. 2-х т. – Т. 2. – Об искусстве актера. – М.: 
Искусство, 1986.



46

сонця і зірок, вона сповнена творчих ідей та образів. 
Її виразність на сцені – у її положенні щодо тіла. 
Штучна міміка обличчя, гримаса знищує виразність 
голови. Гримаса – спроба “жестикулювати” головою. 
Голова не призначена для “жестів”, і всяке намагання 
надати рухливости м’язам обличчя – неестетичне. 
Обличчя й особливо очі самі відбивають внутрішнє 
життя актора на сцені, якщо він відмовляється від 
силуваної міміки.

Руки людини – найрухливіша і вільна частина 
її тіла – зв’язані з почуттями. Ритми подиху і биття 
серця в грудях (у сфері почуття) безпосередньо вли-
ваються в руки, роблячи їх виразниками найтонших 
настроїв і почуттів. Актори часто забувають, якими 
виразними можуть бути їхні руки.

У ногах людини прозирає її воля. Придивіться до 
ходи людини, і ви побачите індивідуальні особливості 
її волі. Воля буває не тільки сильною і слабкою, як 
часто думають актори. За словами д-ра Ф. Риттель-
мейра, буває воля сильна, яка швидко слабне, і воля 
тривка, яка посилюється від зіткнення з перешкода-
ми; воля гнучка, рухлива або нерухома; воля свідома, 
що обудилася, або така, що спить; протестуюча, що 
не приймає речей такими, як вони є; воля соціяльна, 
що знаходить радість у спільних зусиллях багатьох, 
чи, навпаки, воля, що слабшає у спільній роботі; воля 
видима, невидима, зовнішня, внутрішня, духовна, 
матеріялістична, еґоїстична і т.д.  Спостерігайте за хо-
дою людей, намагаючись визначити характерні риси 
їхньої волі. Звичайно, руки людини також сповнені 
волею, але в них вона забарвлена почуттями.

Думки, вправи і спостереження такого роду по-
ступово навчать вас інакше переживати і послуго-
вуватися своїм тілом на сцені як рухомою формою, 
як інструментом, за допомогою якого ви втілюєте 
перед глядачем ваші художні образи. У вас виро-
бляється те особливе, тонке чуття краси і правди, 
яке найкраще  можна означити словами: “естетич-
на совість”*. Ваше тіло стане “мудрим” на сцені. 
Хіба не зауважували ви, яким “немудрим” може бути 
тіло актора на сцені, якщо він ніколи ґрунтовно не 
розмірковував про тіло, не намагався оцінити його 
як засіб виразности, із усіма його особливостями, 
гідністю та шляхетністю форм? Ніякі мудрі слова, 
які дає автор, і жоден костюм, що його зробив ху-
дожник, не сховають “немудрого” тіла на сцені. Не 
тільки драматичні образи потребують “мудрого” 
тіла: паяц з “немудрим” тілом навряд чи викликає 
вашу посмішку. Глупота смішна на сцені тільки тоді, 
коли її зображають.

Â³ä÷óòòÿ ö³ëîãî

Третя зі згаданих мною якостей – цілісність 
(завершеність) художнього твору – є результатом 
здатности художника переживати свій твір як єди-
не ціле.

Ви, як актор, граючи на сцені, творите в часі. Ви 
просуваєтеся послідовно від початку до кінця. Тому 
початок і кінець є об’єднуючими моментами у вашій 
грі. Розвинувши в собі шляхом вправ здатність одно-
часного переживання цих двох моментів, ви навчи-
теся охоплювати роль у цілому, із усіма її деталями і 
перетвореннями. Якщо, виходячи на сцену, ви граєте 
тільки окремі моменти вашої ролі, забуваючи про по-
передній і наступний, ви ще не охопили ролі в цілому. 
Але якщо ви, зображуючи, наприклад, Хлєстакова “у 
п’ятому номері під сходами”, голодного, у програші, 
лякливого і нещасного, водночас бачите його ситим, 
щасливим і “впливовим”, яким ви покажете його на-
прикінці  п’єси, якщо, дійшовши до фіналу, ви все ще 
бачите  Івана Олександровича, який “продувся”, – ви 
опанували роллю як завершеним, закінченим цілим. 
Уміння охоплювати одночасно початок і кінець ролі 
поступово розвинеться в здатність у кожен окремий 
момент перебування на сцені переживати всю роль 
загалом.

Вправа 19. 
Намагайтеся сприймати явища навколо вас у їх-

ній цілісності (людей, тварин, рослини, камені, ар-
хітектурні форми і т.п. ).

Дивлячись на пейзажі, старайтеся побачити окре-
мі їхні частини як завершені, цілісні картинки (кадри 
фільму).

Розгляньте подумки проведений вами день, нама-
гаючись і в ньому знайти періоди, які є більш-менш  
завершеним цілим.

Робіть те саме щодо вашого минулого життя і 
передбачуваного майбутнього (у зв’язку з вашими 
планами, ідеалами і цілями).

Те саме – з приводу  історичних осіб і їхньої долі.
Розділіть на частини добре знану вам п’єсу. Потім 

постарайтеся пережити її всю в цілому, але так, щоб 
зберегти відчуття: цілість п’єси складається з окре-
мих частин, кожна з яких сама по собі – завершене 
ціле. (Немає потреби при цьому бачити деталі п’єси 
– досить викликати в собі загальне відчуття охоплення 
цілого його частинами.)

Те саме – з незнайомою п’єсою.
Також – з літературним твором, спочатку відо-

мим, потім невідомим.
Вдивіться в архітектурні форми пізньої ґотики 

і завважте, що в них один і той самий мотив знову 
й знову повторюється як у деталях, так і в цілому. 
Сприйміть виникнення цілості з деталей.* Вислів німецького філософа Шрейєра (Прим. Чехова)



47

 Слухаючи або згадуючи музичний твір, намагай-
теся розрізнити в ньому окремі музичні фрази і пере-
жити кожну з них як більш-менш самостійне ціле.

У всіх вправах, зв’язаних з часом (п’єса, спогад 
про пережитий день, біографія, музика і т.п.), тяг-
ніться до виразного усвідомлення початку і кінця. А 
у вправах, зв’язаних із простором (пейзажі, архітек-
тура, рослинні і тваринні форми та ін.), намагайтеся 
звернути увагу на просторові межі цілого, яке ви 
спостерігаєте. Не робіть цього педантично, тобто  
наче окреслюючи контури розглянутого явища. До-
статньо загального відчуття меж у просторі.

Перейдіть до рухів та імпровізацій, спочатку про-
стих, потім складніших. Намагайтеся зберігати від-
чуття цілого й усвідомлювати початок і завершення.

Розділіть подумки приміщення, в якому ви пра-
цюєте, на дві частини. Переходьте з однієї частини 
(куліси) в іншу (сцена). Постарайтеся сприйняти пе-
рехід (поява перед уявною публікою) як ефектний по-
чаток. Вимовте заздалегідь обрану фразу, проробіть 
відповідний рух і знову підіть “зі сцени за лаштунки”, 
переживши перехід як ефектний кінець.

Приготуйте невеликий уривок, бажано з партне-
рами, як і раніше зберігаючи відчуття цілого, початку 
і кінця.

Êðàñà

Краса – четверта якість, притаманна справжньому 
твору мистецтва. Тут я торкаюся небезпечної теми. 
Якщо її невірно зрозуміти, вона може призвести до 
шкідливих помилок.

Краса, як і будь-яке позитивне явище, має свій ті-
ньовий бік. Якщо мужність, наприклад, варто назвати 
достоїнством, то нерозсудливу сміливість – її карика-
турним викривленням; якщо обережність – корисна 
і позитивна якість душі, та негативний її бік, страх 
– явище шкідливе і руйнівне; якщо любов – одне з 
найглибших почуттів людини, то її негативний про-
образ, сентиментальність, робить його поверхневим 
і еґоїстичним. Те саме стосується і краси. Справжня 
краса таїться усередині людини, неправдива – зовні. 
Усяка краса “для інших” перетворюється в красивість. 
Потреба бути красивим для самого себе (внутрішньо) 
є прикметою, що виділяє художню натуру. Чуття кра-
си властиве акторові, як і всякому художнику, і воно 
повинно бути розкритим і пережитим як внутрішня 
цінність. Тоді воно стане постійною якістю, прита-
манною його творчості.

Вправа 20. 
Почніть, як і в попередніх вправах, із нескладних 

рухів, прислухаючись до естетичного задоволення, 
що виникає у вашому тілі. Уникайте бажання зіграти 

задоволення від руху. Воно з’явиться і розів’ється 
само собою, якщо ви не будете квапити його при-
хід. Робіть вправу строго, серйозно і спокійно, не 
допускаючи сентиментальности. Не підкреслюйте, 
не намагайтеся підсилити тонке чуття краси, що ви-
никає у вас. Нехай воно самовільно виливається в 
простір навколо вас.

Перейдіть до складніших і жвавіших рухів. Долу-
чіть до них кілька слів. Проробіть вправи 16, 17 і 19, 
намагаючись цього разу  зосередити увагу не тільки 
на легкості форми і завершеності рухів та слів, але й 
на естетичному задоволенні від них.

Перейдіть до простих імпровізацій, з’єднуючи в 
них легкість, форму, завершеність і красу.

Спостерігайте і розрізняйте в навколишньому 
житті красу і красивість.

Виділіть короткий період часу у вашому повсяк-
денному житті, намагаючись рухатися і говорити 
красиво для самого себе, без найменшого бажання 
видатися красивим для вашого оточення. Якщо вашої 
вправи не помітять інші – ви обрали вірний шлях.

Робіть вправи з уявним центром у грудях з по-
гляду краси, якою він (центр) наділяє ваше тіло.

Розглядайте твори мистецтва, спостерігайте яви-
ща природи, пейзажі, рослини, гру світла, хмари і 
т.п., намагаючись усвідомити, що саме здається вам 
красивим у них. Не задовольняйтеся загальним від-
чуттям красивого взагалі. Таке занадто мало усві-
домлене відчуття може легко обернутися на сенти-
ментальність.

Вдивляйтеся в портрети людей, що не здаються, 
на перший погляд, красивими, і спробуйте знайти в 
них красиві риси.

Ïîòâîðíå íà ñöåí³

Може виникнути питання: як зображати на сцені 
потворні положення і відразливі характери? Чи не 
утратять вони своєї виразности, якщо режисер і актор 
у цьому випадку не відмовляться від принципу кра-
си? І тут ми знову повинні розрізняти тему і засоби 
виразности. Усе потворне, зле і бридке має право 
на існування в мистецтві тільки як тема, але не як 
засіб виразности. Негативне явище або характер, зо-
бражені на сцені неестетично, викликають у глядача 
суто фізичну реакцію нервів. Сила мистецтва, що 
внутрішньо перемінює і звеличує, в цьому випад-
ку залишиться паралізованою. Навпаки, естетично 
зображене само по собі неестетичне явище (тема) з 
поодинокого випадку (як у житті) перетворюється 
на ідею (як у мистецтві) і перестає викликати суто 
фізичну реакцію глядача.

Ìèõàéëî ×ÅÕÎÂ 



48

ÂÒ²ËÅÍÍß ÎÁÐÀÇÓ ² ÕÀÐÀÊÒÅÐÍ²ÑÒÜ

Ï’ßÒÈÉ ÑÏÎÑ²Á ÐÅÏÅÒÈÐÓÂÀÍÍß

Єдині чесні іпокрити – актори.
Хазліт

Âò³ëåííÿ îáðàçó

У той час як ви, вправляючись, зосереджено сте-
жите у своїй уяві за життям створюваного вами об-
разу, ви зауважуєте, що тіло ваше мимоволі й ледь по-
мітно починає рухатися, наче беручи участь у процесі 
уяви. Такий же легкий рух ви відчуваєте і в голосових 
зв’язках, коли вслухаєтеся в слова, які вимовив ваш 
образ. Чим яскравіше ви бачите і чуєте його у вашій 
фантазії, тим відчутніше реагують ваше тіло і голо-
сові зв’язки. Це свідчить про ваше бажання втілити 
витвір вашої творчої фантазії і вказує вам шлях до 
зрозумілої техніки такого втілення, що відповідає 
акторській природі.

Припустімо, працюючи над образом ролі, ви до-
сягли того, що ясно бачите і чуєте його у вашій уяві. 
Зовнішній і внутрішній вигляд вашого героя стоїть 
перед вами в усіх деталях. Як же вам приступити до 
його втілення?

Було б помилкою, якби ви захотіли втілити (зігра-
ти) ваш образ негайно. Хай би як тонко були розвине-
ні ваші почуття, тіло і голос, вони все-таки  можуть 
зазнати шоку від занадто великих вимог, висунутих 
перед ними так раптово. Вони не зможуть вірно пе-
редати характеру, створеного вашою уявою. Актори 
занадто добре знайомі з такого роду шоком і часто 
шукають порятунку від нього в старих, заяложених 
сценічних звичках.

Якщо ви хочете йти вірним і легшим шляхом 
– приступайте до втілення вашого образу частина-
ми. Ви бачите його рух, чуєте його мову, проникаєте 
в його внутрішнє життя. З усього, що стоїть перед 
вашим внутрішнім зором, ви вибираєте одну рису: 
відрух руки, ходу, нахил голови, слово, фразу, погляд, 
характерний жест, внутрішній стан і т.п.  і з увагою 
вивчаєте цю рису в уяві. Потім ви втілюєте тільки 
її одну, наче імітуючи створене і пророблене вами у 
вашій фантазії. Тепер ваше тіло, голос, почуття без 
зайвої напруги чи звичного кліше (штампу) легко ви-
конують це посильне для них завдання. Після однієї 
чи декількох спроб утілення ви знову вдивляєтеся у 
ваш образ, знову імітуєте його і т.д.  Ви повторює-
те цей процес доти, доки обрана вами для втілення 
деталь не стане близькою вам, поки ви не досягнете 
легкости в її виконанні.

Переходячи в такий спосіб від однієї риси до ін-
шої, проробляючи і втілюючи крок за кроком вашу 

роль, ви сягаєте, нарешті, моменту, коли відчуваєте, 
що весь образ живе у вас і вам уже немає потреби 
втілювати його частинами. Пізніше ви завжди можете 
повернутися до описаного прийому, якщо відчуєте, 
що через ті чи інші причини відхилилися від пра-
вильного шляху.

Працюючи над утіленням ролі, ви можете корис-
татися технікою питань і відповідей, про яку я гово-
рив вище. Замість здогадів чи міркувань про те, що 
варто зробити в якийсь момент зображуваній вами 
на сцені особі, ви, поставивши їй питання, змушуєте 
тим самим зіграти перед вами сцену в багатьох варі-
яціях і, зробивши свій вибір, приступите до втілення 
побаченого. 

Õàðàêòåðí³ñòü

Немає нехарáктерних ролей, як немає двох зовні 
і внутрішньо однакових людей. Те, що відрізняє їх 
одне від одного, є, говорячи акторською мовою, їхня 
харáктерність, хай би як слабо була вона окреслена. 
Той, хто незмінно зображує на сцені тільки самого 
себе, навряд чи знає, яку творчу радість дає акторові 
перевтілення, тобто  прийняття на себе характéрних 
рис іншої особи. Радість ця буде для вас тим біль-
шою і досконалішою, чим виразнішими і простіши-
ми будуть засоби, за допомогою яких ви засвоюєте 
характéрні риси вашої ролі.

Працюючи над роллю, ви виконуєте два проце-
си: з одного боку, пристосовуєте образ ролі до себе, 
з іншого – себе до образу ролі. Так ви зближуєтеся 
з ним. І хоча є межа, яку ви не можете переступити 
(ваші внутрішні і зовнішні акторські дані визначають 
цю межу), все-таки ви можете досягти багато чого, 
якщо будете застосовувати правильні засоби.

Звичний поділ харáктерності на внутрішню і зо-
внішню тільки почасти правильний. Ви не можете 
засвоїти манери зовнішньої поведінки іншої особи, не 
проникнувши в її психологію, так само як не можете 
не виразити зовні її внутрішніх особливостей. Усяка 
харáктерність є завжди зовнішньою і внутрішньою 
одночасно, лише з певним відхиленням у той чи ін-
ший бік.

Óÿâíå ò³ëî

Працюючи над засвоєнням харáктерних рис ролі, 
ви знову повинні звернутися до сили своєї уяви, аби 
змогти правдиво й якнайшвидше викликати необ-
хідні перетворення в самому собі. Уявіть,  що вам 
потрібно зобразити на сцені людину, харáктерні риси 
якої ви визначаєте як лінь, неповороткість (душевну 
і тілесну), повільність і т.п. Тіло його ви бачите глад-
ким і незграбним, зріст – незначним, плечі й руки 
– опущеними і т.п.  Ви створили цю людини у своїй 



49

фантазії. Що робите ви для того, щоб утілити її з усі-
ма душевними і тілесними ознаками? Ви уявляєте на 
місці вашого тіла інше тіло, те, що ви створили для 
вашої ролі. Воно не збігається з вашим; воно нижче, 
масивніше від вашого, руки його, можливо, довші 
від ваших, воно не здатне рухатися з такою швид-
кістю і спритністю, як ваше, і т.д. У цьому “новому 
тілі” ви починаєте почувати себе іншою людиною. 
Воно поступово стає звичним і знайомим для вас, як 
ваше власне. Ви вчитеся ходити, розмовляти відпо-
відно до його форм. Ця захоплююча і легка робота 
крок за кроком приводить вас до того, що ви вільно 
і правдиво починаєте діяти і говорити вже не як ви, 
але як зображувана вами особа. Причому уявне тіло 
– це, як продукт вашої творчої фантазії, одночасно і 
душа, і тіло людини, яку ви готуєтеся зобразити на 
сцені. У ньому поєднується для вас і внутрішнє, і зо-
внішнє начало. Незабаром ви по-новому переживете 
і ваше власне, пронизане новою психологією тіло, і 
вже більше не відчуватимете потреби в уявному тілі. 
Ніколи інтелектуальний аналіз не розкриє перед вами 
психології ролі з такою правдивістю,  глибиною чи 
гумором, як створене вами уявне тіло. Найменша змі-
на, яку ви зажадаєте провести в ньому, удосконалю-
ючи його, буде розкривати перед вами нові душевні 
нюанси ролі.

Óÿâíèé öåíòð

Ще глибше і тонше опануєте ви харáктерністю 
ролі, якщо до створеного вами тіла приєднаєте ще й 
уявний центр. Я казав уже, що центр цей міститься 
у грудях і робить ваше тіло гармонійним, наближа-
ючи його до ідеального типу. Але, як тільки ви хоча 
б трохи зрушите його із середини грудей і прислу-
хаєтеся до нового відчуття, ви негайно ж зауважи-
те, що замість ідеального тіла ви маєте харáктерне 
тіло. Відповідно зміниться і ваша психологія. Якщо 
ви, наприклад, перенесете центр із грудей у голову, 
думка почне відігравати харáктерну роль у вашому 
виконанні на сцені. Однак ви по-різному відчуєте 
харáктерну участь думки у вашій грі залежно від 
того, яку роль граєте. Для Фауста, наприклад, центр, 
розміщений у голові, додасть вашій грі характер му-
дрости, у ролі ж Ваґнера, навпаки, він допоможе вам 
зобразити фанатизм і недолугість думки. Залежно від 
особливостей ролі змінюватиметься і ваше уявлення 
про центр, якщо ви дасте волю вашій творчій фан-
тазії. Центр у голові Фауста ви можете, наприклад, 
уявити великим, сяючим і променистим, тим часом 
центр у голові Ваґнера – невеликим, напруженим і 
навіть шорстким. Ви можете помістити невеликий, 
схожий на кристал центр у плече або око для таких 
характерів, як Квазімодо чи Тартюф. М’який, теплий, 

не надто маленький, в ділянці живота – для Фальста-
фа чи сера Тобі Белча. Тендітний і прозорий центр 
у колінах – для сера Ендрю Еґ’ючика. Навіть поза 
межами тіла ви можете уявити центр. Для Гамлета, 
Просперо чи Отелло, наприклад, ви можете поміс-
тити його перед тілом. Для Санчо Панси – позаду, 
нижче спини, і т.п.

Знайшовши уявні тіло і центр і вжившись у них, 
ви побачите, що вони стають рухливими і здатними 
змінюватися залежно від сценічного положення. Ви 
зауважите, що не тільки ви граєте створеним вами 
тілом і центром, але й вони грають вами, викликаючи 
нові душевні й тілесні нюанси у вашому виконанні.

Ось приклад. Ви готуєте роль Дон Кіхота. Ваша 
уява давно вже намалювала вам його зовнішній і вну-
трішній вигляд. Тепер ви шукаєте для нього тіло і 
центр. Чи бачите ви його закоханим і тихим, чи він 
для вас строгий, закований у лати, верхи на худому 
коні, у задушливій пустелі, чи в бою, чи за книгами у 
хвилини пристрасних фантазій про шолом Мамбрена 
– ви знаєте: тіло його – пряме, худе, тонке, ніжне. 
Центр – сяючий, маленький, неспокійний, гарячий 
– обертається високо над його головою. Ви увійшли 
в це тіло і помістили центр над своєю головою. “Ти 
стоїш на сторожі зброї”, – говорите ви Лицареві Пе-
чального образу (тобто  собі самому). “Шерех... во-
рог наближається!” Скоряючись вашому наказові, 
лицар у шоломі й у латах (ви самі) починає рухатися: 
його плечі опустилися, довгі руки зависли і пальці 
по-дитинячому розкрилися. Шия, худа і довга, як у 
зляканого птаха, хоче підняти неспокійну голову до 
центру, але центр подається усе вище, обертаючись 
й розсипаючи іскри. Чим настирливіше тягнеться 
вгору худюща фігура, тим більше гнуться в колінах 
старі слабкі ноги. Збиті убік  лати носків на шнуроч-
ках дзеленькають тихо... лицар скрадається. “Тепер 
– нападай!” Усе змінилося! В одну мить центр опадає 
вниз і застигає у верхній частині грудей, спираючи 
подих! Плечі злітають, лицар горбиться, ноги ста-
ють довгими, тонкими. Спис спрямований у пітьму, 
у порожнечу... Стрибок на ворога, і центр, тепер ма-
ленький, темний, як м’яч на ґумці, шмигає вправо і 
вліво, уперед та назад. Слідом за ним поривається 
лицар, то пригинаючи тіло до землі, розширюючись 
у плечах, то на мить спадаючи з тіла і націлившись 
угору навшпиньках...

Так, забавляючись, ви непомітно вживаєтеся в 
роль, у її характéрні риси, увесь час залишаючись у 
сфері творчої фантазії. Ваша робота легка й артистич-
на. Ви все більше й більше відходите від брутальнос-
ти і важкости плаского натуралізму з його вимогами 
“точности, як у житті”.

Ìèõàéëî ×ÅÕÎÂ 



50

Вправа 21. 
Домисліть собі яке-небудь уявне тіло з центром у 

тім же просторі, де існує ваше власне тіло. Почніть 
рухатися, говорити і виконувати прості дії, намага-
ючись вжитися в характер, що виник від випадково 
обраних вами тіла і центру. Проробіть цей характер 
так, начебто  б ви готували роль. Повертайтеся до 
нього протягом  кількох днів, удосконалюючи і де-
талізуючи його.

Створіть інший такий самий випадковий харак-
тер. Почніть вносити нескладні  зміни в уявне тіло.

Змінюйте характер центру, уявляючи його собі, 
наприклад, великим, маленьким, стиснутим, таким, 
що розширюється, віддаляється, наближається, про-
менистим, світлим, темним, важким, легким, твер-
дим, м’яким, теплим, холодним і т.п.  Стежте, які 
зміни виникають у характері від перемін, вироблених 
вами в тілі і центрі.

Виберіть характер з п’єси чи літератури і зна-
йдіть для нього уявні тіло і центр. Вправляйтеся в 
розробленні та засвоєнні їх.

Коли ви відчуєте бодай якусь впевненість і лег-
кість при виконанні попередніх вправ – поставте собі 
задачу: у найкоротший термін (за кілька хвилин) 
створити і розробити в деталях характер, виходячи з 
випадково узятих вами тіла і центру. Спробуйте в цей 
же короткий проміжок часу виробити також і манеру 
мови створеної вами особи. Потім, після вправ, спро-
буйте уявити собі його біографію і спосіб життя.

²ÌÏÐÎÂ²ÇÀÖ²ß

ØÎÑÒÈÉ ÑÏÎÑ²Á ÐÅÏÅÒÈÐÓÂÀÍÍß

Засвоїти психологію  актора, 
що імпровізує, – означає знайти 
себе як художника.

²ìïðîâ³çàö³ÿ

Усе, що в грі актора набирає завмерлої, нерухомої 
форми, відвертає його від самої сутности його про-
фесії – імпровізації.

 Актор, що імпровізує, користується темою, тек-
стом, характером дійової особи, даними йому авто-
ром, як мотивом для вільного прояву своєї творчої 
індивідуальности. Його психологія істотно відрізня-
ється від психології актора, не здатного до імпровіза-
ції на сцені. Коли цей другий педантично тримається 
знайдених один раз вдалих прийомів гри, ремарок 
автора, тяжіє до точного повторення зазначених йому 
мізансцен і вважає головною своєю задачею виго-

лошення авторського тексту, актор, що імпровізує, 
почуває себе істотно незалежнішим. Хоч би скільки 
разів виконував він ту саму роль, він завжди знахо-
дить нові нюанси для своєї гри в кожен момент пере-
бування на сцені.

Відповідно вправи допоможуть вам засвоїти собі 
психологію і техніку актора-імпровізатора.

Вправа 22. 
Визначіть відправний і заключний моменти для 

своєї імпровізації. Вони повинні бути точними і неви-
мушеними. Наприклад: на початку ви швидко встаєте 
з місця і твердо вимовляєте “Так!” Наприкінці ви 
безвольно опускаєтеся на стілець і говорите ”Ні!”. 
Усю середню частину, весь перехід від відправного 
моменту до заключного ви імпровізуєте. Не приду-
муйте наперед виправдань для ваших дій, не беріть 
ніякої визначеної теми, але, поклавшись на вражен-
ня від вашого ж власного руху і слова (відправний 
момент), вільно, з довірою до себе почніть грати те, 
що підкаже вам ваша підсвідомість. Нехай кожен на-
ступний момент буде психологічним наслідком попе-
реднього. Так, не маючи заздалегідь визначеної теми, 
ви продовжуєте імпровізувати, просуваючись від по-
чатку до наміченого вами кінця. Усе, що ви робите 
при цьому, приходить цілком з царини вашої творчої 
підсвідомости і є несподіванкою навіть для вас. Це 
чиста форма імпровізації. У цю хвилину ви – актор у 
справжньому сенсі цього слова. Імпровізуючи у такий 
спосіб, ви проходите цілу гаму різноманітних почут-
тів, настроїв і вольових імпульсів. Ви знайомитеся з 
багатствами вашої власної акторської душі, про які 
ви, можливо, не підозрювали раніше. Ваша уява про-
буджується, і ви, можливо, створюєте несподіваний і 
новий для вас образ. Ви відчуваєте, як вивільняється 
в вас справжній художник: актор-імпровізатор.

Але ви не блукаєте безцільно; вами керує заключ-
ний момент імпровізації. Він скеровує вашу гру, не 
зв’язуючи ні ваших дій, ні вашої фантазії. Ви імпро-
візуєте вільно, але не безцільно.

Вправляйтеся в такий спосіб доти, поки ваша 
душа не розвине цілковитої повної довіри до самої 
себе. Поки вам не стане далекою думка: “Що ж я 
робитиму без теми і слів, які дає мені автор?” У часі 
імпровізації ваша творча підсвідомість (не інтелект) 
замінює вам автора.

Потім перейдіть до вправи, де ви крім заздалегідь 
накреслених початку і кінця берете ще і визначену 
основу для вашої імпровізації. Такою основою можуть 
бути, наприклад: легкість, форма, краса (“естетична 
совість”), завершеність, атмосфера, психологічний 
жест, харáктерність (уявне тіло і центр), випроміню-
вання і т.п.  Навіть конкретний різновид рухів може 



51

бути основою для вашої імпровізації, наприклад: фор-
мотворчі, плавні, ширяючі чи випромінюючі рухи. Не 
беріть спочатку більше, аніж одну основу.

Для групових імпровізацій принцип побудови і 
проведення їх залишається тим самим. Різниця поля-
гає тільки в тім, що кожен із імпровізаторів рахується 
з грою своїх партнерів (реагуючи на неї не інтелектом, 
а так само безпосередньо, як на свою власну гру при 
індивідуальній імпровізації). Початковий і заключний 
моменти при групових вправах повинні зберігати 
таку ж простоту, як і при індивідуальних. Наприклад: 
початок – автор читає колегам, що зібралися в нього, 
свій новий твір. Кінець – усі розходяться, прощаю-
чись один з одним і з автором. Або: початок – ніч, 
невелика залізнична станція, знудьговані пасажири 
чекають прибуття потягу. Кінець – дзвоник звіщає 
про наближення потягу. Мандрівники, які встигли 
перезнайомитися, спішно зібравши свій багаж, ру-
шають до виходу, що веде на перон, і т.п.

Не ускладнюйте ваших вправ. Чим вони простіші, 
тим швидше і вірніше вони приведуть вас до мети.

Здатність словесної імпровізації не є акторським 
хистом, і не треба відволікати свою увагу на пошук 
найкращих слів. Суть вправи не постраждає від не-
вдало дібраних фраз і висловів.

Занадто довгі імпровізації можуть викликати зай-
ві труднощі, такі, що притемнюють зміст вправи, як-
от, наприклад: інтелектуальне захоплення діялогом, 
що раптово виник, однобічний розвиток зненацька 
усвідомленої теми, домінування одного учасника над 
іншими і т.п. Такі небажані явища майже відсутні в 
коротких імпровізаціях.

²ìïðîâ³çàö³ÿ ÿê ñïîñ³á ðåïåòèðóâàííÿ 

Тепер уявіть собі, що між відправним і заключ-
ним моментами ви встановили ще один перехідний 
момент усередині. Від цього для вас у процесі ім-
провізації нічого не зміниться. Ви вільно пройдете 
через середній момент і прямуватимете до заключно-
го. Уявіть собі тепер, що ви встановили багато таких 
моментів і що ви переходите від одного до іншого. 
Що нагадає вам така вправа? Хіба не те ж, що ви 
робите, репетируючи чи граючи п’єсу, написану авто-
ром? Різниця полягає тільки в тім, що, приступаючи 
до роботи над готовою п’єсою у звичайний спосіб, 
ви забуваєте себе як імпровізатора і припускаєте 
несвідомо, що автор уже зробив за вас усю творчу 
(імпровізаційну) роботу і вам залишається тільки 
безпомильно виконати його вказівки. Ви знижуєте 
значення свого творчого процесу, опускаючи його на 
нижчий рівень. Але якщо ви усунете цю суто психо-
логічну помилку і розвинете завдяки вправам свою 
здатність імпровізації, ви незабаром переконаєтеся, 

що театральне мистецтво – це безперервна імпрові-
зація, що немає такого моменту на сцені, коли ви, як 
актор, були б позбавлені можливости імпровізувати. 
Навряд чи варто згадувати про те, що імпровізація не 
повинна перетворюватися на свавілля актора на сцені. 
Актор не повинен спотворювати ані тексту автора, 
ані мізансцен режисера. Без них його імпровізація 
не мала би основи. Свобода  актора, що імпровізує, 
виражається в тім, як він вимовляє слова автора, як 
втілює мізансцени режисера, як нюансує інтерпре-
тацію ролі, знайдену в період репетицій. Досвід по-
казує: чим дбайливіше ставиться актор до загальної 
композиції спектаклю, тим вільніше він почуває себе 
як імпровізатор.

Імпровізація може бути одним зі способів репе-
тирування. Ви вибираєте сцену, з якої хочете почати 
ваші репетиції. Якщо сцена довга, ви берете невелику 
частину і, встановивши, за автором, початок і кінець, 
разом з партнерами починаєте імпровізувати. У цьо-
му випадку вами керує і скеровує ваші дії не тільки 
кінець, як у запропонованій вище вправі, але й зміст 
сцени, тема, що дає вам автор. Проробивши кілька 
разів таку імпровізацію, ви додаєте до відправно-
го і заключного моментів один чи два моменти для 
середньої частини імпровізації, також позичаючи їх 
зі сцени, над якою ви працюєте. Автор дає вам для 
цього і текст, і психологічний малюнок. Поступово, 
усе більше заповнюючи лакуни між наміченими вами 
моментами, ви, не втрачаючи психології актора, що 
імпровізує, легко проведете всю сцену так, як її напи-
сав автор. Але ви переживатимете усе, що ви робите 
на сцені, як ваш власний твір. Написана автором п’єса 
буде приводом для вашої творчости. Вона вкаже вам 
напрямок, надихне вас, але не позбавить самостій-
ности. Залишаючись вірним авторському задуму у 
всьому, ви, разом з тим, повною мірою  будете його 
співавтором.

Засвоївши в такий спосіб сцену, ви берете тепер 
одну за одною несхожі основи для вашої репетиції-
імпровізації (легкість, форма, випромінювання, ат-
мосфера, характерність, психологічний жест, гра з 
забарвленням і т.п.). Це позбавить вас манери репе-
тирування взагалі, безцільно, що зазвичай затримує 
як ріст окремих ролей, так і всієї вистави в цілому. 
Крім того, ви незабаром зауважите, що, узявши ту 
чи іншу основу для репетиції, ви завдяки її впливу 
на вас розбудите у своїй душі більше, ніж могли б 
очікувати від неї. Вона діє як ключ, що відмикає не 
тільки одну, але чимало дверей, які ведуть у тайники 
вашої творчої підсвідомости.

Ìèõàéëî ×ÅÕÎÂ 



52

ÀÊÒÎÐÑÜÊÈÉ ÊÎËÅÊÒÈÂ

Колектив, що виникає з ба-
жання окремих його членів до 
спільної праці, збільшує творчі 
сили індивідуальности; колектив, 
зібраний примусово, послабляє ін-
дивідуальність, позбавляє її ори-
гінальности і поступово надає її 
діям характеру механічности.

Театральне мистецтво як театральна дія ставить 
перед актором конкретні вимоги. Хай би яким тала-
новитим був актор, він не може повною мірою  роз-
горнути своє обдарування, якщо внутрішньо ізолює 
себе від колективу. Він повинен розвинути в собі здат-
ність до колективної імпровізації, сприйнятливість до 
творчих імпульсів інших, підвищений ступінь творчої 
активности і почуття стилю. Про здатність імпро-
візувати я говорив вище. Подивимося, яким чином 
можуть бути розвинуті три інших якості.

Ñïðèéíÿòëèâ³ñòü

Вправа 23. 
Учасники вправи повинні почати з того, що ска-

жуть собі: “Ми – група, ми присутні тут, ми разом”. 
Потім кожний із членів групи повинен докласти зу-
силь, аби усвідомити індивідуальну присутність кож-
ного іншого члена групи так, як і свою присутність 
серед них. Творчий колектив складається з індивіду-
альностей. Він не повинен перетворюватися на масу, 
що поглинає окремі особистості. Тому кожен учасник 
вправи повинен, переборовши загальне уявлення: 
“ми”, сказати собі: “ВІН, і ВІН, і ВІН, і Я”.

Без сентиментальности й зайвої чутливости ко-
жен член групи чинить внутрішнє зусилля відкри-
тися своїм партнерам. Це значить: бути готовим 
сприйняти імпульс, навіть дуже тонкий, від кожного 
присутнього в будь-який момент і могти гармонійно 
реагувати на нього.

Коли в такий спосіб установився певний кон-
такт між учасниками вправи, вони вибирають низку 
визначених простих дій для послідовного їхнього 
виконання. Дії ці можуть бути, наприклад, такими:     
1) спокійно ходити по кімнаті, 2) бігати, 3) стояти 
нерухомо, 4) сидіти на стільцях, 5) розійтися і встати 
уздовж стін; 6) зійтися в центрі кімнати і т.п.  Вну-
трішньо відкрившись один одному, кожний з учас-
ників намагається розгадати, яку з намічених дій 
група хоче виконати в певний момент. Не домовля-
ючись попередньо про порядок їхнього виконання, 
група переходить від однієї дії до іншої. Прагнення 
розгадати наміри групи розвиває тонкість сприй-

няття учасників щодо партнера. Бажання вгадати не 
виключає, зрозуміло, можливости безпосереднього 
спостереження кожного учасника за діями партнерів. 
Зміст вправи саме і полягає в тім, щоб підвищити 
спостережливість і сприйнятливість актора щодо 
партнерів на сцені.

Проробіть низку етюдів-імпровізацій. Напри-
клад: кінець багатолюдних зборів. Голова вимовляє 
кілька фраз своєї заключної промови і повідомляє, 
що збори закінчено. Те, як він робить це, задає тон 
для усієї наступної імпровізації. Своїми діями і мане-
рою говорити він наче диктує “музичну тональність”, 
об’єднуючи в ній усіх учасників вправи. Чи спалахне 
гаряча суперечка, чи учасники зборів замисляться, 
чи виявлять вони задоволення або роздратування, чи 
створиться важка, напружена чи, навпаки, радісна, 
піднесена атмосфера, чи почнуть члени зборів роз-
ходитися або захочуть залишитися і продовжувати 
бесіду і т.п., залежатиме від того, що зуміють “по-
чути” учасники вправи в тоні, поданому їм голову-
ючим. (Подібні вправи можуть бути побудовані і для 
двох осіб).

Виберіть тему для імпровізації і визначте її в за-
гальних рисах, наприклад: фабрика, сімейне свято, 
підготовка до подорожі, скандал у ресторані і т.п.  
Спочатку імпровізація, цілком імовірно, виявиться 
трохи хаотичною. Але учасники знову і знову по-
вторюють її, не обговорюючи, поки їхні зусилля від-
гадати і підтримати творчий намір партнерів не 
перетворять імпровізацію в стрункий етюд з ясно 
вираженим змістом і чіткою послідовністю подій. 
Поступово група може перейти до складніших тем, 
наприклад: паніка в театрі, вибух на хімічному заво-
ді, бійка, карнавал, збуджений натовп і т.п.  Шляхом 
багаторазового повторення такі імпровізації повинні 
бути доведені до рівня добре зрепетируваних сцен.

Àêòèâí³ñòü

Велику помилку роблять актори, припускаючи, 
що вони можуть з’являтися на сцені (чи на репетиції) 
з тим ступенем активности, яка знайома їм у їхньому 
повсякденному житті. Бажаючи бути “натуральни-
ми”, вони переносять на сцену разом з повсякден-
ністю і цю знижену активність. За словами Коклена, 
повсякденне життя, перенесене на сцену, справляє те 
ж враження, що і статуя в нормальний людський зріст, 
поставлена на високу колону. Так само як статуя, по-
ставлена на високу колону, втрачає для спостерігача 
свою натуральну величину, так і актор утрачає для 
глядача свою натуральну активність, переносячи її 
на сцену.

Інстинктивно відчуваючи необхідність підвище-
ної активности, більшість акторів, граючи, вдаються 



53

до так званого тиску. Але ця помилкова активність не 
досягає мети. Вона відштовхує публіку і паралізує 
творчі сили актора. Вона завжди локалізується в окре-
мих частинах нашого тіла (в руках, ногах, шиї, голо-
сових зв’язках і т.п.), стискає їх конвульсивно, утво-
рює кепські театральні звички (штампи) і роз’єднує 
актора з партнерами на сцені. Здорова ж активність, 
навпаки, наповнює собою вся внутрішню і тілесну 
суть актора, звільняє його, робить сильним, здатним 
випромінювати і допомагає встановити контакт із 
партнерами. Вона викликає нові, несподівані засоби 
виразности на сцені і актор сприймає її як незмінне 
бажання творчости.

Вправа 24. 
Розділіть лінією вашу кімнату на дві частини. Не-

хай ця лінія буде “порогом” сцени. Наближайтеся до 
“порогу” з наміром підвищити ступінь вашої актив-
ности, щойно ви переступите через нього. Зробіть 
внутрішнє зусилля піднести вольову хвилю знизу, 
з ділянки ніг, нагору, до ділянки грудей, і тримайте 
її там. Робіть цю вправу багато разів. Стежте, щоб 
активність не переходила у фізичну, м’язеву напругу. 
При правильно виконаній вправі ви відчуєте, як усе 
ваше єство наче розширилося й збільшилося. При 
м’язевій напрузі, навпаки, ви переживете своєрідне 
стиснення, зменшення вашої істоти.

Переступивши “поріг”, почніть випромінювати 
вашу активність із грудей, потім з витягнутих рук і, 
нарешті, із усієї вашої істоти. Посилайте випроміню-
вання в різних напрямах.

Випромінюйте активність, додаючи їй певного 
забарвлення.

Поступово перейдіть до нескладних імпровізацій. 
Намагайтеся робити їх, зберігаючи активність і ви-
промінювання.

Групова вправа: один за одним учасники входять 
на сцену, переступаючи намічену лінію “порогу”. 
Кожен вносить із собою підвищену активність. Він 
випромінює її в простір навколо себе. Те ж саме ро-
бить і решта учасників вправи. Активність зростає, 
насичуючи простір (так, принаймні, повинні уявляти 
собі учасники вправи). Зблизившись, вони починають 
імпровізацію, користаючись як своєю внутрішньою 
активністю, так і активністю, що накопичилася в про-
сторі навколо них.

Цілі вправи досягнуто, коли учасники можуть 
сказати собі: “Активність має об’єднуючу силу. Вона 
допомагає спілкуванню з партнерами і спонукає до 
колективної творчости”.

Візьміть собі за правило не починати репетиції 
чи спектаклю, не перейшовши внутрішньо “порогу” 
сцени.

Ñòèëü

Актор повинен прагнути розбудити в собі по-
чуття стилю не тільки тому, що професійна робота 
зіштовхує його з різними епохами. Це само собою 
зрозуміло. Але ще й тому, що стиль, так само як здат-
ність до колективної імпровізації, сприйнятливість 
до творчих імпульсів інших і правильна активність, 
володіє об’єднуючою силою, яка допомагає акторові 
зливатися з колективом. Акторові недостатньо бути 
знавцем існуючих стилів. Він повинен уміти  жити, 
рухатися, говорити і спілкуватися з партнерами у ви-
значеному стилі. Він зобов’язаний розбудити в собі 
живе чуття стилю.

Вправа 25 (групова). 
Учасники вибирають тему, наприклад: сум, пом-

ста, перемога, екстаз, благоговіння і т.п., і потім готу-
ють на обрану тему низку пластичних груп у різних 
стилях. Як стиль вони вибирають спочатку трагедію, 
драму, комедію, водевіль і клоунаду.

Вправу виконують в такий спосіб: повільно, з 
різних кінців кімнати, спостерігаючи один за одним, 
учасники сходяться одночасно до центру, де повинна 
утворитися група. Кожний прагне знайти для себе 
позу, що гармоніювала б з темою, з позами інших 
і була б підказана обраним для вправи стилем. По-
ступово група утворюється сама собою. Учасники 
повинні усвідомити гармонізуючу й об’єднуючу силу 
стилю.

Проробивши в такий спосіб ту саму тему послі-
довно в різних стилях, утворюючи щораз  нові групи, 
учасники вибирають іншу тему і також проводять її 
через усі стилі.

Варіяції вправи:
1. Учасники сходяться до центру кімнати один за 

одним. Перший, хто ввійшов, знайшовши позу, що 
відповідає темі і стилю, чекає, поки до нього один 
по одному приєднаються інші.

2. Після того як група сформувалася і рух у ній 
припинився, учасники знову починають рухатися, на-
магаючись і в русі зберегти знайдені гармонію, стиль 
і характер, що їх продиктовала тема.

3. У різних місцях кімнати одночасно утворяться 
дві чи три групи. Кожна з них повинна гармоніювати з 
іншими. Теми для кожної групи можуть бути різними, 
але стиль для всіх один.

4. Тему і стиль для утворення групи (чи груп) 
диктує музичний уривок або атмосфера. В другому 
випадку попередньо створюється атмосфера, як це 
було описано вище (див. впр. 3).

5. Створивши і зафіксувавши групу, учасники пе-
реплавляють її в інший стиль (наприклад: екстаз у 
стилі драми переплавляється в екстаз у стилі комедії, 

Ìèõàéëî ×ÅÕÎÂ 



54

водевілю і т.п.). Вони прагнуть досягти цього міні-
мальними зовнішніми засобами: кожен учасник, на-
магаючись зберегти свою первісну позу, довірившись 
чуттю стилю, пробує надати їй іншого характеру.

Виконуючи вправу з пластичними групами, на-
магайтеся уникати танцювальних і так званих плас-
тичних рухів і поз, так само як і стилізації, заміняючи 
їх рухами, подібними до психологічного жесту. Сти-
лізації досягають зовнішніми засобами, комбінуючою 
здатністю розуму, стиль же народжується з глибин 
творчої душі.

Групи стають різноманітнішими, пластичніши-
ми і мальовничішими, якщо вправи відбуваються 
на підвищеннях станках і сходах, розташованих на 
підлозі.

Перейдіть до простих (групових чи індивідуаль-
них) імпровізацій. Робіть їх у різних стилях. Стиль 
у цьому випадку визначайте автором (наприклад: 
Гоголь, Достоєвський, Толстой, Чехов, Шекспір, Ме-
терлінк, Ібсен, Мольєр і т.д. ).

Уявляйте себе одягненим у різні костюми, на-
приклад: грецька тога, лати середньовічного рица-
ря, сучасний бальний туалет, лахміття жебрака і т.п.  
Рухайтеся і говоріть у гармонії з уявним костюмом. 
Костюм дасть вам чуття стилю. Для групових вправ 
(імпровізацій або пластичних груп) усі учасники 
“одягають” однорідні костюми.

До уявних костюмів через якийсь час додайте 
уявні декорації того ж стилю.

ÒÂÎÐ×À ²ÍÄÈÂ²ÄÓÀËÜÍ²ÑÒÜ

Якщо актор хоче засвоїти тех-
ніку свого мистецтва, він повинен 
зважитися на довгу і важку працю; 
нагородою за неї будуть: зустріч з 
його власною індивідуальністю і 
право творити за натхненням.

Çàãàëüíà õàðàêòåðèñòèêà

Мені здається, тут буде доречним сказати кілька 
слів про те, що на сторінках цієї книги я називав твор-
чою індивідуальністю художника. Навіть коротке зна-
йомство з деякими з основних її властивостей може 
виявитися корисним для актора, який шукає шляху до 
вільного прояву своєї творчої сутности на сцені.

Якщо ви запропонуєте двом однаково талано-
витим пейзажистам зобразити той самий ландшафт 
із неодмінною умовою передати його з можливою 
точністю, ви в результаті їхньої творчої праці одер-
жите два різних пейзажі. Відбудеться це тому, що 
кожен з них зобразить вам своє індивідуальне сприй-

няття пейзажу, так би мовити, пейзаж внутрішній, а 
не зовнішній. Один з них, можливо, передасть вам 
атмосферу пейзажу, красу його ліній і форм, інший 
побачить і передасть силу контрастів, зобразить гру 
світла і тіней і т.п. Той самий пейзаж послужить їм 
приводом для прояву їхніх індивідуальностей, при-
чому картини їхні свідчитимуть про розбіжності в 
цих індивідуальностях.

Індивідуальність Шиллера, говорить Рудольф 
Штайнер, виявляється в його творах як моральна 
тенденція: добро перемагає зло; Метерлінк шукає 
тонкощі містичних нюансів за зовнішніми явищами; 
Ґете бачить прообрази, що поєднують різноманіття 
зовнішніх явищ. Станіславский (“Actor Prepares”*) 
говорить, що в “Братах Карамазових” Достоєвського 
виявляється його богошукання; індивідуальність Тол-
стого виявляється в прагненні до самовдосконалення; 
Чехов бореться з тривіяльністю буржуазного життя. 
Творча індивідуальність кожного художника завжди 
прагне виразити одну основну ідею, що проходить 
як лейтмотив через усі його твори. Те ж саме варто 
сказати і про індивідуальність актора.

Як часто ми чуємо, наприклад, що існує тільки 
один Гамлет, той, котрого створив Шекспір. А хто ри-
зикне сказати, нібито він знає, яким був Гамлет в уяві 
самого Шекспіра? “Шекспірівський” Гамлет – міт. 
Наспраді існують і повинні існувати стільки різних 
Гамлетів, скільки талановитих, натхненних акторів 
зобразять нам його на сцені. Творча індивідуальність 
кожного з них зобразить нам свого, у своєму роді 
єдиного Гамлета. З усією скромністю, але і з усією 
сміливістю актор зобов’язаний, якщо він хоче бути 
артистом на сцені, шукати свій власний підхід до зо-
бражуваних ним ролей. Але для цього він повинен 
докласти зусиль, аби розкрити в собі свою індивіду-
альність і навчитися прислухатися до її голосу.

Ïåðåæèâàííÿ òâîð÷î¿ 
³íäèâ³äóàëüíîñòè

 Тепер запитаємо себе: як переживає актор свою 
творчу індивідуальність у хвилини натхнення? У на-
шому звичному повсякденному житті ми говоримо 
про самих себе – “я”: “я хочу, я почуваю, я думаю”. 
Це наше “я” ми ототожнюємо з нашим тілом, звичка-
ми, способом життя, сімейним і соціяльним станом 
і т.д. Але  чи таким є “я” художника, що перебуває 
у творчому стані? Згадайте самого себе в щасливі 
хвилини перебування на сцені. Що відбувається з 
нашим повсякденним “я”? Воно мерхне, відходить на 
другий план, і натомість виступає інше, значно вище 
“я”. Ви, насамперед, почуваєте його як внутрішню 

* Підготовка актора (англ.). – Прим. перекл.



55

силу, і притім силу іншого порядку, аніж та, знайома 
вам з повсякденного життя. Вона пронизує всю вашу 
істоту, випромінюється з вас у ваше оточення, запо-
внюючи собою сцену і глядацький зал. Вона зв’язує 
вас з публікою і передає їй ваші творчі ідеї та пере-
живання. Ви почуваєте: сила ця зв’язана і з вашим 
тілом, але інакше, ніж сила повсякденного “я”. Вільно 
випромінюючись, вона майже не напружує ані м’язів, 
ані нервів вашої фізичної організації, роблячи разом 
з тим ваше тіло гнучким, естетичним і чутливим до 
всіх душевних хвилювань. Тіло стає слухняним про-
відником і виразником ваших художніх імпульсів.

Òðè ñâ³äîìîñò³

Значні зміни відбуваються й у вашій свідомості. 
Вона розширюється і збагачується. Ви починаєте 
розрізняти в собі наче три окремі, до певної міри 
самостійні істоти, три різні свідомості. Кожна з них 
має окреслений характер і свої задачі у творчому 
процесі.

Матеріялом, яким ви користуєтеся для втілення 
ваших художніх образів, є ви самі, з вашими душев-
ними хвилюваннями, з вашим тілом, голосом і здат-
ністю рухатися. Однак “матеріялом” ви стаєте тільки 
тоді, коли вами оволодіває творчий імпульс, тобто  
коли ваше вище “я” пробуджується до діяльности. 
Воно опановує “матеріялом” і використовує його як 
засіб для втілення свого творчого задуму. При цьому 
ви перебуваєте в тім же стосунку до свого матерія-
лу, як і будь-який інший художник до свого. Живо-
писець, наприклад, існує поза матеріялом, яким він 
користується для втілення своїх образів, так і ви, як 
актор, існуєте у певному сенсі поза вашим тілом і 
поза творчими емоціями, коли ви граєте, охоплені 
натхненням. Ви перебуваєте над самим собою. Ваше 
вище “я” керує живим “матеріялом”.  Воно викликає 
і гасить творчі почуття і бажання, рухає вашим тілом, 
промовляє вашим голосом і т.д. У хвилини творчого 
натхнення воно стає вашою другою свідомістю поряд 
з повсякденністю.

Але до чого ж зводиться роль вашої повсякден-
ної свідомости в такі хвилини? До того лише, щоб 
стежити за правильним виконанням усього, що пови-
нно бути зробленим на сцені: встановлені режисером 
мізансцени, знайдений на репетиціях психологічний 
малюнок ролі, композиція окремих сцен і всієї виста-
ви та ін.  не повинні бути ніде порушені. Одне слово, 
поряд з натхненням, що виходить від вищого “я”, має 
бути збереженим і здоровий глузд нижчого “я”. 

Якби здоровий глузд вашої повсякденної сві-
домости перестав оберігати знайдену і зафіксовану 
раніше форму, ваше натхнення могло б розбити її, 
зробити вашу гру хаотичною, і ви, утративши само-

владання на сцені, піддались би ризику вийти поза 
межі не тільки вашої ролі, але й усієї вистави. Не 
раз старі російські актори на провінційних сценах, 
захопившись ідеалом “натхненної гри“, ламали ме-
блі на сцені, “не тямлячи себе“, душили партнерів і, 
не здатні приборкати своїх “переживань“, ридали в 
антрактах і пили після вистави, бо їх спопеляв во-
гонь “натхнення”.  У цьому було багато романтики, 
і часом, усупереч здоровому глузду, виникає туга за 
тим, що ця романтика зникла безслідно.

З іншого боку, якщо ви, зберігаючи знайдену фор-
му, виступите перед публікою без надихаючої вас 
вашої другої свідомости, якщо ви захочете керува-
тися тільки здоровим глуздом, ваша гра зостанеться 
мертвою і холодною. Сучасні актори, на противагу 
старим, “натхненним“, знайшли виправдання своїй 
анемічній грі: вони називали її “грою на техніці”.  Але 
за такою грою, коли вона зникне зі сцени, навряд чи 
хтось шкодуватиме.

Такими є  дві різні свідомості, які ви переживаєте 
в моменти натхненної гри на сцені. Але де ж третя 
свідомість? Кому належить вона? Створений вами 
сценічний образ є носієм цієї третьої свідомости.

Ïåðåæèâàííÿ íà ñöåí³ íåðåàëüí³

Ви створили нову “душу“, котра є носієм третьої 
свідомости. Пригляньтеся зблизька до неї. Порівняй-
те її з вашою власною душею, оскільки ви знаєте її у 
вашому повсякденному житті. У чому різниця? Усі 
почуття, бажання, усі переживання вашого сценіч-
ного образу, хай би якими потужними вони були, всі 
вони – нереальні. Не повинні бути реальними. Ваші 
сльози і сміх, ваше горе і радість на сцені, хай би 
якими щирими і глибокими вони були, ніколи не ста-
нуть частиною вашого повсякденного внутрішнього 
життя. Вони безособові, очищені від усього еґоїстич-
ного. Відкіля приходять ці нереальні, чисті творчі 
почуття? Їх дарує вам ваша творча індивідуальність. 
Народжуючись на цей світ, ви вже приносите із со-
бою певні здібності, нахили, характерні особливості, 
такий чи інший темперамент, так само як усі ваші 
індивідуальні риси. Але не тільки вони виявляються 
у вашій творчості. Усе, що ви пережили протягом  
вашого життя, усе, що ви спостерігали, бачили, що 
втішало ваш зір, що ви любили чи ненавиділи, від 
чого страждали, до чого палко й полум’яно тягнулася 
ваша душа, усе, чого ви досягли, або  те, що наза-
вжди залишилося для вас мрією й ідеалом, – усе це 
поринає в так звані підсвідомі глибини вашого “я”.  
Там воно очищається від всепронизуючого егоїзму 
вашого повсякденного життя, вашої нижчої свідо-
мости й перетворюється на матеріял, з якого ваша 
творча індивідуальність будує душу сценічного об-

Ìèõàéëî ×ÅÕÎÂ 



56

разу. У хвилини натхнення ви отримуєте як дарунок 
ваші забуті почуття в новому, перетвореному вигляді. 
Так виникає ваша третя свідомість – душа сценічно-
го образу. Спроби акторів використати на сцені їхні 
необроблені, ще не забуті особисті почуття ведуть 
до сумних результатів: сценічний образ робиться 
неестетичним, швидко перетворюється на кліше і 
не міститься в ньому нічого нового, ориґінального, 
ніякого індивідуального одкровення.

Ïî÷óòòÿ ïåðåòâîðþºòüñÿ íà ñï³â÷óòòÿ

Але попри те, що ваші творчі почуття нереаль-
ні, їм властива ще одна характерна риса: з почуттів 
вони перемінюються на співчуття. Саме воно і будує 
“душу” сценічного образу. Ваше вище “я” співчуває 
створеному ним же сценічному образу. Художник 
усередині вас страждає за Гамлета, плаче через сумну 
кончину Джульєтти, регоче з витівок Фальстафа. Але 
сам він залишається осторонь від них, як творець і 
спостерігач, вільний від усього особистого. І його 
співчуття, співрадість, співлюбов, його сміх і сльози 
передаються глядачеві як сміх, сльози, біль, радість і 
любов вашого сценічного образу, як його душа. Спів-
чуття вашого вищого “я” Отелло таке велике й інтен-
сивне, що воно стає окремою, самостійною, третьою 
свідомістю у вас. Народжується нова, ілюзорна істо-
та, і ваше вище “я” каже: “Це – Отелло, це – Гамлет, 
це – Фальстаф”.  Діккенс плакав від співчування, коли 
вмирав хто-небудь із добрих героїв, створених його ж 
фантазією. Шаляпін говорив: “Це в мене не Сусанін 
плаче, це я плачу, тому що мені жаль його. Особливо, 
коли він говорить: “Прощайте, діти!” (Розповідь сина 
Шаляпіна, Ф.Ф. Шаляпіна.)

Актор помиляється, вважаючи, що він може зі-
грати роль за допомогою своїх особистих почуттів. 
Він не завжди усвідомлює  те, що його особисті по-
чуття говорять йому тільки про нього самого і нічого 
не можуть сказати про його роль. Тільки співчуття 
здатне проникнути в чужу душу. Навіть у повсяк-
денному житті ви могли помітити, що ви насправді 
проникаєте в душу іншої людини тільки тоді, коли 
збуджене ваше співчуття. Таке ж саме відбувається 
й у моменти творчого стану.

Ñâ³ä÷åííÿ îäíîãî àêòîðà

Цікаве свідчення відомого віденського актора Ле-
винського з приводу трьох свідомостей на сцені подає 
Рудольф Штейнер приблизно такими словами: “Я 
нічого не міг би досягти як актор, якби  з’являвся на 
сцені таким, який я насправді: маленький, горбатий, 
зі скрипучим голосом і потворним обличчям... Але я 
зумів допомогти собі в цьому: я завжди з’являюся на 
сцені як три людини. Одна – маленька, горбата, по-

творна. Друга – ідеальна, суто духовна, що перебуває 
поза горбатою, потворною; її я завжди повинен мати 
перед собою. І, нарешті, третя... я разом із другою 
граю на горбатій, потворній і скрипучій”.  Такий стан, 
додає Рудольф Штейнер, повинен бути усвідомленим 
і звичним для актора.

Áà÷èòè ñåáå çáîêó

Якщо ви хочете повною мірою звільнити свої 
творчі сили, ви можете допомогти собі в цьому, ско-
риставшись простою практичною порадою Рудольфа 
Штейнера (там само). Полягає вона у тім, щоб ви-
робити в собі здатність певною мірою дивитися на 
себе самого в житті відсторонено, об’єктивно, як на 
сторонню людину. (Йдеться, зрозуміло, не про роз-
дивляння себе в дзеркалі, не про позування перед ним 
чи перед людьми, як це часто чинять сучасні актори). 
Ви можете собі засвоїти психологію, подібну до тієї, 
яку мав Ґете. За словами Рудольфа Штейнера, Ґете 
мав надзвичайну здатність спостерігати за собою збо-
ку, об’єктивно, безособово. Навіть у найромантичніші 
моменти свого життя він не відмовляв собі в задово-
ленні мати дві свідомості. Ця здатність давала Ґете 
можливість глибоко проникати в тонкощі переживань 
людської душі і відбивалася в його романтичних та 
інших творах. Така здатність значною мірою вивіль-
нить ваше творче “я“, і воно щораз частіше й частіше 
даруватиме вам хвилини натхнення. 

Ñîö³ÿëüíå çíà÷åííÿ âèùîãî “ÿ“

Ваше пробуджене “я” – не тільки творець сценіч-
ного образу, але й глядач. Перебуваючи одночасно по 
обидва боки рампи, воно стежить за переживаннями 
глядача, розділяючи з ним його захоплення, хвилю-
вання і розчарування. Навіть більше: воно має здат-
ність передбачати реакцію глядача на те, що відбу-
деться на сцені наступної миті. Воно знає наперед, що 
задовольнить глядача, що розчарує його, що  запалить 
чи залишить байдужим. Для актора з пробудженим 
“я“, з розвиненою творчою індивідуальністю глядний 
зал є живою ланкою, що єднає це “я” з мистецьки-
ми зацікавленнями сучасного глядача. Завдяки цій 
особливості своєї творчої індивідуальности актор 
стає здатним відрізняти істинні потреби сучасного 
йому суспільства від вимог поганого смаку юрби. 
Прислухаючись до голосу, що доходить до нього з 
глядної зали, він поступово навчається почувати себе 
учасником соціяльного життя і відповідно до цього 
скеровувати свою професійну працю.

Виконавши відповідні вправи, ви можете допо-
могти пробудженню соціяльного почуття вашої твор-
чої індивідуальности.



57

Вправа 26. 
Уявіть собі, що ви дивитеся виставу з глядної 

зали. П’єса, яку грають на сцені, повинна бути добре 
знаною вам. Зала наповнена публікою, що прийшла з 
вулиці. Це – публіка нинішнього дня. Сидячи разом з 
нею в залі, ви спостерігаєте в своїй уяві за її реакцією 
на те, що діється на сцені. Ви намагаєтеся зрозуміти, 
що задовольняє цю публіку з вулиці, що залишає її 
байдужою, що здається їй правдивим, а що – фаль-
шивим як у грі акторів, так і в самій п’єсі.

Спробуйте відповісти на низку конкретних пи-
тань на підставі того, що ви переживаєте разом з 
публікою: навіщо потрібна ця п’єса в наш час? Яку 
суспільну місію вона виконує? Що візьме для себе ця 
публіка з цієї п’єси? Які думки, почуття й бажання 
може така п’єса і така гра акторів збудити в сучасній 
публіці? Чи зробить ця п’єса і ця вистава сучасного 
глядача чуйнішим і сприйнятливішим до подій су-
часного життя?  Чи викликають вони в душі глядача 
моральні почуття, чи вплив їхній обмежиться тільки 
задоволенням? Можливо, вистава збудить у глядача 
лише низькі почуття? Якого характеру гумор розбу-
дить вона у його душі?

Спробуйте тепер, усе ще залишаючись у глядній 
залі, але вже як режисер, змінити дещо в трактуванні 
п’єси, ролей і в грі акторів, шукаючи кращого впливу 
на вашу уявну публіку.

Потім спробуйте простежити, якою залишить пу-
бліка театр після закінчення вистави. Що корисного 
візьме вона із собою?  Чи зміниться почасти її погляд 
на життя? Яким буде враження від вистави – негатив-
ним чи позитивним? І т.ін.

Перейдіть до наступної, дещо тоншої форми тієї 
ж вправи. Уявіть собі ту саму виставу перед гляд-
ною залою, наповненою спеціяльною публікою: про-
фесорами університету,  вчителями чи студентами, 
робітниками, акторами, медиками або політичними 
діячами і дипломатами, представниками провінції або 
мешканцями столиці, комерсантами чи селянами, іно-
земцями з різних країн, різних класів і професій, що 
розуміють або ж не розуміють мови, якою говорять 
актори на сцені; наповніть глядну залу дітьми і т.д., і 
т.п.  Спробуйте відгадати реакцію і цієї, специфічно 
дібраної публіки.

Такі вправи, крім втіхи, яку вони можуть дати 
вам, розвинуть у вас поступово новий орган для 
сприйняття соціяльного життя, і цей орган буде час-
тиною складного духовного організму вашого вищого 
“я“, вашої творчої індивідуальности, оскільки вона 
проявляється у вашій професії. 

“ß” ÿê ³ìïðîâ³çàòîð

Створюючи сценічний образ і одночасно спосте-
рігаючи його відсторонено, ваша творча індивіду-
альність часто сама дивується зі своїх знахідок. Усе, 
що ви робите на сцені, є новим і несподіваним для 
вас самих, тому що ваше вище “я” завжди імпрові-
зує. Воно не хоче, та й не може користатися старими 
театральними звичками і кліше. Вони з’являються 
у вашій грі тільки тоді, коли ваше буденне “я” пере-
ступає надані йому межі здорового глузду і нама-
гається взяти активну участь у творчому процесі. 
У цьому випадку ви також можете допомогти собі, 
розвиваючи через прості вправи свою винахідливість 
та оригінальність.

Вправа 27. 
 Оберіть просту дію, наприклад: прибрати кім-

нату, накрити на стіл, знайти загублений предмет 
та ін. Відтворіть цю дію десять-двадцять разів, не 
повторивши при цьому жодного  руху, жодного  по-
ложення, уже використаних вами раніше. Ця вправа 
розбудить у вас впевненість у собі, винахідливість і, 
що найважливіше, нелюбов до заяложених сценічних 
кліше, завше здатних убити живий прояв творчих 
сил актора.

На закінчення я хочу рекомендувати вам ще одну 
вправу, завдяки якій ви можете досягнути значно-
го поступу у знайомстві з характером вашої власної 
творчої індивідуальности. 

Вправа 28. 
Виберіть уривок з ролі, яку ви вже грали давніше 

(чи приготуйте новий уривок), і уявіть собі, що цей 
уривок виконуєте не ви, а інший актор, добре вам 
відомий як митець, актор, гру якого ви легко можете 
уявити. Потім так само уявіть собі гру іншого актора 
і спробуйте, порівнюючи ваші враження від їхньої 
гри, відчути, у чому виявляється відмінність їхніх 
індивідуальностей. Проробіть такий самий дослід з 
цілою низкою добре знайомих вам акторів.

На закінчення спробуйте уявити себе як виконав-
ця того самого уривка. Коли перед вами вималюються 
характерні риси вашого виконання тієї самої ролі, і ви 
порівняєте їх з виконанням інших акторів – ви пере-
живете щось, що можна назвати інтимною зустріччю 
з вашою власною індивідуальністю.

Не аналізуйте розумом враження від вашої влас-
ної гри. Обмежтеся загальним пережиттям “зустрічі” 
із самим собою. 

(Далі буде)

Переклав з російської Петро Микитюк

Ìèõàéëî ×ÅÕÎÂ 



58

Володимир КАРАШЕВСЬКИЙ

 “Враження – міні-потрясіння. 
Такої блискучої суперсучасної есте-
тики – антиестетики я ще не бачив 
на своєму віку. Наче доторкуєшся 
до якоїсь пекельної стихії. Малевич 
хотів вийти за нуль форм. Карашев-
ський уже перейшов за нуль, перей-
шов у мистецький антисвіт, у чорну 
діру колосальних психологічних 
енергій”.

Д. Горбачов

Анастасія Гайшенець: Чи може художник по-
вністю реалізувати себе в сценографії? Адже у театрі 
всі лаври зазвичай належать режисерові та акторам.

Володимир Карашевський: У своїй творчості я 
досить безкомпромісний. Якщо форми, яку я пропо-
ную, режисер не приймає, я відмовляюся від роботи. 
Так мене навчив Данило Лідер. Іноді режисери по-
годжуються на такі умови, інколи – ні. Часто трапля-
ється так, що режисер має власне бачення художнього 
образу вистави, і йому потрібен лише дизайнер, який 
би візуалізував його ідеї.

А.Г.: Чи співпрацювали Ви за таких умов?
В.К.: Ні, так працювати я не вмію. Це вида-
ється мені досить нудною справою. Зазвичай 
я намагаюся в роботі з режисером встановити 
максимальну довіру. Це запорука успішного 
співробітництва.

Володимир Карашевський – відомий український 
сценограф, у творчому доробку – рішення майже до 
70 вистав. Народився 1955 р. у Києві, 1980 р. закінчив 
Київський державний художній інститут (нині – Ки-
ївська національна академія мистецтв) (майстерня 
Данила Лідера). Працював головним художником у 
навчальному театрі при Київському державному 
інституті культури (1983–1987); Київському моло-
діжному театрі (1987–1988); Київському театрі-
студії “Будьмо” (1988–1990); Київському Камер-
ному театрі-студії (1990–1991). Від 1996 р. донині 
– художній керівник експериментальної лабораторії 
Національного державного центру театрального 
мистецтва імени Леся Курбаса. Як художник-поста-
новник працював у театрах України, Києва, Москви 
та Санкт-Пeтербурга. Вистави у сценографічному 
рішенні В. Карашевського – учасниці міжнародних 
фестивалів в Україні, Великій Британії, ВірменіЇ, 
Німеччині, Голландії, Греції, Грузії, Єгипті, Ізраїлі, 
Йорданії, Колумбії, Польщі, Росії, США, Франції, а 
також Всесвітньої Другої Театральної Олімпіяди 
в Японії.

У 1990 р. відбулась персональна виставка сцено-
графічних робіт В. Карашевського.

Учасник виставок “Празька квадрієналє ‘83”, 
“Репродукція” (фестиваль в Нансі, Франція, 2001), 
“Геометрія” (виставка повітряних зміїв, Національ-
ний державний центр театрального мистецтва іме-
ни Леся Курбаса, Київ, 2006).

Двічі (1997 та 2006) здобував нагороди “За кращу 
сценографію” на “Київській Пекторалі”.

ÒÀªÌÍÈÖß ª ÇÀÂÆÄÈ...

Володимир Карашевський, 1975 р.

Макет до вистави “Синій птах” 
М. Метерлінка. Навчальна робота І-го 
курсу. Київський державний художній 
інститут, 1975 р.

58



59

А.Г.: Рушійний імпульс у Ваших творчих пошу-
ках – драматургія, особистість режисера, актори?

В.К.: Велике значення має особистість режисера, 
з яким я вступаю у співпрацю. І,  звичайно та есте-
тика,  що її було закладено  моїми  вчителями Дани-
лом Лідером та Давидом Боровським. Їхні постулати 
творчости стали для мене своєрідними  “шорами”, 
рамками, в яких я рухаюсь.

А.Г.: Можете навести приклад серед нещодавніх 
робіт?

В.К.: У мене дуже багато робіт, коли одна й та 
сама фактура  грає по-різному, насичується найріз-
номанітнішими значеннями. Так, наприклад, у про-
єкті  “Перехрестя”  основною складовою сценічного 
простору є дерево: підлога з дерева, лавки з дерева, 
багато дерев’яних дощок та купа тирси. В цьому ви-
падку тирса “грає” як сніг, і як пісок у пустелі, і як 
пил, і як попіл, яким головний герой посипає голову, 
і  як вода, що нею миють ноги. Тобто фактура тирси 
використовується у найрізноманітніших образних 
формах.

Так само дошки, на яких усе відбувається. До-
шки – це дерево як матеріял. Спочатку герой сте-
лить їх як дорогу, опісля – це вже саджанці. Героїня 
набирає у поділ тирсу і виникає ілюзія вагітности. 
Потім вона йде і розсіває ту саму тирсу – тепер це 
насіння.  Герой грає на дерев’яній флейті.   Від цього 
дошки підіймаються вгору на мотузках, гойдаються 
та обертаються, ніби проростають. Дерев’яна ступка, 
дерев’яний молоток, дерев’яний рубанок, дерев’яна 
ікона, дерев’яний космос.

Такий театр є досить умовним. Проте, таке мож-
ливе тільки тоді, коли глядачі приймають правила 
гри, приєднуються до того, що відбувається на сцені, 
вірять у це.

Володимир КАРАШЕВСЬКИЙ

Âîëîäèìèð ÊÀÐÀØÅÂÑÜÊÈÉ

Макет та сценографічне вирішення вистави “Чет-
верта сестра” за Я. Ґловацьким. Режисер – Ста-
ніслав Мойсеєв. Київський академічний Молодий 
театр, 2006 р.

ÒÀªÌÍÈÖß ª ÇÀÂÆÄÈ...

Ескіз до вистави“Брати Карамазови” (Скотопріґоньєвск) 
за Ф. Достоєвським. Режисер – Юрій Любимов. “Театр на 
Таганці” (Москва, Росія), 1997 р.



60

А.Г.: У Вашій сценографії дуже часто фігурують 
такі матеріяли як плівка, руберойд, розбризкана фар-
ба, будівельні риштування. Як Ви можете пояснити 
своє захоплення темою ремонту?

В.К.: Річ у тім, що наш Центр досить довго 
ремонтували. Я впевнений, що на кожного з нас 
впливає усе навколо і поруч, хоч би ми цього й не 
усвідомлювали. Для мене образ ремонту є знаковим 
так само, як образи дому, дерева, храму, корабля або 
навіть космосу.

Ремонт дає змогу показати через побутові речі 
значно ширші проблеми.  Однією з найпоказовіших 
робіт у цьому сенсі була  вистава  “Амфітріон” в 
Київському експериментальному театрі. 

У приміщенні театру – три справжні залізобе-
тонні колони. Добудовують додаткові колони, тому 
– дерев’яна опалубка та цементна яма. В ній вода й 
пісок утворюють багнюку. Там само я використовую і 
поліетилен. Я дуже люблю цей матеріял, він для мене 
як антипод води. Дуже жорстка, мертва фактура го-
диться для використання – як чорний, так і прозорий. 
Увесь поліетилен забризканий цементом, що починає 
світитися під впливом ультрафіолету, нагадуючи то 
краплини крові, то зоряне небо. Виникає своєрідний  
“цементний космос”.

Макет до вистави“Вічний бунт” за М. Кулішем. Режисер 
– Лесь Танюк. Київський Молодіжний театр, 1987 р. (не здій-
снено).

Сценографічне вирішення вистави “Вагончик” за Н. Павло-
вою. Режисер – Нінель Биченко. Навчальний театр Київського 
державного інституту культури, 1986 р.

А.Г.: У своїх роботах Ви використовуєте пере-
важно натуральні фактури. З чим це пов’язано?

В.К.: Одним із базисних понять Лідера у сцено-
графії є відмова від бутафорії. Якщо ми робимо бу-
тафорію, це має бути очевидним для глядача. Штучні 
квіти саме так і мають виглядати – штучними; поруч 
можна показати справжню квітку для того, аби під-
креслити умовність, зробити ще очевиднішою. Адже 
в театрі навіть на великій відстані відчувається, де 
справжній предмет, а де штучний.  

Мені дуже до вподоби справжні матеріяли: 
дерево, земля, пісок, вода, залізо, вогонь, ас-
фальт, смола, дьоготь, лушпайки соняшникового 
насіння. І, безумовно, предмети, що заповнюють 
сценічний простір, теж мають бути справжніми. 
Найкраще такі, що несуть на собі відбиток часу. 
Однак гра, що відбувається у такому просторі, 
має бути умовною.

Для мене процес створення сценічного про-
стору подібний до процесу складання віршів, 
коли я беру різні за своєю генезою об’єкти і 
складаю їх у нову форму.

А.Г.: У більшості Ваших робіт поруч з ге-
роями вистави раніше чи пізніше з’являється 
зоряне небо, воно виринає у найнесподіваніших 
місцях. Можна навіть сказати, що тема космосу 
зазвичай стає центральним образом в абсолют-
но різних сценічних просторах. Чому так?

В.К.: Наше життя оточене безліччю чудес, 
до яких ми звикли і сприймаємо їх як щось од 
віку дане. Одним із таких чудес є космос. Цю 
тему я виявляв з допомогою найрізноманітні-
ших фактур. В мене є космоси з цементу, дерева, 
фарби, піску, брезенту і навіть пташиного по-
сліду. На Таганці у виставі  “Брати Карамазови” 
з Юрієм Петровичем Любимовим в мене був 



61

Âîëîäèìèð ÊÀÐÀØÅÂÑÜÊÈÉ

Сценографічне рішення вистави “Ла-
відж” за П. Шеффером. Режисер – Ро-
ман Мархоліа. “Театр на Літєйном” 
(Санкт-Петербург, Росія), 1994 р.

руберойдовий космос. Там є сцена, коли герої спі-
вають, тримаючи в руках справжні цибулинки, вони 
проривають рубероїд і залишають отвори, схожі на 
зірки.

Ще один різновид космосу з’явився у виставі  
“Орфей” за Кокто, в театрі  “Ательє 16”. Там було 

Сцена з вистави “Настасія Філіповна” за Ф. Достоєвським. 
Режисер – Дмитро Лазорко. Київський державний центр 
театрального мистецтва ім. Леся Курбаса, 1997 р.

створено кафе поетів. Тому основним елементом сце-
нографії стали білі скатертини, на яких – плями від 
чорнила, вірші, залишені відвідувачами, та зорі, як 
на малюнках Кокто. Чорнило асоціюється з  вином, 
кров’ю, жиром, але водночас все це схоже на зоряне 
небо навиворіт, негатив – чорнильні плями на сяючих 
в ультрафіолеті скатертинах. 

А.Г.: А як щодо  вистав у Молодому театрі, адже 
там також можна простежити подібні мотиви?

В.К.: Так, звичайно. У виставі  “Четверта сестра” 
зі Станіславом Мойсеєвим ми відтворюємо космос 
через  іскри коротких замикань, вони ж – бенгаль-
ські вогні, вони ж – кульові блискавки та святкові 
феєрверки. Із трансформаторних будок збудовано 
своєрідний мавзолей – піраміду. Все узято з життя. 
Із сегментів трансформаторних будок зіткана заліз-
на завіса. Виникає своєрідний електричний космос.            
А залізо, коли по ньому вдаряють, звучить як грім.

Вистава  “Лев і Левиця” – давня робота, що  здій-
снена разом зі Станіславом Мойсеєвим. Декілька ро-
ків тому вистава йшла на сцені Молодого театру, зараз 
її переносять на кін Театру Франка.

 Маємо у виставі два дзеркала: дзеркало сцени та 
трюмо, закрите чорним тюлем, а це, як відомо, знак 
смерти. На чорному тюлі – біла весільна сукня з білим 
віночком. Сцена завішана чорною інтермедійною за-
вісою, як своєрідне дзеркало в дзеркалі.

На сцені величезний пагорб наївного дзеркаль-
ного конфеті. Він виглядає то як сніг, то як розжа-

рене вугілля. Це саме той випа-
док, коли акцентується увага на 
бутафорській природі сценічного 
оформлення. 

Важливим компонентом сце-
нічного простору є банальна куль-
ка, зроблена зі шматочків дзерка-
ла, такі кульки дуже полюбляли 
використовувати на дискотеках 
80-х років. Її “грають” і як сніго-
ву кулю, і як місяць, і як таран. 
Тут знову можна спостерігати, як 
цілком реальні предмети грають 
умовно.

А.Г.: У своїх сценографічних 
рішеннях Ви досить часто віддаєте 
перевагу нестандартним просто-
рам, от як басейн, коридор у гур-
тожитку, занедбана оселя, намет  
просто неба. Чому?



6262

Ескіз до вистави“Моцарт і Сальєрі” за О. Пушкіним. 
Режисер – Валерій Пацунов. Театр Поезії (Київ), 1987 р.

Ескіз до вистави“Пам’ять” за Б. Олійником. Режисер – Марк Нестантінер. 
Київський академічний театр ім. І. Франка, 1987 р. 



6363

Âîëîäèìèð ÊÀÐÀØÅÂÑÜÊÈÉ

Макет до вистави“Орфей” за Ж. Кокто. Режисер – Ігор Талалаєвський. Театр “Ательє 16” (Київ), 2004 р.

Макет до вистави“Сентиментальний круїз” за Т. Кандолою. Режисер – Петро Ільченко. 
Київський національний академічний театр ім. І. Франка, 2004 р.

Макет до вистави“Брати Карамазови” (Скотопріґоньєвск) за Ф. Достоєвським. 
Режисер – Юрій Любімов. “Театр на Таганці” (Москва, Росія), 1997 р.



64

В.К.: Гадаю, для того, аби театр зазвучав на 
повну потужність, треба знайти  “правильне” міс-
це, а це насправді не так уже й легко, для цього 
треба зосередитися. Це подібне до того, як кішка 
обирає собі місце у кімнаті. Досвід здійснення 
театральних проєктів у несподіванних місцях дає 
змогу наблизитися до самої суті театру.

Проте, в мене багато робіт і на італійській 
сцені-коробці, і в нестандартних місцях. Усім ві-
домий магічний вплив сцени на звичайні пред-
мети, що потрапляють в поле театральної рампи. 
Якщо звичайне відро поставити на сцену, воно 
набуде нової якости, не знаної  його побутовому 
існуванню.

У нестандартних просторах діють дещо інщі 
закони, які я намагаюся враховувати та вивчати.

А.Г.: То які ж найцікавіші досліди на цьому 
полі?

В.К.: В білому залі Академії наук УРСР був 
проєкт за Мрожеком, під назвою  “Портрет”, 
режисер – Марк Нестантінер. Разом із Сергієм 
Проскурнею ми проводили підземну виставку у 
бомбосховищі. Потім була вистава Валерія Пацу-

нова, яку грали у костьолі на Червоноармійській. З 
Віталієм Малаховим в Единбурзі ми робили виставу  
“Яґо”, її грали в басейні. Під час моєї роботи в Інсти-
туті культури виставу  “Вагончик” грали в коридорі 
(режисер – Нінель Антонівна Биченко).

У Золотих воротах з режисером Сергієм Про-
скурнею грали виставу  “Камо”. Місце дії – тюрма та 
психіятрічна лікарня. Можете собі уявити: грати таке 
в Золотих воротах! Тоді нас сприйняли досить-таки 
неоднозначно. Ми показували  “Камо” на всерадян-
ському фестивалі у Тбілісі. У них тоді Молодіжний 
театр був у Метехській церкві, і ми там грали. Поди-
витися нашу виставу приходив Сергій Параджанов, 
йому дуже сподобалася запропонована форма. Свого 
часу він, до речі, захищав нас від нападів московських 
критиків.

А.Г.: У Вашій творчості є декілька прикладів того, 
як Ви  “оселяли” одну й ту саму виставу в декількох 
різних сценографічних просторах. Якою була мета?

В.К.: Це дає змогу простежити, як впливає про-
стір на дію. Такі досліди надзвичайно захоплюючі, 

Анатолій Хостікоєв у виставі “Яґо” за“Отелло” В. Шек-
спіра. Режисер – Віталій Малахов. Единбург (Шотлан-
дія), 1994 р. 

Театральний плакат до вистави “Голодний гріх” за нове-
лою “Новина” В. Стефаника. Режисер – Олександр Біло-
зуб. Київський державний центр театрального мистецтва 
ім. Леся Курбаса, 2006 р.



65

Âîëîäèìèð ÊÀÐÀØÅÂÑÜÊÈÉ

вони підтверджують, що у світі все взаємозв’зано. Це 
добре видно на виставах Дмитра Лазорка  “Чайка” 
та  “Настасія Філіповна”. Дмитро дуже витончений 
режисер, можна навіть сказати, таємничий. Він якось 
по-особливому налаштовував акторів на той чи інший 
простір. У нас виходили абсолютно різні вистави, не-
зважаючи на те, що текст зберігався без змін.

А.Г.: Дуже багато цікавих театральних проєктів 
з’явилося у Вас, та  й не тільки у Вас, після Чор-
нобильської катастрофи. Скажіть, будь-ласка, чому 
тоді, коли треба піклуватися радше про збереження 
власного життя, мистецтво починає виявляти себе у 
найнесподіваніших формах?

В.К.: Гадаю, що це і є те саме збереження жит-
тя. Можливо, звучить дещо наївно, проте мистецтво 
– це і є захист. Адже у житті людини присутнє не 
лише фізичне тіло. Ми складаємося не тільки з кісток 
і м’язів, існує щось таке, що спонукає нас до тих чи 
інших вчинків. Я впевнений, що в основі нашого жит-
тя – диво. У світі дуже багато речей, яких  людина не 
може осягнути розумом. Саме тому дуже часто те, що 
ми робимо у мистецтві, є своєрідними оберегами.

А.Г.: Тобто Ви вважаєте, що художня творчість 
може безпосередньо впливати на процеси реаль-
ности?

В.К.: Так, я в цьому впевнений. Одного разу ми 
разом з Сергієм Проскурнею робили театралізовану 
екологічну акцію, на знак протесту проти вирубуван-
ня Голосіївського парку. Ми викопували каштанові 
саджанці в Новому ботанічному саду, на території 

Видубицького монастиря, і висаджували їх у різно-
манітних районах міста. Ці дерева ростуть і понині. 
Акція мала назву  “Віримо, що не помремо”.

Зараз у нас на виставці в Ценрі Курбаса можна 
побачити квадриптихи з птахами-орнаментами. Це 
повітряні змії. Я їх створив у час виникнення  “пта-
шиної небезпеки”, якщо пригадуєте, нам загрожувала  
епідемія пташиного грипу.

Це прості приклади взаємодії мистецтва й життя, 
проте є дуже багато речей значно тонших, таких, що 
впливають на життя опосередковано через ідеї, енер-
гетику. Я абсолютно впевнений у тому, що будь – яка 
творча робота є взаємодією часу та митця. 

А.Г.: Чи маєте Ви учнів?
В.К.: Ні, учнів я не маю. Я не займаюся викла-

дацтвом. Років двадцять тому Данило Данилович за-
прошував мене очолити курс в Академії, проте я так 
і не наважився. Мені здається, то не моє.

А.Г.: Нещодавно Ви скінчили спільний проєкт з 
Романом Балаяном. Це Ваш перший досвід роботи 
в кіно?

В.К.: Так. Дотепер я уникав роботи в кіно через те, 
що там роль художника обмежується дизайнерським 
рівнем. У театрі, на противагу до цього, режисер та 
художник виступають як співавтори. 

З Романом Гургеновичем мені було дуже цікаво 
працювати: і важко, і легко водночас. Безумовно, я 

Сцена з вистави “Перехрестя”, Київський державний центр 
театрального мистецтва ім. Леся Курбаса, 2005 р.



66

сприймаю цю співпрацю як надзвичайно важливий життєвий 
досвід, але я все ж театральний художник, і від проєктів у кіно 
зазвичай відмовляюся.

А.Г.: Вас можна назвати одним з найцікавіших театральних 
художників України. Чому у Вас не склалося постійне  співро-
бітництво з жодним із стаціонарних театрів?

В.К.: Одного разу я наважився. Півтора місяця працював у 
ТЮГу, але усвідомив, що це не для мене. Працював і в Молодому 
театрі на запрошення Леся Танюка, проте й це не було довго. Я 
потрапив у складні для театру часи, тоді трапився скандал, театр 
розділився на дві половини. Це, напевно, і все. Здебільшого я 
працюю над окремими проєктами.

А.Г.: Чи стежите Ви за процесами, що відбуваються у су-
часній сценографії? 

В.К.: Я достатньо замкнена людина, і спеціяльно нічого не 
спостерігаю. Безумовно, я багато що помічаю, проте це дуже 
мало впливає на мої художні пошуки. Я не ставлю перед собою 
жодних глобальних завдань. Мені здається, набагато важливі-
шим є доходити до суті доступних нам речей, ніж гнатися за 
багатоманіттям та яскравістю форм. Мені дуже подобається 
східна мудрість, де мовиться, що зрозуміти море можна, зро-
зумівши одну лише краплину. Таємниця є завжди і вона нікуди 
не зникне.

А.Г.: А Ваші плани – це не таємниця?  Будь ласка... 
В.К.: У центрі Курбаса ми співпрацюємо з дуже цікавим 

режисером Олександром Білозубом. Цього року випустили ви-
ставу  “Одіссея”.

Дуже хочеться зіграти  “Одіссею” на пленері. Подібний 
задум я мав ще в інституті, тільки тоді йшлося про декорації 
до  “Короля Ліра”. Ідея полягає в тому, що дія відбувається на 
справжньому пляжі. Там викопано яму – кратер для води. Пісок 

змішується з водою. Уве-
чері, коли сходять зорі, 
вони віддзеркалюються 
у цій декорації. Актори 
грають, по коліна тонучи 
у віддзеркаленні справж-
нього зоряного неба.

Розмовляла 
Анастасія Гайшенець 
спеціяльно для журналу 
“Просценіум”

66

Сцена з вистави “Одіссея” за Гомером. Режисер – Олек-
сандр Білозуб. Київський національний державний центр 
театрального мистецтва ім. Леся Курбаса, 2007 р.

Сцена з вистави “Кармен”. 
Хореограф – Сергій Швидкой. 
Київський національний дер-
жавний центр театрального 
мистецтва ім. Леся Курбаса, 
2006 р.



Наталя Непочатова: Віталію Юхимовичу! Ваше ім’я раз по раз 
повторюють у середовищі аматорів театрального мистецтва і серед 
професійних критиків, що бачать Вас рятівником театру як високого 
духовного храму. Адже саме Ви й сприймаєте театр насамперед як 
механізм, що може змінити світ, хіба ж ні?

Віталій Малахов: Зовсім ні. Навпаки. Театральний критик 
Кеннет Тайнен колись написав: “Театр не майстерня для переробки 
хутра”. Найжахливіше, що я знаю реальних Яґо, які приходили на 
“Отелло”, і бачили себе тільки в Отелло, бо театр робить позитивних 
героїв, в яких глядач упізнає себе. І зрідка хтось ладен бачити себе в 
негативних персонажах.

Н.Н.: Бо мало хто готовий визнавати свої помилки...
В.М.: Жоден Яґо не признається, що він – Яґо. Він вважає себе 

Отелло, якого одурили. Яґо виправдовує себе, і так само робить пер-
ший-ліпший з нас... Хтось із великих сказав:  “Людина більша в тому, 
як вона відчуває, аніж у тім, як мислить”. Відчуття театру виховує. 
Я вважаю, що людина тонких почуттів, людина, яка розуміє поезію, 
значно рідше буває лихою. Хоча й кажуть, начебто й Гітлер годував 
голубів, але все ж ті, хто здатний плакати над вимислом, – це частіше 
добрі люди. І театр виховує добрі почуття,  “продмухує” занечищені 
нерви. Дивлячись, скажімо, якусь сцену по телевізору, я знаю, як усе 
зроблено, і все ж мурашки бігають по шкірі, нехай навіть не плачу, 
але щось хапає за душу... Отже, я зробився трішечки чутливішим, і 
коли битимуть когось на вулиці, я не промину байдуже таке. Я гадаю, 
театр – дуже опосередкований досвід, він виховує радше почуття, 
аніж розум. Так, театр впливає на світ, але здебільшого як інструмент 
самопізнання.

Н.Н.: І все ж, коли людина бачить, що вчинки персонажа у виставі 
не узгоджуються із законами моралі, хоча й усвідомлює, що все це 
вигадана історія, якщо вона чесна сама із собою, то собі ж і скаже: 
“Я так більше не робитиму...”

В.М.: Боюсь, що ні. Найжахливіше, що більшість з отих, кого ми 
граємо, не ходять у театри. Таку людину ще треба примусити прийти 

Віталій МАЛАХОВ 

ÏÎÃÎÂÎÐ²ÌÎ ÏÐÎ ØÅÊÑÏ²ÐÀ

Віталій Малахов – заслужений 
артист України, режисер, худож-
ній керівник Київського Театру 
на Подолі. Народився 1954 р. у 
Львові. Випускник кафедри ре-
жисури Національного універси-
тету театру, кіно і телебачення 
ім. І. Карпенка-Карого (курс проф. 
В. Неллі та  Л. Олійника). Працю-
вав у театрах Києва: Національ-
ному академічному театрі ро-
сійської драми ім. Лесі Українки 
(1978– 1979), Київському театрі 
естради (голов ний ре жисер, 
1979–1985), Академічному Мо-
лодому театрі (1985–1987). Від 
1987 р. – директор і художній 
керівник новоствореного Театру 
на Подолі. Серед вистав режисе-
ра, що принесли йому визнання: 
“Казка про Моніку” С. Шальтя-
ніса (1976), “Руслан і Людмила” 
О. Пушкіна (1979), “Господиня 
заїзду” К. Ґольдоні (1985), “Вер-
теп” В. Шевчука (1987), “Каба-
ла святош” М. Булгакова (1988), 
“Сон літньої ночі” В. Шекспі-
ра (1989), “Яґо” за “Отелло”  
В. Шекспіра (1994), “Таїна бут-
тя” Л. Іващенко (1999), “Дядя 
Ваня” А. Чехова (2005) та ін.

67



68

сюди. Театр – це аж ніяк не наймасовіше й не най-
тотальніше мистецтво.

Н.Н.: Чому Ви звертаєтесь до драматургії Шек-
спіра?

В.М.: Я дуже люблю Шекспіра, багато років чи-
таю його п’єси. Гадаю, якщо існує реінкарнація, то 
колись я десь там поруч нього обертався. Мені здаєть-
ся, я розумію, про що мовить цей драматург. Мені зда-
ється, я розумію його суто ремісничі речі, я дивлюся 
на світ як він. Театральні погляди Шекспіра близькі 
мені. І така собі колажність, і якесь недбальство в 
дрібницях, і особлива увага до якогось одного епізо-
ду... А як це поєднується, не завжди має значення. Так 
само дуже важливий процес. Мені подобається, що 
Шекспір описує не те, над чим людина розмірковує, 
він дуже точно описує сам процес мислення. Мені 
вельми цікаво спостерігати за мислячою людиною, 
незалежно від того, про що її думки – про атомну 
бомбу чи клонування. Мені цікаво, як вона крокує 
щаблями мислення: у  рядках Гамлета дуже точно 

описано процес роздумів. А якщо ти розумієш буття 
Маркса чи Фройда, це можна відповідно наповнити 
конкретним баченням. Тут точно зафіксовано стан 
людини думаючої. І так само – людина, яка сумніва-
ється, мстить...

Н.Н.: Ви вже поставили “Сон літньої ночі”, 
“Отелло”, “Увесь Шекспір...”. І все?

В.М.: Ще в театральному інституті я ставив  “Ба-
гато галасу з нічого”, де Ігнатуша грав Бенедикта. 
Ставив з Хостікоєвим виставу “Яґо”. У себе в Театрі 
на Подолі – “Софокл, Шекспір, Брехт”. Власне звід-
ти народилась ця шекспіріяда. Там була окрема дія, 
присвячена п’єсам Шекспіра. Я дуже хочу поставити 
з Анатолієм Хостікоєвим “Короля Ліра”. Кіра Ми-
колаївна Пітоєва подарувала мені дозвіл здійснити 
виставу, використовуючи декорації Данила Лідера. 
Є також задуми щодо “Макбета”, “Антонія та Клео-
патри”. Саме цю другу п’єсу обов’язково поставлю 
в Театрі на Подолі, добре знаю, як це зробити. Про-
блема полягає в тім, що Клеопатра не вірить у кохання 
Антонія, а він не вірить в її почуття. Вони раз по раз 
доводять це одне одному. Клеопатру переконує лише 
смерть Антонія.

Н.Н.: Коли вже надто пізно...
В.М.: І в тім трагедія. Задум, може, навіть дещо 

нагадує “Кармен”, але в дуже чистому вигляді.
Н.Н.: Що спонукає Вас скеровувати свою увагу 

на Шекспіра? Є й інші цікаві драматурги, хоча, зви-
чайно, не такого високого рівня. Може, суть у тому, 
що Шекспір сповнений безлічі загадок, а отже, й ва-
ріянтів для реалізації індивідуального режисерського 
погляду?

В.М.: Так. Шекспір надто неоднозначний. Та з 
іншого боку, якщо ти знаходиш у Шекспіра достат-
ньо точну відгадку, все розвалюється, оскільки стає 
на свої місця.

Н.Н.: Що Ви хочете сказати поставами шекспі-
рівських п’єс? 

В.М.: Я намагаюсь з’ясувати, зрозуміти... Адже 
режисура – моя робота в собі, якою я заробляю на 
хліб.

Н.Н.: Але водночас це й задоволення! 
В.М.: Звичайно. Володимир Олександрович Нел-

лі казав: “Я звик платити за задоволення”.
Н.Н.: А тут Вам платять.
В.М.: Отже, це все ж робота. Хоча вибираєш з неї 

щось, в чому почуваєшся ліпше, де тобі приємніше.
Н.Н.: Тоді це не повинно називатися роботою.
В.М.: Ні. Часом мені більше хочеться подорожу-

вати, аніж ставити вистави.
Н.Н.: Але ж до цього є особливе зацікавлення.
В.М.: Так. Однак чому я ставлю вистави? Хочу, 

щоб людям цікаво було дивитись їх. Нічого в них 
не зашифровую, не боюсь відкривати якісь секрети. 

Володимир Волков – Стіна, Олександр Крижанівський – Пірам 
та Володимир Кузнецов – Фисба  у виставі “Сон літньої ночі” 
В. Шекспіра. Режисер – Віталій Малахов. Київський театр 
на Подолі, 1994 р. 



69

Знаю, що за “Мину Мазайла” мене лаятимуть, що 
там немає відповіді, по чиїм я боці. Хоча там є моя 
позиція – не стаю ні на чий бік. Але ж і Куліш, мудрий 
чоловік, ні за кого не виступав. А лишень говорив 
про те, що відбувається; тож і я не мушу говорити, 
за кого я.

Н.Н.: Нехай глядач сам вирішує, нехай робить 
вибір, вільний і ніким не нав’язаний.

В.М.: І, мабуть, Шекспір мені теж з тієї ж при-
чини приємний.

Н.Н.: Улюблена шекспірівська п’єса?
В.М.: Весь час повертаюсь до “Сну літньої ночі”. 

Хочу знову поставити її. А улюблені п’єси – це непо-
ставлені. Колись Единбург замовив мені “Макбета”, 
я придумав його і, на мій розсуд, непогано. Але він 
не був здійснений, і тому й здається мені особливо 
цікавим. Дуже добрі п’єси “Антоній і Клеопатра”, 
“Буря”, “Ромео і Джульєтта”.

Н.Н.: Немає сумніву, що шекспірівські п’єси 
актуальні і в наші часи, адже вони творять картину 
всіх вад, проблем і питань, які супроводять людство 
одвіку. Та чи Шекспір цікавий сучасному глядачеві 
(звичайно, не йдеться про істинних його прихиль-
ників)? Ви питаєте про це у “Всьому Шекспірові...” 
через Гамлета, який іде в залу і дає публіці змогу по-
хвалитися власними знаннями про драматурга. І який 
результат? Люди майже не знають Шекспіра, окрім 
хіба кількох фраз, таких заяложених, спародійованих 
і, на жаль, банальних, що мені боляче до глибини 
душі. Трапляється, лише хтось один виявиться в залі, 
хто вимовить фразу...

В.М.: Я цього не сподівався.
Н.Н.: Можливо, люди ніяковіють?
В.М.: Гадаю, що вони все ж надто мало знають 

Шекспіра. Колись ми в себе у театрі ставили шек-
спіріяду, возили її переважно по фестивалях, де на-
трапляли здебільшого на театральну публіку. Вони 
всі знають Шекспіра. Але, на жаль, наші враження 
щодо знань про Шекспіра (хоча не лише про нього) в 
середовищі широкого глядача дещо перебільшені.

Н.Н.: А тим часом Шекспір найвідоміший у ці-
лому світі драматург, п’єси якого мають найбільшу 
сценічну історію упродовж чотирьох сотень літ! Який 
же шлях Ви бачите? Як виховувати публіку і прище-
плювати зацікавлення – у нашому випадку – Шек-
спіром?

В. М.: Якось після показу “Майстра і Маргари-
ти” на Петрівці зникли книги з цим булгаковським 
романом. А ще іншого разу мені зателефонував один 
хлопець і поцікавився: “А що воно за твір, де людину 
розтинають на частини?” Я відповів йому, що це “Тит 
Андронік”. Хлопець хотів прочитати цю п’єсу. Адже 
глядач також помічає прогалини в своїх знаннях. І 
коли хоч би трійко людей візьмуть й прочитають щось 

після вистави, це вже добре.
Н.Н.: У “Всьому Шекспірові...” Ви відверто ви-

являєте захоплення комічними сценами і сучасними 
елементами, наприклад, як от реп із видозміненими 
шекспірівськими монологами. Ви радо вносите ко-
мічні сцени й сучасні елементи...

В.М.: Мушу визнати, я не надто задоволений    
своєю виставою. Власне, троє британських авторів 
принесли п’єсу, що називається “Увесь Шекспір – за 
один вечір”. Ми прочитали її – це КВН, п’єса 68-го 
року. Вона написана на підставі зовсім інших асоці-
яцій. І тому це вийшла не моя вистава, але й не цей 
варіянт. Щось середнє. Єдине, що втішає, це спроба 
інтерактивного театру, який дуже давно мене ціка-
вить. Я побачив, що інтерактивний театр – плідний 
шлях, цим театром треба займатися. Розробляю зараз 
три вистави з інтерактивними прийомами (напри-
клад, у  “Днях Турбіних” усі укупі п’ють чай з само-
вара...). Це спосіб цікавий і не надто поширений у 
сучасному театрі.

Н.Н.: Але вже в часи Шекспіра існував такий спо-
сіб спілкування актора з глядачем...

В.М.: Існує й досі – на естраді.
Н.Н.: Та не в театрі.
В.М.: Тому це мені й цікаво. А виставу я хотів 

робити про театр, де присутній фантом, переплелися 
якісь лінії... Як на сьогодні, в цій виставі нема ціліс-
ности. І костюми були виконані під ту п’єсу, і я зро-
бився її рабом. І декорації не зовсім такі, як хотілося. 
Та щойно закінчиться ремонт моєї зали, обов’язково 
зроблю могутній колаж за Шекспіром.

Н. Н.: Мені подобається, що Ви відроджуєте ін-
терактив у театрі. Я вже двічі під час Вашої вистави 
читала різні монологи Гамлета і пропустила перший 

Â³òàë³é ÌÀËÀÕÎÂ 

Сцена з вистави “Сон літньої ночі” В. Шекспіра. Режисер 
– Віталій Малахов. Київський театр на Подолі, 1994 р. 



70

рядок – “Бути чи не бути...” 
– щоб глядачі не розпізнали... 
і напружили пам’ять. Врешті 
мене зупинили, монологи 
були надто довгими. Взагалі 
так приємно почувати себе 
актором!

В.М.: Це вірно. І така зна-
хідка – позитив для вистави. А 
остання частина мені справді 
подобається. Тридцять хви-
лин, коли йдуть розгадки... 
Саме те, чого я хотів.

В.М.: Алла Підлужна 
пише в своїй статті, що Ви 
створюєте “поетичний театр, 
який є викликом вульгарнос-
ті”. Ви шукаєте “коренів у гу-
маністичному, видовищному 
театрі Ренесансу”. Тому шек-
спірівські вистави набувають 
такої філософської наповне-
ности, як уже здалося мені. 
Шекспір допомагає Вам ста-
вити перед глядачем питання 
“бути чи не бути”, але водно-
час Ви знімаєте навантаження 
сонячним фіналом. І навіть якщо є ознаки печалі, то, 
як Ви кажете, печаль “світла”.

В.М.: На мою думку, і Шекспір такий. Коли я чи-
таю його, то це не тільки п’єса. Це ще й сонети, пісні 
пілігрима... Шекспір за своєю природою – відвертий 
єлизаветинець. Хай там що, а однаково в усіх його 
п’єсах фінал світлий. “И гибель их у гробовых дверей 
Кладет конец непримиримой розни”, – сказано в “Ро-
мео і Джульєтті”. Здається, в “Королі Лірі” мовиться, 
що от – молоді ніколи не проживуть так довго й не 
пізнають так багато... Всі фінали у Шекспіра доволі 
світлі. І навіть якщо йдеться про “Отелло”, то там 
є фраза:  “этот человек без меры любил, без меры 
страдал…”. Там нема навіть чеховського смутку. Тут 
смуток бойовий, наприкінці коні скачуть, знамена 
майорять...

Н.Н.: У “Гамлеті” з’являється Фортінбрас і каже, 
щоб принца поховали з почестями...

В.М.: Правда, бодай якась перемога.
Н.Н.: Отже, не даремно він боровся і загинув. 

Хоча трагедія нікуди не зникає.
В.М.: Усе життя – трагедія! Світ – трагедія.
Н.Н.: Однак, я не можу цілковито погодитися з 

сонячним фіналом. Після “Отелло” я тричі заливалася 
сльозами й не могла втямити, як мавр міг не повірити 
Дездемоні й убити її... Там не було оптимістичної на-
пруги, як, наприклад, в “Усьому Шекспірові”.

Драматургія Вільяма Вели-
кого складна для розуміння, тим 
паче, коли читаєш її уперше. Як 
довго Ви працюєте над виста-
вою, щоб випустити її і зробити 
доступною для публіки? Чим Ви 
користуєтесь при цьому?

Н.Н.: Загалом, звичайні ре-
петиції можуть тривати тижнів 
вісім. Так відбувається, коли 
працюю за кордоном. Але тут 
така ситуація трапляється – ти 
прокидаєшся раптом серед ночі і 
розумієш, що чогось не помітив і 
тому все розвалюється. І думаєш, 
як це виправити. Наприклад, над 
“Отелло” ми мучились із Хостіко-
євим пів року. Про що ставити? За 
що зачепитись? Адже нема за що 
зачепитись… І раптом мене осі-
нило. Це ж про осетинів! Я сказав 
Хостікоєву: “Адже ти, хоч би що 
робив у театрі, будеш тут чужим. 
Ти ніколи не станеш художнім ке-
рівником”. Я знаю, що київські 
батьки хочуть, аби з їхніми донь-
ками одружувались грузини або 

вірмени, але завжди їх ненавидітимуть і матимуть за 
чужих. Справді ненормально, але так воно є. І коли 
ми це зрозуміли, все стало на свої місця.

Н.Н.: Це проблема расової належности.
В.М.: Радше ментальности. У сцені звернення до 

Бога я казав Хостікоєву, що в російській і українській 
літературі нема аналогії… У фільмі “Батько солдата”, 
коли танк розчавив лозу, грузин звернувся до неї: “Ти 
чого лягла? Підведись, сонечко!” Може, Шукшин 
лише годен був розмовляти з берізками, та й тільки. 
А для грузина це природно. Так і з мавром, який гово-
рить до Бога: “Невже ти не бачиш, як я поводжусь?!” 
І це було зрозумілим, а коли так, то виставу можна 
зробити за два тижні.

Н.Н.: Я так розумію, що Ваші вистави, як загалом 
справжня творчість, виникають на підсвідомому рів-
ні, коли до кінця годі осягнути, що саме народжується 
на світ, але відбувається усе вірно.

В.М.: Люблю цитувати Пітера Брука. Він сказав, 
що, починаючи репетицію, ти вирушаєш у подорож, 
як Колумб. Ти впевнений, нібито шукаєш Індію, але, 
можливо, ти відкриєш Америку. Важливий сам про-
цес плавання, важливо до чогось прагнути. Ненави-
джу, коли актор знає... Куди він повинен піти, якої 
миті закричати. А тим часом він докорінно змінює ви-
ставу. Я маю передчуття вистави. Ви вірно говорите, 
але я радше відчуваю, чим це повинно завершитися, 

Тамара Плашенко – Титанія, Федір Ольхов-
ський  – Оберон у виставі “Сон літньої ночі” 
В. Шекспіра. Режисер – Віталій Малахов. Ки-
ївський театр на Подолі, 1994 р. 



71

аніж осягаю розумом. Неллі казав: “Визначити – це 
значить визначити”. Щойно ти скажеш – це чорне, а 
те біле, усе робиться нецікавим.

Н.Н.: Який у Вас відсоток підсвідомости й ло-
гічного підходу?

В.М.: Якось фіна запитали, чи розмовляє він ан-
глійською, а той відповів: “Я гадаю, що розмовляю, 
але це неправда”. Мені видається, що я все розумію. 
Однак це мені видається.

Н.Н.: Окрім Шекспіра, яка драматургія Вас при-
ваблює?

В.М.: Дуже люблю Брехта, вважаю, що це ве-
ликий драматург. Я б усі його п’єси ставив. Люблю 
Дюрренматта, Лорку. Не люблю Ґольдоні й Мольєра. 
Вони літературні й надто раціональні, як Бернард 
Шоу. Там усі побудови і жарти словесні.

Н.Н.: І мало таємниць, яких доволі у Шекспіра, 
що й приваблює…

В.М.: А в них треба дуже красиво говорити, вести 
словесні дуелі. Мені й Чехов не вельми зрозумілий. 
Тобто, його серйозні речі. Комедії люблю. А от “Дядю 
Ваню” не розумію до сьогодні. Є дуже добрі укра-
їнські драматурги. Старицького люблю, Карпенка-
Карого. Пропонував Михайлові Резниковичу замість 
“Усього Шекспіра” поставити “Лісову пісню” Лесі 
Українки. У мене є дуже злюча концепція, схожа на 
“Генералів піщаних кар’єрів”. Звичайно, це викличе 
скандал. Про наркотики, смітники й циганів. Михай-
ло Юрійович сказав, що наразі не треба. Але я в себе 
поставлю. Дуже люблю Франка, Коцюбинського і 
взагалі – поетичний театр.

Н.Н.: Яких сучасних авторів Ви можете виокре-
мити, якщо вони є?

В.М.: Мене запевняють, нібито є. Я віддавна маю 
намір створити мало не лабораторію і вже домовля-
юсь зі спонсорами, щоб набрати молодих режисерів, 
художників і драматургів і давати їм театр. Але руки 
не доходять… Бракує двадцяти чотирьох годин.

Н.Н.: Постава за Шекспіром, яка справила на Вас 
особливе враження?

В.М.: Фільм дуже добрий – “Тит Андронік” з 
Ентоні Гопкінсом, Дзефіреллі “Ромео і Джульєтту” 
я дуже люблю.

Н.Н.: О, це ідеал кохання!
В.М.: Бачив “Сон літньої ночі” в центрі Лондона. 

Не скажу, що сподобалось, однак це дуже техноло-
гічна вистава. Бачив “Коріолана” в Шекспірівському 
театрі, де вісімдесят відсотків глядачів сиділи з тек-
стами Шекспіра, так, як у нас ходять знавці на оперу 
чи симфонічну музику. Там усі ставлять “галочки” 
в довгому монолозі, де актор, наприклад, набирає 
повітря.

Н.Н.: І перевіряють? 
В.М.: Власне. Там є чоловік, який 33 рядки Гам-

лета може прочитати, не набираючи повітря. Він за-
кінчує, і йому дарують оплески. Це цікаво один раз 
подивитися; почуттів не вражає, але який цирк!

Н.Н.: Ходили чутки, що в Театрі на Подолі один 
молодий режисер ставив “Гамлета”, і Вам у його ро-
боті сподобалося тільки світло. Невже усе було таким 
сирим і неприйнятним, що репетиції припинили?

В.М.: Неправда, що сподобалося тільки світло. 
Не надто добрим був переклад. Я вважаю, що пере-
клад Андруховича для Молодого театру нормаль-
ний. Але робити ще один, де звучать такі слова, як 
“бомж”… Та навіть не через це. Навіщо виносити 
на сцену дітвацьку роботу? Студентська робота – це 
добре. Але якщо написано, що це – Театр на Подолі, 
художній керівник Малахов, то там повинні йти ви-
стави поважні. Ось прийде людина і скаже: “Та-а, я 
був у театрі, студенти грають, ледве говорять…”.

Н.Н.: І зробить висновок про весь театр на під-
ставі однієї невдалої роботи.

В.М.: Хоча зараз цей режисер ставить п’єсу з Во-
лодимиром Кузнєцовим “Осінь у Вероні” (за “Ромео і 
Джульєттою” Анатолія Крима). Мені здається, що він 
не тямить суті режисури. Він удень і вночі вовтузився 
з декорацією з білої шмати, яка б там дихала. А мене 
цим не подивуєш. Я це бачив 156 разів, а ставив 250. 
Чим вони займаються, я не розумів. Зробили чудовий 
реквізит, було видно, що хлопець просто горить ви-
ставою. Неллі казав: “Якщо ви хочете зробити рагу 
із зайця, то у вас повинна бути принаймні кішка”. 
Як можна ставити “Гамлета”, якщо нема Гамлета? І 
я запитую: а в чому суть Гамлета? “У тому, що він як 
нинішня молодь – відкритий, різкий, вульгарний…”. 
Чому ж тоді він приходить до матері й не каже: “Ти 
сука!”? У Шекспіра це написано. А він з’являється 
і розшаркується, і промовляє не по-людськи. Я не 
розумів принципу. А оскільки режисер не вмів мені 
цього пояснити, я поняття не мав, як йому допомогти. 
Отож це все колотилося б, а в моєму театрі актори 
доволі обізнані в режисурі, і вони його б знищили 
ще до прем’єри, і на все життя у хлопця залишився 
б страх до професії. Мені пощастило, після “Казки 
про Моніку” була вистава “Сподіватися”, де грали 
Заклунна, Роговцева, Мажуга, Добровольський, Бак-
штаєв… Молостова давала мені можливість прово-
дити репетиції. А позаяк була слава “Моніки”, вони 
мене слухались. Я був абсолютно впевнений. Це дуже 
важливо. А цього молодого режисера заклюють, і в 
нього навіть зостанеться страх перед акторами.

Н.Н.: Ваші вистави надзвичайно цікаві. Вони не 
втомлюють, хай би навіть якийсь спектакль ось так, 
як “Мина Мазайло”, тривав три години без антракту. 
Як Ви цього досягаєте?

В.М.: Ставлю цікаві й довгі вистави. Намагаюсь 
зрозуміти, чому людина може сказати цю фразу. Я 

Â³òàë³é ÌÀËÀÕÎÂ 



72

вважаю, що різати текст, як це відбувається з “Запо-
вітом Дон Жуана”, справа нікудишня. Якщо персонаж 
щось говорить, треба подумати, чому він це говорить. 
Часом воно дуже затягує дію. Але після колажів, з 
якими мені довелося працювати, я намагаюсь не 
доторкатися до тексту. Ані в “Мині Мазайлі”, ні в 
“Степах України”, ні у “Фараонах” чи “Дяді Вані” у 
нас не викреслено і не вставлено жодного слова. А 
для того, щоб виправдати вимовлені слова, необхідно 
дбати про паузи і якісь пристосування. Це, звичайно, 
подовжує виставу. В “Отелло” актори не вірили, що 
можна проголошувати довгі монологи. Хоча, звичай-
но, сьогодні культура довгих монологів зникла.

Н.Н.: Тому що гальмує дію?
В.М.: Тому що актор боїться…
Н.Н.: Нібито його не слухатимуть.
В.М.: І він вирішує: “Гаразд, я вам швиденько 

щось скажу…”. А я переконував Хостікоєва в необ-
хідності думати, що говориш, промовляючи монолог. 
У часі монологу й розмов робити паузи, про щось 
розмірковувати, щось робити… Та коли воно зішито 
у виставі, то глядач не помічає часу. Я категорично 
проти уподібнення кліповому стилю, людину необ-
хідно зваблювати в іншу сферу, і тоді вона матиме 
величезну втіху. Коли я поставив “Фантазію для фор-
тепіяно в чотири руки”, Віталій Жежера написав гені-
яльну фразу: “Я раптом зрозумів, що у виставі мусять 
бути місця, коли ти не слухаєш текст, а згадуєш щось 
із свого життя на цю тему”. Ось Ви кажете, людина 
повинна асоціювати себе зі сценічною дією, отже, в 
якийсь момент спинитися й поміркувати про те, що 
в її житті траплялася схожа ситуація. Хіба він може 
про щось думати, коли йому водночас втовкмачують 
зі сцени дію!

Н.Н.: Або начиняють текстом.
В.М.: Тому й з’являються довгі вистави.

Н.Н.: Праця з актором у Вас вибудовується на 
взаєморозумінні та рівноправності. А це – єдина 
можливість пізнати самим істину і розповісти про 
неї публіці… В котромусь інтерв’ю Ви вже відзна-
чили таких чудових акторів, як Іннокентій Смокту-
новський і Ада Роговцева. Кого з акторів, з якими Ви 
працюєте сьогодні, можете поставити поруч із цими 
двома майстрами?

В.М.: Я вважаю дуже тонким артистом Олега Ян-
ковського, дуже добрими – Анатолія Хостікоєва і Богда-
на Бенюка. Зі свого театру – Сергія Бойка, Андрія Пар-
хоменка, Тамару Плашенко, Аллу Сергійко і Володю 
Кузнєцова. Я, можливо, їх люблю, тому що вони схожі 
на мене. Їх не всі визнали, не зрозуміли інші режисери, 
хоча ці артисти також дуже добрі. Артистів багато до-
брих. Коли починаєш працювати з ними без поспіху, 
довідуєшся про їхню суть і вартість. Коли є мета пізна-
ти, про що Ви говорите, то є багато добрих акторів. Я 
вірю, що актором може бути кожна людина. Аби лише 
вона вибралася зі шкаралущі своїх амбіцій…

Н.Н.: Тобто Ви не згодні з думкою, що актором 
треба народитися?

В.М.: Весь світ – театр, а люди в ньому – актори!
Н.Н.: Хоча всі ми граємо, спілкуючись, викорис-

товуючи при цьому інтонацію, міміку і жестикуляцію. 
Нехай це навіть природний вияв власних почуттів.

В.М.: Є, звичайно, питання ремесла – голос, фак-
тура… Але тепер це настільки мінімізувалося! Окрім 
Хостікоєва, я не назву іншого актора такої фізичної 
фактури, з таким голосом. Сьогодні ж зникло амплуа 
трагіків.

Н.Н.: Чи здійснюються Ваші театральні мрії?
В.М.: Беко співав колись таку пісню: “Якщо ти 

не можеш жити в місті, яке любиш, то люби місто, 
в якому ти живеш”. Я намагаюсь мріяти вже після 
того, як щось маю. У мене нема якихось могутніх 
амбіцій. У житті, в театральному світі мені належить 
та позиція, якої я справді гідний. Не хочу переходити 
на інші рівні. Що ж до театральних постав – то так, 
мрії збуваються.

Н.Н.: Ви торкаєтесь проблем, які в наш час мають 
вселюдський сенс. Наприклад, в “Отелло” розгляда-
ється відмінність мавра від світу, в якому він живе, 
що є основним ключем нерозуміння й неприйняття. 
А прецінь зовсім не має значення національна на-
лежність людини, головне – її душа й кохання, що 
творить з нами дива і примушує відчувати вічність… 
Ви – мій улюблений режисер. Я вам дякую за бесіду 
і бажаю, щоб Ваші мрії тривали нескінченно.

В.М.: А Ви відтепер – мій улюблений критик...

Розмовляла Наталя Непочатова

Переклали з російської Марія Романюк, Олена 
Титаренко, Олеся Трубач

Богдан Бенюк – Яґо, Анатолій Хостікоєв – Отелло у виставі 
“Отелло” В. Шекспіра. Режисер – Віталій Малахов. Київський 
національний академічний театр ім. І. Франка, 2002 р.



73

У світі існує незліченна кількість театральних 
фестивалів, однак про це мало хто у нас здогадуєть-
ся. Не певен, чи кожен театрознавець зміг би назва-
ти хоч кілька з них. З проханням прояснити ситуацію 
з фестивальним рухом у світі та, зокрема, в Україні, 
ми звернулися до знаного українського театрального 
критика Сергія Васильєва, який на багатьох із  теат-
ральних заходів побував особисто.

Віктор Собіянський: Саме визначення фести-
валю передбачає конкурсну основу, перемоги, при-
зи? У нас часто не розрізняють поняття конкурсу та 
фестивалю...

Сергій Васильєв: Річ у тім, що існують різні 
форми проведення фестивалів. У нашій країні фести-
валі традиційно містили конкурсний елемент – було 
важливо визначити, хто сильніший, цікавіший, нео-
чікуваніший, талановитіший... Та якщо звернутися 
до етимології слова “фестиваль”, то це просто “свя-
то”. І навіть в Україні останнім часом узвичаюється 
практика: якщо виставу запрошують на фестиваль, то 
вже цим її відзначають – тобто вона виявляється гід-
ною обговорення, глядацької уваги. Я знаю, що десь 
у провінційних українських містах стара практика 
проведення фестивалю як конкурсу лишилася й нині. 
Гадаю, що це спадок “совєтизму” – розставляти всіх 
на п’єдесталах і казати: “Ах, цей артист кращий, ціка-
віший, а ота актриса талановитіша”. Однак я розумію, 
що, оскільки у нас в країні художник отримує замало 
стимулів, замало суспільного визнання, то, мабуть, 
залишок цієї практики досі ще правильний – людей 
театру хоч якось морально підтримують. 

Власне, у світі театральних конкурсних фестива-
лів не існує. Бо ж сама система такого заходу пов’яза-
на з тим, що його автор, куратор, створює свято для 
міста, де відбувається фестиваль. Тобто фестиваль, 
передовсім, адресований людям.

В. С.: З іншого боку, фестиваль – ледь не єдиний 
випадок, коли виставу демонструють для “профе-
сійного глядача” – критиків, акторів, режисерів. Бо 
ж саме для них фест виявляється найкориснішим і 
найпродуктивнішим...

С. В.: Це, звичайно, важливий аспект: адже ре-
жисери, працюючи над своїми виставами, мають за-

мало часу, аби бачити, чим займаються їхні колеги.  
І фестиваль стає для професіонала ефективним засо-
бом осягнення свого ремесла – особливо коли його 
влаштовують розумні люди або коли задум його – це 
дослідження певної конкретної форми чи тематики. 
Митець розуміє, чим живуть його друзі, бачить тен-
денції, зауважує виникнення нових ідей, має змогу з 
чимось сперечатися, щось переймати – він усвідом-
лює, як розвивається його мистецтво. У цьому сенсі 
фестиваль безперечно перетворюється на плацдарм 
для фахової рефлексії. Саме тому на багатьох фести-
валях критикам дають змогу обговорювати вистави 
або якусь проблему, сюди з’їжджаються журналісти, 
що пишуть про театр, – виникає серйозне професійне 
поле дискусій, суперечок, обміну думками. Але, по-
вторюю, це не єдина мета фестивалів: вони насам-
перед адресовані публіці. Так, принаймні, прийнято 
у світі.

В. С.: Які світові театральні фестивалі Ви назвали 
б еталонними? 

С. В.: Фестивалів у світі величезна кількість! 
Единбурзький, Авіньйонський, Віденський, Москов-
ський чеховський фестиваль – найбільші театральні 
світові форуми. Вони, насправді, теж дуже різні, але 
ці фестивалі пов’язані з великими бюджетами, а отже, 
мають можливість запрошувати дуже сильних світо-
вих режисерів. Хоча мені, наприклад, у Москві значно 
ближчий фестиваль NET, який започаткували Марина 
Давидова і Роман Должанський. Вони спробували 

Сергій Васильєв. 
Світлина Ірини Чужинової

Â ÓÊÐÀ¯Í² ÄÅÄÀË² 
ÍÅÏÐÎÔÅÑ²ÉÍ²ØÈÌ ÑÒÀª ÃËßÄÀ×

Сергій ВАСИЛЬЄВ



7474

У дебютній стрічці Енні Гріффін “Фестиваль” (Великобританія, 2004) Единбург виявився лише тлом для любовних колізій, 
сексуальних контактів та кпин. Світлина надана компанією “Артхаус-трафік”. 

показати, що у світі сьогодні існує нова генерація 
режисерів, яка має інший погляд на театр, стверджує 
його новий стиль. І якщо Чеховський фестиваль за-
вжди буде орієнтований на найперші імена – й інколи 
великі імена! – він запрошуватиме Някрошюса чи 
Стуруа, то NET буде стежити за Жолдаком, Германі-
сом, Коршуновасом… З фестивалів, на яких я буваю, 
в певному сенсі еталонним є вроцлавські “Діялоги”. 
Ось цей фестиваль водночас і адресований публіці, і 
дуже професійний. Його директор Крістіна Майснер 
обирає, скажімо, п’ять польських вистав (кращих, 
аніж інші на її погляд, або знакових) і п’ять вагомих 
зарубіжних. Вона теж може запросити Тумінаса, Ня-
крошюса, Бонді, Вілсона. У такому діялозі можна 
побачити, як розвивається польський театр, наскільки 
він відповідає світовим тенденціям, чи адекватний їм 
у своєму пошуку. 

Повторюю: фестивалів дуже багато. Є “ідеологіч-
ні”, на кшталт Авіньйона. Единбурзький найбільше 
відповідає розумінню так званого фесту. Адже голо-
вна програма Единбурга – це, зазвичай, дуже пом-
пезні вистави, опери, балети, виступи симфонічних 
оркестрів. А те, що ми інколи плутаємо з Единбурзь-
ким фестивалем, – це паралельний фест, так званий 
фріндж. Сотні колективів приїздять саме на фріндж 
– і вони не є учасниками головної програми. В Авінь-
йоні, навпаки,  основна програма має першорядне 

значення. У попередні роки славетний французький 
культурний діяч, один з творців европейського куль-
турного каналу ARTE Бернар Февр д’Арсьє робив у 
Авіньйоні “Особливі сезони”. Він зробив азіятський 
сезон, відкривши публіці і традиційні, і нові східні 
театри. Був сезон, присвячений латиноамерикансько-
му театру, бо ж неймовірно цікавий театр, скажімо, 
у Бразилії – дуже незвичний, ультрачуттєвий, дуже 
відвертий, але водночас з цікавими концепціями. 
Февр д’Арсьє зробив “Російський сезон”, запро-
сивши останніх російських “монстрів “ – Анатолія 
Васильєва, Каму Гінкаса, Генрієтту Яновську, Вале-
рія Фокіна. Останні два роки в Авіньйоні змінилася 
стратегія, і організатори віддають кураторство над 
фестивалем окремим знаним режисерам – це зовсім 
нова форма. От минулого року куратором був зна-
менитий бельгійський хореограф Ян Фабр, а цього 
року програму робив Жозеф Надж. Зрозуміло, у такій 
програмі акценти розставляють залежно від смаків 
куратора – і в основній програмі, і у виставах, які 
щороку спеціяльно замовляє фестиваль (це теж дуже 
цікава практика, про яку я мрію для України). Такі 
вистави “на замовлення” грають, зазвичай, у Папсько-
му палаці – головній сцені Авіньйона – і фінансує їх 
винятково сам фестиваль. Ці вистави значною мірою 
є експериментальними – вони вивчають візуальні, 
пластичні резерви театру. 



7575

 Единбурзький театральний фестиваль. Світлина Української 
служби ВВС.

Авіньйонський театральний фестиваль. 
Світлина: AFP.

В. С.: До речі, про фінансування. Чому театральні 
фестивалі в Україні здебільшого залишаються у фі-
нансовому програші, тоді як аналогічні кінофести, 
скажімо, “Азія-кіно”, процвітають?

С. В.: Це у Вас щодо кінофестивалів трохи ви-
кривлене уявлення. До того ж, насправді, “Азія-кіно” 
названий фестивалем лише для додаткової реклами, 
це така собі PR-вигадка компанії “Артхаус-трафік”. 
До речі, це чудова інституція, яка довела, що й ав-
торське кіно може бути прибутковим, що воно має 
свого глядача. Те, що “Артхаус-трафік” робить для 
України – дуже важливо, але, зазвичай, фестивалі не 
дають прибутків. Я запевняю Вас, що ні Берлінський, 
ні Каннський, ні Венеційський фестивалі – не маши-
ни для здобуття грошей. Фестиваль вимагає дуже 
великих витрат, на нього виділяють великі кошти, 
шукають спонсорів. 

Ще меншою мірою прибутковими можуть бути 
театральні фестивалі. Адже якщо для кінофестива-
лю достатньо переслати коробки з плівками, то на 
театральний фестиваль потрібно привезти трупу, до-
правити декорації… Це досить істотні витрати. На 
багатьох фестивалях навіть дискутують на тему, як 
здобути гроші на проведення фесту. Завжди залуча-
ють і місцевих спонсорів, меценатів, і міські ради, і 
міністерства (чи комітети) культури, і навіть деякі 
европейські фонди та інституції. Наприклад, чудовий 
фестиваль у словацькій Нітрі чи у Торуні в Польщі, 
або дуже старий, відомий бєлградський БІТЕФ, та той 
же NET – усі вони ще й намагаються здобути евро-
пейські ґранти. Ґрант Европейської комісії, окремих 
амбасад...

Так, це важка, затратна справа. Ось чому, власне 
кажучи, в Україні фестивалі такі дистрофічні: у нас ці 
гроші надто важко знайти. Я думаю, що тут є ще спе-
цифічні місцеві проблеми: намагаючись представити 
на фестивалі якомога більше прапорів, часто жертву-
ють якістю; хто готовий приїхати безкоштовно, той і 
виявляється гостем фестивалю...

В. С.: А хто ще й пропонує обмін!..
С. В.: Ну, це взагалі! У такий спосіб, гадаю, 

тримається в останні роки  “Золотий лев”: туди зде-
більшого приїздять колективи, які співпрацюють 
безпосередньо з театром “Воскресіння” Ярослава 
Федоришина. І рівень фестивалю з цієї причини, зви-
чайно, падає, хоча це був дуже значний і серйозний 
фестиваль, можливо, найкращий в Україні разом з 
першими “Херсонеськими іграми”. Зараз, на жаль, 
таких фестивалів в Україні немає, тому що у нас вза-
галі не існує культурної стратегії. З іншого боку, ми 
зараз і не бачимо поважних концепцій, як ці гроші 
витратити. У цьому сенсі в нас був еталонний фести-
валь – “Мистецьке березілля”, який проводив Сергій 
Проскурня. За рівнем запрошених театрів і рівнем 

заявлених тем це був дуже серйозний фестиваль. За 
роки його існування молодий київський глядач, теа-
тральна публіка взагалі побачили багато визначних 
театрів – і новітніх, і традиційних. Зараз, знаю, є пла-
ни відновити “Мистецьке березілля”. Я дуже на це 
сподіваюсь: можливо, тоді нам знову пощастить мати 
в країні фест, що буде цікавий і професіоналам. Але 
варто зрозуміти, що водночас фестиваль – це ще й мо-
гутній спосіб виховання публіки. Адже на таких мис-
тецьких форумах часто демонструються дуже складні 
вистави, з незвичною театральною мовою, які, будучи 
в репертуарі театру, можливо, й не користувалися б 
великим попитом публіки. Але показана на фестивалі 
й адекватно подана вистава все ж вводить публіку у 
простір нової театральної мови, так чи інакше змушує 
підвищувати вимоги щодо театру, який реально існує 
навколо. Ось це, гадаю, є в нашій країні величезним 
стимулом для організації театральних фестивалів. 
Тому що у нас дедалі непрофесійнішими стають гля-
дачі, а не артисти чи режисери! 

Розмовляв Віктор Собіянський

Ñåðã³é ÂÀÑÈËÜªÂ



76

“Метаморфози” Овідія – не перший наш досвід. На попередньому 
акторському курсі була навчальна вистава за Гомеровою “Одіссеєю”. 
Цього разу ми так і говорили своїм студентам на початку: якщо праця 
піде, якщо відчуєте матеріял добре, то зробимо  дійство, котре змо-
жемо презентувати глядачеві. Але ми не розраховували на це, просто 
працювали індивідуально, групою, тренінги – і все. Справді, той хід, 
який зробив Володя Кучинський з попереднім курсом, мені дуже 
близький. Ще коли свого часу я викладав у Харківському інституті 
мистецтв*, мав свої міркування щодо роботи зі студентами (можливо, 
зараз якраз їх і опрацьовую). Тепер я обрав напрям “сценічна мова” 
– і цей матеріял, Овідієві “Метаморфози”, узяв власне для дисципліни 
“сценічна мова”, а не для майстерності актора. Хоча заздалегідь ми 
визначили із керівником курсу Володимиром Кучинським: різниці у 
підході до навчання немає. Звичайно, там, де є сценмова, ми робимо 
додатковий акцент на слові, роботі зі звуком, звукосполученнями, ди-
ханням, поєднанням фізики тіла і слова, і тренінги присвячені більше 
цьому. В майстерності також наголошується на мові, на слові, тільки 
там трохи інший підхід, а тоді десь у загальному русі, в кінцевій 
перспективі вони сходяться – ці дві дисципліни. Якби просто сказа-
ти – мова – то це одне, а оскільки ми кажемо “сценічна”, то це вже 
зобов’язує до іншого, зокрема, до праці з персонажами, з образами, 
пластикою. Це робота на сцені, тому вона не може бути статичною, 
так, ніби ми випускали б читців, а не акторів сценічного мистецтва. 
Тому мої харківські ідеї ніби повернулися до мене тут, у Львові, вони 
навіть десь занотовані у моїх щоденниках років десять тому. Бо ще 
тоді я дійшов розуміння, що не варто, мабуть, навчаючи студента, 
відділяти його практичний професійний розвиток від викладу теоре-
тичних дисциплін. Тож якщо за програмою  і, очевидно, недарма актор 

76

ÏÅÄÀÃÎÃ²ÊÀ

ÒÐÈÌÀÒÈ ÂÅÐÒÈÊÀËÜ, 
ÀÁÎ ×ÎÌÓ ÌÈ ÃÐÀªÌÎ 

“ÌÅÒÀÌÎÐÔÎÇÈ”?

Олег СТЕФАН

У минулому театральному 
сезоні репертуар Львівського 
академічного театру імени 
Леся Курбаса збагатився 
прем’єрою – виставою за 
“Метаморфозами” Овідія. 
Для звичайних глядачів – це 
репертуарна вистава. Для ви-
конавців – студентів  актор-
ського відділення факультету 
культури і мистецтв ЛНУ 
імени Івана Франка – та їхніх 
викладачів (вони ж і актори 
цього театру) – своєрідний 
педагогічний експеримент. 
Для театрознавчого часопису 
– привід поговорити про осо-
бливості й проблеми викладан-
ня фахових дисциплін. Отже, 
слово лавреатові Національної 
премії ім. Т. Шевченка, асис-
тентові кафедри театрознав-
ства та акторської май-
стерности ЛНУ імени Івана 
Франка Олегові Стефану:    

* Нині – Харківський державний університет мистецтв ім. І. Котляревського.



77

починає вивчати культурне середовище від Давньої 
Греції, а то й з ритуалу, то чи не можна у сценічній 
мові рухатися одночасно з історією мистецтва, так, 
щоб на четвертому курсі, наприклад, брати сучасні 
речі, які насправді не можуть звучати, якщо актор не 
набув досвіду попередніх стилів та епох? Брати про-
стенький матеріял, не перевірену часом драматургію 
– великий ризик і пастка водночас.  

Звичайно, ми були цілком свідомі того, що наш 
хід – чи не найскладніший, бо наблизитись до великої 
форми, до гекзаметру, який має свій специфічний 
ритм існування, і зробити ці історії живими, так, щоб 
їх можна було прочитати, не тільки технічно чи ме-
ханічно вправляючи (за моїх студентських часів ми 
брали гекзаметри лише для того, щоб розробляти 
дихання, хоча і цю мету насправді не популяризува-
ли) – вкрай складно. Наскільки складно, я зрозумів 
упродовж першого місяця праці. Адже приходять 
юнаки і дівчата після середньої школи – я почув, як 
вони, отримавши текст, читають його... і подумав: та 
це – просто нереально... 

Тому годі дивуватись, що спершу були проблеми 
із звичайним читанням. Зовсім не кожен випускник 
середньої школи готовий до праці з та-
ким складним текстом: розібрати його 
логічно, простежити хід думки, а ще 
з’ясувати, що, для чого і як, а ще до-
дати величезний корпус міфології – все 
на початку було надзвичайно важко. 
Але поступово ми посувались, тривала 
копітка праця – і наслідки не забари-
лись. Студенти помічали, як слово стає 
виразнішим – і ми на тому особливо 
акцентували. Бо справді, ніщо краще 
за гекзаметр не може дати акторові від-
чуття звучання слова і того посилу, яке 
воно може мати, і об’єму. Мені здаєть-
ся, ми ущемляємо актора, позбавляючи 
його  такої можливости.

Згідно з нашим педагогічним прин-
ципом, ми не нав’язували студентам 
певних уривків, а дали певний час для 
осмислення тексту. Потім кожен на 
власний розсуд вибирав для себе шмат-
ки з якимись конкретними міфами, іс-
торіями і представляв нам для читання. 
Показово, що багато кого зі студентів 
цікавили уривки не лише з певною 
міфологічною історією, а насамперед 
ті, де була присутня філософія, мета-
фізика. Спочатку вони приносили два, 
три уривки, а потім залишався один. 
Але те, що вони філософські тексти ви-
брали самі, було для мене цілковитою 

несподіванкою! Звичайно, спершу я їх заінтриґував: 
мовляв, тут так багато міфів, і для себе вибрав два із 
них, і в фіналі вийду зі студентами, прочитаю тексти 
на сцені, і я переконаний – ми розійдемось у смаках 
– і наш вибір не збігатиметься... Та буквально за два 
тижні одна студентка приносить мені уривок, а далі 
інший студент приносить отой, найскладніший, про 
який я ніколи не думав, що вони візьмуть. 

Над цим матеріялом зі студентами працювала 
також і Тетяна Каспрук, наша актриса, заслужена 
артистка України, досвідчений педагог. Вона “брала 
на себе” дівчат, а я  – хлопців. Ми багато працювали 
разом, слухали спільний звук, спільні фрази – вже 
коли складали у цілість. 

На етапі поєднання розрізнених уривків дійства 
провокація йшла не лише від викладачів, допома-
гали студенти-режисери, яких веде Володимир Ку-
чинський. Ми долучили Тамару Квеквескірі, Мико-
лу Березу і Тараса Кищуна; найбільше працювали               

Îëåã ÑÒÅÔÀÍ

Сцена з вистави “Метаморфози” за Овідієм. Львівський ака-
демічний театр ім. Леся Курбаса, 2006 р.



78

Тамара і Тарас. На завершальній стадії це стало до-
брою практикою і для режисерів, і для акторів. Тут 
можна було попрацювати і над мізансценою, і над 
знахідками, але остаточні рішення залишались, звіс-
но, за викладачами.  

Зараз ми вивчаємо наступний великий історич-
ний період – початок Відродження – і працюємо над 
“Похвалою глупоті” Еразма Роттердамського. Але 
для мене важливо, що студенти продовжують само-
стійно працювати над Овідієм – часто увечері в різних 
закутках нашого театру можна почути гекзаметри, 
студенти залишаються і читають... Знаю напевне, що 
вони оселили цей матеріял глибоко в собі. Жартома 
запевняють мене, що на семінарах в Університеті 
відповідають спершу прозою, а далі переходять на 
гекзаметр... 

Насправді мені дуже близька та територія, яку 
пропонують нам наші учителі – Єжи Ґротовський, 
Пітер Брук, які бачать театр як техніку пізнання люд-
ської природи, йдуть від розуміння театру до розумін-
ня людини, людини, яка існує в певному посторі, сама 
або з партнером, досліджує і творить. І цим Овідій 
мені приємний і близький, бо дає можливість кож-
ному з нас відчути театр у собі, коли можна “стояти 
в історії”, чути історію і, не користуючись особли-
вими додатковими ефектами – чи то світловими, чи 
звуковими, самим творити театр – таким, яким він є 
– не поп, не шоу, а театр із себе. Тут Овідій, Гомер 
дуже сприяють. 

Сцени з вистави “Метаморфози” за Овідієм. Львівський 
академічний театр ім. Леся Курбаса, 2006 р.



79

Пів року роботи над таким матеріялом, 
звичайно, надто мало. Езопові байки, над 
якими працювали також на першому курсі, 
допомагали. Але важливо, що в “Метамор-
фозах” ми досягли не лише індивідуального 
висловлювання, а існування в ансамблі й іс-
нування ансамблю для кожної особи – це для 
нас було дуже важливим. Якщо воно засіяно, 
і з’явилось відчуття, ніби ти маєш прожити 
історію, яку викладає інший, як свою власну, 
то це для актора один з найважливіших мо-
ментів. Здавалось би, як це стосується пред-
мету “сценічна мова”? Але мусимо дивитись 
глобальніше й розширювати чи стирати рамки 
дисциплін, виховувати себе і студента всебіч-
но й цілісно. 

Коли утворився ансамбль – виникло і від-
чуття театру, відчуття об’єму, простору, себе 

в ньому, іншого поруч із собою... Консервативніше 
налаштовані педагоги можуть закинути, що  наш 
студент, якщо й не ховається за групу, то однаково 
значну частину змісту за нього допрацьовують інші 
– партнери по сцені, світло, реквізит. Але повторюю: 
нашим принципом було – поки не проросте індиві-
дуальна історія, нічого іншого не варто робити. Коли 
всі стануть самодостатніми, то тільки тоді може ви-
никнути хор.

Особливо необхідним моментом, на мою дум-
ку, став вихід на люди, до глядача. Не можна “за-
циклюватись” на спілкуванні із партнером. Коли 
з’явився  глядач – з кожним із виконавців щось від-
бувалося. Якраз на початку кожної їхньої історії: як 
почати, як зав’язати, як вона проростатиме в інших? 
Це відбувається тоді, коли людина відкрита, коли 
вона налаштована на свою історію, коли вона хоче 
її розповісти. Студенти в певні моменти губились, 
“вилітав” навіть рядок – але це найцінніші моменти, 
бо завдяки їм вони повертались у “тут” і “зараз”, 
залишалися живими, це були “живі” провокації. І 

студентам таке потрібно. І студентському театру, до 
речі, також. 

Хочемо запросити на виставу перекладача – сла-
ветного Андрія Содомору, але чомусь страшно, бо 
маю до цього геніяльного Майстра пієтет і хвилю-
юсь... Так, так, хвилююсь, тремчу... Бо насправді – 
коли бачу після вистави по-доброму здивовані, круглі 
очі глядачів і колег – то це для мене несподіванка, 
бо ж нічого надзвичайного нема, хіба тільки добра 
робота над цікавим матеріялом. 

Після іспиту Володя Кучинський влучно сказав: 
ви інтуїтивно вийшли на дві частини: перша – бо-
жественне і земне; друга – дороги: морем, суходо-
лом, філософський шлях. Виникає відразу система 
координат: вертикаль – і горизонталь. У роботі над 
Овідієм дуже важлива вертикаль. Як кажуть у театрі 
Курбаса – це позиційний матеріял. І треба тримати 
вертикаль, і чути божественну силу над собою, ке-
руватись нею..

Мова Овідія нині не вживана ні в мистецтві, ні в 
житті. Дещо призабута доба. Але ж вона породжує 
всі прийдешні стилі, напрямки, пов’язані зі словом.   
І тому труди над Овідієм готують студентів і до Шекс-
піра, і до Стуса, і до Антонича. Адже ціна слова засі-
яна давньогрецькими, давньоримськими текстами... 

Розмовляла Майя Гарбузюк

Світлини до статті – Інни Шкльоди

Îëåã ÑÒÅÔÀÍ

Сцени з вистави “Метаморфози” за Овідієм. Львівський ака-
демічний театр ім. Леся Курбаса, 2006 р.



80

ÏÅÐØ² ÑÒÓÄ²¯ 

80

У сучасному запрограмованому світі людина по-
ступово перетворюється на щось механістичне і, від-
мовляючись від живої стихії гри, втрачає живлюще 
творче начало. Альтернативою до такого світу є умов-
но-поетичний простір, який митець творить не тільки 
для себе, але й для інших. Створити ж миттєвий світ, 
що переносив би людину своєю чарівною силою в 
інший вимір, – надзавдання, яке ставить перед со-
бою кожний театральний режисер. Створюючи такий 
світ, він намагається відійти від повсякденности та 
одноманітности буднів, пропонуючи глядачеві іншу 
реальність. 

Вертепне дійство стало лейтмотивом усієї твор-
чости педагога Харківського університету мистецтв 
ім. І. Котляревського, широко відомого в Україні ре-
жисера театру ляльок Олександра Олександровича 
Інюточкіна. Його творчості притаманна постійна, 
зокрема майже дитяча гра з різноманітними пред-
метами. Гра як протиставлення всій механічній за-
програмованості світу.

Рецензент “Вечірнього Харкова” влучно визначила 
жанр однієї з перших дитячих вистав “Я – курчатко, ти 
– курчатко”, яку режисер поставив у 1980 р. у Харків-
ському театрі ляльок, як “Свято доброї гри”. Мабуть, 
саме так можна охарактеризувати всі постави, ство-
рені Олександром Інюточкіним. 

У веселому дійстві для дітей – спектаклі “Я – кур-
чатко, ти – курчатко” вже з’являються ті особливі 
режисерські прийоми, які митець використає і в на-
ступних своїх роботах. 

Режисер вибудував цю виставу так, що актори, 
які грали головних героїв – матір і батька, водночас 

розігрували домашній “ляльковий театр”. І в ньо-
му вони вже ставали зовсім іншими персонажами. 
Бавлячись у “ляльковий театр” чи в якусь іншу гру, 
доросла людина, природно, наближується до свого 
дитинства. Такий прийом театру в театрі, де умовна 
реальність помножується на акторську гру, цілковито 

Марія ПРЕВО 

“ÑÂßÒÎ ÄÎÁÐÎ¯ ÃÐÈ”
Творчий портрет
заслуженого діяча мистецтв України,
режисера Олександра Інюточкіна 

Олександр Інюточкін та Олексій Щеглов під час роботи над 
виставою “Український вертеп”. Харківський театр ляльок, 
1975 р.

Сцена з вистави“Український вертеп”. Режисер – Олександр 
Інюточкін, художник – Олексій Щеглов. Харківський театр 
ляльок, 1975 р.



81

захоплює увагу глядача. А безпосередня віра в чудо 
надає можливість акторам оживити весь “ляльковий 
театр”. Якщо уважно придивитися, то умовний світ 
– це усе те, що оточує нас удома: величезний чай-
ник, грілка у формі курки на ньому, а поруч рушни-
ця. Всі ці оживлені предмети вступали у взаємодію з 
театральними ляльками, отож умовний світ вистави 
розширювався. Цьому сприяло й предметно-умовне 
оформлення вистави (художник Олексій Щеглов). На 
звичайній ширмі, що нагадувала домашню завісу, ор-
ганічно співіснували маленьке віконце та парасолька 
про всяк випадок – ану ж піде дощ! 

Отже, перша спроба поєднання різноманітних 
анімаційних форм – умовної ляльки та звичайного 
предмета – відбулася у режисера майже успішно: у 
таких виставах існує загроза розірваности дійства, 
відторгнення ляльки від предмета, що частково й 
трапилось. І хоча режисер та художник намагали-
ся уникнути такого конфлікту, він все ж проявився. 
Докір щодо еклектики з’явився не на порожньому 
місці, а був об’єктивно спровокований стилістикою 
вистави. Тоді О. Інюточкін працював режисером Хар-
ківського театру ляльок. Він прагнув оновити загаль-
ноприйняту натуралістичну естетику, яка на той час 
домінувала у театрі. Ще в роки свого навчання, на 
акторсько-режисерському курсі кафедри театру ля-
льок під керівництвом Віктора Афанасьєва, молодий 
режисер природно відчував потребу в осучасненні 
мови театру ляльок. 

Завдяки щасливому випадку, закінчуючи четвер-
тий курс, Олександр Інюточкін потрапив до Одесь-
кого театру ляльок, де мав добру нагоду поставити 
дві дипломні вистави – “Голубий Петрик” (1974) і 
“Таємничий гіпопотам” (1975). На той час головним 
режисером Одеського театру працював Юзеф Гімель-
фарб, якого вважали одним із провідних режисерів 
у театральному світі лялькарів. Його творчий пошук 
був спрямований на поступове оновлення естетики 
театру ляльок, що виявилося у відмові від натураліс-
тичних форм та звернення до суто умовних прийомів. 
І хоча в дипломних виставах режисера-дебютанта і 
відчувався деякий вплив методу Ю. Гімельфарба, ці 
перші спроби забезпечили О. Інюточкіну подальше 
творче зростання. 

Самостійні “перші кроки” Олександра Олексан-
дровича розпочалися в Кіровоградському обласному 
театрі ляльок, де від 1975 по 1977 рр. він обіймав 
посаду головного режисера. Пізніше (на запрошення 
В. Афанасьєва) повертається до Харківського театру 
ляльок. Його захоплює можливість використання ви-
разних засобів лялькової мови. У своїх виставах цього 
періоду (з 1978 по 1988 рр.) режисер поєднує різно-
манітні художні форми, елементи живого плану й 
виразні засоби театру анімації.

До пошуково нових вистав можна віднести такі  
як “Скарб Сильвестра” (1980), “Святий та грішний” 
(1983), “Йосип Швейк проти Франца Йосипа” (1986). 
За своєю театрально-ляльковою природою вистави 
міcтили спільні риси – умовности, іронічности, дея-
кого сатиричного та ґротескового забарвлення. Але 
водночас кожна з них несла в собі елементи різно-
манітних виражальних засобів.

Художньо-цілісно було вирішено першу виставу 
для дорослих “Скарб Сильвестра”. Продовжуючи 
традиції В. Афанасьєва у створенні вечірнього репер-
туару для дорослих, режисер запропонував глядачеві 
цікаву поставу, в якій було знайдено вдале художнє 
рішення. Доцільно зазначити, що в цій роботі скон-
солідувалися найкращі на той час сили театру. 

Вистава з’явилась на сцені завдяки творчій спів-
праці режисера й художників, двох оригінальних мит-
ців – Олексія Щеглова та Володимира Маяцького.  
Якщо Маяцький був одного віку з режисером, і тому 
мав спільні з ним захоплення, то О. Щеглов став для 
Інюточкіна тією визначною людиною, завдяки якій 
сформувались його подальші творчі погляди. 

Перш ніж зустрітися з дійовими особами вистави 
“Скарб Сильвестра”, глядач уже бачив на сцені чима-
леньку скриню, на стінках якої засобами барельєфа 
було відтворено епізоди з вистави. Дія розпочиналася 
тим, що несподівано для глядача фігури, зображені на 
барельєфі, поступово оживали, вступали у боротьбу, 
починали діяти в межах запропонованого простору. 
Такий початок вносив у виставу інтригу, кожному 
глядачеві було цікаво дізнатися, який скарб сховано у 
скрині. Бажання це виникало цілком природно. Скри-
ня “зберігала” в собі сюжетне продовження вистави 
і була умовно-містичним осередком, завдяки якому 
оживали фігури на барельєфі. Поєдинок фігур, зо-
бражених на скрині, як зазначав рецензент того часу, 
був своєрідною увертюрою до основного дійства. 
Раптом верхня частина скрині підіймалася вгору, і 
відкривався яскравий світ, де і відбувалась основна 
дія: наполегливі пошуки й боротьба за скарб, награ-
бований піратом Сильвестром. З цього захоплюючого 
світу з’являлися й тростинові ляльки. Як зазнача-
ли рецензенти, ляльки мали чітко індивідуалізовані 
маски, вражала точність деталей, виразна оригіналь-
ність і пластичність. І якщо лялька у виставі була тим 
символом життя, яке тяжіло до органічної природної 
гри, то механічний, псевдожиттєвий світ режисер зо-
бразив за допомогою вмонтованих у фінал вистави 
кінокадрів. На екрані з’являлися сцени варварського 
бомбування, його здійснювала американська авіація. 
Звичайно, у цьому домінував елемент ідеологічний. 
Але якщо оцінювати художнє значення цієї сцени, то 
вона містила в собі дві виразно-специфічні полярні 
мови: театру ляльок та фіксованої форми кінокадру. 

Ìàð³ÿ ÏÐÅÂÎ 



82

Таке поєднання ще наочніше “оголювало” чарівно-
поетичну умовність оживлення ляльки, що безпо-
середньо й захоплювало глядача. 

Окрім цієї вистави, що здобула багато позитивних 
відгуків, з’являлися й наступні – “Святий та грішний” 
та “Йосип Швейк”.

У виставі “Святий та грішний” режисер і худож-
ник В. Маяцький повністю відмовилися від ляльки, 
застосувавши замість неї величезні каркасні маски. 
Такий підхід був продиктований вибором драматургії. 
Виставу було вирішено у трагіфарсовому ключі, з 
деякими елементами фантасмагорії, і тому в худож-
ньо-сценічному рішенні режисер поєднав і соціяльні 
аспекти, й умовно-метафоричний підтекст. Перед 
глядачем розгорталась панорама будівництва нового 
міста. На цьому тлі з’являлися актори, які перед за-
лою одягали маски, умовно позначаючи своїх героїв. 
Такий відкритий прийом був доволі символічним. 
Адже кожна людина не раз “надягає маску”, ховаючи 
своє справжнє обличчя, і тільки в своєму ілюзорно-
му світі існує без неї. Успадкована від обряду маска 
водночас нівелює особистість людини, яка її носить. 
Так сталося і в цій виставі. Виразні маски мали свою 
індивідуальність завдяки роботі художника, але від-
бивали тільки одну рису характеру персонажа, тому 
вистава існувала без чіткого конфліктного стрижня. 
Все вирішувалося надто одноманітно. До того ж і 

технічно постава не була досконалою. Величезні мас-
ки виявилися не надто зручними. Актори, граючи 
свої ролі з такою конструкцією на голові та плечах, 
швидко втомлювалися. Деякі зі сцен з цієї причини 
“провисали”. Але попри ці недоліки вистава мала 
єдине стилістичне забарвлення. 

Чарівний світ лялькового театру відкрився для 
Олександра Інюточкіна. А невдовзі закортіло профе-
сійно засвоїти всі закони лялькового мистецтва, тому 
він і вступив до Харківського інституту мистецтв на 
акторський факультет кафедри театру ляльок. Але 
саме в Кишинівському театрі, граючи здебільшого в 
дитячих поставах, О. Інюточкін захопився ліричною 
умовністю дитячих лялькових вистав. Тому пізніше 
він, головний режисер Харківського театру ляльок, як 
той добрий дивак з казки Андерсена про “Директора 
лялькового театру”, буде діставати зі своєї чарівної 
скрині різноманітних героїв для дитячих вистав. Так 
з’являться “Попелюшка” (1981) і “Кіт у чоботях” 
(1981), а трошки пізніше “Жахливий пан Ау” (1985) 
та “Казка про Дрьомушку” (1987), вистава “Падав 
сніг на Мумі-діл” (1990), поставу якої режисер здій-
снив у Дніпропетровському обласному театрі ляльок. 
У створенні цих вистав режисер акцентував увагу або 
на лірично-поетичній атмосфері, або на активізації 
ігрових засад. “Кіт у чоботях” поєднував у собі цікаве 
музичне й художнє рішення. Цю виставу за твором 
французького казкаря Шарля Перро було вирішено в 
стилізованому мушкетерському варіянті. Головною 
ознакою костюмів, у яких грали актори у живому 
плані, були плащі. Ці плащі під час взаємодії акто-

ра з лялькою перетворюва-
лись на частину сценічного 
оформлення, могли заміню-
вати ширму для ляльки, з 
якої та переходила в умовно 
новий простір. 

У наступній виставі 
Інюточкін разом з худож-
ником проексперименту-
вав з іншими художніми 
засобами, намагаючись 
відтворити ілюзорний світ 
дитячого сну. З першого 
погляду вистава “Казка про 
Дрьомушку” була вирішена 
в класичному тростинно-
ширмовому варіянті. Але з 
того моменту, як головний 
герой вистави засинав, саме 
і розпочиналися всі несподі-
вано цікаві події. На ширмі 
з’являлися образи різнома-
нітних дитячих іграшок, які 

Сцена з вистави “Скарб Сильвестра”. Режисер – Олек-
сандр Інюточкін, художники – Олексій Щеглов, Володимир 
Маяцький. Харківський театр ляльок, 1980 р.

82



83

в реальному житті були позбавлені дитячої любови. 
Сценічно-візуальний образ цих героїв був створений 
за допомогою тонкого каркасного дроту, який тільки 
позначав контур цих примар. Вони швидко з’явля-
лись та зникали за ширмою. З цих прикладів стає 
зрозуміло, що найголовніше для режисера в створенні 
дитячої вистави – це виявлення емоційної атмосфери 
твору й водночас застосування найпростіших обра-
зотворчих засобів, завдяки яким й виникає емоційна 
аура дійства. 

Найяскравішим прикладом вдалого художнього 
вирішення – дві дитячі вистави – “Жахливий пан Ау” 
та “Падав сніг на Мумі-діл”. Вистави були сповнені 
чарівно-ліричним світом, в якому й існували всі герої. 
У спектаклі про добродушних мумі-тролів режисер 
відтворив домашньо-затишний світ. Художній прийом 
чорного кабінету особливо сприяв створенню інтим-
но-таємничого настрою. В такому заданому просторі 
режисер знову намагався поєднати різні форми театру 
анімації. У просторі вистави співіснували штоково-
вивідні ляльки й домашні побутові речі. Адже вся 
вигадана країна Мумі-долу – це умовно позначена 
старими меблями порожня кімната. В ній і мешкали 
головні герої вистави. Раптово з абажура настільної 
лампи починав повільно падати сніг, а з-за меблів 
з’являлись чудернацькі створіння. Така поетична 
умовність була близькою та зрозумілою як малечі, 
так і дорослим. Поетично-лірична умовність загалом 
притаманна театрові ляльок, і понад усе – дитячим та 
фольклорним поставам. І не дивно, що в цих напрямах 
є спільні естетично-художні риси. Адже якщо вистава 
для дітей – це зображення наївного, чистого світу, 
який асоціюється з первісністю буття, то фольклорні 
вистави, і насамперед Вертеп, – це теж народження 
чогось надзвичайного, архетипний зв’язок зі своїм 
корінням. До народно-поетичного напряму можна 
віднести такі вистави режисера, як “Котигорошко” 
(1985) та “Колобок” (1987). Казково-романтичні герої 
“Котигорошка” своєю поведінкою розкривали головні 
риси характерів, притаманних народній фольклорній 
естетиці. Сміливий та волелюбний Котигорошко був 
протиставлений негативним персонажам, – зокрема, 
хитромудрому Змієві. Такі архетипні образи зближу-
вали виставу з вертепним дійством. Планшет сцени 
був укритий довгою білою тканиною, що символі-
зувало безмежний шлях, яким мандрував головний 
герой. Таке неоднолінійне вирішення сценічного 
простору давало можливість прочитати сценічну 
метафору і як зумовлений сюжетом шлях героя, і як 
життєвий шлях, який тільки-но починався, і тому був 
поки що зовсім білим та чистим. 

Фольклорна тематика не є однозначною. Вона міс-
тить у собі й поетично-умовні художні риси, й лубоч-
но-балаганні ознаки. І якщо спектакль “Котигорош-

ко” тяжів до поетично-фольклорної спрямованости, 
то вистава “Колобок” була його повним антиподом. 
Відома всім змалку народна казка перетворювалась 
на сцені у захоплююче стилізовано-яскраве балаганне 
дійство, головними заводіями якого виступали скомо-
рохи – актори в живому плані. Одночасно з ними на 
сцені діяли оригінальні конструкції – круглі ширми 
– “олеарії”, де розігрувалось основне дійство. 

Лейтмотивом усієї творчости Олександра Іню-
точкіна стало вертепне дійство. Одна з перших вер-
тепних зірок засяяла 1975 р. Тоді ще молодий режи-
сер у співпраці з Олексієм Щегловим створив свій 
перший Вертеп. Вистава стала першою класичною 
вертепною поставою в повоєнній Україні. Режисер 
синтезував усі знайдені ним тексти вертепних драм. 
У теоретично-практичній роботі йому допомагала 
Марія Андріївна Чеботарьова, завідувач бібліотеки 
Інституту мистецтв. Завдяки їй режисер ознайомився 
з різноманітними літературно-художніми згадками 
про вертепну драму, а також з цікавими матеріялами 
курбасівського Вертепу. 

 Перше вертепне дійство розпочиналось тим, що 
через залу проходили актори в образі скоморохів. 
Вони були й бешкетними заводіями всього дійства, 
що грали на різноманітних музичних інструментах, 
і водночас відстороненими споглядачами в трагічних 
вертепних сценах. Застосований режисером прийом 
відчуження, коли актор – активний персонаж вистави 
– за деякий час стає відстороненим глядачем дійства, 
притаманний також іншим фольклорним виставам 
режисера. До того ж такий художній засіб надавав 
можливість поєднати всі сюжетно-образні складові 
вистави. Музичний живий супровід – одна з особли-
вих рис фольклорних вистав О. Інюточкіна. У його 
поставах музично-пісенне забарвлення не тільки 
створює тло вистави, але й розкриває характери ге-
роїв, надає дії особливого колориту. Олександрові 
Інюточкіну близька така народно-поетична тематика. 
Згадуючи про свої родинні витоки, режисер зазна-
чив, що його батьки походили з двох козацьких родів 
– кубанського та яїцького. І тому зрозуміло, звідкіля 
з’являлася в його роботах така поетизація народної 
стихії. Фольклорна тематика для О. Інюточкіна не 
була чимось винятковим чи випадковим. Він відчу-
вав її зсередини, сприймав органічно і виплекав у 
найкращих своїх виставах. Режисер неодноразово 
звертався до створення фольклорних вистав, розви-
ваючи матеріял, удосконалюючи його. 

Майже через п’ятнадцять років після першої 
вертепної вистави, коли О. Інюточкіна запросили до 
Івано-Франківського обласного театру ляльок, він 
створив свій новий вертепний світ. Вистава відрізня-
лась від попередньої західноукраїнським колоритом. 
Зумовлено це було, насамперед, вибором авторської 

Ìàð³ÿ ÏÐÅÂÎ 



стилізованої вертепної драматургії Марійки Підгірян-
ки. Її версія вертепної драми відходила від класич-
ного сюжету й була майже позбавленою злободенної 
гостро-соціяльної тематики, яка за каноном мала б 
розігруватися на другому ярусі вертепної скрині. Дра-
матург же акцентував саме релігійно-містеріяльну 
тему та етнічно-культурні особливості західноукра-
їнського побуту. Така лаконічно задана національна 
тематика набувала універсального філософського 
змісту, коли потрапляла до вертепної скрині, модель 
якої символізувала Всесвіт. 

Узимку 1990 р. виставу було показано на фестива-
лі “Різдвяна містерія” в Луцьку й вона здобула багато 
добрих відгуків. 

Через певний час утретє (що теж символічно) на 
творчому шляху режисера замерехтіла нова вертепна 
зірка над чарівною різдвяною двоповерховою скри-
нею. Її запалили у 2003 р. разом з режисером студенти 
ІV курсу кафедри театру анімації. 

Створене ними дійство мало свої відмінні худож-
ні риси. Олександр Інюточкін органічно ввів до кано-
нічного сюжету Вертепу нових героїв. Так з’явилась 
Манія величі царя Ірода. Вона, в образі Змія-спокус-
ника, підштовхувала правителя на жорстокі вчинки. 
Змінився й художній образ самого Ірода – він став ма-

леньким жорстоким карликом, образ якого нагадував 
злісного Чорномора. Своїми витівками Ірод викликав 
у глядача тільки різко-іронічний сміх. Врешті-решт, 
і на нього знаходилась розправа – Смерть сокирою 
відтинала йому голову, а нечиста сила, з’являючись 
верхи на чудернацькій маленькій свинці, забирала 
до себе у пекло. Балаганно-лубочному дійству був 
протиставлений містеріяльно-піднесений світ, на-
скрізною ідеєю якого ставало зображення народин 
нового чистого життя. Режисер застосував, як на 
мене, оригінальний метафоричний прийом. Розпо-
чиналася вся дія у вертепній будівлі тим, що з верх-
нього світу до нижнього плинули незримою річкою 
декілька білих корабликів, що символізували собою 
зародження нового життя. А коли це життя жорстоко 
обривали, замість білих корабликів з’являлися чорні. 
Здається, де вже простішої сцени, але саме завдяки 
їй усвідомлюєш плинність і власного життя. Комічні 
та поетично-трагічні сцени поєднував спів. І якщо в 
першому Вертепі (1975) звучали народні інструмен-
ти, то тепер переважав мелодійний, вокальний спів. 
У найбільш хвилюючі ліричні моменти режисер ви-
користав елементи умовного тіньового театру, коли 
через прозору тканину ширми окреслювалась постать 
жінки, яка співала колискову дитині. Або легкий си-
лует янгола, який з’являвся серед зірок і застерігав 
волхвів, щоб не поверталися до Ірода. Безпосередня 
радість від народження Ісуса, яку відчуваєш, коли 
дивишся таку виставу, – це один з найпотужніших 
архетипів, що відсилає кожного глядача до таємниці 

власного народження. Водночас ти ніби 
чуєш колискову, яку саме тобі співала мати 
у дитинстві. Тож з чистим серцем чекаєш 
того дива, яке повинно статися на Різдво. 
Щирість та чистота почуттів зближує вер-
тепне дійство з дитячим світосприйняттям. 
Непідробну простоту бачимо і в інших 
сценах вистави. Так без моралізаторства 
та дидактики вирішено соціяльно-побу-
тові сценки нижнього вертепного ярусу. 
Яскраві знайомі типажі з’являються перед 
глядачем. Ось зовсім крихітний Вертеп 
принесли малі щедрувальники до Козака. 
В цій сцені Олександр Інюточкін знов звер-
тався до прийому театру в театрі. Велика 
вертепна скриня вміщувала в собі “малий 
вертепний світ”. Таке поетичне подвоєння 
“вертепного світу” розширювало умовні 
межі вистави, а маленький Вертеп ставав 
уособленням сакрально-духовного світу 
кожної людини. 

Пропонуючи таку виставу глядачеві, 
режисер повинен бути впевненим у своїх 
акторах, які відтворюють її на сцені. Адже 

Сцена з вистави “Колобок”. Режисер – Олександр Іню-
точкін. Харківський театр ляльок, 1987 р.

84



імпровізаційні моменти, притаманні вертепному дій-
ству, можуть відвести актора від головного – ство-
рення образу. Тому режисер завжди прагне навчити 
актора мислити, спонукаючи його до самостійних 
творчих роздумів. Але якщо актор, з яким працює 
Олександр Інюточкін, байдужий до самостійного по-
шуку, і його фантазія та творча уява не дають чогось 
нового, вчитель відходить від свого учня, починає 
пасивно сприймати його. В цьому випадку, як на 
мене, спрацьовує закон дитячої гри, коли зацікавле-
ну дитину безпосередньо бавить сам момент гри зі 
своїми однодумцями. Виходячи з цього, можна оха-
рактеризувати й модель театру, близьку Олександрові 
Інюточкіну. Це ігровий театр, де можна вигадувати 
різні неймовірні речі, як у дитячій грі. Саме такою 
є вистава “Щедрий вечір” (2003). Умовна гра тут 
виправдовує все – з двох яскравих глечиків можна 
створити жінку, особливо якщо верхній обв’язати 
яскравою хустинкою. А для постаті хазяїна підійде 
старий довгий, трохи пошарпаний глечик, на який 
зверху можна притулити маленьку філіжанку замість 
голови. Всі лялькові персонажі цього дійства ство-
рені з “підручного матеріялу”, звичайних домашніх 
речей. 

Поетизація народного ладу та традицій зближує 
таке дійство з фольклорними народними забавами 
під Святвечір. Така вистава – це нескінченна парти-
тура сценічних предметно-асоціятивних перетворень. 
На очах у глядача актори створюють різноманітні 
образи. Ось для того, щоб “народився” 
Козлик, знайшли звичайну стару ковдру, 
замість голови приторочили якусь ганчір-
ку та встромили в неї дві палички. Щоб 
з’явився на світ інший персонаж вистави 
– Баранчик, – багато часу теж не треба. 
Досить плетеної рукавички, натягненої на 
руку, а для рогів – старого рогача, міцно 
затиснутого між пальцями. Дивує фанта-
зія постановника та акторів у створенні й 
інших героїв вистави. Наприклад, мише-
нята, які, мов та перша дитяча іграшка, 
створені з носовичків. 

Світ веселої гри відкритий перед 
глядачем. Граючи таку виставу, актор діє 
в живому плані поруч зі своїм героєм. 
Водночас він постає і героєм, і щедру-
вальником. Такий прийом відчуження 
розширює художньо-естетичні межі ви-
стави. Зворушлива сцена, коли мишенята, 
в очікуванні Різдва, приходять з “Козою” 
щедрувати до лісу. Вони співають, шут-
кують… і раптом усвідомлюють небез-
пеку, адже навколо дикий звір. Водночас 
акторки, які грають мишенят, ховають їх 

у свої торбинки, і вдаючи, ніби нічого й не сталося, 
починають невимушено співати щедрівку. Таке відчу-
ження дає виставі два ігрових простори – простір, де 
відбувається оживлення умовного предмета  й ляльки, 
і простір, в якому існують щедрувальники. Поєднує 
обидва простори балакуча ворона – кумедна істота 
з чорного бавовняного шалика та великої прищіпки 
для прання.

Умовність та метафоричність театру анімації на-
дають можливість створювати інші світи, руйнувати 
одноманітність буднів. Фольклорна спрямованість 
несе в собі той духовно-збагачений життєвий заряд, 
якого так не вистачає в сучасному світі. Фольклорні 
вистави Олександра Інюточкіна – виразно яскравий 
приклад цього. Неперервність та спадковість народ-
них традицій бачимо в його поставах. Простота й 
дитяча відкритість і водночас глибина та мудрість, які 
творять режисерський почерк, захоплюють глядача.

 І згадується вислів відомого англійського пись-
менника Честертона: “Філософія лялькових театрів 
варта всілякої уваги. З цієї забави можна вивести все 
те, що необхідно зрозуміти сучасній людині. Вели-
чезні ідеї зменшуються на маленькому просторі. Мій 
ляльковий театр глибокий та мудрий, як давньогрець-
ка трагедія”.

Ìàð³ÿ ÏÐÅÂÎ 

Олександр Інюточкін (стоїть другий зліва) з акторами  після 
вистави “Вертеп”. Харківський театр ляльок, 2003 р.

85



86

² Ø²ÔÎÍÅ, ² ÌÎÖÀÐÒ...

Юрій Хвостенко – Моцарт у виставі “Амадей” П. Шеф-
фера. Режисер – Вадим Сікорський, художник – Мирон  
Кипріян. Національний академічний театр ім. М. Занько-
вецької, 2006 р.

Богдан Козак – Сальєрі, Григорій Шумейко – Йосиф ІІ та 
Юрій Хвостенко – Моцарт у виставі “Амадей” П. Шеф-
фера. Режисер – Вадим Сікорський, художник – Мирон  
Кипріян. Національний академічний театр ім. М. Занько-
вецької, 2006 р.

Юрій ХВОСТЕНКО

Юрій Хвостенко 1999 року вступив на актор-
ське відділення новоствореної кафедри театро-
знавства та акторської майстерности Львів-
ського національного університету імени Івана 
Франка (мистецький керівник курсу – н.а. України, 
проф. Б. Козак). По закінченні навчання у 2003 р. 
його запрошено до Львівського національного 
академічного драматичного українського театру 
імени М. Заньковецької, де й працює донині. У 
репертуарі молодого актора – Шіфоне (“Мізан-
троп” Е. Лабіша, 2002), Ранк (“Нора” Г. Ібсена, 
2003), Іван (“Арт” Я. Рези, 2004), Моцарт (“Ама-
дей” П. Шеффера, 2006) та ін.

Розмова студентів ІІІ курсу театрознавчого 
відділення з Ю. Хвостенком відбулась в універси-
тетській навчальній телерадіостудії за програ-
мою курсу “Сценарне мистецтво”, який прова-
дить старший викладач кафедри театрознавства 
та акторської майстерности Ніна Бічуя.    



87

Þð³é ÕÂÎÑÒÅÍÊÎ

Надія Шепетюк – Констанція, Юрій Хвостенко – Моцарт у 
виставі “Амадей” П. Шеффера. Режисер – Вадим Сікорський, 
художник – Мирон  Кипріян. Національний академічний театр 
ім. М. Заньковецької, 2006 р.

Олена Титаренко: Скажіть, будь ласка, чим Ви 
займаєтесь у вільний час? І чи маєте якесь гобі?

Юрій Хвостенко: Таке гарне запитання! Зазви-
чай всі цікавляться: “Ваша улюблена роль?”, “Що 
ви мрієте зіграти в майбутньому?” і всяке таке інше. 
У вільний від роботи час? Його майже не існує, в 
мене робота починається вранці і закінчується пізно 
ввечері. Вільний час я проводжу або в ліжку, або в 
маршрутці. От і все. Ну ще музика, читання, кіно, під-
водне плавання (це захоплення з’явилося влітку).

О.Т.: Чи не згадаєте кілька цікавих випадків з 
акторського життя?

Ю.Х.: Цікавинки з акторського життя? Трапля-
ється, партнер забуває дати тобі репліку і треба якось 
викручуватись із ситуації. Ти тоді говориш текст за 
партнера або ще щось. А бувають ще такі “цікавин-
ки”, коли під час вистави вимикають світло... Або 
партнер взагалі не виходить, і ти залишаєшся сам 
на сцені, глядач і ти, і теж потрібно якось рятувати 
ситуацію.

О.Т.: І що Ви робите в такі моменти?
Ю.Х.: Залежить від матеріялу. Або жартую, або 

“тягну паузу”. (Сміється).
О. Т.: А чи Ви можете оцінювати себе кри-

тично?
Ю. Х.: Сподіваюсь, можу.
О.Т.: Тоді скажіть, будь-ласка, були у Вас якісь 

провальні ролі?

Ю.Х.: Провал? Не знаю, що Ви маєте на увазі, 
коли кажете – провал. Було багато таких випадків за 
моє ще недовге акторське життя, коли я відчував себе 
якось невпевнено на сцені і знав, що я щось роблю не 
так, неправильно, мені не подобалось те, що я роблю. 
Тобто я й тепер знаю конкретно про себе, що я там 
робив неправильно.

Марія Романюк: З якими режисерами Вам дово-
дилось працювати? Чи мали вони вплив на розвиток 
Вашої творчої особистости?

Ю. Х.: Саме слово “режисер” вже має вплив 
(сміється) на розвиток моєї особистості. Тому що 
режисер... не знаю…, як батько вистави. Або як пре-
зидент країни, він усім керує і все вирішує. Я працю-
вав з такими режисерами, як Федір Стригун, Григорій 
Шумейко, Вадим Сікорський, Галина Воловецька, 
Роман Валько… Кожен режисер має власну творчу 
манеру, власний стиль, як художник. І кожен режисер, 
з яким я працював, неначе залишав свій відбиток на 
моїй душі. Тобто від кожного я намагався брати най-
краще і компонувати це, використовувати, розуміти... 
Працювати з різними режисерами – велике щастя 



88

Мар’яна Кучма – Нора, Юрій Хвостенко 
– Ранк  у виставі “Нора” Г. Ібсена (вгорі). 
Режисер – Богдан Козак, художник – Ми-
рон Кипріян. Національний академічний 
театр ім. М. Заньковецької, 2003 р.

Мирослава Солук – мадам Кокнар, Юрій 
Хвостенко – Шіфоне у виставі “Мізан-
троп” Е. Лабіша. Режисер – Богдан Козак, 
художник – Мирон Кипріян. Національний 
академічний театр ім. М. Заньковецької, 
2002 р.

88

для актора, мабуть, одна з найголовніших речей – знайти того 
режисера, з яким він може працювати, беручи найрізноманітні-
ший драматургічний матеріял. Який зробить з тебе того актора, 
що ним ти маєш бути. Покаже тебе людям з найкращого боку і 
відкриє всі твої найкращі якості.

М. Р.: От, наприклад, Роман Валько. Як Ви з ним працювали? 
Або – як народився саме такий Масіно у “Сойчиному крилі”?

Ю. Х.: “Сойчине крило” – за Франковою новелою, сценічне 
рішення – режисера Романа Валька. Він по-своєму трактував цей 
образ. І, звичайно, в процесі роботи дав мені зрозуміти, яким би 
мав бути мій персонаж. Тобто, дозволяв робити все, що я хочу, 
тільки корегував, спрямовував на шляхи, які вели до якнайкращо-
го рішення. Він мені дуже допоміг, звернувши увагу на технічні 
моменти. З ним було цікаво працювати, я ще раз кажу – режисер 
не забороняв робити того, що я хочу, і водночас спрямовував за-
дум у правильне русло. 

М. Р.: Чи є у Вас свої приховані методи, які використовуєте, 
працюючи над роллю?

Ю. Х.: Так, звичайно. І для того вони і є таємні.
М. Р.: Хоча б якийсь секрет відкрийте!
Ю.Х.: Що Ви маєте на увазі?
М.Р.: Наприклад, деякі актори з’являються в театрі вже за 

годину  до початку вистави, ходять по сцені, налаштовуються. 
“Входять в образ”, як вони кажуть. Або намагаються відчути ат-
мосферу. Можливо, Ви шукаєте щось інше?

Ю. Х.: Звичайно. Найпростіше – це розігріти тіло, зробити 
психофізичний тренінґ, але в принципі кожна роль має свій на-
стрій, свій “ключик”, яким ти заводиш “моторчик” і потім пра-
цюєш. І це в кожного актора своє, індивідуальне.

М. Р.: Чим, на Вашу думку, відрізняється актор театру від 
кіноактора? І чи хотіли б Ви зніма-
тися в кіно?

Ю. Х.: Актор театру існує в 
безперервному процесі, тобто від 
початку і до кінця. Він проживає 
певний стан свого персонажа до 
завершення вистави. А кіноактор... 
там є своя специфіка. Фільм можуть 
почати знімати з кінця, знімають 
уривками, епізодами. Я не знаю, чи 
кожен кіноактор може бути актором 



89

Þð³é ÕÂÎÑÒÅÍÊÎ

Сцена з вистави “Візит літньої пані” Ф. Дюрренматта. Ре-
жисер – Федір Стригун, художник – Людмила Боярська. На-
ціональний академічний театр ім. М. Заньковецької, 2006 р.

театру. Тобто провести крізь цілу виставу оцей без-
перервний плин життя, цю наскрізну дію. А зніматись 
у кіно… так, звичайно. Так, це одна з моїх мрій, я 
хочу зніматися в кіно. Найперше тому, що це осо-
бливе мистецтво... Тобто, коли ти граєш виставу, ти 
знаєш: завтра гратимеш у ній знову, післязавтра ще 
раз, і весь час пам’ятаєш про це, думаєш, займаєшся 
цим, підчитуєш щось. Процес наче не зупиняється 
ніколи, триває доти, поки живе вистава. Кіно інакше 
– ти знявся, зробив щось найкраще і тебе “зафіксу-
вали”, і воно вже існує, і його не зміниш. А у виставі 
сьогодні ти так зробив, завтра по-іншому, раптом у 
тебе нога заболіла або ще щось поважніше сталося, 
тобто настрої дуже міняються. 

М. Р.: Чого Ви найбільше боїтесь з дитинства: 
собаки, машини чи ще чогось?

Ю. Х.: Є в мене якісь свої страхи. Мені часто 
сниться сон, наче я опинився десь високо-високо і 
– раптом падаю... Висоти, мабуть, боюся, і через те 
ніби намагаюсь вище кудись видертись, якщо мож-
на, щоб свій страх подолати. Це не панічні страхи, 
якихось фобій у мене немає. А може, є?

М. Р.: Ви маєте якесь прізвисько в театрі?
Ю.Х.: Прізвиська в театрі – це така штука! Тебе 

призначили на якусь роль – і вся творча група, яка 
працює над цією виставою, починає тебе називати не 
Юрком, не Хвостенком, а ім’ям твого персонажа.

М. Р.: Переважно так?
Ю. Х.: Так, принаймні, зі мною трапляється. Коли 

ми працювали над “Сойчиним крилом”, друзі, тобто 
актори, з якими ми працю-
вали, називали Масіно. Коли 
от над Моцартом, то всі кли-
кали Моцартом. Ось таке...

М. Р.: Ви – актор україн-
ського національного театру. 
Які проблеми у сучасному 
українському суспільстві 
Вас найбільше хвилюють? 
Чи маєте Ви можливість го-
ворити про них зі сцени? І 
впливати на майбутнє?

Ю. Х.: Митці відіграють 
одну з найважливіших ролей 
у творенні суспільства, на-
ції, країни. І театр є вираз-
ником цієї ситуації, він чи 
не найкраще дає змогу ви-
світлювати якісь проблеми 
в країні різко сатирично, чи 
в якихось інших формах. 
Звичайно, політичне життя 
країни часто відлунює у ви-
ставах і на нашій сцені.

Ніна Бічуя: Ви мали учителів тут, в Університеті. 
Мали вчителів в Театрі імени Марії Заньковецької. У 
виставі “Амадей” зустрілися на сцені зі своїм учите-
лем. Це Вам допомагало? Чи це Вас непокоїло? 

Ю. Х.: Отже, про виставу “Амадей”. Мабуть, це 
була для мене одна з найскладніших робіт. У мене їх 
взагалі багато не було. А ця – одна з найскладніших, 
така дуже істотна й важлива у моєму акторському 
житті. Я так вважаю. І зустрівся я тут з усіма моїми 
викладачами, які вчили мене акторської майстернос-
ти, сценічної мови, зокрема, з Богданом Миколайови-
чем Козаком, Григорієм Григоровичем Шумейком.              
І те, що я закінчив Університет, і я вже не їхній сту-
дент, я вже актор, зовсім не означає, ніби моє навчання 
припинилося. В актора – і не тільки в актора – в усіх, 
мабуть, наука не припиняється ніколи. Тому в про-
цесі роботи над роллю Моцарта вчителі – партнери 
дуже допомагали, – і зауваженнями, і пропозиціями, 
й ідеями; дещо виникало просто на сцені. Тобто я їх 
знаю ближче, ніж інших партнерів.

Н. Б.: Наприклад, що виникало просто на сцені?
Ю. Х.: Ми неначе відштовхувались одне від одно-

го. Коли партнер мені пропонував якусь дію, якийсь 
рух, то я це підхоплював і продовжував. Наприклад, з 
Григорієм Григоровичем ми придумали цікавинку...



90

Юрій Хвостенко – Іван, Богдан Ревкевич – Марк у виставі “Арт” Я. Рези. Режисер – Вадим Сікорський, художник – Влод 
Кауфман. Національний академічний театр ім. М. Заньковецької, 2004 р.

Н. Б.: Яку?
Ю. Х.: Це він її придумав. Я вибігав і падав пе-

ред ним на коліна, а він якось узяв і… сів на “п’яту 
точку”. А потім мені підказав: “Ти, Юро, теж сядь 
на “п’яту точку”, це буде цікаво. Уяви – ти простий 
музикант, а я – Йосиф II”. І ще багато таких цікавих 
штук. Я зараз усі не пригадаю.

Н. Б.: Вас питали про “Сойчине крило”. Вам ця ро-
бота подобається? Дуже важко прозу ставити на сцені, 
і саме так, як Ви її пробували зробити. Згадайте Ранка 
з “Нори” Ібсена, потім “Сойчине крило” – і нарешті 
“Амадей”. Між ними існує якийсь зв’язок? Чи все за-
лишається десь там, поза Вами, зникає відразу?

Ю. Х.: Ні, не зникає. От якщо почати з Ранка… 
Я на курсі мав амплуа коміка і тому дуже здивував-
ся, що Богдан Миколайович довірив мені зіграти 
таку роль. І я, і весь мій організм дуже противилися 
цьому. Ми сварилися з Богданом Миколайовичем 
неодноразово. Але врешті сталося так, що Богдан 
Миколайович мене якось поламав, а потім склав. І от 
я зіграв цю роль, і досвідом, якого набув від перетво-
рення у цій ролі, користувався в багатьох подальших 
роботах. Відкрив якусь нову фарбу в собі. І це дуже 
важливо для актора – бути багатоплановим. Як для 
співака від октави до октави... Досвід не минає і не 
зникає ніколи.

Н. Б.: В “Амадеї” Ви до себе ставитесь іронічно 
чи просто граєте такого хлопчака, нечемного дітвака, 

якому Бог дав не просто талант – Амадей геніяльний. 
А при тому він все одно є хлопчаком-хуліганом... Це 
іронія до всього світу? Іронія до самого себе? Чи це 
характер?

Ю. Х.: Характер, мабуть. Амадей така відкрита 
дитина, він бачить світ очима дитини, тобто не може 
зробити нічого злого, бо просто не помічав ніколи 
цього злого, а згодом якісь перепони трапляються, 
якісь тобі перегородки ставлять, і ти помічаєш, що в 
світі є щось погане. Це я асоціював собі як перехід 
зі шкільного життя, коли ми йдемо у великий світ, в 
університет, потім працюємо, тобто коли ти вчишся в 
школі, ти існуєш в якомусь замкненому колі, в якійсь 
оболонці, і поганого майже нічого не бачиш, а коли 
виходиш у відкрите плавання, то дуже часто наштов-
хуєшся на якісь перепони, і людина, така, зокрема, 
як Моцарт, яким я його собі уявляю, дуже болісно 
це переживає і дуже близько до серця усе приймає. 
Звичайно, це характер. Просто характер.

Н. Б.: Я знаю, Юрію, Ви поспішаєте на репети-
цію – адже попереду “Замшевий піджак”, так? Там 
– ще один, вельми цікавий характер. І найголовніше 
– збережіть назавше свій власний цікавий і добрий 
характер...

Розмовляли: 
Ніна Бічуя, Марія Романюк, Олена Титаренко

Світлини до статті – Інни Шкльоди



91

ÄÐÀÌÀÒÓÐÃ²ß

Раптом бачу – місяць кришиться, па-
дає. Темно. Якась катастрофа в світі. 
А я йду, хоч і знаю, що я ніколи й 
нікуди не прийду...

М. Куліш

Критична маса хвалебних епітетів на адресу “Народного Малахія” 
Миколи Куліша з вуст сучасних дослідників, здавалось би, остаточно 
врятувала від необхідности починати розмову із нестерпних трюїзмів 
про унікальність (як синонім до геніяльности) цієї п’єси. Однак, як на 
мене,  менш патетичне означення “загадкова” щодо п’єси, яке незмінно 
вживала дослідниця творчости Куліша Н. Кузякіна, є чи не найточні-
шим з огляду на природу самого твору. 

Пояснити таку властивість п’єси, розраховуючи на вичерпність 
висновків, навряд чи можливо. Причиною є надскладна ідейно-об-
разна структура твору, помножена на самопроєкцію драматурга (як 
своєрідний самоаналіз) у витворену художню реальність. Думаю, саме 
через граничну відвертість автора і специфічний її вияв у просторі 
сакрального сюжету однаковою мірою до твору підходить визначення 
і “сповіді”, і “провокації”. 

Перший “жанр” передбачає і вимагає прозріння, другий – подвій-
ного прозріння. Тобто особистісна трагедія митця поступово починає 
сягати передчуття (як усвідомлення) всесвітньої катастрофи (до речі, 
це глобальне поняття стало центральною формулою авторського сві-
тосприймання у більшості пореволюційних письменників – інколи чи 
не єдиною точкою дотику діяметрально протилежних у політичних 
поглядах авторів, якими, наприклад, були М. Куліш і М. Булгаков).

У “Народному Малахії”, з відвертою іронічною посмішкою Куліш, 
накресливши дві катастрофи: індивідуальну (невизнаного пророка На-
рмахнара) і загальнолюдську (світу без кохання і світла) – зрівняв між 
собою, навіть більше, акцентував їхню тісну взаємозалежність. Іронія 
забезпечила потрібний кут зору задля певного відсторонення і само-
перевірки власного ж здогаду-прозріння-пророцтва щодо перспектив 
побудови “нового суспільства”. Гадаю, така висхідна лінія авторового 
пізнання, що завершується повною зневірою, знайшла своє дзеркальне 

Ірина ЧУЖИНОВА 

QUO VADIS, ÌÀËÀÕ²Þ?

Цей текст, напевно, 
колись-то стане фрагмен-

том докладнішого і серйозні-
шого дослідження, на яке 

заслуговує постать драма-
турга Миколи Куліша, що 
й досі, як мені видається, 
породжує питань більше, 

ніж відповідей. Зараз я лиш 
зробила спробу, зіставивши 

окремі факти, запропону-
вати інший погляд на деякі 

мотиви п’єси “Народний 
Малахій” і ширше – на світо-
гляд драматурга. Висловлені 

позиції, як для мене, є прин-
циповими, але не категорич-

ними, оскільки метою було 
насамперед продовжити асо-
ціятивний ряд, який починали 

закладати дослідники твор-
чости Куліша, літературо-

знавці і театрознавці, 
Ю. Шерех, Н.Кузякіна, 

Л.Танюк, Л. Залеська-Ониш-
кевич, Н.Корнієнко та інші.



92

відображення у нисхідному русі Малахія (від родин-
ного вогнища – до будинку розпусти). 

Літературознавець Ю. Шерех (Шевельов) виді-
ляє три тематичні складові п’єси: “Спочатку тема 
Малахія Стаканчика виринула на контрасті з темою 
патріархального життя, поцвілого і затхлого, але не 
позбавленого своєрідної поезії. Потім вона зазву-
чала... дисонансом у стику з... агресивною мертвот-
ністю життя модерного міста, модерного технічного 
світу.  І нарешті вона спалахнула релігійним пафо-
сом і – завмерла...” [1]. 

Дослідник тонко відчув градацію авторових 
розчарувань із зіставленням поступового збільшен-
ня “радіусу” їхньої дії. Починаючи від безнадійно 
архаїчного села, якому ностальгійні спогади все ж 
надають своєрідного “поетичного” забарвлення; зу-
пиняючись не стільки в індустріальному, скільки у 
знахабніло-непівському місті; і врешті завершуючи 
поглядом у майбутнє, яке протягом п’єси із “голубої 
далі” перетворюється на чорну безодню, – Куліш фік-
сує власний життєвий шлях людини і драматурга.  

І якщо зіставити ці три пласти п’єси із умовно 
виділеними етапами “здогад-прозріння-пророцтво”, 
то останньому відповідатиме, за Шерехом, саме “ре-
лігійний пафос”. Дослідник так пояснює свої асо-
ціяції: “У закінченні п’єси тема чисто людського 
Дон Кіхота підноситься ще на одну ступінь і стає 
темою релігійною, темою проповіданого, але ніколи 
не здійсненого на землі християнства, якісь нитки 
ведуть від трагікомічного містечкового листоноші 
до Христа”[2]. 

Ця думка, як на мене, є вельми продуктивною 
щодо можливости розширити трактування автор-
ського задуму. Однак, щоб до цього повернутися, 
потрібно принаймні побіжно спробувати охарак-
теризувати місце Біблії як літературного джерела в 
творчості М.Куліша. 

Якби не достатньо обґрунтовані спроби аналізу 
“Патетичної сонати” канадійської дослідниці Л. За-
леської-Онишкевич [3] із намаганням вивести ху-
дожній родовід твору із досвіду Літургії, то можна 
було б обмежитись твердженням, що біблійні образи 
і асоціяції драматург найчастіше використовує ути-
літарно. Тобто метафоричне порівняння не сягає 
глибини символу, а залишається даниною історично-
му часові та антирелігійній пропаганді як соцзамов-
ленню цієї епохи. З відображенням характерної риси 
того, що сама антирелігійна пропаганда набувала на 
перших стадіях специфічних форм не агресивного 
заперечення, а заміщення і переназивання ключових 
християнських свят і обрядів. 

Л. Залеська-Онишкевич, тим не менш, вважає, 
посилаючись на власне листування із сином пись-

менника, що “коли Куліш жив у Херсоні й Олеш-
ках, він був диригентом шкільного хору”, а отже 
“мав сповняти також певні обов’язки співця і був у 
діялозі зі священиком”. “Отже, – робить висновок 
дослідниця, – Куліш мусив мати свідоме і підсвідоме 
зазнайомлення із архітектонікою Літургії” [4]. 

Схожість в архітектоніці “Патетичної сонати” і 
літургійної відправи свідчить радше про генетичний 
зв’язок світського театру із театром церковним, аніж 
про бажання Куліша скористатись досвідом остан-
нього. Немає істотних підстав не вірити авторові, 
коли він, коментуючи написане, дав такий перелік: 
“...змалювавши великодню ніч у першій дії, зорі, 
музику, кохання, мрії, романтично-буржуазний па-
фос...”[5]. Зрозуміло, що в такому контексті свято 
недвозначно перетворено на каталізатор для вияву, 
як сформулював Куліш, “романтично-буржуазного 
пафосу” міщанського світу, і на добрий привід для 
Ступая-Ступаненка піднесено виголосити “Україна 
воскресає!”[6]. В цьому випадку важливіше те, що 
декларована патетика свідомо спрофанована самим 
же автором, і надію на відродження нації несе герой, 
якого власна дочка насмішкувато-ласкаво називає 
“коміком”.     

Подібно до цього розгортається ситуація навколо 
“релігійної” теми в першій драмі “97”, де сільська 
церква стає предметом зовнішнього конфлікту не-
заможників і куркулів. Куліш із палким обуренням 
викриває порожнечу неприховано формалізованих 
релігійних почуттів, за якими, звичайно ж, ховається 
“контрреволюційне” бажання заможних селян збе-
регти старий устрій і вигідну їм соціяльну ієрархію. 
На підтвердження у фіналі 2-ї дії звучить молитва 
Гирі: “О, господи! Царю небесний! Перебори ти си-
лою своєю революцію! Попали ти її огнем своїм! 
Попелом укрий! Вітром розвій!... Верни ж нам наше 
добро, що комнезами забрали! Верни коні, хліб, ху-
добу, гроші! Ну, верни ж, верни, тебе благаємо!”[7]. 
Не про спасіння душі просить Гиря, а екстатично і 
вимогливо наказує повернути конфісковане майно. В 
тому ж ключі, на цілком матеріяльному рівні в стилі 
ідеологічних диспутів опонує Гирі голова комнезаму 
Смик: “Як треба було царям воювати, то з церков зо-
лото брали і дзвони, а як ми за шматок хліба воюєм, 
за свою власть, то вже й гріх?” [8]. 

Однак на такому вельми приземленому тлі 
впевненої перемоги прогресивних атеїстичних 
переконань над затхлими релігійними забобонами 
контрастно виділяється надпотужний емоційний 
сплеск докору-звинувачення тому, чиє існування 
щойно так переконливо спростували.  Я маю на 
увазі сповідь божевільної Орини перед громадою 
про скоєний злочин людоїдства: “... І боженька ба-



93

чив, як Ларивон різав, а нічого не сказав. Тільки 
осміхнувся”[9]. 

Цей гіркий докір небу у його всепрощенні і все-
прийнятті, без сумніву, відгомін особистих вражень 
Куліша, інспектора соцвиху, свідка страшного голо-
ду у дитячих будинках на початку 20-х років. На 
думку літературознавця Анни Чумаченко, “в ранній 
публіцистиці сформувалась модель художнього мис-
лення письменника, що увібрала в себе суперечності 
епохи і стала не тільки стильовою домінантою, а й 
моделлю “життєтворчости” [10]. Аналізуючи нарис 
Куліша “Дитяче кладовище”, дослідниця доходить 
висновку, що образ реальности страшний, тому й 
сміх, яким послуговується автор, щоб відмежуватись 
від цієї пекельної дійсности, також страшний. Тоб-
то незмінна іронія – то компроміс, передумова гри 
різних масок автора, щоб розв’язати проблему “я” і 
“світ” і знайти спосіб уможливити співіснування в 
душі письменника твердих комуністичних поглядів 
і загальнолюдських ідеалів [11]. 

А отже, єдиний раз кинувши неприховане звину-
вачення “нагору” (“...бачив, ...а нічого не сказав...”), 
Куліш більше до того ніколи не повертатиметься. У 
всіх подальших творах світ сакрального у драматур-
га від початку спрофановано, позбавлено довіри і 
значення. Наприклад, у “Народному Малахії” Бог – 
безсилий і благенький “дідок сивенький у білій оде-
жі, а очі сумні...” [12], що трагічно гине від гранати, 
кинутої кимось у “червоному, лиця не видно”[13]. 
Фінал цього епізоду: “ кришиться, ...пада розбитеє 
небо, он сорок мучеників сторч головою, Христос і 
Магомет, Адам і Апокаліпсис раком летять...”[14], 
– дуже нагадує інтонаційно фейлетонний і схожий за 
візуальним рядом опис із публіцистики: “...затычки 
давно несуществующих стекол фанерками, старой 
жестью и ботаническими таблицами, среди которых 
мелькает то голова Илии-пророка, то ноги Моисея, 
стоящего на Синайской горе...”[15].  

У подальших п’єсах біблійні паралелізми при-
сутні лиш як знак колишньої, втраченої могутности 
і впливу, спрощені до рівня образних порівнянь, 
якими завжди послуговуються “ворожі” елемен-
ти – куркулі, непмани, міщани. Звертання до об-
разних узагальнень зі Святого Письма стає інколи 
своєрідним лакмусовим маркуванням для героїв, які 
мають хитку ідеологічну позицію і яких до певного 
моменту не можна віднести до “ворогів”. Так, на-
приклад, у поетичній мові Ромена  (“Вічний бунт”) 
чим ближче до фіналу, то все збільшується частка 
образних порівнянь реалій сьогодення із історією 
християнства. Врешті герой виголошує фінальний 
лозунг: “Не хочу далі бути ідеологічно-витриманим 
анголом. Робіть з мене контрреволюційного сата-

ну – я закликаю: хай живе неспокій думки, вічний 
бунт!”[16].    

 Пізніше у цю ж площину знівельованих святинь 
переміститься сум за розвінчаними ідеалами дра-
матурга, і на перетині постане образ невизнаного 
пророка Малахія Стаканчика. 

Курбасознавець Н. Корнієнко, аналізуючи п’єсу 
М. Куліша “Народний Малахій”, стверджує, що ге-
рой твору через ім’я “Малахій” (з євр. “вісник мій”) 
генетично  пов’язаний із останнім пророком Старого 
Заповіту, який докоряв усім зневіреним і передрікав 
пришестя Предтечі і Месії [17]. Але у такому твер-
дженні криється кілька суперечностей. По-перше, 
Малахій не тільки пророк, а й “реформатор”. Тобто 
він покликаний не стільки передвіщати настання но-
вих часів, а власноруч їх наближати, принаймні, так 
він позиціонує себе. Згадаймо сон Малахія, в якому 
описується безпосередньо процес “реформування”: 
“По черзі до нього підходять: дідок у дармовисі, 
колишній воєнний у галіфе, дама, Агапія, санітар, 
божевільні. Він накриває кожного голубим покри-
валом, повчає, переконує, потім робить магічний 
рух рукою, і тоді з-під голубого покривала виходить 
оновлена людина, страшно ввічлива, надзвичайно 
добра, ангелоподібна” [18]. 

По-друге, Куліш, дописуючи на вимогу реперт-
кому четверту дію, що відбувається на заводі “Серп і 
молот”, окрім “замовленого” критиками зображення 
відкритого протистояння пролетарів і Малахія, додає 
також кілька акцентів-характеристик, щоб проясни-
ти постать головного героя і своє до неї ставлення. 
Так дістаємо відповідь самого драматурга на питан-
ня ніби з боку уявних опонентів: “пролазять до нас 
отакі Малахії. А хто вони?” – “Ще добре, як просто 
собі меланхоли-мрійники, бо таких чимало і поміж 
нашим братом, на превеликий жаль, водиться – очі, 
як в ісусів, голубий дим в голові, гріхи все збирають 
та на тому й їздять – добре, кажу, як ще такі ісусики 
на осликах...” [19]. Двічі Куліш називає Малахія “ісу-
сиком”, підкреслено переводячи власну назву в ста-
тус загальної, і сам підказує аналогію із Писанням, 
яке переповідає у зниженому, іронічному ключі. 

Отже, якщо припустити, що “маршрут” Мала-
хія в “голубу даль” узятий все ж таки з Євангелія, 
то можна поглянути на сюжет п’єси крізь призму 
Нового Завіту. Тобто “Вісник мій” (Малахій) має 
принести новому часові нову “благу вість”(Єванге-
ліє) (до речі, прізвище персонажа можна трактувати 
також як комічне спотворення у твердженні Христа 
– “чаша ця є новий заповіт в Моїй Крові” [Лк. 22:20], 
однак “чаша” Малахія значно прозаїчніша). 

Історія в п’єсі, як і в Писанні, починається з мо-
менту виходу у великий світ новоявленого рефор-

²ðèíà ×ÓÆÈÍÎÂÀ 



94

матора, який до того був відлюдником і присвятив 
багато часу для самонавчання (добровільне схимни-
цтво Малахія у власному чулані і хаотичне читання 
книжок – “білі плями” певного життєвого періоду 
Христа, який він, за одним із апокрифів, присвятив 
навчанню на Сході). 

Першим кроком Малахія на початку шляху стало 
зречення побуту, мирського життя: сім’ї, родичів, 
друзів (насправді ж зречення – Віри, Надії, Любови). 
Другий крок – мужньо  витримані, як і годиться, 
трикратні Кумові спокуси-пастки (аналогія із 40-а 
днями перебування Ісуса в пустелі, його розмови 
з дияволом, які було закладено в традиції диспуту, 
пізніше засвоєні театральною культурою). І третій 
– початок руху назустріч “голубим мріям” (симво-
лічний колір ідеалу чи туги за ним в іконографії най-
частіше супроводжував образ Спасителя).

Поява у “храмі” Революційного Народного Ко-
мітету і  невдала спроба “вигнати торговців” проле-
тарською мудрістю. Прихід до божевільних (тобто 
біснуватих), жодного з яких не вилікував, навпаки, 
потурбував їхнє розмірене, неусвідомлюване життя. 
Епізод з Олею – новочасною Марією Магдалиною, 
яку Стаканчик не  врятував, а навпаки – занапастив, 
отруївши солодкими нездійсненними мріями. “На-
горна проповідь” (тобто із заводського муру) перед 
робітниками. 

У фіналі шляху Малахія виникає бордель – як 
антиномія “Церкви –Христової нареченої”. Самогуб-
ство Любуні римується з біблійною історією Юди 
Іскаріота. Тільки в “історії навпаки” завісився не 
зрадник, а любляча людина. Це ж одночасно  й анти-
самопожертва реформатора – Малахія цим самим 
позбавлено права сходження на мученицьку “Голго-
фу”. Звичайно ж, про подорож до пекла не йдеться, 
бо пекло ми щойно бачили на землі.

Єдине залишається нез’ясованим: навіщо зна-
добилася Кулішеві така об’ємна й доволі тонка ана-
логія зі Святим Письмом? Адже досі драматург об-
межувався мінімумом образних порівнянь, які тут 
же сам і “дешифрував”, залишаючи обмаль місця 
для припущень. 

Щоб спробувати дати відповідь на це питання, 
варто пригадати лаконічну, але надзвичайно цікаву 
статтю Н. Кузякіної “Несподіваний сюжет: Із слідчої 
справи Миколи Куліша”[20]. Це чи не єдиний випа-
док, коли дослідниця висуває версію, спираючись 
лише на власні припущення, але, як на мене, за межі 
ймовірного пояснення не сягають.  

Отже, Н. Кузякіна публікує донос співкамерника 
Куліша Е.А. Штейнберга, де доволі зв’язано й по-
слідовно викладено політичні погляди драматурга. 
Кузякіна доволі сміливо (і, думаю, справедливо) 

припускає, що цей “донос” насправді – заповіт Кулі-
ша, що став результатом “змови двох людей, котрим 
майбутнє нічого, окрім смерті, не обіцяло”[21].      

Дозволю собі процитувати уривок із того “до-
носу-заповіту”: “Москву Куліш порівнює з давнім 
Римом. Точно так же, – стверджує він, – як старий 
Рим жив за рахунок своїх провінцій, витягуючи з них 
всі соки, концентрував багатства, цінності, твори 
мистецтва, точно так же Москва живе за рахунок 
національних республік”. І трохи нижче: “Дві тисячі 
років тому люди, у давньому Римі, сиділи в тюрмах, 
мріяли про безкласове суспільство, де будуть пану-
вати справедливість і рівність. Передові люди того 
часу бачили цей ідеал у Християнстві. Однак, як 
бачите, після двох тисяч років Християнство збан-
кротувало, справедливе суспільство не побудоване 
і соціальне питання не вирішене. Комунізм, – ствер-
джує Куліш, – теж обіцяє справедливе суспільство, 
але він неминуче прийде до таких же результатів. 
Тому всі розмови про безкласове суспільство є ли-
шень розмовами”[22]. 

 Можна було б припустити, що ці сентенції – плід 
фантазії їхнього автора, Едуарда Штейнберга. Од-
нак, у п’єсі Миколи Куліша “Зона”, написаній за рік 
до “Народного Малахія”, знаходимо навдивовижу 
схоже зіставлення, яке виголошує п’яний Пуп перед 
самогубством: “Товаришу бульваре! Товариші дере-
ва, кущі, стовпи, ліхтарі! Христос – мрія! Його не 
було, нема й не буде... Одні попи... І соціалізм – хво-
ра мрія потомленого людства! Нема й не буде! Одні 
попи! І вас, товариші дерева, заплюють... А тебе, 
лисий, за ідеалізм... із соняшної системи вишпур-
нуть!” [23]. Якщо в цьому нагромадженні окличних 
знаків ще можна було розгледіти гарячкову надію на 
помилку, то в “Маклені Грасі” (через п’ять років піс-
ля “Народного Малахія”) Падур, стомлено і зречено, 
повторить пафосний монолог Пупа, але із гіркотою 
скептичного, остаточного усвідомлення своєї право-
ти: “...мої юнацькі фантазії та мрії... Сьогодні, коли я 
вже виріс із них і знаю, що соціалізм – це буде лише 
друга після християнства світова ілюзія” [24].  

Якщо ж повірити, що в доносі дійсно переказані 
слова Куліша, то також  авторське називання Малахія 
“ісусиком” знайде виправдання і пояснення. “Не-
гайна реформа людини”, реформа, якої фанатично 
вимагає Стаканчик, є прообразом нової утопії люд-
ства – комунізму, приреченого, як і християнство, 
на заперечення і розвінчання. 

До того ж, порівняння Москви з давнім Римом, 
що ймовірно теж належить Кулішеві, дає змогу по-
новому подивитися на простір п’єси “Народний Ма-
лахій” і зауважити, що він дійсно змальований як 
імперський. І тоді у словосполученні “провінційне 



95

містечко Вчорашнє” (батьківщина Малахія) наго-
лос цілком логічно падатиме на визначення “про-
вінційне”, тобто силою загарбане (можливо, цю ети-
мологію слова помітили і на початках радянської 
літератури, оскільки здебільшого на визначення від-
далених від центру місцевостей вживали “перифе-
рійне”, що в перекладі з грецької дає нейтральніше 
“місцезнаходження на передньому краї”). 

За такої умови “місця дії” стане зрозумілим, чому 
Малахій рухається в напрямку до “Олімпу пролетар-
ської мудрості”, закликає збиратись до “нової Фа-
вор-гори”, цитує давньоіндійські Рид-Веги і Біблію, 
а прочанку відправляє до “нового Єрусалиму плюс 
нової Мекки” – саме такою є специфіка політеїстич-
ного імперського простору, в якому змішано різні 
нації. Тож Стаканчик, як “провінційний” мешканець 
імперії, послуговується щоразу новими джерелами, 
орієнтирами і визначеннями, які насправді не є чу-
жорідними, оскільки не виходять за межі, визначені 
простором імперії.

До речі, якщо розглядати чотири комедійні твори 
Куліша – “Отак загинув Гуска”,  “Хулій Хурина”, 
“Народний Малахій” і “Мина Мазайло” – як части-
ни однієї історії, то в них також можна відшукати 
закладену автором думку про еволюцію “російської 
імперії” в “радянську”. Якщо Гуска сам атестує себе 
“його величества колезький секретар і Російської ім-
перії обиватель” [25]; Божий наочно демонструє, що 
система централізації влади залишалась незмінною; 
Малахій вирушає з ревізією в цей полікультурний 
простір; Мина, як “вінець творіння”, цілком праг-
матично прагне до асиміляції і переходу до вищої 
національної “касти” – російської.      

 Власне, можна припустити, що М. Куліш 
майбутнє України як складової СРСР бачив саме 
у поверненні до статусу “провінції” у Російській 
імперії, про що й написав у “Народному Малахії”. 
Пізніше і в “Мині Мазайлі”, і в “Патетичній сонаті” 
спливатиме та ж тема у вигляді предмета дискусій, 
де для відповіді на провокативні арґументи завжди 
хтось із “правовірних” героїв знаходитиме бадьо-
рі і вельми казенні слова про неодмінну перемогу 
світлих соціялістичних ідей. Однак, якщо уважно 
прислухатись, то за всіма їхніми ура-патріотичними 
дзвінкими лозунгами можна розчути самотню дудку 
Малахія, що попри всі старання гравця “гугнявила 
і лунала диким дисонансом”.   

1. Шерех Ю. Шоста симфонія Миколи Куліша 
// Куліш М.Г. Твори: В 2 т. – К.: Дніпро, 1990. – Т. 2: 
П’єси, статті, виступи, документи, листи, спогади 
про письменника. – С. 328. 

2.  Там само.
3. Залеська-Онишкевич Л. Роль Великодня у 

“Патетичній сонаті” Миколи Куліша // Слово і час 
– 1991. – № 9. – С. 3. 

4. Залеська-Онишкевич Л. Жертвоприношення і 
відкуплення у “Патетичній сонаті” Миколи Куліша 
// Сучасність. – 1998. – № 5. – С. 106.

5. Куліш М. Промова на Всеукраїнській драма-
тургічній нараді // Куліш М.Г. Твори: В 2 т. – К.: 
Дніпро, 1990. – Т. 2: П’єси, статті, виступи, доку-
менти, листи, спогади про письменника. – С. 485.

6. Куліш М. Патетична соната // Куліш М.Г. Тво-
ри: В 2 т. – К.: Дніпро, 1990. – Т. 2: П’єси, статті, 
виступи... – С. 185.

7. Куліш М. 97 // Куліш М.Г. Твори: В 2 т. – К.: 
Дніпро, 1990. – Т. 1: П’єси. – С. 67.

 8. Там само. – С . 77.
9. Там само. – С. 87.   
10. Чумаченко А. “Гра” і “промова” Миколи Ку-

ліша // Сучасність. – 1998. – № 5. – С. 112.
11. Там само. – С. 113.
12. Куліш М. Народний Малахій // Куліш М. Г. 

Твори: В 2 т. – К.: Дніпро, 1990. – Т. 2: П’єси, стат-
ті, виступи... – С. 24.

13. Там само. – С. 25.
14. Там само.
15. Куліш М. Накануне нового учебного года // 

Куліш М.Г. Твори: В 2 т. – К.: Дніпро, 1990. – Т. 2: 
П’єси, статті, виступи... – С. 400.

16. Куліш М. Вічний бунт // Куліш М.Г. Твори: 
В 2 т. – К.: Дніпро, 1990. – Т. 1: П’єси. – С. 438.

17. Корнієнко Н.М. Лесь Курбас: репетиція май-
бутнього. – К.: Факт. – 1998. – С. 287. 

18. Куліш М. Народний Малахій // Куліш М.Г. Тво-
ри: В 2 т. – К.: Дніпро, 1990. – Т. 2: П’єси, статті, 
виступи... – С. 53. 

19. Там само. – С. 70.
20. Кузякіна Н. Несподіваний сюжет: Із слідчої 

справи Миколи Куліша // Київ. – 1991. – № 11. –   
С. 130 – 135.

21. Там само. – С. 135.
22.Там само. – С. 133.  
23. Куліш М. Зона // Куліш М.Г. Твори: В 2 т. – К.: 

Дніпро, 1990. – Т. 1: П’єси. – С. 343.
24. Куліш М. Маклена Граса // Твори: В 2 т. 

– К.: Дніпро, 1990. – Т. 2: П’єси, статті, виступи...       
– С. 303.

25. Куліш М. Отак загинув Гуска // Твори: В 2 т. 
– К.: Дніпро, 1990. – Т. 1: П’єси. – С. 243.

 

²ðèíà ×ÓÆÈÍÎÂÀ 



96

ÊÍÈÃÀÐÍß

[Гайдабура В. Театральні автографи часу. – К.: 
Факт, 2007. – 292 с., іл.]

Тримаю в руках нову книжку Валерія Гайдабури 
“Театральні автографи часу” (Київ, 2007), видану за 
фінансової допомоги родини Сантамборджіо (Іта-
лія) з нагоди “кругленької дати” щасливого автора 
(що й доведу далі) і вкотре дивуюся мистецькій май-
стерності, мудрості, естетизму соленізанта: кращого 
ювілейного подарунка годі придумати! Просто і зі 
смаком (дизайн, макет, верстка видавництва “Факт”). 
Зрештою, як і в попередніх книжках цього ж видав-
ництва: “Театр між Гітлером і Сталіним”(Київ, 2004) 
та “Летючий корабель Лідії Крушельницької” (Київ, 
2006). Книжка складається з найкращих публікацій 
автора – доктора мистецтвознавства, члена-кореспон-
дента Академії мистецтв України, заслуженого діяча 
мистецтв України. Передує їй епіграф: “Бажаєте про-
жити життя заново? Порийтеся в письмовому столі. 
Можливо, вам і пощастить. Журнал GO”. І одразу все 
зрозуміло: автор щасливий. Хоча б тому, що у його 
письмовому столі стільки і такого знайдеться, що 
жодна книжка не зможе вмістити. Хіба що сайт! 

Хай хтось із нині сущих українських театро-
знавців позмагається із Валерієм Гайдабурою у ба-
гатстві ужинку, широті зацікавлень, поліжанровості 
досліджень: від документальної хроніки “Фрагмент 
евакуаційної екстреми (Національний академічний 
драматичний театр імені І.Франка в 1941–1944 ро-
ках)” – до новел, радше новелет: “Досьє до сторіч-
чя” (про М. Братерського), “Без тебе нема нас...” 
(про К. Кошевського), “Пам’ятаєте, ви підстрелили 
чайку?” (про “Київський державний драматичний 
театр УРСР”) та ін.; від проблемних статей: “Тери-
торія провінції” (про сучасні театральні процеси в 
Україні) – до оглядових: “Синій птах Івана Бариль-
ченка” (про втілення п’єс І. Карпенка-Карого на 
заньківчанському кону). Тут же – широка геогра-
фія імпресій на теми світового театру: “З когорти 
найвірніших” (про “театри доброї волі” української 
діяспори) та власних подорожей, неодмінно (хоч і в 

справах родинних), освячених сяйвом маґії театру: 
“Стрелер на ювілей”, “Полюбімо Даріо Фо”.

Інтерв’ю, рецензії, портрети... Немає, очевидно, 
жанру, в якому б В. Гайдабура не виявляв майстерно-
сти і (обов’язково) власних новотворів. Чистий пост-
модерн! Тут театр переплетений із кіно, рецензія на 
виставу – з власним режисерським баченням та від-
чуттям природи драматургії, історичне дослідження 
– з особистісним авторським (за К. Станіславським) 
проникненням у життя цілої історичної епохи та 
кожного персонажа зокрема. У кожній із статей 
– неодмінна парадоксальність драматургічного 
ходу та зорово-емоційне рішення матеріялу. Чого 
варте порівняння долі молодих акторів Київсько-
го державного драматичного театру УРСР з під-
стреленою треплєвською чайкою? Або розкиданої 
світами сучасної української режисури із “золотим 
мистецьким піском”, а митця – з деміургом, “якого б 
не розіп’яли”!? Не ігнорує дослідник і брехтівської 
“відчужености” в оцінках досліджуваного матеріялу 
та пошуками єдиного пракореня (за Є. Ґротовським), 
наприклад, у статті “Територія провінції”.

Автор, довголітня завлітська практика якого у 
Запорізькому театрі ім. М. Щорса та робота у сто-

Світлана МАКСИМЕНКО

ÂÈÏÐÎÁÓÂÀÍÍß ... ÒÅÀÒÐÎÌ



97

вакансія керівника літературної частини – явище 
типове) про “непотрібність” театрознавця у су-
часному театрі. А ще доводить: професія завліта 
– “архіскладна” й унікальна. Бо в ній поєднується 
акторська емоційність із режисерською аналітикою 
та філософським світоглядом науковця, енцикло-
педичність знань із артистичним умінням спілку-
ватися з митцями, авантюризм першовідкривача з 
бездоганним чуттям міри та смаку експерта, знання 
внутрішніх законів театру та розуміння його специ-
фіки із працелюбністю трудоголіка та жертовністю 
одержимого (коли автор свідомо “розчиняється” у 
досліджуваному ним об’єкті, і так – усе життя!). 
Одна моя колега, довголітній завліт, якось вислови-
лась: якби їй ще в студентські роки пояснили суть 
роботи завліта, вона б у завліти нізащо не пішла! 

Валерій Гайдабура пропрацював у ХРАМІ теат-
ру все своє життя. Мені у дарчому написі до нової 
книги дотепно (з гіркою іронією) написав: “А зна-
єте, чому театр – храм. Бо – храм, храм – і немає 
людини...” В. Гайдабура – людина, театрознавець, 
учений, історик максимально зреалізувався ще че-
рез один, на мій погляд, найпростіший закон: зав-
жди любив не себе в мистецтві, а мистецтво в собі 
(знову за К.Станіславським!). 

“Театральні автографи часу (Дослідження, ре-
цензії, творчі портрети, інтерв’ю ,“фото-сайти”)” 
Валерія Гайдабури – безцінне інтелектуальне над-
бання вітчизняного театрального процесу та при-
клад для наслідування поки що “кволим перам” 
сучасних українських театрознавців. 

личному Національному академічному драматично-
му театрі ім. І. Франка прикрашена таким щедрим 
доробком, спростовує існуюче хибне твердження 
та існуючу нині сумну практику багатьох труп (де 

ÎÄÅÐÆÈÌÈÉ ÏÐÎÔÅÑ²ªÞ

Марія РОМАНЮК

[Тоска по диалогу. Интервью, размышления, бе-
седы, рассказы и все о Театре – с Эдуардом Митниц-
ким, а также материалы о театре. – Киев: 2007. 
– 142 с.]

“Туга за діялогом” (“Тоска по диалогу”) – це не 
перша книга автора, що систематизує, укомплекто-
вує і збирає у собі безцінну театральну інформацію 
у жанрі інтерв’ю та у формі роздумів, розповідей, 
бесід, що містяться на сторінках періодичних видань 
Києва чи Львова.

Упорядник, редактор, коректор, комп’ютерний 
набір – І. Ю. Чужинова; художній макет і комп’ютер-
на верстка – Л. В. Трофимук. 

Її попередницею було невелике видання “Майже 
відверто…”, що вийшло у світ, аби висвітлити шляхи 
історії Київського державного академічного театру 
драми і комедії на лівому березі Дніпра. Книжка міс-
тила у собі дев’ятнадцять інтерв’ю, які дав Едуард 
Митницький різним виданням з листопада 1997 р. по 
30 березня 2003 р. та чотири статті про очолюваний 
режисером театр. 



98

Про кого “Туга за діялогом”? Хто є її героєм? І 
чому вибрана саме така назва, що спонукає нас на 
роздуми? Час підняти завісу…

Едуард Маркович Митницький – народний ар-
тист України та Росії, художній керівник і засновник 
Київського державного академічного театру драми і 
комедії на лівому березі Дніпра, професор Київського 
національного університету театру, кіно і  телебачен-
ня імени Карпенка-Карого. 

Творчий доробок режисера-майстра нарахо-
вує понад 140 постав, здійснених у різних країнах 
– Україні, Росії, Чехії, Литві, Німеччині… Золотими 
сторінками в історії театру стали його вистави: “Вар-
шавська мелодія” Л. Зоріна, “Людина зі сторони”                              
І. Дворецького, “Марія” А. Салинського, “Ревізор” 
М. Гоголя, “Гамлет” В. Шекспіра, “97” М. Куліша, 
“П’ять пудів кохання” (“Чайка”) А. Чехова. 

Запропонована читачам книга – це розповіді-спо-
віді невтомного режисера про проблеми на театраль-
ній земній кулі. Вона містить 19 інтерв’ю з провід-
ними театральними критиками (Анною Липківською, 
Віталієм Жежерою, Аллою Підлужною); невеличкі 
статті і спогади Е. Митницького про письменника 
Родіона Феденьова, поета і драматурга Лева Коло-
дуба, перекладача Андрія Гасюка, художника Віктора 
Оліфіренка, режисера Сергія Данченка, актрису По-
ліну Куманченко; анкету (питання присвячені теат-

ральному та мистецькому процесам в Україні), яку 
заповнював Е. Митницький на прохання працівників 
Центру сучасного мистецтва імени Леся Курбаса.

Привертають увагу читача також статті Валенти-
ни Заболотної, Наталії Єрмакової, Володимира Су-
дьїна, Михайла Френкеля, Валерія Гайдабури (деякі 
з них присвячені ювілею режисера) та стаття-дис-
кусія про поставу “П’ять пудів кохання” (“Чайка”) 
А. Чехова. Відкриває видання вступна стаття Ірини 
Чужинової.

У “Тузі за діялогом” Е.М. Митницький песимістич-
но, без будь якого акцентування і перебільшення ді-
литься наболілими думками про “вкоренілі” пробле-
ми сучасного українського театру. Ключовими є 
виховання молодого акторського і режисерського 
покоління у рамках школи; методологія роботи ре-
жисера-педагога; виживання театру в умовах хворого, 
“засміченого” політичного і культурного стану краї-
ни; статуси театрів, що тягнуть за собою “шлейф” ще 
однієї проблеми – оплачування акторської професії.

З інтерв’ю та статей постає трагічний образ май-
стра, який творить і експериментує у царині режису-
ри. У відповідях на численні запитання журналістів 
і критиків Едуард Митницький вражає простотою, 
лаконічністю і чіткістю думок та поглядів. Ерудо-
ваність, мистецька мудрість не скеровані до моралі-
заторства та дидактики. Багато тверджень і вислов-
лювань тягнуться і переходять з одного інтерв’ю в 
інше, але це не можна назвати недоліком, бо митець 
постійно роздумує, доповнює і поглиблює сказане.

У книзі виразно прослідковується і формулюється 
кредо творчости Е. Митницького – пізнати парадок-
сальність і абсурдність людського існування у навко-
лишньому світі. Режисер болісно відчуває і переживає 
світові катаклізми і намагається досягнути істин, щоб 
розгадати таємниці людини, планети, космосу у своїх 
поставах. Так прочитується справжня суть майстра, 
який відкрив для себе науку – людинознавство. 

“Туга за діялогом” цікава і корисна для всіх не-
байдужих до проблем сучасного українського театру, 
його шляхів і зіткнень на перехресті культурного й 
політичного розвитку країни.

Слід зазначити, що іконографічний матеріял кни-
ги розміщений на шести сторінках. Це невеличкі чор-
но-білі фотографії – пам’ятні кадри з життя і творчос-
ти, на яких знайомі, друзі, колеги у різних ракурсах і 
моментах (на сцені чи в житті) – творці історії театру. 
Ці фотографії – архів Е.М. Митницького, а також ро-
боти Е. Чекаліна, І. Чужинової, А. Любич.



99

[Веселовська Г. І. Театральні перехрестя Києва 
1900 – 1910-х рр. (Київський театральний модер-
нізм): Монографія. – К., 2006. – 340 с.]

На маловрожайній українській театрознавчій 
книжковій ниві минулорічний ужинок удався доволі 
багатим та розмаїтим. Однією із вагомих книжкових 
“прем’єр сезону” була монографія Г. Веселовської 
(науковий редактор – Р. Пилипчук). Авторка присвя-
тила свою працю одному із найскладніших, найці-
кавіших та маловисвітлених проблем у сучасному 
вітчизняному театрознавстві – добі модернізму, зло-
калізувавши географічно межі дослідження Києвом, а 
хронологічно – театрально-мистецьким життям міста 
у 1900–1910-х рр. 

Доволі звичним для нас є вивчення історії пев-
ного театрального колективу, життєвого та творчого 
шляху того чи іншого митця. Однак сучасна театро-
знавча думка потребує й інших підходів – наприклад, 
розгляду історії мистецьких стилів, напрямів, течій. 
Написати таке дослідження можливо лише за умови 
об’єктивного ставлення та своєрідної каталогізації 
всіх без винятку і без табу естетичних періодів – за-
для того, щоб простежити їхнє народження, дифузію, 
вмирання,  впливи та взаємовпливи, національні осо-
бливості – власне те, що й здійснила у своїй науковій 
праці Г. Веселовська.

Поставивши собі за мету висвітлити особливості 
театрального модернізму  у Києві початку ХХ ст., 
авторка була свідома складности обраних завдань. 
Адже і саме визначення терміна “модернізм” супереч-
ливе, і емпіричний матеріял украй строкатий. Тому, 
можливо, аж занадто не довіряючи читачеві, авторка 
у вступі неодноразово наголошує на “химерно-еклек-
тичному зовнішньому обрисі київського театрального 
модернізму”[С. 19], наче випереджаючи можливі за-
киди щодо мозаїчности чи й фраґментарности зма-
льованої картини. 

А вона – ця картина – постає наче простора па-
норамна світлина, майстерно виконана таким попу-

“ÌÀÃ²×ÍÈÉ ÊÐÈÑÒÀË” ÊÈªÂÀ 
      Â ÐÓÊÀÕ ÒÅÀÒÐÎÇÍÀÂÖß

Майя ГАРБУЗЮК

лярним сьогодні ширококутним об’єктивом фото-
графа-майстра, де і перспектива виразна, і деталі 
прописані, і атмосфера переконлива. В цьому й чар 
обраної дослідницької теми – у її “розхристаності”, 
непередбачуваності, невловимості у тенета чіткої 
структурації та однозначних дефініцій. 

Хоча... Озирнувшись від останньої прочитаної 
сторінки назад – до початку, помічаєш ледь окреслені, 
але дуже раціональні контури риштовань, чи то ба 
– сітки координат, що її авторка рішуче “наклала” на 
такий різнохарактерний  матеріял. Ось “вісь” стилів: 
символізм, неоромантизм, протоекспресіонізм, футу-
ризм (кубо-, еґо-); наче на перетині із ними –“вісь” 
сценічних колективів: перший постійний російський 
театр “Соловцов”, Український театр Миколи Садов-
ського, трупа антрепренера М. Бородая, Молодий 
театр, клуб “ХЛАМ” тощо. На іншій “осі” – драматур-
гії – творчість С. Пшибишевського, А. Стріндберґа,       
Ф. Ведекінда, Л. Риделя, Г. Гейєрманса, А. Шніцлера, 
В. Винниченка, Г. Гольдфадена, Я. Гордіна – звичай-
но, втілена на київській сцені; “вектор” театральної 
критики представлено іменами та працями М. Ні-
колаєва, П. Ярцева, Л. Пахаревського, І. Стешенка, 
О. Дейча та ін. (зазначимо, що за цим, далеко не 



100

повним переліком присутніх у книжці імен та теат-
ральних видань можна окремо вивчати історію 
театральної критики). А ще – галерея відомих ре-
жисерів (від М. Садовського до М. Бонч-Томашев-
ського, К. Марджанова і Л. Курбаса), акторів (від       
М. Заньковецької та І. Мар’яненка до П. Самійлен-
ко та О. Добровольської), гастролюючих “зірок”: 
М. Рейнгардта, В. Коміссаржевської, раннього          
Вс. Мейєрхольда, юного М. Таїрова, скандальних 
В. Маяковського, О. Блока, О. Кручоних тощо.                    
А “вісь” глядача! – чого вартує з любов’ю вибуду-
ваний авторкою на початку першого розділу пере-
лік прізвищ київських гімназистів-театралів початку             
ХХ ст.: І. Берсенєв, Е. Бескін, М. Булгаков, В. Миляєв 
(Василько), О. Вертинський, О. Дейч, Д. Демуцький, 
Я. Івашкевич, О. Крамов, С. Лифар, А. Луначарський, 
Є. Марковський, С. Мокульський, К. Паустовський, 
Б. Пронін, П. Рулін, О. Таїров, М. Фореґґер![С. 41]. 
Хіба вже за самою низкою цих імен майбутніх ві-
домих митців, літераторів, театрознавців не постає 
нова доба із її вусібіч накресленими реактивними 
траєкторіями? 

Між цими іменами, подіями, фактами, явищами, 
вписаними у ширші чи вужчі контексти, постають 
зв’язки, які авторка визначила у назві книги як пере-
хрестя: національні, мистецькі, особисті, любови-
ненависти, минулого-майбутнього, злободенного-
вічного... На цих перехрестях гуляє вітер, лунають 
вибухи – доба революцій, соціяльних катаклізмів 
не дає змоги академічно чітко прокреслювати лінії 
і маркувати перехрестя в один колір. Але авторці 
доволі зручно у таких – запропонованих самим ма-
теріялом – обставинах, і вона по-своєму “кривопет-
лює” –  то заходячи доволі далеко, углиб провулків 
окремих, індивідуальних історій – драматичної долі 
В. Коміссаржевської чи складних сімейних колізій 
подружжя Пшибишевських, то виводячи читача на 
площі публічних скандалів – як у випадку із проти-
стоянням поміж театром “Соловцов” та рецензентом 
П. Ярцевим... 

 Аби усвідомити найістотніше, підсумувати най-
головніше, постають обов’язкові зупинки, наприклад: 
”Фактично саме входження українського театру в 
культуру модернізму позначене негативним досвідом 
активного протистояння драматургічного (вербально-
го) начала й безпосередньої сценічної діяльності. Дві 
головні складові театральної творчості – слово й рух, 
думка й жест – стикалися тоді в драматичному проти-
борстві – конфлікті. Конкретна ситуація в українсько-
му театрі начебто доводила буттєву первинність Сло-
ва. Через драматургічне письмо почалося всотування 
культури модернізму українським театром”[С. 95].  
Або ж: “За всієї естетичної, національної, політичної 
різноманітності театральне життя Києва 1917–1919 рр. 

мало чіткі векторні орієнтири, визначені плином усі-
єї модерністської творчості першого двадцятиліття 
ХХ ст. – від декадансу до лівого мистецтва. І Київ у 
даному випадку виявився лише тим магічним криста-
лом, у якому час начебто стиснувся, з’єдналися різні 
простори, а надбання модерністського театру прояв-
лялися всі разом (зазначимо також, що щось подібне 
мало місце й у Тбілісі на початку 1920 рр.)”[С. 277].         

Не можна не звернути уваги на принципову націє-
центричну позицію авторки монографії. Г. Веселовська 
реконструює тогочасні міжкультурні взаємовпливи, 
віддаючи належне та підкреслюючи заслуги кожної 
із національних сцен, віднаходячи ментальні, есте-
тичні, історичні паралелі у діяльності митців усіх 
національностей, що творили багатоманітне явище 
київського театрального модернізму, однак при цьому 
вихідним моментом  залишається  історія українсько-
го театру.

І водночас завдяки широті “міжнародного” кон-
тексту Київ постає перед нами у вирі тогочасного 
европейського життя як своєрідне перехрестя  поміж 
віденськими та московсько-петербурзькими творчими 
нуртами  – самій дослідниці вкрай цікаво стежити за 
тим, як проявляються у мистецькій свідомості міста 
ознаки театральної периферії та справді центробіжні 
творчі тенденції, що акумулюють усе найновіше.

Опрацювавши нескінченну низку першоджерел 
та друкованих видань (список бібліографії стано-
вить 301 позицію), Г. Веселовська подбала не лише 
про змістове наповнення, а й про форму, а точніше 
– внутрішню структуру викладу. Книга розгортаєть-
ся за принципом чотирьохчастинного симфонічного 
музичного твору, а динаміку та інтенсивність мис-
тецького життя міста відтворено через музичні тем-
пові характеристики: від помірного andante-allegro 
на початку до фінального allegro vivace. І неможли-
во не пересвідчитися в абсолютному внутрішньому 
музичному “слухові” авторки, коли найстрокатіший 
– “гастрольний” – зріз київського мистецького бут-
тя окреслено у третьому розділі більш ніж дотепно 
–  “Scherzo. Allegro vivace”.   

Книжка Г. Веселовської – підручник для тих,  хто 
матиме відвагу йти її шляхом, творячи історії певних 
мистецьких стилів або ж історію театральної культу-
ри окремих міст. Авторка переконливо доводить, що 
в основі методології написання історії театру лежить 
системна праця, що потребує стереоскопічного ба-
чення, інтегрального мислення, багатовимірного та 
багаторівневого відтворення реалій минулого. 



101

[Сулятицький Т. В. Чернівецький театр імені 
Ольги Кобилянської. – Чернівці: Золоті литаври, 
2004. – 212 с.]

З синівським пієтетом справжнього патріота та 
скрупульозною ретельністю науковця цей родовід 
накреслив заслужений працівник культури України 
Тадей Сулятицький. Виданий чернівецьким видав-
ництвом “Золоті литаври”, обширний нарис історії 
театру на Буковині одразу привернув увагу і здобув 
визнання широкої громадськости краю.

Заслуговує на подяку вже сам факт небайдужос-
ти, щирого зацікавлення і “глибокої оранки” в цари-
ні, якій Тадей Васильович Сулятицький присвятив 
майже тридцять років свого життя. Саме стільки 
автор книги працював директором Чернівецького 
музично-драматичного театру ім. О. Кобилянської. 
Хто знає, скільки корисного й неперебутнього міг би 
ще зробити, якби не “реформи” влади, яка, всупереч 
думці фахівців і протестам громадськости 1995 р. 
“скоротила” посаду директора театру. Що з того ви-
йшло – можна прочитати у відповідних розділах кни-
ги. Коли за реформи беруться дилетанти, нехтуючи 
думкою фахівців, витворюється глибока рана. Навіть 
якщо це й театр. Адже він теж – живий організм.

Тадей Сулятицький свідомо чи інтуїтивно вибрав 
позицію безстороннього об’єктивного літописця. 
Сімнадцять років тому у Київському видавництві 
“Мистецтво” вийшла перша книга, присвячена його 
– без перебільшення – дітищу. Адже саме за часів 
директорування Т. Сулятицького у театрі було здій-
снено 160 нових вистав, колектив побував на гастро-
лях у багатьох республіках та областях колишнього 
Радянського Союзу, п’ять разів звітував у Києві, двічі 
– в Москві.

Майже увесь фактологічний матеріял попере-
дньої книги ввійшов до наступної. Але зараз три-

маємо в руках принципово нове дослідження з 
історії Чернівецького театру (науковий редактор –                    
Р. Пилипчук). Воно зроблене в контексті україн-
ського національного відродження. Показано потяг 
українців Буковини до театрального мистецтва, його 
роль у формуванні їхнього національного самоус-
відомлення. Широко представлений український 

Олена ЧАЙКА 

Тадей Сулятицький

ÐÎÄÎÂ²Ä ×ÅÐÍ²ÂÅÖÜÊÎÃÎ ÒÅÀÒÐÓ 
                        ²ÌÅÍÈ ÎËÜÃÈ ÊÎÁÈËßÍÑÜÊÎ¯



102

театр на Буковині в другій половині позаминулого 
– першій половині минулого століття, використано 
потужну джерельну базу, в тому числі закордонні 
матеріяли, залучено багато цікавих і пізнавальних 
фотоматеріялів. Цікаво, що читачі-буковинці впіз-
нають у тих давніх світлинах своїх родичів – жи-
вих свідків та безпосередніх учасників театрального 
життя краю.

Перед появою нової книги в місцевій періодиці 
з’явилося чимало публікацій Тадея Сулятицького про 
театр на Буковині до 1940 р. Був то своєрідний тест 
на любов до театру та зацікавленість читачів його 
історією. Зацікавленість була щирою – утворився 
двосторонній зв’язок. Читачі, розповідав Тадей Ва-
сильович, повідали йому чимало фактів про трагіч-
ну долю акторів-буковинців під час Другої світової 
війни, про їхні поневіряння у сталінських таборах  
повоєнного періоду.

Цікава й пізнавальна розповідь про зв’язки і 
взаємозбагачення театрів Західної й Східної Укра-
їни. Зокрема, про роботу Амвросія Бучми в театрі                   
Й. Стадника, про поєднання в творчості Чернівецько-
го музично-драматичного театру ім. О. Кобилянської 
найкращих традицій театрів, які існували в краї до 
возз’єднання Північної Буковини з Радянською Укра-
їною (театр “Руської бесіди”, “Міщанський хор”), 
про розвиток традицій Харківського театру Рево-
люції (з 1937 ім. Ленінського комсомолу), що його в 
кінці 1940 р. перебазували до Чернівців.

Відтоді аж до початку вісімдесятих років мину-
лого століття – часи, коли в нашому місті відвідували 
театр заради того чи іншого актора. “Ходили на” Ва-
лентину Безпольотову та Юрія Козаковського, Вален-
тину Зимню й Костянтина Артеменка, Галину Януше-
вич і Петра Міхневича, Валентину Галл-Савальську 
і Володимира Жихарського... Як їх любили глядачі! 
Як чекали на зустрічі з ними! Штрих за штрихом, у 
рядках скрупульозно зібраних рецензій, відтворено, 
може, не стільки тогочасну навколотеатральну ат-
мосферу, скільки пульс культурного життя, коли від-
відувати театр і бути в курсі його діяльности вважав 
необхідним кожен чернівчанин, який себе шанує.

Детально “розписано” в нарисі “режисерську 
партитуру” – різні періоди в житті Чернівецького 
театру, коли творчий колектив очолювали такі ви-
датні митці, як В. Василько, Б. Борін, К. Артеменко,            
В. Грипич, В. Опанасенко, Є. Золотова, А. Литвин-
чук, а також процес виховання й становлення в театрі 
своїх режисерських кадрів (Є. Золотова, П. Колісник, 
О. Ільїна, В. Лещик, П. Мага), самостійні режисер-
ські пошуки, відтак збагачення режисерської палітри 
театру (А. Литвинчук, Л. Скрипка).

Мабуть, жоден театр в Україні не має такого уні-
кального надбання, як сценічний літопис, укладений 
за творами письменників краю. Ольга Кобилянська, 
Юрій Федькович, Сидір Воробкевич – найперші 
віхи в буковинському театральному літописі. Фено-
менально: виставу “У неділю рано зілля копала” за 
повістю Ольги Кобилянської у поставах різних режи-
серів зіграно 500 (!) разів. І щоразу вистава знаходить 
відгук у глядачів. Можливо, згодом хтось дослідить 
і цей цікавий факт.

Для мене особисто – як людини, громадянина 
України і журналіста – прикметна й знакова історія 
мовчазного, неухильного й упертого ігнорування 
колективом Чернівецького музично-драматичного 
театру “рекомендацій” партійних органів здійсню-
вати вистави російською мовою. Чернівецький театр 
– один з небагатьох в Україні, що не “спокусився” і 
встояв проти наполегливих “порад”, хоча інші теа-
тральні колективи, особливо на Сході України, зру-
сифікувалися. Ці факти, оприлюднені Тадеєм Суля-
тицьким, – промовистий “практикум”, хто і як саме 
повинен утверджувати державний статус української 
мови.

Одне слово, здійснено колосальну роботу. Однак 
для науково-популярного видання, на яке заслужено 
претендує нарис, замало, очевидно, було вибирати 
лише хронологічну систематизацію викладу. Він 
“продиктував” авторові зайву деталізацію (особли-
во в розлогому й беззастережному цитуванні періо-
дичних видань, спогадів очевидців), невиправданих 
повторів (зокрема, в розповіді про харківський період 
театру Революції, що згодом став ядром Чернівець-
кого музично-драматичного театру ім. О. Кобилян-
ської), громіздкого прямого цитування й водночас 
– посилання зі зносками. При цьому одні вистави 
“удостоїлися” широкого “послужного списку”, а 
інші, які отримали не менш широку й схвальну пре-
су, – ні. Іноді автор книги дозволяє собі не посилатися 
на періодичне джерело. Воно, може, і невеликий гріх, 
але “перепади” в стилі викладу аж надто помітні, 
бо навіть не “зшив” їх літературний редактор. Це 
ще один приклад, на жаль, поширеної “хвороби” не 
одного автора, а точніше – не одного чернівецького 
видавництва в роботі з авторами, в літературній під-
готовці до друку авторських рукописів.

Звідси – і громіздкі речення, які “затуманюють” 
зміст, інші мовностилістичні огріхи. Удвічі прикрі, 
бо знижують загальне сприйняття великої й копіт-
кої праці, на яку зважився і яку здійснив подвижник 
культурної ниви краю Тадей Сулятицький.



103

З книжкової колекції Леся Курбаса: каталог / 
ХДАК; укладачі Гордєєв С. І., Сєдих В. В., Фоменко І. М.; 
заг. ред. та вступ. ст. С. І. Гордєєва. – 2-ге вид., випр. 
і доп. – Х.: ХДАК, 2007. – 124 с.: іл.

До 120-літнього ювілею Леся Курбаса Харківська 
державна академія культури підготувала та випустила 
у світ каталог книгозбірні славетного реформатора 
національного сценічного мистецтва. Багатолітня пра-
ця дослідників цієї теми С. І. Гордєєва, В. Сєдих та 
І. М. Фоменка набула свого завершення у невеликому 
за обсягом, але такому необхідному для українського 
театрознавства виданні.  Воно містить 627 бібліогра-
фічних позицій, що відтворюють, на жаль, лише час-
тину відомостей – збережену часом та самовіддани-
ми відчайдухами – про колись величезну бібліотеку 
Майстра. Література універсального та спеціяльного 
змісту українською, російською, німецькою та поль-
ською мовами, справжні книжкові раритети і мете-
лики-одноденки, словники, оригінали та переклади 
українською класиків світової літератури, твори то-
гочасних вітчизняних та европейських авторів – усе 
це дає змогу дослідникові предметно переконатись у 
невситимій за своїм характером любові Курбаса до 
книжки, її читання, збирання, популяризації. 

Ініціятор та організатор видання – харків’янин 
Сергій  Гордєєв – у передмові зазначає:  “На жаль, 
поки що ми не знаємо, скільки налічувала його осо-
биста бібліотека (це ще потребує уточнення), але точ-
но відомо, що була вона однією з найбільших серед 
приватних мистецьких бібліотек у Харкові, а щодо 
цінності зібраних у ній театральних, літературних 
рідкісних видань переважала всі індивідуальні збір-
ки”[С. 7]. Тож віднині кожен, кого зацікавить тема 
“Курбас і книги”, може звернутись до праці харків-
ських дослідників. У пошуку необхідної інформа-
ції корисними стануть три допоміжні покажчики: 
предметний, видавництв і місць розміщення видань. 
Тепер можна не лише знайти потрібну позицію за 
тематичною рубрикацією (від “Актори” до “Ярослав 
Осмомисл”), а й подивуватися з великого й безумовно 
цікавого для книгознавців та істориків книги переліку 
видавництв (214 назв!), з’ясувати, в якому із музеїв 
(ДМТМК України, Тернопільському краєзнавчому, 
Харківського театру ім. Т. Шевченка) чи в якій з при-

ватних бібліотек (С. І. Гордєєва, М. Г. Лабінського,   
Л. С. Танюка) зберігається та чи інша книга.  

Прикро, що у відтворенні польських назв книг та 
прізвищ авторів не дотримано особливостей правопи-
су, що призвело не просто до неточностей у написанні 
літер з діакритичними знаками (ó, ą, ę, ń), а й помилок: 
при вживанні літери t замість ł (суто польського) слова 
просто втрачають сенс (С. 12, 13, 14).  

Також шкода, що не всі бібліографічні позиції 
містять повну інформацію – з об’єктивних та суб’єк-
тивних причин, що їх обумовлюють укладачі у пе-
редньому слові. Тож для майбутнього академічного 
видання каталогу Курбасової книгозбірні доведеться 
допрацьовувати, уточнювати, доповнювати вже зі-
брані та продовжувати шукати нові матеріяли. Це вже 
справа наступних років – об’єднання спільних зусиль 
театрознавців, книгознавців, бібліофілів усієї України 
задля створення найповнішого каталогу, котрий би 
відповідав усім найсучаснішим науковим вимогам.

Маючи змогу “спілкуватися” із Курбасовими 
книгами особисто, можу засвідчити, що це справ-
жнє театрознавче щастя – йти сторінками за олівцем 
Майстра, стежити за його позначеннями, підкреслен-
нями, коментарями. “Курбас – читач” – ще одна цікава 
дослідницька тема з царини “психології читання”, 
і вона також чекає на свого дослідника, як і низка 
інших тем, що вдячно “проростають” на сторінках 
нового і цікавого видання харків’ян.      

×ÈÒÀÞ×È Ç ÊÓÐÁÀÑÎÌ

Майя ІЛЮК



104

²ÍÔÎÐÌÀÖ²ß

Наприкінці березня 2007 р. під гостинним дахом 
Харківської державної академії культури відбула-
ся міжнародна наукова конференція “Лесь Курбас 
– людина театру”. Крім українських учених із Києва, 
Тернополя, Одеси, Луганська та інших театральних 
центрів країни до Харкова прибули театрознавці з Ро-
сійської Федерації, Білорусі та навіть зі Сполучених 
Штатів. А “задала тональність” усьому подальшому 
перебігові конференції блискуча (під промовистою 
назвою “Талан і талант Леся Курбаса”) доповідь за-
служеного діяча мистецтв України професора Леся 
Танюка.

Головний здобуток цих читань – введений до 
наукового вжитку чималий фактичний матеріял. 
“Кількість” інформації, що містилася в більшості 
доповідей, була справді безпрецедентною як за об-
сягом, так і за своєю науковою якістю. До знайомства 
з матеріялами читань (щойно віддруковані примірни-
ки з’явилися вже першого дня роботи конференції) 
можна було стверджувати, що оригінальні Курбасові 
тексти встигли розкрити перед дослідниками тільки 
свій перший змістовий шар. Багато надзвичай-
но важливих положень, “прихованих” у творчій 
спадщині митця, з різних причин залишалися 
донедавна непоміченими й нерозтлумаченими. 
Те саме стосувалося численних друкованих та 
інших джерел, що висвітлюють життя й твор-
чість великого Майстра і долю виплеканого 
ним театру. Харківська конференція виявилася 
важливим кроком до розкриття саме таких, не 
завжди очевидних істин, що не лежать на по-
верхні, а потребують тривалих наполегливих 
досліджень.

Показово, що учасники конференції обрали 
вельми цікаві, нетривіальні теми, що виника-
ють на межі різних (часом – доволі віддалених) 
галузей наукових знань. Особливо варто відзна-
чити ґрунтовне дослідження доктора мисте-
цтвознавства, керівника Національного центру 
театрального мистецтва імени Леся Курбаса 

Неллі Корнієнко “До проблеми синергії в театрі Леся 
Курбаса”, а також невелике за обсягом, але блискуче 
есе завідувача кафедри майстерности актора та ре-
жисера театру анімації Харківського державного уні-
верситету мистецтв імени І. Котляревського Євгена 
Русаброва “Лесь Курбас и Лев Выготский: пересека-
ющиеся параллели”. Потім, уже під час дискусії йшла 
мова про слушність подібного підходу, що накреслює 
нові напрями розвитку театрознавства, підносить 
його до рівня науки третього тисячоліття.

Здавалося б, наукові читання – суто академічний 
захід, де немає місця для якихось емоційних проявів. 
Проте, не забракло й емоцій. Бо не можна було бай-
дуже слухати розповідь про трагічну долю геніяль-
ного режисера, про моторошні реалії більшовицького 
свавілля. Природним продовженням і доповненням 
тієї розповіді був документальний фільм про Леся 
Курбаса “Життя між двома пострілами”. Домінуючим 

Юрій ВЕЛИЧКО

“ÄÎ ÏÅÂÍÎ¯ Ì²ÐÈ É ÍÀÓÊÀ…”

(Міжнародна наукова конференція “Лесь Курбас – людина театру”, Харків, 2007)

Учасники міжнародної конференції “Лесь Курбас 
– людина театру”. Харків, 2007.



105

почуттям для учасників читань та театральної громад-
ськости стала тоді гірка туга – за змарнованим життям 
талановитих митців, назавжди втраченими можливос-
тями, нездійсненими задумами… І тільки перегляд ві-
деоматеріялів про подію, що сприймається зараз мало 
не як театральна леґенда, – міжнародний фестиваль 
“Березіль-93” (він відбувався 1993 р. в Харкові) – на-
лаштував усіх на дещо оптимістичніший лад.

Крім власне читань, до програми конференції 
входив показ найкращих студентських робіт, “кру-
глий стіл”, де присутні обговорювали підсумки чи-
тань, аналізували шляхи розвитку сучасного теа-
трознавства, робили спроби прогнозувати майбутнє 
сценічного мистецтва. А ще – відбулася презентація 
унікального (і додамо – довгоочікуваного) видання 
“З книжкової колекції Леся Курбаса. Каталог” (Хар-
ків: ХДАК – 2007 – 124 с.). Результатом багаторічної 
копіткої праці Сергія Гордєєва, Віктора Сєдих та Іго-
ря Фоменка стало ґрунтовне, вичерпне дослідження 
про книжкове зібрання, яке протягом довгих років 
допомагало Курбасові в його творчих пошуках.

З огляду на характер книгозбірні стає можливим 
глибше осягнути постать Курбаса – митця не лише 
з европейською освітою – з европейським способом 
мислення. Так, він – “людина театру”. І не лише укра-
їнського, а й світового. Його мистецький світ в чо-
мусь перетинався не тільки з пошуками Євгенія Вах-
тангова, Всеволода Мейєрхольда, Сандро Ахметелі. 
Всупереч таким засадничим категоріям як простір та 
час, він міг би визнати творчими побратимами і свого 
сучасника Гордона Крейга, і “людей із майбутнього” 
– Джорджо Стреллера, Пітера Брука…

Учасники конференції разом із представниками 
української театральної громадськости відвідали сим-
волічну могилу Леся Курбаса на одному з харків-
ських цвинтарів. Покладання квітів і щирі промови 
на цьому святому місці стали гідною даниною пам’яті 
геніяльного митця й патріота-українця.

На завершення конференції з нагоди 120-ліття 
від дня народження Леся Курбаса у Харківському 
театрі імени Т. Шевченка (колишньому “Березолі”) 
– справжньому Домі Курбаса – відбувся святковий ве-
чір. Присутні на урочистостях одностайно підтрима-
ли пропозицію щодо спорудження в Харкові пам’ят-
ника Курбасові. Одразу ж розпочався і збір коштів для 
реалізації цього благородного задуму. А за кілька днів 
по тому у цій самій залі харківські шевченківці разом 
зі своїми численними шанувальниками відсвяткували 
85-літній ювілей уславленого театру.

Невичерпність теми, запропонованої учасни-
кам харківської конференції (що співвідноситься з 
масштабом особистости Майстра), переконує, що 
надалі подібні міжнародні наукові читання варто 
проводити регулярно, що два-три роки, – чи то на 
базі Харківської академії культури, чи кожного разу 
в іншому мистецькому навчальному або науковому 
закладі однієї з країн-учасниць. Тим часом, деякі зі 
знаних театрознавців уже повідомили про свій намір 
звернутися до розкриття тих аспектів провідної теми 
харківської конференції, що залишилися поза ува-
гою її учасників. Був належним чином відзначений і 
справді поважний досвід влаштування таких масш-
табних заходів, накопичений у ХДАК, – насамперед, 
йдеться про діяльність професора академії, завідувача 
кафедри режисури Сергія Гордєєва.

Знову і знову повертались учасники чи-
тань до визначення місця Леся Курбаса в 
минулому й сьогоденні сценічного мисте-
цтва. Один із висновків: Курбас – не лише 
геніяльний режисер, театральний педагог, 
і ширше – будівничий театру, а й видатний 
теоретик театру, тобто театрознавець. Зокре-
ма, його міркування не тільки щодо природи 
сценічного мистецтва, а й, скажімо, про цілі 
та завдання театральної критики аж ніяк не 
втратили своєї актуальности. Тому на завер-
шення – одна-єдина цитата, датована далеким 
1927 роком: “Критика – велика сила, що ви-
ховує смак широкого глядача не менше як сам 
театр… Вона теж до певної міри мистецтво, 
але до певної міри й наука…”.

Þð³é ÂÅËÈ×ÊÎ



106

Фестиваль “Сцена людства”, який цього року від-
святкував у Черкасах свій другий  рік, напевно може 
стати одним з найцікавіших театральних проєктів 
України. Присвячено його національній драматургії в 
інтерпретації режисерів, які на ній виховувалися. Іде-
ологом “Сцени людства” став директор Черкаського 
обласного академічного театру імени Т. Г. Шевченка 
Володимир Осипов. Він і свій театр прагне утверджу-
вати як один з найкращих в країні колективів. В. Оси-
пов не боїться конкуренції – запрошує на фестиваль 
справді потужні театри, бо вірить, що гарна програма 
посилить увагу черкащан до театру, а його актори на 
прикладах колег учитимуться свого ремесла. 

Від самих початків директорування в Черкаському 
театрі В. Осипов запрошував для постав найкращих 
режисерів України. Один з перших експериментів ак-
тори пережили з “екстремістом” Андрієм Жолдаком. 
Тоді трупа розділилася на тих, хто “хоче” Жолдака, і 
хто – ні.  Це були нелегкі часи для директора. Але те-
атр подолав непросту ситуацію (можливо, ще й тому, 
що з “Одруженням” у режисурі А. Жолдака театр брав 
участь у багатьох міжнародних фестивалях). Володи-
миру Осипову повірили. І те, що рік від року трупа 
набирає нових властивостей, доводить вистава “Біс 
плоті”, якою відкрився фестиваль. Вона засвідчила: 
актори Черкаського театру можуть грати будь-яку 
драматургію і в будь-якій театральній стилістиці.  

Найбільшим враженням “Сцени людства” став 
Луганський обласний академічний музично-драма-
тичний театр, що показав музичну драму за п’єсою 
Івана Кочерги “Свіччине весілля”. Історія кохання 
Свічки й Меланки набула рис філософської притчі. 
У виставі вражав досконалий ансамбль, кожен образ, 
кожна епізодична а чи центральна роль були важли-
вими. Лаконічну сценографію (зроблені з сірих до-
шок конструкції) актори обігрували ледь не в кожній 
сцені.  Співали вони без мікрофонів. Чистота  стилю  
підкреслювала  щирість гри й акцентувала на тому, 
що в театрі головним є актор, і що саме він відповідає 
за уяву й сприйняття глядача. Ми побачили поєднання 
традиційного українського музично-драматичного 
театру із театром високої інтелектуальної напруги, 

що корінням сягає сцени корифеїв та експериментів 
Леся Курбаса. 

В. Осипов часто повторює, що для театру про-
вінція – це не  місце розташування, це стан людської 
душі. Приклад Луганського театру лише підтверджує 
ці слова, як підтвердила їх і київська постава фран-
ківців “Віват, королево!”, що явила публіці не взі-
рці гарної гри, а глибоку провінційність столичного 
театру.  

Щодо “Наталки Полтавки” Львівського націо-
нального театру імени М. Заньковецької, то тут дій-
ство оберталося навколо “зірок” української сцени 
– Федора Стригуна та Богдана Козака. На жаль, інші 
актори були радше блідим тлом, дійство більше нага-
дувало гастрольний акторський варіянт, ніж виставу 
з потужною режисерською волею. Утім, черкащани 
прийняли львів’ян захоплено.   

Справжнім подарунком публіці став “Вечір”        
О. Дударєва у поставі Національного білоруського 
театру імени Янки Купали. Цією виставою і завершив 
роботу фестиваль. Це пронизливо-тремтлива історія 
про трьох самотніх стариків, покинутих дітьми та 
соціумом. П’єса сповнена глибокої філософії, а біло-
руські актори грали так, що публіка, затамувавши по-
дих, ловила кожну їхню репліку. “Воду треба черпати, 
– каже Василь – герой актора Григорія Овсяннікова, 
– тоді вона буде живою”. 

Програма фестивалю ще раз нагадала: щоб вра-
зити публіку, не потрібні важкі залізні сценографічні 
конструкціі, які запропонували  франківці, значно 
важливіша щира розмова людини на сцені із тими, 
хто сидить у глядній залі. 

“Сцена люства” – проєкт, що розвивається.            
В. Осипов наступного року планує до оф-програми 
запросити камерні вистави, а до основної – “Майстер-
ню Петра Фоменка”. Він хоче запрошувати провід-
них майстрів сцени для проведення майстер-класів. 
Можливо, мрія директора Черкаського театру зробити 
рідне місто театральною меккою, з часом перетво-
риться на реальність.    

Галина ПЕРЕПАДЯ

Ôåñòèâàëü “ÑÖÅÍÀ ËÞÄÑÒÂÀ” – íàä³ÿ ×åðêàñ



Уперше в Cевастополі на професійній сцені по-
ставлено виставу українською мовою. Севастополь-
ський міський театр для дітей та молоді “На Большой 
Морской” 16 лютого 2007 р. запропонував глядачам 
“Сватання в Мар`янівці” за п’єсою В. Канівця “Як 
наші діди парубкували”. Режисер вистави – Людмила 
Оршанська, постановник – Ольга Ясінська, худож-
ник-постановник – Тетяна Карасьова.

Ідея втілити українською мовою виставу народи-
лася...у мандрах, під впливом вражень та нових зна-
йомств на Міжнародному фестивалі “Різдвяна місте-
рія” у Луцьку, на фестивалі “Тернопільські театральні 
вечори”.  Звичайно здійснити задум було не так легко, 
як здавалося, “мовний поріг” став серйозною пере-
шкодою – актори були насторожені: не володіючи 
мовою, вони не вірили у можливість вивчити тексти 
українською у доволі короткий термін.

Зріднитися з матеріялом допомогла любов до 
творчости групи “ВВ”, Олега Скрипки. Завдяки му-
зиці у виставі з`явилася фантастична Країна Мрій, 

а змінивши ім`я героїні з Олени на Галю, ми змогли 
підкорити виставу грайливому ритму пісень “Галю, 
приходь” та “Їхали козаки...”. Стало весело. У виставу 
із задоволенням увійшла вся молодь трупи з піснями 
та стилізованими танцями. А наш чудовий художник 
Тетяна Карасьова спромоглася створити таку унікаль-
ну колекцію костюмів, яку можна сміливо виводити 
на подіум “Тижня української моди”, і водночас це 
цілком сценічні національні костюми.

Загальне вирішення вистави спрямоване на те, 
аби поєднати класику й етнографію з сучасністю, 

Ольга ЯСІНСЬКА 

Сцени з вистави “Сватання в Мар’янівці” за В. Канівцем. 
Режисер – Людмила Оршанська. Севастопольський міський 
театр для дітей та молоді “На Большой Морской”, 2007 р. 
Світлини – О. Забусік.

“ÑÂÀÒÀÍÍß Â ÌÀÐ`ßÍ²ÂÖ²” ÃÐÀÞÒÜ Ó ÑÅÂÀÑÒÎÏÎË²

107



108

відтворюючи живу й актуальну культуру, зрозумі-
лу глядачеві, незалежно від того, якою мовою він 
говорить або яку віру сповідує. Адже головна тема 
вистави – любов до рідного краю, до людей, які в 
ньому живуть.

Прикро, однак, що випускаємо вистави “не завдя-
ки, а всупереч” нашим можливостям. У театрі зовсім 
немає цехів – кравецького, бутафорського, гримерно-
го. Всі костюми пошиті руками однієї швачки Наталі 
Зайцевої, а це по два костюми на п`ятнадцять акторів. 
Тому актори самі долучалися і до кравецтва, і до бута-
форських робіт, допомагали чим могли художникові. 
Все це було б добре – ентузіязм, любов до театру, та 
засмучує те, що невирішені нагальні проблеми життя 
колективу накопичуються. Ті, від кого могло б зале-
жати розв’язання наших проблем, напевно, думають: 
“Але ж змогли, то й надалі так зможуть”. А театру 
вже 19 років, і всі ці роки ми живемо з надією і на 
приміщення, і на повний штат, і на пристойну за-
робітну плата та бодай на якісь постановочні кошти, 
адже всі гроші на постави заробляємо самі. Місцева 

влада до наших проблем байдужа, а за підсумками 
роботи нас порівнюють з Академічним театром ро-
сійської драми, мовляв, вони краще працюють – у 
них і прибутки більші, тож вчіться працювати! І не 
знаєш, чи то працювати-виживати, чи то сміятися, 
плачучи. Коли вже настануть часи  гідного фінансу-
вання театрів для дітей і молоді, чи дочекаємося ми 
цього? А якщо ні – то хто ж тоді виховає глядача для 
дорослого театру?

Тим часом закохані у нашій прем’єрі прагнуть 
до “Країни Мрій”, де всі люди багаті й щасливі; тема 
мрії пронизує всю виставу, у фіналі утверджуючи 
ідею,  що “Країна Мрій” – там, де закохані можуть 
бути  разом. У виставі зайнятий увесь колектив теа-
тру. У головних ролях – провідні актори: дід Северин 
– Валерій Сенчиков, Савка – Олег Флеєр, Василина 
– Жанна Терлецька. Поруч із майстрами – молодь 
театру: Галя – Єлизавета Безсокирна, Тиміш – Матвій 
Черненко.

Як сприйматимуть українську виставу у Севасто-
полі? Завойовувати глядача буде, мабуть, складно, та 

й адміністратори лякають... Перші 
відгуки на виставу гучні – це подія 
для міста.

То, може й буде у вистави 
щаслива доля? Ведемо перемови-
ни з організаторами фестивалю у 
Полтаві, шукаємо контактів у сто-
лиці, хочемо спілкуватися із теат-
рами на Західній Україні, адже 
ми прагнемо долати штучну ізо-
ляцію, виходити на широкий все-
український простір. Та поки що 
це – наша Країна Мрій. Чим вона 
нам віддячить – покаже час...

Сцени з вистави “Сватання в Мар’я-
нівці” за В. Канівцем. Режисер – Люд-
мила Оршанська. Севастопольський 
міський театр для дітей та молоді 
“На Большой Морской”, 2007 р. Світ-
лини – О. Забусік.

108



109

Чотири роки навчання у Львівському національ-
ному університеті імени Івана Франка минули дуже 
швидко. Звичайно, в останній рік хотілося встигнути 
зробити всього “по максимуму”. Це так завжди: на 
початку всі лише розігріваються, роздумують, а по-
тім – враз  “галопом по Європах”. У нашого курсу 
КМА-41 це називалось  “галопом по Львову, Україні 
й Польщі”. Отож!

У зв’язку з розвитком новоствореного універси-
тетського театру  “Просценіум” у 2006 р. наша гру-
па поставила виставу  “Великий льох” за містерією         
Т. Г. Шевченка. Режисуру здійснила Г. С. Воловецька. 
Декілька разів ми показали свою роботу на сцені Сту-
дентського клубу. Тоді ж отримали запрошення від  
“Львівської політехніки”, а також Львівської академії 
мистецтв. Тож Шевченківські дні минулого року були 
для нас маленькими гастролями у Львові.

А в березні цього року я вирішила здійснити одну 
зі своїх маленьких мрій – зіграти на сцені, на якій я 
виросла. Організувати поїздку було не важко; тран-
спортний відділ Університету одразу відгукнувся на 

наше прохання. На нас чекала сцена Радехівського 
районного Народного Дому.

З власного досвіду знаю, що в школах діти вчать 
напам’ять поезію Шевченка, співають пісні, написані 
за його текстами. Ми вирішили показати школярам 
виставу за поезіями Кобзаря. А потім розповіли про 
факультет, історію його створення, розвиток спеці-
альностей. Оскільки в Радехові є музична школа, то 
багато дітей отримують початкову музичну освіту. 
Тому ми заспівали декілька пісень зі свого репертуа-
ру, запросивши учнів вступати на  кафедру музичної 
педагогіки нашого факультету.

Організатори цього заходу були подивовані:  
“Жодного разу не задзвонив мобільний! Не знаю, 
як вам це вдалося, але вони майже не шуміли, що 
практично неможливо...”.

А в грудні, ближче до римо-католицького Різ-
два, ми, учасники делегації від львівських вищих 
навчальних закладів, під керівництвом незмінного 
організатора цієї щорічної акції – Богдана Якимовича, 
тодішнього директора Наукової бібліотеки Універси-

ÌÀËÅÍÜÊ² ÃÀÑÒÐÎË² ÌÀÉÁÓÒÍ²Õ ÀÊÒÎÐ²Â

Галина ХАРКІВ

В гостях у дітей Коропецької школи-інтернату (Тернопільська обл.), січень 2007 р. Світлина Інни Шкльоди.



110

тету, відвідали Польщу. В місті Сянок учні місцевої 
школи підготували для нас концерт, де звучали вірші 
українською мовою, а також пісні. Ми брали участь 
у “культурній програмі”: співали народних пісень, 
читали  новели І. Франка (з ними минулого року уже 
виступали на Першому Всеукраїнському конкурсі мо-
лодих читців ім. І. Франка). Екскурсія тривала три дні. 
Ми побачили дуже багато цікавих історичних місць, 
наприклад, лінію колишнього кордону між Польщею 
та Україною. Відвідали музеї, оглянули будинок, де 
колись народився сам Богдан-Ігор Антонич!    

А далі на нашій гастрольній мапі постало не-
величке місто на Тернопільщині – Коропець. З гру-
пою поважних представників нашого Університету 
– деканів та викладачів шести  факультетів – 23 січня 
2007 р. ми приїхали до дітей, що живуть і навчаються 
у школі-інтернаті. Метою поїздки було ознайомлення 
дітей із можливостями навчання у нашому Універси-
теті, зокрема, й на факультеті культури і мистецтв. Не 
зважаючи на всілякі перешкоди (за 30 км. до Коропця 
у машини зламалось колесо), ми прибули вчасно, і на 
нас чекали з нетерпінням. 

Після того, як школярі вислухали цікаві розпо-
віді про факультети Університету, про спеціальності, 
які можна здобути, на сцену запросили нас. На по-

чаток ми показали  “Козу” – різдвяне дійство (з цією 
програмою у Львові наш гурт обійшов, колядуючи, 
чимало домівок викладачів). Після  “Кози” розповіли 
про нашу спеціальність – акторську, тоді ще заспівали 
декілька пісень з нашого невеличкого репертуару, а 
Оксана Гринько на акордеоні (що його саме опано-
вує) зіграла декілька композицій. Діти подякували 
нам гарячими оплесками, і наше знайомство із ними 
продовжилось у неофіційній атмосфері... за обіднім 
столом. Маленький шестирічний хлопчак, який  весь 
час усміхався, врешті схопив мене за руку і відвів 
нас до своїх друзів. Всі вони буквально ”повисли” 
на нас, показували свої альбоми з фотографіями, роз-
казували про свої мрії. Шкода дітей, що залишились 
без батьків... Хто знає, можливо, колись хтось із них 
стане студентом нашого Університету?

А в травні, окрім дипломних вистав, нашим про-
щальним виходом на університетську сцену стала 
програма до 100-річчя від дня народження Ірини 
Вільде. Задум режисера Галини Воловецької – по-
єднати оповідь про життєвий та творчий шлях відо-
мої письменниці із читанням уривків з її новел – нам 
сподобався, і ми з величезною насолодою “перевті-
лювались” і в постать самої авторки, і в образи її не-
пересічних, таких несподіваних і щирих героїнь.   

Вистава пам’яти Ірини Вільде у виконанні студентів ІV курсу акторського відділення ЛНУ ім. І. Франка. Режисер – Галина 
Воловецька. Студентський клуб ЛНУ ім. І. Франка, травень, 2007 р. Світлина Інни Шкльоди.



111

Далі у “Просценіумі”:

Тарас Салига, доктор філологічних наук, про-
фесор, заслужений діяч науки і техніки України 
(Львів) 

Наталія Єрмакова, кандидат мистецтвознав-
ства, доцент (Київ)

Богдан Козак, народний артист України, 
професор, академік Академії мистецтв України 
(Львів)

Наталія Юзюк, cтарший викладач кафедри 
музичної педагогіки ЛНУ імени Івана Франка 

Юлія Коваленко, аспірантка Київського націо-
нального університету театру, кіно і телебачення 
ім. І. К. Карпенка-Карого (Харків)

Мелешкіна Ірина, театрознавець (Київ)

Собіянський Віктор, студент театрознавчого 
відділення Київського національного університету 
театру, кіно і телебачення ім. І. К. Карпенка-Карого 
(Київ)

Софія Роса, театрознавець (Львів)

Володимир Карашевський, сценограф (Київ)

Віталій Малахов, режисер, заслужений артист 
України (Київ)

Сергій Васильєв, театрознавець (Київ)

Олег Стефан, актор, лауреат Національної пре-
мії України імени Т. Шевченка (Львів)

Марія Прево, студентка театрознавчого відді-
лення Харківського університету мистецтв ім. І. Кот-
ляревського

Юрій Хвостенко, актор (Львів)

Ніна Бічуя, письменниця, редактор (Львів) 

Ірина Чужинова, аспірантка Інституту мис-
тецтвознавства, фольклористики та етнології 
ім. М. Т. Рильського НАН України (Київ)

Світлана Максименко, театрознавець (Львів)

Марія Романюк, Олена Титаренко – студент-
ки театрознавчого відділення ЛНУ імени Івана 
Франка

Майя Гарбузюк, театрознавець (Львів)

Олена Чайка, член Національної Спілки жур-
налістів (Чернівці)

Юрій Величко, театрознавець (Харків)

Галина Перепадя, журналіст (Черкаси)

Ольга Ясинська, режисер (Севастополь)

Галина Харків, студентка акторського відды-
лення ЛНУ імени Івана Франка 

Наші автори:

Ростислав Пилипчук із дослідженням почат-
ків українського професійного театру в Галичині 
(продовження)

До 90-річчя Національного академічного теа-
тру ім. М. Заньковецької:

Юліян Турчин про творчість корифея заньків-
чан Бориса Романицького

Михайло Чехов про техніку актора (продо-
вження, перелад з російської П. Микитюка)

Аделіна Єфименко розмірковує над поступом 
сучасної опери (фестиваль Баварської Національ-
ної опери)

Наталія Єрмакова: фестивальні враження з 
Уралу

“Театр. Метод і практика”: матеріали  ІІІ 
Міжнародного театрального фестивалю у Львові

Майя Гарбузюк – репортаж із ІV Вроцлавсько-
го “Діалогу”

Юлія Коваленко про творчість народного ар-
тиста України Володимира Фролова

Анастасія Сімака інформує про ІV Фестиваль 
комедії у Чернівцях 



112

CONTENTS
Taras Salyga. Patriae decori civibus educandis (Marking the 60th Anniversary of Ivan Vakarchuk, 
the Rector of the Lviv Ivan Franko National University).

HISTORY
Nataliya Yermakova. “Hallo, on the wave of 477” – the First Ukrainian Revue.
Bogdan Kozak. Strokes to Sergij Danchenko’s Creativity Portrait
Natalia Juziuk. A. Hachaturian’s ballet “Spartak” on the Lviv Stage.

CRITIQUE
Julia Kovalenko. “To Kill the Dragon” (Premiere of the Performance “ChMO” in Kharkiv “The theatre 19”).
Iryna Meleshkina. On “the Lion’s constellation” (Review of the III International Jews 
Theatre Festival in Lviv).
Viktor Sobijanskyj. One month with Zholdak (To the “Festival of A. Zholdak’s Modern Theatre.”)
Sofiya Rosa. “The Golden Telesyk - 2007” (Review of the VIth International Puppet Shows Festival, Lviv).

IN PRACTICE
Myhail Chehov. About the Actor’s technique. (Translation from Russian by P. Mykytiuk).
Volodymyr Karashevskyj. There is always a mystery… (Interview by A.Gajshenec).
Vitalij Malahov. Let’s Talk about Shakespeare. (Interview by N. Nepochatova).
Sergij Vasyljev. The Ukrainian Spectator is becoming less and less Professional.

PEDAGOGICS
Oleg Stefan. To keep the Vertical or Why do we Play “The Metamorhpose”. (Interview by M. Garbuziuk).

THE FIRST STUDIES
Maria Prevo. The Festival of the Good Acting. 
(Portrait of the Stage Director O. Iniutochkin’s Creative Activity).
Jurij Кhvostenko. And Shifone, And Mozart… (Interview by N. Bichuja, M. Romaniuk, O. Tytarenko).

DRAMA
Iryna Chuzhynova. Quo vadis, Malakhij? 

BOOKSHOP
Svitlana Maksymenko. Tested … by the Theatre. 
(Gajdabura V.  Theatre Autograph of the Time. – Kyiv, 2007).
Maria Romaniuk. Obsessed by the Profession. 
(Yearning after the Dialogue. Interviews, Thoughts, Talks, Stories and everything about the Theatre – 
with Eduard Mytnytskyj, and also the Materials about the Theatre. – Kyiv, 2007).
Maya Garbuziuk. “The Magic Crystal” of Kyiv in the Theatre Researcher’s Hands. 
(Veselovska H. I. Kyiv Theatre crossroads in 1900-1910. Theatre Modernism in Kyiv. – K, 2006).
Olena Chajka. The Family Tree of The Olga Kobylianska Theatre of Chernivtsi. 
(Suliatyckyj T. V. The Olga Kobylianska Theatre of Chernivtsi. – Chernivtsi, 2004)
Maya Iliuk. Reading with Kurbas. (From Les’ Kurbas’s Book Collection: the Catalogue / KKSA (Kurbas’s 
Kharkiv State Archives). – Kharkiv, 2007).

INFORMATION
Jurij Velychko. “The Science to a Certain Degree…” (The International Science Conference “Les’  Kurbas 
– is the Theatreman”. – Kharkiv, 2007).
Galyna Perepadia. The Festival “Stage of Humanity” – is something Cherkassy hope for. 
Olga Jasynska. “Asking in Marriage in Marjanivka” – played in Sevastopol.
Galyna Kharkiv. The Little Tour of the Future Actors. 

Переклала англійською Софія Роса-Лаврентій

3.

7.
14.
21.

27.
30.

34.
38.

45.
58.
67.
73.

76.

80.

86.

91.

96.

97.

99.

101.

103.

104.

106.
107.
109.

CONTENTS


