
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ УІ8ИТК ЬУІУ ОИІУЕКЗІТУ
Філософські науки. 2003. Вий. 5. С. 264-272 Рііііох. Всі. 2003. N 5. Р. 264-272

УДК 1 (091) (477)

РЕНЕСАНС В УКРАЇНІ ТА КИРИЛО-МЕФОДІЇВСЬКА ТРАДИЦІЯ
Галина Гумко

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська, 1, Львів 79000, Україна, ка/Но5@/гапко.ІУІУ.иа

Розглянуто Кирило-Мефодіївську традицію в українській духовній культурі
епохи Відродження. Саме вона зумовила появу в другій половині XV ст. оригіналь­
ної та перекладної літератури українською мовою наближеної до розмовної. На її
основі діяли Острозька школа і братства, які розгорнули видавничо-освітню діяль­
ність для збереження та розвитку української культури в умовах католицької експа­
нсії.
Кчючові слова: Кирило-Мефодіївська традиція, ренесанс, культурно-освітні центри.
Порушена у даній статті проблема актуальна в плані утвердження думки

про наявність в українській культурі короткого періоду, який можна назвати Рене­
сансом. Саме в цей період чітко помітна увага до української мови, традицій куль­
тури, що утверджувались в діяльності Острозького осередка, братського руху та
Лаврського гуртка. Цьому сприяла Кирило-Мефодіївська традиція. У науковій лі­
тературі подібних розвідок немає, тому автор поставила за мету прослідкувати
роль Кирило-Мефодїївської традиції в утвердженні світогляду українського Рене­
сансу.

З Ренесансом пов’язане глибоке чуття нереальності. Спосіб мислення, що
начебто відрізняв новітню європейську цивілізацію як від середньовічного хрис­
тиянського світу, так і від неєвропейських цивілізацій, наприклад, ісламу, не мав
ні чіткого початку, ні певного кінця. Довгий час він становив привілей нечислен­
ної інтелектуальної еліти й мав змагатися зі старими й новими конкурентними на­
прямами мислення. Ренесанс був нетиповий і непредставницький, але незмірно
важливий. Гуманістичне мислення, реформаційна теологія, наукові відкриття й
дослідження змусили поступитися вивченню матеріальних обставин, неперервно­
сті середньовічних традицій і народної віри, протиставленої високій культурі. Го­
ловним наслідком нового мислення стала дедалі більша переконаність, що людст­
во здатне опанувати світ, у якому воно живе. На відміну від Середньовіччя, коли в
поглядах переважала страшна тривога з приводу неспроможності, невігластва й
безсилля людини, ренесансні погляди живилися духом визволення та свіжості, по­
родженим кращим усвідомленням людських можливостей [1, с. 489].

Ці ідеї проникають в Україну в XVI ст. Головна істина, з якою зіткнулися
русини в останній чверті XVI ст., була та, що світ — з усіма його найстійкішими
традиціями й інституціями - може змінюватися й таки змінюється [2, с. 116].

Дослідники історії української духовної культури схильні вважати, що кі­
нець XVI - першу третину XVII ст. можна вважати періодом Ренесансу [3, с. 65].
Цей період в Україні знаменує розквіт наук, головним об’єктом вивчення яких 

© Г. Гучко, 2003 



Ренесанс в Україні та Кирило-Мефодіївська традиція 265
стала людина. Як слушно зауважує видатний дослідник-аналітик української
культури Євген Маланюк, “гуманізм приніс із собою проблему вартості людини та
великий інтерес до освіти” [4, с. 52]. Розгорнулися гуманістичні студії (зшсііа
Ьшпапііаз), основною метою яких було осмислення й виховання духовності люди­
ни. Гуманістичні студії включали гуманітарні науки - філологію (граматику, ри­
торику, поетику), історію, моральну філософію (етику), а також музику, медици­
ну, право. Ці науки, на думку гуманістів, найбільше впливали на формування осо­
бистості, утвердження ідеї активності людини.

Серцевиною гуманістичних студій була наука про слово. Відомий українсь­
кий учений В. Горський відзначає, що культурі Ренесансу притаманний “культ
писемного слова”. “Для представників епохи Відродження, слово ототожнюється з
культурою, знаннями й чеснотами. Бути культурним - це означає досконало воло­
діти прекрасним і чистим класичним мовленням. Тому слову відводиться одне з
центральних місць в соціально-політичних доктринах Відродження. Звідси пильна
увага до проблеми вивчення класичних текстів, що, на думку представників рене­
сансної культури, є важливим чинником розвитку культури” [5, с. 25].

Відомо, що саме тоді загострилося протистояння католицизму й право­
слав’я в українській культурі. Католицизм, на відміну від православної церкви,
проводив більш гнучку політику щодо освіти та науки. Відкривалися нові школи,
гімназії, вводилися нові програми, у тому числі - з філософії. Навчання велося рі­
дною мовою й було безкоштовне. Позиції католицизму, як бачимо, зміцнювались.
У цих умовах українська духовна еліта очолила утвердження національної само­
бутності.

Речники ворожих одна одній і незалежних від греків сил - Петро Скарга в
XVI ст. та Арсеній Суханов у XVII ст. - висміювали грецьку науку: Скарга дово­
див, що наука в греків померла й прийшла до “нас, католиків”, а Суханов твердив,
що все найкраще від греків перейшло до “нас, москвичів”. Проте у Львові, Києві
та Вільні греки були потрібні православним, що перебували під загрозою католи­
цької експансії; вони допомагали їм у заснуванні шкіл і навіть у перебудові місце­
вої системи православної ієрархії. Перші такі школи під патронатом князів чи мі­
щан виникли вже в 1580-х р. (тоді як в Москві подібні спроби робилися щойно че­
рез більш як півстоліття); греки ж були серед зачинателів і тут, і там.
Учителювали в цих школах і Кирило Лукаріс, що згодом став царгородським пат­
ріархом, і відомий Арсеній Елассонський - до того, як вирушити в подорож на
північ, де було більше прибутку. Згодом латина приєдналась до грецької мови в
школах і невдовзі затьмарила її. Однак латину вчили з потреби, щоб зробити
кар’єру в католицькій державі, тоді як, “киян не треба було гнати до греки”
(6,с. 114].

Криза в тогочасному українському суспільстві та небезпека втратити свій
традиційний етос спонукали русинів взятися за оновлення суспільного життя та
визначитись у власній (чи не Кирило-Мефодіївській) традиції. І самі проблеми, й
обрані шляхи їх подолання були великою мірою зумовлені розвитком подій на За­
ході. Щоб зберегти свою релігійну, культурну й етнічну самобутність, русини по­



266 Галина Гучко
чали освоювати наймогутнішу зброю загальноєвропейської війни ранньомодерної
доби - друкарський верстат. Проте вплив Заходу аж ніяк не обмежувався цариною
технології. Православні в Україні, перейнявши багато рис релігійної ментальності
протестантів та католиків, так само почали звертати увагу на вивчення Святого
Письма, піднесення рівня письменності й освіти.

Винятковим явищем, яке вибивалося із загальної інерції тогочасного куль­
турного життя русинів і яке, з огляду на свою природу, не могло не мати далеко­
сяжних наслідків, було поступове впровадження в руських землях кириличного
друку. Традиційні засоби дискурсу - рукописні тексти та зводи - зазнали рефор­
маторських впливів. У таких рукописних книгах, як “Псресопницьке Євангеліє”,
“Крехівський Апостол” та й чимало інших “учительних” і “толкових” Євангелій
того часу, біблійні тексти яких скрізь перекладено мовою, близькою до давньоук­
раїнського просторіччя, відчувається новизна релігійних, лінгвістичних та культу­
рних підходів, властива другій половині XVI ст. [2, с. 139].

У 1576-1578 рр. в м. Острозі на Волині князем Костянтином Острозьким
засновано друкарню, школу та літературно-науковий гурток. Князь Острозький
належав до тих українських магнатів, які володіли майном по всій Україні: на Во­
лині, Поліссі, Київщині. Зацікавившись розвитком освіти єзуїтів, Костянтин Ост­
розький організував власним коштом вищу школу з академічною програмою на­
вчання. Палкий прихильник освіти, він вважав, що саме вона дасть можливість
українському народу вести боротьбу за свої національні та релігійні права. З цією
метою К. Острозький відкрив школи і в інших містах — Турові, Володимирі-
Волинському, Луцьку.

Костянтин Острозький організував також друкарню, де множилась церков­
на література, навчальні посібники, світські твори. Перехід на книгодрукування
вимагав критичного перегляду рукописних варіантів книг. Найбільшою заслугою
діячів осередку в Острозі було зібрання потрібних текстів із різних старих руко­
писів для першого повного видання Біблії церковно-слов’янською мовою
[5, с. 286]. Першим здобутком стала “Острозька Біблія”, видана в 1581 році Іваном
Федоровим. В її основу покладено текст Геннадіївської біблії 1499 року. Крім то­
го, члени Острозького наукового гуртка звірили текст Біблії з грецьким перекла­
дом із староєврейської (так званої Септуагінти). Частина текстів була заново пере­
кладена з грецької мови, церковнослов’янські тексти звірялися з грецькими і ла­
тинськими (з Вульгатою). Окремі тексти були заново відредаговані. У цьому
виданні вміщено передмову Костянтина Острозького, два вірші Герасима Смот-
рицького й післямову Івана Федорова. “У всіх країнах нашого роду, мови
слов’янської ні одного не виявилося повного зведення всіх книг Старого Завіту...
І тому через посланців і листами багато далеких країн світу обійшов — Рим, кан-
дійські острови, надто багато монастирів грецьких, сербських і болгарських, дій­
шов навіть до самого апостолів намісника і всієї церкви східної правителя пречес-
ного Єремії, архієпископа Константинополя - нового Риму, патріарха вселенської,
високопрестольної церкви. І всюди прохав я пильно і благав постійно, шукаючи
людей вчених у святих писаннях грецьких та слов’янських, а також текстів добре 



Ренесанс в Україні та Кирило-Мефодіївська традиція 267
виправлених і засвідчених несхибністю. І в цьому всесильний Бог був, як це йому
властиве, милостивий мені сприяти. Бо книг і книжників, як вже було сказано, до
цієї святої справи здобув я достатньо. І разом з ними та іншими багатьма добрими
знавцями Божественних писань досить радившись, спільною порадою і одностай­
ною ухвалою обрав звід старожитнього писання, славної і найглибшої мови і
письма грецького перекладений...” [7, с. 132-133]. Вихід у світ “Острозької Біблії”
став знаменною подією в історії української культури.

Навколо Острозького центру згуртувалися освічені і талановиті діячі украї­
нської культури: Герасим Смотрицький, Дем’ян Наливайко, Йов Княгиницький,
Іван Вишенський, Мелетій Смотрицький (син Г. Смотрицького). Вони ставили за
мету зберегти традиції Київської Русі як основу самобутності української культу­
ри. Саме тут простежується Кирило-Мефодіївська традиція, яка полягає в тому,
що на своїй землі утверджується народ, який має власне світовідчуття, розуміння
свого призначення у світі, відтворює своє бачення смисложиттєвих проблем у ли­
ше йому притаманній мові.

Діячам Острозького центру було властиве загострене почуття патріотизму,
свідченням якого є звернення до витоків писемної традиції в духовній культурі
Київської Русі, започаткованої Кирилом і Мефодієм, східно-патристичної та апос­
тольської традицій, пов’язана з цим інтенсивна діяльність з перекладу та редагу­
вання пам’яток греко-візантійських творів та старослов’янських пам’яток. Автори
перекладів, як і перші слов’янські апостоли Кирило і Мефодій, дбали про чистоту,
правильність та досконалість церковнослов’янської мови. Переклади, на скільки
це було можливо, були дослівні, хоча тексти не були “невільниками” оригіналів.
Діячі Острозького центру обгрунтували спеціальну філософсько-філологічну кон­
цепцію, в основі якої лежало ствердження визначальної ролі церковно­
слов’янської мови як запоруки “чистоти” віри, що повинна слугувати самозбере­
женню українського народу перед загрозою полонізації. На цьому ґрунтується
ствердження ідеї про єдність Логоса й Софії, що спонукає до ретельного аналізу
слова з метою виявлення змісту, прихованого в його глибинах.

З традицією духовної культури княжої доби єднає острозьких книжників і
розуміння філософії та способу її існування. Розвиваючи започаткований у Київ­
ській Русі погляд на філософію як любомудріє, вони визначають її як знання істи­
ни про речі божественні та людські, що здобувається через життя в істині. Звідси
притаманна острозьким діячам відсутність виразного інтересу до логіко-
теоретичного, категоріально-понятійного осягнення істини. Філософські ідеї роз­
робляються в межах синтетичної релігійно-духовної творчості. Але вірність попе­
редній традиції в розумінні філософії та способу її існування поєднується з істот­
но відмінним від попереднього змістом

Острозька школа, досягнувши свого розквіту у 80-х р. XVI ст., уже на поча­
тку XVII ст., після смерті її*  мецената, князя Костянтина Острозького, поступово
занепадає. Нащадки князя прийняли католицтво й не були зацікавлені в діяльності
школи з суто українським спрямуванням. У 1624 р. в Острозі відкрили свій коле­
гіум єзуїти, що прискорило припинення діяльності Острозької школи.



268 Галина Гучко
Традицію Острозького осередка продовжили братства, які виникли в Украї­

ні в останній чверті XVI - на початку XVII ст. як об’єднання заможного населення
міст і за умов поглиблення впливу католицизму стали вогнищами нового суспіль­
ного життя, вели широку культурну діяльність, будували школи, друкарні, сприя­
ли освіті. Братства з’явились у Львові, Києві, Острозі, Галичі, Луцьку, Кам’янці-
Подільському, Немирові, Вінниці та інших українських містах. Центром братсько­
го руху був Львів. Саме в 1586 році укладено статут Львівської братської школи
“Порядок шкільний”, у якому викладено гуманістичні принципи діяльності брат­
ської школи, методику навчання, окреслено програму й виховні засади. Цей статут
ліг в основу педагогіки всіх братських шкіл на українських землях. Ось приклад
вимог статуту: “Дидаскал або вчитель цієї школи мусить бути благочестивим, ро­
зумним, смиренномудрим, лагідним, стриманим, не п’яницею, не блудником, не
лихоїмцем, не сріблолюбцем, не гнівливим, не сміхотворцем, не чарівником, не
вигадником, не срамословцем, не заздрісним, не прихильником єресей, а зразком
благочестя...

Сідати кожен має на своєму певному місці, визначеному за його успіхи: ко­
трий більше знає, сидіти буде на першому місці, хай би і найубогішим був; котрий
менше знати буде, має сидіти на гіршому місці; сказано бо: імущому всюди дано
буде.

Багатий над убогим в школі нічим не має бути вищий, тільки самою нау­
кою, плоттю всі рівні, всі бо ми є во Христі брати, члени одного тіла; жоден із
членів, око руці чи рука нозі не може сказати: не потрібен ти мені... Дидаскал по­
винен вчити і любити всіх дітей однаково, як синів багатих, так і сиріт убогих, і
які ходять по вулиці, милостиню просячи, кожен по своїй силі навчатися може,
тільки не пильніше одного, ніж іншого вчити треба. Написано ж: будь-кому, хто
просить у тебе - дай, і тому, хто хоче взяти в тебе, не забороняй; хочуть бо всі
спастись і в розум істинний прийти... Дидаскал мусить учити і письмово показу­
вати від граматики, риторики, діалектики, музики та інших світських поетів, і від
святого Євангелія, від книг апостольських. Все бо, що написано, написано для
нашого напучення” [8, с. 134-135].

Діячі братств фактично очолили суспільний рух за утвердження традицій
української культури, збереження рідної мови, формування самосвідомості народу
в умовах загострення католицької експансії. Із середовища братств вийшли найак­
тивніші письменники-полемісти, які були своєрідними продовжувачами традиції в
українській духовній культурі, яку започаткували солунські брати Кирило й Ме-
фодій. Катаклізми суспільного життя того часу змусили людину звернути увагу на
умови існування в цьому світі, оцінити свої зусилля, змінити цей світ. Діячі брат­
ського руху замислювались над призначенням людини в земному світі, і це їх пра­
гнення стало основою формування нового ідеалу людини.

Гуманістичний світогляд братств складався на широкій ідейній основі.
Джерелом для них була культурна спадщина греко-античного світу та західно­
європейського гуманізму. Зокрема, тут чітко простежується Кирило-Мефодіївська
традиція Київської Русі, яка базувалася на синтезі західної і східної культур. Опис 



Ренесанс в Україні та Кирило-Мефодіївська традиція 269
бібліотеки Львівського братства свідчить про наявність у ній праць Арістотеля,
Платона, Гесіода, Демосфепа, Еврипіда, Ксенофонта, Піндара, Плутарха, Лукіана,
Овідія, Горація, Цицерона, Йосифа Флавія, Валерія Максима [9, с. 31].

Діячі братського руху творчо засвоювали й переосмислювали ідеї античної
філософії з позицій ренесансного гуманізму. На основі синтезу концепцій анти­
чної філософії та християнства вони обгрунтовували свої погляди, шукали власні
шляхи, висували своєрідні й оригінальні ідеї.

Водночас численні діячі братського руху в силу відомих історичних, куль­
турних та суспільно-політичних обставин у кінці XVI - початку XVII ст. зосере­
дили свою увагу на дослідження та вивчення церковнослов’янської мови. На той
час ідейне протистояння з католицизмом було чітко виражене. І мова виступала як
символ давньоруської культурно-національної традиції. Церковнослов’янська мо­
ва усвідомлювалась як цінне надбання духовної історії народу. Українські діячі
того часу стверджували Кирило-Мефодіївську традицію, яка полягала в духовно­
му єднанні всіх слов’ян. Так, І. Вишенський, відкидаючи намагання єзуїта
П. Скарги занапастити все слов’янське, доводив, що “язьік словенский” є “плодо-
носньйшим из всьх язьїков”, і висунув ідею “святості” церковнослов’янської мо­
ви. Цю ідею підтримували й інші українські вчені того часу. Захарія Копистенсь-
кий, зокрема, підкреслював, що, поряд з грецькою, давньоєврейською та латинсь­
кою, ця мова є “богонатхненою”, і запевняв, що вона придатна для науково-
літературної діяльності - оригінальної та перекладацької. Тут простежується па­
ралель з ситуацією, пов’язаною з діяльністю Кирила й Мефодія, коли їх звинува­
чували латинські місіонери в недопустимості вживання нової слов’янської мови в
літературних перекладах та богослужбах. На той час можна було користуватися
трьома біблійними мовами: латинською, грецькою та єврейською. У відповідь на
звинувачення філософ Костянтин виголосив промову, в якій використав цитати із
Святого Письма, де вказується проповідувати Слово Боже всіма мовами. “Горе
вам книгочіи, фарисеї й лицеміри, яко затираєте царство небесне пред человіки, ви
бо не входите и хотящих внити не оставляєте” [10, с. 110].

Як утвердження Кирило-Мефодіївської писемної традиції у 80-90-х роках
XVI ст. в Україні з’явився комплекс полемічних віршів, пов’язаних спільною іде­
єю боротьби за самобутність та єдність слов’янських народів.

Українські вчені кінця XVI - початку XVII ст. багато уваги приділяли нау­
ково-теоретичному опрацюванню церковнослов’янської мови. Саме на цей період
припадає наукова діяльність Лаврентія Зизанія, Мелетія Смотрицького, Памви Бе-
ринди. Вони прагнули поставити церковнослов’янську мову поруч зі світовими
мовами - латинською та грецькою — і таким чином, засвідчити всесвітньо-
історичне значення східнослов’янської (Кирило-Мефодіївської) традиції, її рівно­
правність з іншими визнаними культурними традиціями християнського світу -
греко-візантійською та латино-римською. Вихід у світ підручника “Граматіка доб-
роглаголиваго єллино-словенскаго язьїка” (Львів, 1591) став важливою подією в
науково-культурному житті України. То був підручник грецької та церковно­
слов’янської мов, укладений учнями й викладачами Львівської братської школи за 



270 Галина Гучко
участю її ректора Арсенія Елассонського, який прибув до Львова із Греції. У книзі
відчутно рівноцінність обох мов.

У передмові до “Граматіки” вказувалось, що граматика € першою із ‘‘семи
вільних наук”. Вона, як ключ, відкриває шлях до вивчення діалектики, риторики,
музики, арифметики, геометрії, астрономії, а ці науки ведуть далі до пізнання фі­
лософії та богослов’я.

У 1596 р. в друкарні Віденського братства з’явилися три навчальні книжки
Лаврентія Зизанія: “Буквар”, “Лексис” та “Граматика словенска”, де автор спробу­
вав осмислити будову церковнослов’янської мови на основі граматичної теорії
свого часу, а також нормалізував правопис східнослов’янського письменства.

Л. Зизаній важливого значення надавав граматиці: “Кожний, хто її вивчить,
зможе добре читати книги слов’янською мовою і без труднощів розуміти їх і пра­
вильно, оскільки вона є ключем, що відкриває двері до розуміння інших наук і
оберігає від різних несподіванок, оздоблює і світлим робить розум людський. З
нею в союзі риторика, поетика разом з чесною філософією і божественним бого­
слов’ям. Без цього не можна упорядкувати добре жодну річ. До того ж без грама­
тики, якщо хто й читає багато, не може бути впевненим у правильності розуміння.
І тому кожному зле є не вміти читати. Як Катон пише: читати і не розуміти напи­
сане, то гординя й сміх” [8, с. 142].

“Граматіка словенска” Л. Зизанія впродовж багатьох років була навчальним
посібником церковнослов’янської мови в братських школах і вплинула на пода­
льший розвиток мовознавства в Україні.

“Лексис” - словник, у якому 1061 слово з церковнослов’янської мови пере­
кладається “простою мовою” - українсько-білоруською літературною мовою, бли­
зькою до розмовної. Іншомовні слова не лише перекладаються, але й тлумачаться,
інколи досить фантастично: “Пелікан, птах - в Єгипті, подібний буслові, який жи­
ве в пустелі, і з яким змії ворогують і дітей його убивають. А він, прилетівши,
клює себе в груди і кров пускає на них. І так діти його оживають. Арістотель мо­
вить у книгах, де про звірів пише: “Той рід пеліканський троякий: одні - високо,
другі - середньо, а треті - низько літають” [8, с. 141].

Справу Л. Зизанія успішно продовжив Памво Беринда. 1627 року в Києві
вийшов у світ український словник “Лексікон славеноросскій”, що містив близько
семи тисяч слів церковнослов’янською мовою з перекладом і поясненнями старо­
українською. Іншомовні слова виділені тут окремо й також перекладені староук­
раїнською мовою. “Лексікон” має елементи тлумачного, енциклопедичного й ети­
мологічного словників. Ось як звучало переднє слово памви Беринди: “Широка і
великославна мова слов’янська. Милостиві пани Балабани, які мають не тільки
твори богословські і гімни церковні, перекладені ними з грецької мови, але й з
Божої літургії та інших таїнств, які тою мовою у Великій і Малій Русі, в Сербії,
Болгарії та в інших землях відправляють. Але ця мова має в собі багато темних
слів і складна для розуміння, чим і сама церква руська багатьом своїм власним си­
нам стала огидна. Зневолений я милостю свого народу, під покровом Богородиці
із ласкою Божою, і з допомогою таких, як я, ревнителів церкви Божої, не зважаю­



Ренесанс в Україні та Кирило-Мефодїївська традиція 271
чи на перешкоди і пам’ятаючи, що заздрість в’їдлива згасне, а праця моя у нащад­
ків вдячність знайде, згромадив у купу назви речей та імена власні людей, гір, па­
горбів, лісів, рік та різних урочищ з різних мов - сирійської, халдейської, єврейсь­
кої, грецької, латинської і власної нашої слов’янської, хоч і не в такому, як це б
належало обсязі. І тут працю мою, сміло кажу тридцятилітню, “Лексікон”
слов’янською мовою названий, а латинською “Декціонар” за благословінням ста­
рших моїх працею, старанням і коштом своїм з друкарні на світ випускаю”
[8, с. 161].

Книга П. Беринди була помітним явищем і в європейській лексикографії
взагалі, адже протягом усього XVII ст. вона являла собою найбільше зібрання
словникового багатства однієї з найпоширеніших і найрозвиненіших мов своєї до­
би - церковнослов’янської, яка в певних галузях була знаряддям освіти й культури
східнослов’янських, південнослов’янських і східнороманських народів”
(Н,с. 118]. Від церковнослов’янської, що була офіційною мовою церкви, посту­
пово здійснювався перехід через книжну літературну мову до живої народної, яка
формувалася як мова національна вже в період Ренесансу.

П. Беринда, зокрема, наполягав на тому, що “простою” українською мовою
.можна писати оригінальні твори й робити переклади з інших мов, утверджуючи
цей погляд своєю діяльністю. Так, у післямові до видання “Тріодіону” (1627 р.),
до якого ввійшли переклади книжною українською мовою окремих проповідей на
моральні теми, П. Беринда звертається до інших слов’янських народів з прохан­
ням - зрозуміти такий новий ( але чи новий?) та важливий захід. Переклад і дру­
кування біблійних текстів живими мовами автор виправдовує тим, що свого часу
отці церкви переклали Св. Письмо з єврейської на грецьку, а згодом — з грецької
на слов’янську.

Діячі братського руху розуміли, що звернення до народної мови сприяло
духовному розкріпаченню народу, виступало істотним елементом формування на­
ціональної самосвідомості, зміцненню патріотичних настроїв у суспільстві.

Література періоду культурно-національного Відродження засвідчує серйо­
зну боротьбу вітчизняних полемістів зі своїм освіченим противником, боротьбу на
основі глибокого наукового вивчення предмета, ґрунтовного ознайомлення з бо­
гословськими та історичними першоджерелами. Такі твори, як “Тренос” Мелетія
Смотрицького, “Палинодія” Захарїї Копистенського, "Пересторога” невідомого
автора та ін. дивують широтою та грунтовністю знань, пробуджують у читачів по­
тяг до навчання. Завдяки їм розповсюджувалося знання не так богословське й це­
рковно-канонічне, як історичне, що свідчило про зростання національної самосві­
домості, зміцнення позицій рідної мови [12, с. 45].

Отже, започаткована Кирилом і Мефодієм слов’янська писемна традиція,
утверджувана діячами Острозького культурно-освітнього осередку та діячами
Львівського братства, служила інтересам формування національної самосвідомос­
ті, налагодженню освіти й книгодрукування рідною мовою, збереженню традицій
культури в період, коли ця традиція опинилася під великою загрозою знищення.



272 Галина Гучко
1. Норман Дейвіс. Європа. Історія. Л., 2000.
2. Груїиевський М. Духовна Україна. К.» 1994.
3. Маланюк Є. Нариси з історії нашої культури. К., 1992.
4. Горський В. Історія української філософії. К., 1997.
5. Шевченко І. Україна між Сходом і Заходом. Л., 2001.
6. Ісаєвич Я. Літературна спадщина Івана Федорова. Л., 1989.
7. Дзюба О., Павленко Г. Літопис найважливіших подій культурного життя в

Україні (X - середина XVII ст.). К., 1998.
8. Матковська О. Джерела формування нового ідеалу людини // Проблема лю­

дини в українській філософії XVI - XVIII ст. Л., 1998. С. 31—46.
9. Чубатий М. Історія християнства на Руси-Україпи. Рим; Нью-Йорк, 1965.
10. Німчук В. Староукраїнська лексикографія в її зв’язках з російською та білору­

ською. К.» 1981.
11. Каїиуба М. Реформаційні ідеї в діяльності братств на Україні (XVI — XVII ст.)

І І Секуляризація духовного життя на Україні в епоху гуманізму і Реформації.
К., 1991. С. 45.

І<І^ТАІ88АМСЕ ІИ СККАІМ£
АІЧО ТНЕ С¥К¥ЬО-МЕРНОВІ¥’8 ТКАОІТІО1Ч

Наїупа НисЬко
IVап Егапко N01'10 паї 11пі\>егзііу о/Ьуіу, Сіпіуегзуїеіх’ка 8іг., 1

Ьуіу 79000, Пкгаіпе, ДІоз@/гапкоЛуіу.иа

ТНе СугуІо-МерЬодіу’8 ігадйіоп іп Іке Пкгаіпіап Кепаіззапсе сиііиге І8 ипсіег
сопзідегаїіоп, \мЬісЬ саизегі ап арреагапсе ої Оте огі£іпа1 апд Ггапзіайопаї Іііегаїиге.
Кеу погсіз: СугуІо-МерИосііу’з ігадійоп, Кепаіззапсе, сиііигаї апд едисаїіопаї сепігез.

Стаття надійшла до редколегії 31. 01. 2002
Прийнята до друку 10. 05. 2003


