
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ УІЗИУК ЬУІУ ІЛПУЕВВІТЇ
Філософські науки. 2003. Вип. 5. С. 111-119 Рііііоз. Всі. 2003. N5.Р.111-119

УДК 165.191

МІФ І КОМУНІКАТИВНА ФУНКЦІЯ ФІЛОСОФІЇ
Олена Гунька

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська, 1, Львів 79000, Україна, ка/Иоз@/гапко.ІЛу.иа

Характеристику комунікативної функції філософії доповнено розглядом при­
роди та функцій міфа, символу, знака як філософських і світоглядних категорій.
Проаналізовано їх взаємозв'язок і взаємозумовленість. Підкреслено зростання їх
значимості в умовах сьогоднішньої глобалізації та актуалізації загальнолюдських
цінностей.
Ключові слова: міф, символ, знак, комунікація.

В аналізі історичного призначення філософії та ролі в сучасному суспільст­
ві, дослідженням комунікативної функції її поталанило менше, ніж розкриттю, на­
приклад, світоглядної, методологічної, аксіологічної та інших. Ще менше маємо
робіт, у яких би розглядалась роль міфа в процесі соціальної комунікації, оскільки
акцентуючи увагу на міфі, як історично першому типові світогляду, відповідно й
соціально-комунікативна роль його обмежувалась рамками історично перших ти­
пів людських спільнот. Особливо виразним такий підхід спостерігається у філо­
софській літературі марксистсько-матеріалістичної орієнтації. Слова К. Маркса
про те, що в прогресивному ході історії міф через необхідність витісняється нау­
кою, і по сьогодні визначають свідому, а чи неусвідомлену парадигмальність ба­
гатьох робіт. Як наслідок, комунікативна роль міфа виглядає в них неактуальною,
слабко пов’язаною з запитами сучасності.

На наш погляд, суттєвий аналіз сучасних соціально-комунікативних проце­
сів потребує доповнення його розглядом ролі співвідношення “міф-символ-знак”
як на рівні міжособистісних відносин, так і на рівні відносин між великими соціа­
льними групами. Такий висновок диктується самою природою та комунікативни­
ми особливостями виділених феноменів, які в українській філософській традиції
відіграють доволі помітну роль. Варто згадати хоча б філософсько-світоглядну по­
зицію Г. Сковороди, Т. Шевченка, П. Юркевича, О. Потебні, чітко виражені екзи-
стенційні мотиви в творчості В. Стефаника, М. Коцюбинського та інших, у тому
числі і сучасних, майстрів українського письменства.

Усіх їх об’єднує шанобливе й бережливе ставлення до високого духовного
світу людини як до багатоманітної, але нерозривної цілісності раціональних та
чуттєво-емоційних моментів, ігнорування бодай одного з яких загрожує втратою
самої духовності, підміною її ерзацами бездуховності, розрахованими хоча й на
тимчасове, часто разове, але масове споживання.

Щодо сприйняття й відношення до світу як цілісного, переживання його (а
переживання неможливе без почуттів і емоцій ) як “свого” провідну роль відігра- 

© О. Гунька, 2003



112 Олена Гунька
ють такі духовні формоутворення, як міф і символ. Вони за природою своєю не
можуть бути нецілісними. Чи зберігається за ними ця провідна роль і в сьогодні­
шньому відношенні людини до світу як цілісності? Що означає світ як цілісність
для людини?

Однією з особливостей освоєння світу сучасною людиною є те, що “світ”
надзвичайно розширив свої географічні межі. Ще для багатьох людей кінця XIX -
початку XX століття “свій” світ не простягався далі свого села, а сусіднє сприйма­
лося вже як не “своє”, чуже [1, с. 51]. Сьогодні “своїм” є світ-країна, світ-
континент, світ-уся земна цивілізація. Сьогодні людина відчуває себе причетною
до будь-якої соціально значимої проблеми, де б вона не виникла — чи в Ічкерії, чи
в Македонії, чи в США. Сьогодні світ виступає ареною буття загальнолюдських
цінностей, і це відчувається кожною нормальною людиною. Першопочатково таке
відчуття фіксується чуттєво-емоційним рівнем свідомості, як гносеологічно пер­
винним, і лише в результаті подальшого осмислення розвивається до рівня теоре­
тичних форм з їх логічно-раціональним змістом. Шлях факту свідомості від чуттє­
во-емоційного рівня до теоретичного є загальною закономірністю людського пі­
знання.

Такою ж загальною закономірністю є й переживання отриманого результа­
ту. Тобто, у процесі пізнання чуттєво-емоційний компонент його ніколи не зали­
шається остаточно десь там позаду, а є атрибутивним моментом будь-якої стадії
пізнавального процесу. Цей момент може бути більш-менш вираженим, але
обов’язково зберігається. Саме завдяки йому забезпечується переживання люди­
ною світу (як “свого”, так “чужого”) з відповідною переживанню реакцією, яка
набирає форми символічного відношення до певної конкретної проблеми.

Символічне відношення, символ, символіка - це категорії, які є часто вжи­
ваними як у теорії культури, мистецтві, науці, релігії, філософії, так і в сфері по­
всякденного спілкування. В останньому випадку ними деколи позначають дії не­
справжні, умовні, ілюзорні. Таке розуміння символу може бути некритично пере­
несене зі сфери буденної свідомості на теоретичний рівень і вилитись у дещо
скептичне, а то й відверто негативне ставлення до нього як філософської і світо­
глядної категорії.

Тому необхідно підкреслити, що символ — це не просто плід уяви самої по
собі, а він завжди є смисловим відображенням якогось буття і не є чимось цілком
самостійним. Смислове ж відображення не лише узагальнює “щось”, але й веде за
межі цього “щось”. Осмислення такого виходу “за межі” вимагає логіки безперер­
вного становлення, логіки саморуху й саморозвитку, тобто діалектичної логіки, а
не логіки конечних форм мислення.

О. Лосєв дає таке визначення символу: “Символ є принципом нескінченного
становлення із вказівкою на всю ту закономірність, якій підкоряються всі окремі
точки даного становлення” [2, с. 35]. Таким чином в один і той же час символ є
чимось фіксованим і однозначним, оскільки він є “закономірність”, і разом з тим
він є безкінечністю точок свого становлення, що надає можливість неоднозначно­
го його трактування. Багатозначність символу ніби застерігає про можливі непо-



Міф і комунікативна функція філософії 113
розуміння неосмисленого його використання, попереджає про необхідність теоре-
тично-виваженого до нього відношення, оскільки одні й ті ж дії (речі) можуть ма­
ти різний смисл для представників, наприклад, різних культур, вікових та інших
соціальних груп, професій тощо. І навпаки, один і той же смисл може передавати­
ся різними речами.

Багатовимірність символу зростає тим більше, чим більшу сферу людських
відносин він охоплює, чим вагомішою стає його соціально-історична значимість.
Особливо це стосується всесвітньо-історичних символів, “вже на одному Прометеї
видно всю залежність його смислових функцій від соціально-історичних форма­
цій, які часто надавали йому цілком невпізнаваного вигляду” (О. Лосєв) [2, с. 291].
Цю ж властивість символу підкреслює і Я. Голосовкер: “Гегель, наслідуючи Пла­
тану, і німецькі філологи, наслідуючи Регелю, звинуватили Прометея і виправдали
Зевса. Маркс і Шлегель - виправдали Прометея і звинуватили Зевса. Гете і Шеллі
виправдали Прометея: перший відкинув Зевса, другий - його скинув. Шеллінг ви­
правдав обох. Ніцше як філософ відмовився від ролі судді” [3, с. 1 ІЗ].

Такі різні підходи й оцінки одного й того ж символу вустами людей геніа­
льних не лише показують багатовимірність символу, вони ще й можуть і спанте­
личити будь-кого, породити сумнів щодо спроможності символу виразити спільну
мету, об’єднати цією метою як принципом усі одиничні точки (інтереси та прак­
тичні дії індивідів) нескінченного становлення, про яке йде мова у прийнятому
нами лосєвському визначенні символу. Але зводити зміст символу до чистої реля­
тивності аж ніяк не можна. У цьому переконує аналіз його взаємозв’язку з іншими
близькими по змісту, “сусідніми” категоріями, у тому числі - і з міфом. Саме у
взаємозв’язку проявляється зміст філософської категорії, і в той же час її зміст та
місце в системі категорій зумовлюють тип взаємозв’язку та його особливості.

Останнім часом усе частіше починає вживатися термін “знакова подія”,
яким позначають подію, що містить у собі подальші смислові її прояви в іншому
місці й з іншими учасниками, але в руслі основної ідеї тої події, яка визначена як
знакова. По суті, спостерігаємо заміну категорії “символ” терміном “знакова по­
дія”, останній вживається як синонім символу. Таке слововживання має певні під­
стави, адже символ завжди виражається у певній знаковій формі як мовній так і
немовній. Тобто “знакова подія” виступає першоначалом розгортання приховано­
го в ній символічного змісту і озовнішнення його різноманітних проявів. Таким
чином, не існує різних і несхожих Прометеїв, він залишається одним і тим же, а є
різні прояви його як символу, які визначаються типом культури, конкретно - істо­
ричними умовами, інтересами, ментальністю та екзистенцією носія й можливого
коментатора символу. Ці чинники піддаються більш-менш однозначному пояс­
ненню й допомагають бачити Прометея, як Прометея: різняться ж бо Протей і
Прометей.

Природа знака та його функції не збігаються з природою та функціями сим­
волу. Знак - це насамперед знак певної реальності, яка передує людині, тобто зна­
ходиться у зовнішньому відношенні до неї. Людина не живе в знакові, він для неї
ніколи не є “моїм”, він завжди знак “для мене”. Природа знака - роз’єднувати лю­



114 Олена Гунька
дей, як, наприклад, знак переходу дороги розділяє людей на пішоходів і водіїв, а
військові знаки - на командирів і підлеглих і т. д.

На відміну від знака, символ - це сама реальність, у якій перебуває, живе,
екзистенціює людина, він повністю зберігає субстанційну тотожність буття і його
мисленної конструкції, тобто остання така ж реальна для людини, як і саме буття.
Символічне мислення “являє собою пряму протилежність картезіанському методу,
бо це відмова розділяти реальність, прагнення ніколи не вдовольнитися частковою
відповіддю, прагнучи пояснень, які охоплювали б усю сукупність явищ”
[4, с. 434]. А це зумовлює об’єднуючу роль символу. Вона простежується протя­
гом усієї історії людства, починаючи з найперших відомих нам символів. Таким є,
наприклад, „тотем”, який символізував нерозривну єдність індивіда та роду і був
предметним втіленням родової самосвідомості архаїчних спільнот. Ця ж функція
притаманна й тим символам, які покликані до життя потребами сьогодення. Ана­
лізуючи духовну ситуацію в США після трагічних подій 11 вересня 2001 року,
американські журналісти відзначають, що знищення тероризму стало для країни
державним і громадським символом єднання нації перед лицем жахливої загрози.
До цього можна додати, що не лише національним, але й міжнаціональним.

Як бачимо, що роль символу можуть виконувати не лише матеріальні речі,
що символом можуть бути і ідеальні формоутворення. В наведеному прикладі си­
мволом є прагнення знищити тероризм, забезпечити безпеку населення відповід­
ними практичними діями, вибір і конструювання яких є похідним від духовного
феномена “прагнення”. Такий символ виражається певними знаками: плакатами,
демонстраціями, теле- і радіопередачами, газетними статтями, розмовами між лю­
дьми і т. д. Ці знаки різні, але вони виражають один і той же символ. Тобто сим­
вол - це і не слово, і не образ, і не метафора, і не поняття, і не емблема, малюнок
чи знак. Символ - це трансцендентне, що виражається з допомогою названих
форм, смисл, що не зводиться до жодної з них.

Символ - це живе відношення, що містить в собі невичерпне багатство чут­
тєво-емоційного світу людини. Об’єктивувати можна лише знак цього відношен­
ня, а не саме відношення як таке. Бо “об’єктивувати” — означає зафіксувати в кон­
кретній речі, у конечних просторово-часових вимірах і в результаті зробити пред­
метом споглядання. Об’єктивовані знаки символічного відношення є не що іншого
як символіка; вона може за певних умов перерости в символ, але й може залиши­
тись на рівні знака.

Чуттєва наповненість символу не лише консолідує людей, вона є також збу­
дником до практичних дій, оскільки будучи відображенням, символ не є відобра­
женням чогось тільки зовнішнього щодо людини (тут він виступає у перетвореній
формі як знак), а є відображенням самого переживання людиною свого відношен­
ня до життєвозначущих предметів. Це означає, що символ не береться і не засво­
юється як вже існуючий десь у готовому вигляді, а виробляється кожною особою,
соціальною групою, нацією, набуваючи при цьому значення принципу їх практич­
них дій.



Міф і комунікативна функція філософії  115
Побудовані на раціональних засадах з урахуванням соціальних інтересів

практичні дії можуть призводити до різних, часом протилежних наслідків. Якщо
практичні дії орієнтовані на реалізацію в індивідуальних, групових і національних
цінностях цінностей загальнолюдських, то вони відповідають глибинній гуманіс­
тичній сутності призначення людини як особистості. Тоді вона постає “спрямова­
ною до світу й до інших людей, злитою з ними в єдиному пориві до універсального
(виділено нами - О. Г.). Інші особистості жодним чином не обмежують її, вони -
запорука її буття та розвитку. Особистість існує лише через “іншого” і знаходить
себе лише в “іншому” [5, с. 39]. Ця спрямованість на “іншого”, постійна відкри­
тість “Я” для “іншого” є рухом і положенням самого буття особистості або ж ко­
мунікацією. “Коли комунікація послаблює свою напруженість або приймає спо­
творені форми, - продовжує свою думку Е. Мунье, - я втрачаю своє глибинне “Я”
[там само].

Утрата комунікації означає втрату людиною відчуття цілісності свого світу;
відчуженість до інших продукує і відчуженість до самої себе, заводить людину в
стан такого душевного неспокою, який може набирати навіть хворобливих психі­
чних форм, спонукає до пошуку того, що могло б замінити втрачене, відновити
першопочаткову цілісність. У реальному житті такий пошук може увінчатись
сприйняттям людиною нових міфів та символів, закликів до руйнації і спотворен­
ня універсального, загальнолюдського в ім’я інтересів певних політичних партій,
соціальних груп, націй, чиї інтереси, буцімто, і є дійсними інтересами особистості.
Сприйняття ерзац-міфів підсилюється виключно цинічним психо-ідеологічним
тиском на свідомість людини; у її духовність буквально вмонтовуються стереоти­
пи й шаблони мислення бездумного виконавця; усе що сприяє комунікативній
відкритості, підтримці в ній творчого начала, нейтралізується або ж просто зни­
щується.

Усе це є характерною рисою практики всіх без винятку тоталітарних імпер­
ських режимів, існування яких базується на підкоренні інших держав і народів, на
геополітичних амбіціях і без цього просто неможливе. Історія свідчить, що у ви­
падках захоплення чужих територій, ворогом номер один для загарбників є дер­
жавна й національна символіка поневолених народів, знищення й утрата якої веде
до втрати національної культури, історичної пам’яті й самосвідомості народу, що
значно полегшує його колонізацію. А на тому місці, яке займала вироблена тися­
чоліттями національна символіка, насаджується нова, штучно створена, яка теж
використовує знаки як земного так і астрального плану, але вже в перекрученому і
сфальсифікованому вигляді.

Серед багатьох чинників, які могли б унеможливити чи, принаймні, посла­
бити трагічні наслідки таких агресивно-антигуманних дій, у сучасній філософії
виділяються такі: людина не повинна бути просто пасивним слухачем - вона му­
сить постійно й активно вести діалог зі своєю трансценденцією; до того ж, кожен
свій виклик, вихід у зовнішнє вона повинна перевіряти власного екзистенцією.
Саме такого висновку доходить у філософії комунікації К. Ясперс; “Екзистенціа­
лізм - це гуманізм” - так назвав одну зі своїх праць Ж.-П. Сартр. Як бачимо, від­



116 Олена Гунька
повідальність за те, що вибирає людина, К. Ясперс покладає на саму людину, а
М. Гайдеггер підкреслює значення влади буття, часу, епохи. Він закликає повер­
нутися до буття і, критикуючи класичні форми метафізики, у цьому поверненні
явно тяжіє до античності й у цілому - до архаїки. Невипадково його філософські
шукання порівнюють з пошуками нової міфології.

Не вдаючись до детального викладу інтерпретації Гайдегтером головної те­
ми своєї філософії - питання про смисл буття, - відзначимо, що він, як і К. Яс­
перс, пов’язує поняття про буття зі структурою екзистенції. Він вводить поняття
“Вазеіп”, тобто такого людського буття (екзистенції), яке інтенційно спрямоване
на буття, є трансцендентним, відкритим, раціонально невизначуваним. Вазеіп є
ірраціональною реальністю, відкритою всій нескінченній множинності можливос­
тей людського існування. Отже, воно є своєрідною мікромоделлю світу, мікроко­
смосом, усеохопним і всезагальним. “Така загальна “всеохопність” Оазеіп, - під­
креслює І. Бичко, - вказує на його духовний характер, виявляє його як певного
роду “свідомість”. Але це ще “дорефлективна” свідомість, подібна до первісної
свідомості, яка ще не розділяє образ і річ і, відповідно, слово і річ. Саме такою єд­
ністю образу (слова) й реальності (буття) є міф (міф давні греки тлумачили як
“упорядковуюче” світ слово на відміну від “логоса”, що є вже “впорядкованим"
словом, відповідним “впорядкованому” світові)” [6, с. 269]. Атрибутивною харак­
теристикою Вазеіп є присутність у світі, який завжди є світом людини, світом вза­
ємовідносин її не лише з речами, але й з іншими людьми; Оазеіп — це комунікати­
вно наповнена екзистенція.

До новітніх форм екзистенційної філософії відносять і сучасну герменевти­
ку, яка чітко проголошує мову (слово) конкретним втіленням реальності (буття).
“За Гадамером, мова є тим фундаментальним рівнем буття, який без вагань можна
назвати мовною конституцією світу. Її можна уявити як історично-діяльну свідо­
мість, що є випереджуючою схемою всіх наших пізнавальних можливостей. Тим
самим екзистенційна філософія повертається на грунт міфологічного тлумачення
реальності” [6, с. 274]. Подібну позицію в цьому питанні займає Л. Вітгенштайн:
“Ми повинні перебрати всю мову... В нашу мову вкладена ціла міфологія”
[7, с. 255, 257].

Однією з найбільш фундаментально розроблених теорій міфа, його співвід­
ношення з мовою, у тому числі з мовою символів і знаків, є концепція О. Лосева.
Перегукуючись в основних своїх рисах з концепціями Шеллінга, Геґеля, Потебні,
Кассірера, Гуссерля та згаданих вище мислителів, вона в той же час є цілком ори­
гінальною й самобутньою (нею пронизана вся творчість філософа).

Виходячи з учень Лосева, будь-яка існуюча культура є нічим іншим, як роз­
робкою і втіленням у життя тих чи інших міфів, що є її основою. Окрім того, міф -
“основа і опора будь-якого знання, і абстрактні науки можуть існувати лише за­
вдяки тому, що вони мають ту повнокровну і реальну базу, з якої вони можуть че­
рпати ті або інші абстрактні конституції” [8, с. 163]. У загальному вигляді наше
відношення до світу є відношенням до нього як до зовнішнього і внутрішнього.
Внутрішнє проявляється у зовнішньому. Формою такого безпосереднього прояву 



Міф і комунікативна функція філософії 117
є вираз. Уже сам термін “вираз” вказує на активний напрямок внутрішнього у бік
зовнішнього, на самоперетворення внутрішнього у зовнішнє, це є “синтез і тотож­
ність внутрішнього і зовнішнього, самототожна відмінність внутрішнього і зов­
нішнього" [9, с. 423]. О. Лосєв приймає три основні види виразу, виділені Шеллін-
гом у його “Філософії мистецтва”.

Для першого характерною є перевага внутрішнього над зовнішнім. Тут вну­
трішнє (ідея) повністю підкоряє собі зовнішнє, використовує його для того, щоб
виявити лише себе для самого себе. В цій формі виразу загальне виступає таким,
для якого одиничне є несуттєвим, незначущим, не вартим уваги. Такий вираз є
схемою; найпростішим прикладом його може бути будь-який механізм. У ньому
дана загальна ідея, а всі частинки, з яких він складається (усі ці шестерні, гвинти­
ки тощо), нічого нового до ідеї не додають. Ідея механізму цілком байдужа до ко­
жної з цих одиничностей, вона дає лише свій метод їх механічного об’єднання. У
сфері суспільного життя прикладом такого виразу, у якому внутрішнє (загальне)
переважає часткове (одиничне) і в цій своїй перевазі загальне набирає форми бай­
дужості й презирства до своїх одиничностей, є тоталітарне суспільство. Зрозуміло,
що можливості відкритої комунікації одиничностей у ньому різко обмежені.

Другою формою виразу є алегорія. Це такий вираз, у якому, навпаки, зовні­
шнє має переваїу над внутрішнім. Зовнішнє виглядає більш реальнішим, повні­
шим і цікавішим, ніж внутрішнє - ідеальне. Прикладом виразу, у якому зовнішнє
- образ є розписаний, розмальований, приковує до себе увагу - це байка. Ось чо­
му, щоб не втратити остаточно свою ідею, вона обов’язково закінчується мораль­
ним повчанням. Суспільство, у якому часткове (приватні інтереси) відсуває на за­
дній план головне (загальнонародні, загальнонаціональні, загальнодержавні інте­
реси), - це суспільство соціального хаосу.

Третя форма виразу - символ. На противагу схемі й алегорії, “тут ми знахо­
димо повну рівновагу між “внутрішнім” і “зовнішнім”, ідеєю і образом, “ідеаль­
ним” і “реальним” [9, с. 426]. Принципом взаємодії цих опозицій у символі є взає-
мозумовлення, взаємодоповнення, взаємозбагачення.

Е. Кассірер, як відомо, розглядав людину як істоту, яка творить символи,
зокрема, найважливіший серед них - слово. Проблема природи слова, проблема
“мова - мислення”, співвідношення “слово - символ” аналізуються також і О. Ло­
севим. В роботі “Філософія імені” він відходить від традиційного ототожнення
слова й думки, у якому слову відводилась скромна роль її знеосібленого носія.
Навпаки, він дає характеристику слова як світоглядно-філософської категорії, як
того, без чого людина залишається бранцем самої себе, є принципово антисоціа­
льною й некомунікабельною, а значить і не унікальною, не індивідуальною: “Тає­
мниця слова в тому і полягає, що воно - знаряддя спілкування з предметами і аре­
на інтимної і свідомої зустрічі з їх внутрішнім життям ” [8, с. 39].

Витончений діалектичний аналіз еволюції слова від такої його першопочат-
кової смислової іпостасі, як ейдос, а через логос - до понятійного змісту символу
й міфа, дозволив йому зробити висновок (яким би не дивним здавався він матеріа­
лістично деформованій свідомості), що міфологія, як логос міфа - це перша й ос­



118 Олена Гунька
новна наука про буття, а міф (ідеться не про міф взагалі, а про конкретний ось-тут
даний міф) завжди є особистість; кожна ж особистість у свою чергу — міф. Не мо­
жна не помітити смислової тотожності між “ось-тут - буття” (Оазеіп) Гайдеггера і
“ось-тут - міф” Лосева. Уважне співставлення їх поглядів приводить до логічного
висновку: “У Лосева, здавалося б, таж послідовність: міф увінчує собою еволюцію
смислу й переростає в Ім’я. Але “Філософія імені” зовсім не пропонує вам повер­
нутися до архаїки, її пафос - у подоланні в раціональному недостатньо раціональ­
ного, у прориві до діалектично-надраціонального. Не безіменна стихія (у Гайдег­
гера - “ерайгніс”. - О. Г.), а Ім’я виявляється центром тяжіння діалектичного ру­
ху” [10, с. 10].

Філософію XX століття образно іменують філософією слова, однак не буде
принципової помилки, якщо до цього додати: “і міфа та символу”, бо саме в них
слово найповніше проявляє свою таїну, і міф — цю “одну з найважливіших катего­
рій сучасного життя” (М. Еліаде) - сучасна філософія комунікації через необхід­
ність мусить включити у свій предмет.

1. Попович М. Мировоззрение древних славян. К., 1985.
2. Лосев А. Проблема символа и реалистическое искусство. М., 1976.
3. Голосовкер Я. Логика мифа. М., 1987.
4. Леві-Стросс К., Ерібок Д. Зблизька і здалеку / Рюс Ж. Поступ сучасних ідей:

Панорама новітньої науки. К., 1998.
5. Мунье 3. Манифест персонализма. М., 1999.
6. Бичко А., Бичко І., Табачковський В. Історія філософії: Підручник. К., 2001.
7. Випігенштеїін Л. Заметки о “Золотой ветви” Дж. Фрззера // Историко-

философский ежегодник. М., 1989.
8. Лосев А. Диалектика имени // Из ранних произведений. М., 1990. С. 11—192.
9. Лосев А. Диалектика мифа 11 Из ранних произведений. М„ 1990. С. 393—599.
10. Доброхотов А. “Философия имени” на историко-философской карте XX века

//Лосев А. Ф. Философия имени. М., 1990. С. 5-10.



Міф і комунікативна функція філософії 119

М¥ТН АІЧО СОММШІСАТІУЕ ЕІЛЧСТКЖ ОР РНІЬО8ОРН¥
ОІепа Нип’ка

Іуап Ггапко іїаііопаї Упіїегзіїу о/Ьчії, Ііпічегзуїеізка 8іг., 1
1л>іч 79000, Іікгаіпе, /ЇІО5@/гапко.Ічіч.иа

ТЬе соїлтипісаііуе Гипсііоп оГ рЬііозорЬу із сЬагасіегізегі аз \уеіі аз іЬе паіиге
апсі Гипсїіоп оҐ туїЬ, зутЬої апсі зі§п аз рЬііозорЬісаі апсі \уог16уіє\у саїе^огіез. ТЬеіг
іпїеїтеїаїіоп апсі паіигаї деіегіпіпасіоп аге апаїузесі. ТЬеіг іпсгеазіп^ зі£пійсапсе іп (Ье
сопсіизіоп ої сопіетрогагу £ІоЬа1ізаііоп апсі асіиаіізаііоп оГ Ьитап уаіие із етрЬазізесі.
Кеу у\>огсІ5: тусії, зутЬої, зі^п, соттипісаііоп.

Стаття надійшла до редколегії 20. 10. 2001
Прийнята до друку 10. 05. 2003


