
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ У18ИТК ЬУІУ ІЛЛУЕРЗІТУ
Філософські науки. 2003. Вин. 5. С.38-52 РННох. Всі. 2003. N 5. Р. 38-52 

“ДОГМАТИЧНИЙ СУД НАД ФІЛОСОФІЄЮ”:
С. БУЛГАКОВ, П. ФЛОРЕНСЬКИЙ, В. ЕРН 1 ЇХНЄ СТАВЛЕННЯ

ДО ГЕГЕЛІВСЬКОЇ ФІЛОСОФІЇ
Тимофій Мотренко

Інститут філософіїім. Г.С.Сковороди НАН України,
Київ, вул.Трьохсвятительська, 4

Проаналізовано погляди С. Булгакова, П. Флоренського, В. Ерна на філосо­
фію Гегеля. Розкрито специфіку підходів представників релігійної філософії до геге­
лівської системи як зразка націоцентричної філософії.
Ключові слова: конкретний идеализм, „всеединство”.
Філософія „всеєдності” („всеєдінства”) Володимира Соловйова окреслила

нові підходи до вирішення фундаментальних світоглядних питань. Вона, звісна
річ, не могла не породити низку нових проблем, що так активно обговорювали
представники української та російської релігійної філософії кінця XIX - початку
XX ст.

Одна з таких проблем стосувалася можливостей суто філософськими засо­
бами адекватно осягнути сутність буття, його глибинну природу, закономірності
та рушійні сили розвитку. Зазначимо, що ця проблема має реальні підстави, вона
об’єктивно постає перед мислителями незалежно від того, до якого філософського
напряму вони належать. Однак у межах релігійної філософії подана проблема на­
буває особливо гострих форм, оскільки в цьому разі розглядають віру як важливі­
ше джерело і засіб осягнення дійсності, ніж розум. З огляду на це і виникає питан­
ня про розмежування функцій віри і розуму, що вже містить у собі так чи інакше
тенденцію до обмеження “сфери компетенції” розуму.

В українській та російській релігійній філософії цю тенденцію досліджува­
ли, головно С. Булгаков, П. Флоренський і В. Ерн, які виступили з критикою філо­
софського розуму, його надмірних претензій на повне й адекватне осягнення фун­
даментальних основ буття. Це був свого роду “догматичний суд над філософією”.

Варто зазначити, що головним відповідачем на цьому “суді” опинився Ге-
гель. Зокрема, саме проти гегелівської філософії, її панлогізму, її претензій на аб­
солютну істину передусім спрямовані критичні стріли названих вище мислителів,
в одних випадках - прямо, як у С. Булгакова, в інших - опосередковано, навіть за­
вуальовано, як у П. Флоренського, який по суті, навіть не згадує імені Геґеля, хоча
весь пафос його вчення має аптигегелівське спрямування. Втім, як відомо, вони
були далеко не першими серед тих, хто критикував гегелівський панлогізм і абсо­
лютний ідеалізм. Те, що відрізняє їх від інших критиків Геґеля, — це більш чи
менш чітко виражене визнання того, що головні вади гегелівської філософії вод­
ночас є вадами філософії як такої.

Т. Мотренко. 2003



“Догматичний суд над філософією”...39
Найчіткіше ця тенденція виявлена у Сергія Миколайовича Булгакова (1872-

1944), що зумовлено, перш за все, особливостями його духовної еволюції. Він
пройшов дуже складний і довгий шлях у розвитку свого філософсько-релігійного
світогляду. Можна сказати, що його духовна еволюція продовжувалася все життя.
Вихований в умовах глибокої релігійності, що панувала в родині його батька-
священика, він пережив у семінарії духовну кризу, яка обернулася довгим пері­
одом відданості ідеалам „науковості”. Подібно до багатьох його сучасників він
надовго потрапив у полон марксистської теорії, став знаним економістом і актив­
ним учасником соціал-демократичного руху. Подальший розвиток його поглядів
(„Від марксизму до ідеалізму”) відбувався під впливом трьох чинників: знайомст­
ва з Є. Трубецьким, „відкриття” В. Соловйова і Ф. Достоєвського, тісного збли­
ження з М. Бердяєвим, П. Струве і С. Франком, С. Булгаков влився в потік росій­
ського „релігійно-філософського Ренесансу”. Переходом до „ідеалізму”, однак,
його духовна еволюція аж ніяк не закінчилася. До смерті світогляд С. Булгакова
розвивався в напрямі щораз чистішої православної релігійності. „Два гради”, „Фі­
лософія господарства”, нарешті, програмна праця „Світло невечірнє” — ось твори,
що стали найважливішими віхами в процесі руху „від марксизму до ідеалізму”. У
дуже важливий для розуміння трансформації поглядів С. Булгакова „кримський
період”, що передував його висланню за кордон у 1922 р., він написав принципову
працю „Трагедія філософії”, яка ознаменувала собою остаточний відхід мислителя
від філософіє!' в її чистій формі. Подальша творчість перебувала під визначальним
впливом богословських інтересів. Дві „богословські трилогії” С. Булгакова, ство­
рені в еміграції, відображають його складні софіологічні пошуки, що супроводжу­
валися гострою догматичною полемікою. Підсумком особистої духовної еволюції
стало цілковите сприйняття соборного досвіду православної церкви.

М. Бердяєв цілком справедливо зазначав про те, що С. Булгаков є видатним
представником того типу релігійної свідомості, для якого „характерна невтолена
жага повернення, втеча від сучасності в материнське лоно Церкви, вічне повер­
нення в християнство, яке ніколи не може бути завершене” [1, с. 583]. Природним
проявом цих прагнень стало прийняття- С. Булгаковим 1918 р. священства.
С. Булгаков - священик, і цим визначено дуже багато в його духовній біографії.
Ми маємо прекрасне свідчення, залишене самим С. Булгаковим: „Навіть у стані
духовного здичавіння в марксизмі я завжди релігійно нудився, ніколи не був бай­
дужий до віри. Спершу вірив у земний рай, але трепетно, іноді зі сльозами. Потім
же, починаючи з певного моменту, коли я сам собі це дозволив і вирішив сповіду­
вати, я швидко, різко, рішуче пішов прямо на батьківщину духовну з країни дале­
кої: повернувшись до віри в „особистого” Бога (замість безособового ідола про­
гресу), я повірив у Христа, якого у дитинстві возлюбив і носив у серці, а потім і в
„Православ’ї'”, мене потягло у рідну церкву владно і нестримно. Однак минули ще
роки, під час яких ця думка і бажання про повернення в дім Отчий залишались у
мені ще безсилими, потаємним стражданням було оплакуване моє повернення.
Воно відбувалося, звичайно, не тільки в серці й у житті, а й у думці, із соціолога я
перетворювався на богослова (із вдячністю згадую духовний вплив Достоєвського



40 ____________________ ________ Тимофій Мотренко

і В. Соловйова в ці роки). Але одночасно в душі піднімалося і бажання, що таємно
теж ніколи не вгасало, повного вже повернення до рідної домівки, із прийняттям
священства. У ці роки я називав себе іноді в бесіді з друзями „зрадником вівтаря”.

єні ставало недостатньо зміни „світогляду”, „левітська” моя кров говорила що­
раз владніше і душа жадала священства, рвалася до вівтаря” [2, с. 37] Це свідчення
дуже Ц'нне, тому що відображає на глибинне духовне підгрунтя розвитку світо-
™ЯДУ. Улгакова. до якого б етапу його творчості ми не зверталися, називати йо-

,,філософом у прямому значенні слова навряд чи коректно. Про це варто
но=;Р03ГЛЯДаЮЧИ й°г° °ЦІНКИ гегелівської філософії, адже дуже часто, ви-
фією як такою™ 3 ПрИВ0ДУ Ф1ЛОСОФП Гегеля, С. Булгаков вершив суд над філосо-

чись розглянуті^питя дух0ВН01 еВ0ЛІ°Цн С. Булгакова варто пам’ятати, намагаю-
зазначимо «і ПР° Можливий вплив Гегеля на цю еволюцію. Відразу ж
г ґ ’-Щ Я-0Г0 ”геґельянського” періоду в його творчості не було хоча з
С бХк "узХ:“Я’г,0ЖНа СКа3аТИ- ”ВЧаСН0” ’ його блискуче
його закоолонне ре ЗНаВ Н,мецьку фйюсофію. Почасти цьому сприялознінен^^Оасщ>єм?Д^імеНЯ ДЛЯ "ІДГОТОВ™ ДО "Р°Ф“°Р-<ого звання, хоча*його

С. Булгакова хвилювали іншИнтеХиОф1'наукове'Н'ОВаТИ “Є Варт°: У ЦЄЙ ЧаС
(1898-1900) - писав він  пппв Р ' ”Наукове Університетське відрядження
країну соціал-демок-пятії ; Л° М дНЄ’ звичайно, насамперед у Німеччину як
швидкі розчарування і мі^сй’0*13^ » ЛЄ тут'то’ ВСУПЄРЄЧ очікуванням, почалися
дія російсьХ марТ^'“ ”“?™д -™-ріи1ати ПО всіх швах” [2, с. 36]. „На-
вдав: у працях опу6пі™Ли’ • В Булгакова Г• Плеханов, надій не випра-
хід від марксизму У іткпми ИХ ?1СЛ.Я повеРнення в Росію, явно простежується від-
СЯ на німецьку філософію дуже^^вно.13^3^ Д° ІДЄаЛІЗМу” С* Булгаков °™Рав-

збірника3 Від маХ^іГям^11711*1-00^ -В ЦЄ.? ЧЙС В’н ч*тко висловився в передмові до
завжди був безсумнівній» Д° 1Д^алізму ; «Повинен зізнатися, що Кант для мене
Кантом а не навпаки” 131 -каРКСа’ *Я вважав за необхідне перевіряти Маркса
ною в сєрєловинй " 11‘ Д1бН1 .кантіанські симпатії були, як відомо, не дивн­

ою в середовищі тодішньої соціал-демократії. Дуже важлива для розуміннятрансформації поглядів С. Булгакова стаття к? вая<лива для розуміння
орії прогресу” буквально рясніє посиланими нV РНИКа ’’ Пр°бЛЄМИ ТЄ'
оригінальністю й інколи змушують Хата ЕнД ’ ЯК‘’ °ДНаК’ ™ ВИріЗНЯЛИ^
випали шоло утппіиип^:” у згалати Енгельса, незважаючи на всі критичні
Гегеля зокрема стала свогпіЛРКСИСТСЬК01 теорі1* Німецька філософія, і філософія

Р ’ р. рідним містком, що дола змогу С Булгакову перейти змарксистського берега на грунт пелігійчгтї я • ,.. Іу ПУЛ1 г ...
* • ...иу 1 релігійної філософ ї Про не зазначав В. Акулінін:

„Основи, проблеми теорії прогресу” - стали свого роду орієнтирами на його
„кружному шляху . Філософський вектор був заданий тим ^ перепробувавши
ус, в.дт.нки критицизму від Ріля до Віндельбанда. Б~в попрямував „за Кан­
та”  через Ф.хте, Шеллшга. Гегеля. Гартмана - до Соловйова система якого і по­

стала перед ним як останнє слово філософського розвитку" [4 с: Ю].



“Догматичний суд над філософією".,.41
Справді, німецька філософія для С. Булгакова досить тривалий час відігра­

вала роль своєрідного медіатора, посередника між економічним матеріалізмом і
софіологією, яка формувалася під впливом В. Соловйова. Прикладом цього може
слугувати його докторська дисертація „Філософія господарства” (1912), стосовно
якої С. Хоружий дуже вдало зауважив: „Філософія господарства” — рідкісне спо­
лучення православної релігійності, політекономічних тем і філософського арсена­
лу відразу всіх німецьких класиків - Канта, Гегеля, Шеллінга...” [5, с. 6]. Зазначи­
мо, що в цій праці за досить частого згадування Гегеля особливої уваги удостоє­
ний Шеллінг, якому навіть присвячено окремий параграф.

Зокрема, С. Булгаков висловив, без сумніву, неординарну думку про мож­
ливий зв’язок натурфілософії Шеллінга з марксизмом: „Проблема „економічного
матеріалізму”, або вплив господарства, а в ньому природи, на людину і, у свою
чергу, людини на господарство, а в ньому на природу, є насамперед проблема на­
турфілософська і тільки через філософське непорозуміння школа Маркса бере собі
в хрещені батьки ідеалістичного інтелектуаліста Геґеля, не помічаючи, що для її
цілей незрівнянно більш придатний натурфілософ Шеллінг” [6, с. 63].

Взагалі, якщо говорити про спосіб повернення С.Булгакова до Геґеля в пе­
ріод переходу „від марксизму до ідеалізму”, то його можна описати словом .зга­
дування”. Звертався він до Геґеля часто, однак робив це, немов кажучи про речі
загальновідомі, його оцінки абсолютно спокійні, як у тих випадках, коли він від­
дав йому належне, так і в тих, коли він писав про ідеї Геґеля, що не витримали пе­
ревірки часом. „У Гегеля досягнута була вершина філософської спекуляції, і його
філософія панувала, хоча і короткочасно, у всіх найважливіших галузях думки.
Потім настала катастрофа метафізики. Виправдалися пророчі слова Гегеля, який
писав у передмові до „Логіки”: „Якщо наука з’єднається зі здоровим глуздом (до
якого Гегель завжди ставився з презирливою іронією), для того, щоб викликати за­
гибель метафізики, мабуть, може постати дивне видовище: стане можливим бачи­
ти освічений народ без метафізики, подібний до різноманітно прикрашеного ко­
лись храму без найдорожчої святині”. Те, що Геґель вважав малоймовірною мож­
ливістю, стало дійсністю незабаром після його смерті, і більш ніж півстоліття
можна було бачити це „дивне видовище” [7, с. 301-302] - писав 1903 р.

•С. Булгаков. Він уважав, що сучасна йому епоха переживає нове метафізичне під-
інесення, причому „філософія Соловйова є в моїх очах поки що останнім словом у
«світовій філософській думці, її вищим синтезом” [7, с. 303], а „пульс могутньої
/думки Геґеля і дотепер б'ється в марксизмі” [7, с. 303]. Впродовж наступних
іп’ятнадцяти років в оцінках С. Булгакова мало що змінилося, якщо не брати до
>уваги остаточної відмови від спроб прощупування пульсу в марксистського трупа.

Навіть в опублікованому 1917 р. літературному шедеврі С. Булгакова - кни-
з»і „Світло невечірнє”, що була, за визначенням автора, „родом духовної автобіог­
рафії або сповіді” [8, с. 6], філософію Геґеля оцінено ще досить традиційно, хоча
е:моційний тон у судженнях про „люциферичний екстаз”, „який власне кажучи є
піафосом гегельянства”, свідчить про явну зміну настрою.



Тимофій Мотренц)
42_____________ _______________________________________________ ____ .. .

Для С. Булгакова, заклопотаного питанням про природу релігійної евщомо-
сті, філософія Гегеля - продукт протестантського раціоналізму, породження
впевненого розуму, переконаного в абсолютній здатності до богопізнання. „/Для
Гегеля, - писав він, - філософська вірогідність вище релігійної, точніше, вона
складає вищий її щабель, перебуваючи із нею в одній площині. Ця думка у Геґоля
виникає із загального його переконання, що можлива абсолютна система, яка була
б не філософією, а вже самою Софією, і саме такою вважав він свою власну сис­
тему [8, с. 77]. Показовим, однак, у цій праці є те, що С. Булгаков не просто вкотре
відтворює традиційні обвинувачення на адресу гегелівської системи. Вади гегелів­
ського вчення для нього є лише наслідком корінної вади філософії як такої, Ш°
мислить себе як автономне і самоцінне духовне утворення. Якщо колись
С. Булгаков був заклопотаний пошуком нової філософії, здатної перебороти супе­
речності, що найчіткіше виявилося у вченні Гегеля, то тепер критика гегелівської
системи привела його до переоцінки погляду на природу філософії як такої. „Вза­
галі „філософія”, - писав він, - в абстрактному, а тому і претендуючому на абсо­
лютність розумінні - є раціоналістичний іманентизм у відриві від цілісності релі­
гійного духу, є специфічно німецьке породження, що має корені свої в
протестантизмі”.

Насправді ж, у супротив Геґелеві, релігійна вірогідність суттєво інша, ніж
філософська, оскільки віра відмінна від дискурсивного мислення, а міфологема
від філософеми... Повертаючись до нашої вихідної проблеми - чи можлива релі­
гійна філософія і як вона можлива, - ми повинні рішуче зазначити: якщо справді в
філософуванні є деяке „розумне відання”, безпосереднє, містично-інтуїтивне ося­
гнення основ буття, іншими словами, своєрідний філософський міф, хоча і позба­
влений яскравості й барвистості релігійного, то будь-яка справжня філософія мі­
фічна й остільки релігійна, і тому неможлива іррелігійна, „незалежна”, „чиста” фі­
лософія” [8, с. 77].

Отже, критикуючи Гегеля за фактичне підпорядкування релігії філософії.
С. Булгаков дійшов висновку, що єдино можливою формою філософії може бути
філософія релігійна. Як бачимо, він уже безконечно далеко відійшов від колишніх
ідеалів „наукової філософії”. Проте, як уже зазначено, перехід до „ідеалізму був
лише етапом у його духовній еволюції. Наступним цілком природним кроком на
шляху до побудови цілісного релігійного світогляду в С. Булгакова стало розчару­
вання в можливості взагалі відшукати для філософії істинну форму, сумнів у легі-
тимності самого її існування. Роки перебування С. Булгакова в Криму (1918-1922)
стали часом остаточного відходження мислителя від „філософії”. Підсумком цьо­
го процесу стала його праця „Трагедія філософії (філософія і догмат)
1921), У якій філософія Гегеля - об’єкт спеціального аналізу: критикуючи 1 егел .
С. Булгаков розкрив внутрішню трагедію філософії як такої. т^лгаков

Уже коротке вступне слово „Від автора” свідчить про те, ідо С.
покинув філософський грунт і судив філософію „ззовні”. Він відмовився від у ~
рішніх критеріїв істинності філософії і порушив питання про її РЄЛ*Г1^”НОВІТНЬОЇ
дання. Питання це, однак, суто риторичне, тому що для нього „історія н 



“Догматичний суд над філософією”...43
філософії виступає у своєму справжньому релігійному єстві, як християнська єре-
сіологія, а остільки і як трагедія думки, що не знаходить для себе виходу... Догмат
християнський як не тільки критерій, але й міра істинності філософських побудов
- таким є іманентний суд над філософією, яким вона сама себе судить у своїй іс­
торії й у світлі якого, за словами Гегеля, діє ЇУек^езсЬісЬіе ізі АУеІідегісЬі”
[9, с. 311].

Ця теза про „єретичність” філософських систем у С. Булгакова виявляється
богословським обрядженням старої ідеї В. Соловйова про „абстрактні начала”, із
тією тільки відмінністю, що для С. Булгакова „єретичність” є властивістю, на яку
філософія приречена за своєю природою. Якщо пам’ятати, що Наігезіз („єресь”) це
обрання частини замість цілого, однобокість, то „це обрання („єресь”), визначає
мотив і характер філософської системи, робить її як тезою, так і антитезою стосо­
вно інших систем і тим включає в ланцюг діалектики думку, у яку зробив спробу —
і притому не безпідставну - вмістити всю історію філософії Гегель. Усі філософ­
ські системи, які тільки знає історія філософії, являють собою такі „єресі”, свідомі
і явні однобічності, причому в усіх їх один бік хоче стати всім, поширитися на
все” [10]. „Еретичність” філософії визначена вже ілюзією можливості побудови
моністичної системи світу, здатної вичерпати собою всю повноту істини.

Історія філософії є не просто історія ілюзій, це трагедія, що закорінена в не­
здійсненності самого філософського задуму. І філософія Гегеля, на думку
С. Булгакова, демонструє цю трагедію з граничною повнотою. „Справжній мисли­
тель, - писав він, - так само як і справжній поет (що врешті-решт те ж саме), ніко­
ли не бреше, не вигадує, він цілком щирий і правдивий, і, однак, доля його - па­
діння. Тому що він забажав системи: іншими словами, він захотів створити (логі­
чно) світ із себе, із свого власного принципу - „будете як боги” — але ця логічна

.дедукція світу неможлива для людини. І насамперед з причин, які поза людською
іволею і здатностями розуму містяться: світ нерозумний у такому смислі, у якому
зхоче його осягти ,дедукуючи” філософія, філософська система як така, що має
класичне і граничне вираження в Гегелеві. Точніше, хоча у світі і панує розум, але
же можна сказати, що все дійсне розумне, і розум зовсім не є єдиним, вичерпним і
ввсесильним будівельником світу, яким його мимоволі сповідує всяка філософська
система, що вибудовує світ” [10, с. 312].

Якщо розум, зазначив С. Булгаков, припускає наявність ступенів у самому
сюбі (здоровий глузд, практичний розум), то чому він відмовляється визнати поряд
ізз до-розумним ще і над-розумне, „заумне”? Єресь і виявляється наслідком праг-
неення до раціоналізації надраціонального, того, що розуму уявляється антиноміч-
ни-ім. Наприклад, єресями оберталися різні прагнення до раціоналізації, до привне-
сегння монізму в ідею троїстості, що є, на думку С. Булгакова, в основі „самови-
Зніачення думки”: „1) іпостась або особистість; 2) ідея або ідеальний спосіб, логос,
дміисл; 3) субстанційне буття як єдність усіх моментів або станів буття як реалізо­
ваного всього. Я есмь Щось (потенційно все) — це формула, що виражає судження,
^постить у собі в скороченому вигляді не тільки схему сущого, але тому і схему іс-
<орії філософії” [10, с. 314-315]. Ці три, за богословським визначенням



44 Тимофій Мотренко
С. Булгакова, „нероздільні і незлитні” елементи відтворюють структуру судження:
підмет - присудок - зв’язка. Залежно від того, який із цих елементів проголошу­
вала чільним та чи інша система філософського монізму, вона виявлялася або іде­
алістичною (похідною від підмета або суб’єкта), або панлогістичною (похідною
від присудка), або реалістичною (у різних формах похідних від зв’язки - безосо­
бового божества). Вищою формою „філософії абстрактного присудка” - панлогіз­
му для С. Булгакова є філософія Геґеля.

Хоча коренями своїми „філософія присудка” сягає до платонівського вчення
про ідеї, однак, на думку С. Булгакова, саме Геґель „є у своєму роді єдиним ради­
кальним пан логістом" [10, с. 317]. „Філософія Гегеля, - писав він, - ...є класичним
і цілком закінченим вченням войовничого панлогізму, чистої присудковості, само­
го себе мислячого мислення. Це геркулесові стовпи філософічного дерзання, до
яких може досягнути упоєна і сп’яніла своєю силою думка, це - екстаз думки і
водночас людинобожеська несамовитість, ідеалістична хлистовщина” [10, с. 356].

Цікаво, що аналіз гегелівського „панлогізму” С. Булгаков грунтував на його
протиставленні „ідеалізму” Фіхте, мислителя, якого несправедливо забували. На
думку С. Булгакова, Геґель опинився в становищі, значно важчому, ніж Фіхте,
який спробував вивести з іпостасі „Я” об’єктивність, „не-Я” як присудок. Геґель,
що виходив з безособового, мислячого самого себе мислення, виявився взагалі не
здатним зрозуміти індивідуальну природу „Я”, бачачи в ньому тільки абстрактну
загальність. Однак річ не тільки в тому, що Гегель не зумів осягнути природу „Я”
- „займенника як вказівного містичного жесту” [10, с. 356], проблема полягає, пе­
редовсім, у тому, що ,Л” (як би його не розуміли) взагалі не може бути дедукова-
не, виходячи з принципів гегелівської системи.

Усе ліпше зі створеного Гегелем, на думку С. Булгакова, пов’язане саме з
панлогізмом, який знайшов своє вираження в „Феноменології” і „Логіці”. З панло­
гізмом пов’язана перша проблема його вчення: неможливість виведення суб’єкта з
предиката. З моністичним спіритуалізмом пов’язана друга проблема: неможли­
вість виведення реальності з мислення. Гегелівський перехід до природи вражає
своєю ірраціональністю. „Цей ірраціональний провал, - зазначив С. Булгаков, -
дає поняттю подальшу можливість (у філософії природи й історії) переборювати
цю ірраціональність, яка, однак, має неоціненну якість реальності. Система отри­
мує смисл цілком спіритуалістичний, замість ідеї і поняття явно стає „дух”, суб­
станція і філософія Гегеля перетворюється в метафізичний еволюціонізм”
[10, с. 362-363]. С. Булгаков постійно наголошував на двоїстому складі гегелівсь­
кого вчення, зазначаючи про те, що справжню цінність має лише його панлогізм:
„Весь інтерес, значущість, навіть одиничність і грандіозність філософського екс­
перименту міститься саме в ,Логіці”, тільки „Логіка” робить Геґеля гегельянцем"
[10, с. 364], „панлогізм ,Логіки” і спіритуалізм подальшої філософії суть зовсім
різні системи, між собою не зв’язані, причому по-філософському цікава, значна й
оригінальна тільки перша” [10, с. 465].

Проблемою, однак, виявляється те, що саме „найцікавіше, значне й оригіна­
льне” обернулося проти самого Геґеля: „Споконвічним своїм задумом - войовни­



“Догматичний суд над філософією”,..____________________________________________45
чого і абстрактного панлогізму - він замкнув себе в безповітряному підземел­
лі” [10, с. 489]. Гегелівські ірраціональні стрибки від поняття до „інобуття” „зали­
шаться назавжди в історії прикладом не тільки логічної сваволі, але і філософсь­
кого розпачу, втечі з тенет своєї власної системи” [10, с. 365].

Філософію Гегеля С. Булгаков уважав грандіозним експериментом, що за­
кінчився трагічною невдачею. Трактуючи гегелівську філософію в богословських
термінах, він називав її таким же моноіпостасним вченням, як і філософія Фіхте, з
тією лише різницею, що у Фіхте єдиною іпостассю виявилася перша, а в Гегеля -
друга. І тим самим становище Гегеля виявилося значно складнішим, „тому що пе­
рша іпостась є початком, із неї, справді, виходить рух, хоча нею і не обмежується.
Навпаки, перетворення другої іпостасі в єдину, а отже, і в першу, із якої почина­
ється рух до двох інших моментів субстанціального відношення, супроводжується
потворностями й утрудненнями вкрай особливими” [10, с. 365].

Остаточний висновок С. Булгакова, який у чомусь нагадує вирок собору,
скликаного з приводу гегелівської єресі, звучить так: „Такий метафізичний обрис
вчення Гегеля. 1 воно є типовою філософською єрессю у тому смислі, що воно
ґрунтується на довільному і свавільному обранні одного з моментів триєдиної
субстанції, саме логічного, із підпорядкуванням йому всіх інших. У результаті ви­
никає філософське савелліанство, моноіпостасність, що діалектично перетворює
себе в триєдність. ...І це єретицтво приводить його філософствування до трагічно­
го зриву, і система розсідається, зсередини не будучи зв’язаною, за недостатністю
філософських начал” [10, с. 367].

Однак якщо зазнав невдачі філософський задум Гегеля - навряд чи не найг-
рандіозніший задум в історії філософії, чи свідчить це про те, що істина троїстості
взагалі закрита для філософії? Відповідь С. Булгакова гранично ясна: ,Догмат не є
відповідь самого розуму, яка була б розуму іманентна як його власне породження,
догмат даний розуму трансцендентно, тобто одкровенням, хоча він може бути
освоєний або, принаймні, такий, що освоїться розумом” [10, с. 426].

З подібними висновками ми стикаємося вперше. Ніхто з російських мисли­
телів із такими мірками до філософії Гегеля, як, утім, і до філософії взагалі, ще не
підходив. Зазначимо, що на час створення С. Булгаковим „Трагедії філософії” по­
дібне „догматичне” розуміння філософії в Росії вже зароджувалося. Однак все ж
таки позиція С. Булгакова вирізняється безумовною незвичністю.

Справді, дотепер ми мали справу з досить широким діапазоном оцінок геге­
лівської філософії. Якщо перерахувати всі обвинувачення і докори на його адресу,
що пролунали з численних таборів російської думки - від слов’янофілів і держав-
ників до нігілістів і „гегельянців”, - може скластися вельми дивовижна картина,
багато чого зі сказаного з його приводу виявиться несправедливим і просто поми­
лковим. Однак усе це говорили, так би мовити, за адресою: у Гегелеві бачили фі­
лософа і критикували його на філософському ґрунті. Непорозуміння, що виникали
все-таки, - явище цілком нормальне в історії філософії, адже вони були наслідком
зіткнення нехай різних, але філософських позицій. До Гегеля прикладали більш-
менш адекватні мірки.



46 Тимофій Мотренко
Роздуми С. Булгакова викликають запитання: а з якої, власне, речі філосо­

фія Гегеля повинна відповідати християнській (точніше, як свідчать останні глави
„Трагедії філософії”, православній) догматиці? Чи погодився б Гегель із тим, що
головним завданням філософії є обґрунтування догмата троїстості? Чим савеллі-
анство Фіхте ліпше савелліанства Гегеля, та й про яке тут савелліанство взагалі
можна говорити? Ці питання можна продовжувати, але всі вони будуть зводитися
до одного: наскільки взагалі правомірний подібний єресіологічний (або, ширше,
догматичний) підхід до філософії?

І Гегель, і Фіхте, мабуть, відповіли б на нього негативно. Однак досвід роз­
витку російської релігійної філософії свідчить: подібний підхід давно треба було
очікувати. Вже у В. Соловйова богословський і філософський компоненти світо­
гляду співіснували аж ніяк не мирно. З одного боку, як мислитель християнський,
В. Соловйов не міг не філософствувати про питання догматичні. З іншого боку,
роблячи це, він залишався філософом і впадав у гострі догматичні суперечності.
Філософи - представники „раціоналістичного” табору - дорікали йому в „місти­
цизмі”, вкладаючи в це слово абсолютно негативний зміст. Його критики, що пра­
гнули до збереження догматичної ортодоксальності, обвинувачували його в „пан­
теїстичних спокусах”, обожненні тварин, спробах раціональної дедукції трійці, а
причиною цього часто називали приховане або явне гегельянство, схильність до
„розумових схем” і .діалектичного конструювання”. Якщо суперечності між філо­
софією і богослов’ям мали настільки серйозні наслідки у В. Соловйова-мислителя,
відверто кажучи, далекого від конфесійної ортодоксальності, то треба було очіку­
вати, що в його послідовників, які зробили рішучий вибір на користь православ’я,
виникне принципова потреба вибору між Православним Догматом та істиною фі­
лософуючого розуму.

Для С. Булгакова вибір на користь Догмата став наслідком довгої і, як свід­
чать його власні визнання, болючої еволюції. Від початкової переконаності в під­
ставах „наукової філософії” судити все й уся він дійшов до необхідності суду над
самою філософією. Відходячи від філософії, він розставався багато з чим у собі
самому: він відмовлявся від того, що дуже добре знав і дуже довго сповідував. Ле-
гітимність догматичного суду над філософією в нього не викликала сумніву: тут
вища форма духовного досвіду вгамовувала невиправдані домагання філософсь­
кого розуму. Говорити про те, наскільки виправданий такий суд взагалі, — річ явно
безглузда, настільки ж безглузда, як і спроба навернути в християнство за допомо­
гою богословських аргументів. Важливо те, що для С. Булгакова цей суд мав аб­
солютні права. І тим більш показово, що головним об’єктом суду він робив філо­
софію в її німецькій і, передусім, гегелівській формі.

Як ми бачили, протягом декількох десятиліть ніякої напруженості у став­
ленні С. Булгакова до Гегеля не було. Йому не потрібно було звільнятися від геге­
льянства, яким він ніколи не страждав, Гегель ніколи не належав і до його філо­
софських антагоністів. І, проте, у відході від філософії С. Булгаков звертався саме
до нього. Це зайвий раз свідчить про те, що навіть на початку XX ст. для російсь­
кої свідомості Гегель залишався філософом „за перевагою”, „втіленою філософі­



“Догматичний суд над філософією”... 47
єю”. Дуже часто критичні стріли, які випускали на адресу гегелівського „раціона­
лізму”, „панлогізму” тощо, були спрямовані саме у філософію, і за антигегельян-
ським пафосом приховувався просто-напросто пафос антифілософський. На від­
міну від багатьох російських критиків Гегеля (як, утім, і „гегельянців”), С. Булга-
ков надто глибоко знав його, щоб не усвідомлювати цього. Тому в книзі
„іманентного суду над філософією” він і звертався до Гегеля.

Наскільки ж виправданий „догматичний” суд над Гегелем? Для людини, що
прийняла істину євангельську, цей суд не тільки виправданий, а й необхідний:
адже це суд над мислителем, що відкрито проголосив панування над тим, чим він
не володів, - абсолютною істиною.

Наскільки виправдане догматичне прочитання філософії Гегеля? У Росії, де
в Гегеля раніш повірили, ніж вивчили, де Гегеля частіше сповідували, ніж розумі­
ли, - абсолютно виправдане. Треба зазначити: якщо догматично-єресіологічний
суд над Гегелем і є специфічно російським явищем, то підхід до Гегеля як до „ре­
лігійного типу”, використовуючи слова, сказані С. Булгаковим про Маркса, на За­
ході вже давно набув поширення. Про ознайомлення С. Булгакова з неогегельян-
ською літературою, яка пропонує „теологічну” інтерпретацію Гегеля, свідчить
текст „Трагедії філософії”. Ця книга містить також кількаразові посилання на „Фі­
лософію Гегеля як вчення про конкретність Бога і людини” І. Ільїна - працю, що
містить блискучу спробу виявити релігійні джерела гегелівського вчення. Можна
не розділяти його догматичного пафосу, але неможливо не погодитися з тим, що
обвинувачення С. Булгакова на адресу гегелівського вчення влучать у ціль. І в іс­
торії критики Гегеля в Росії вони безумовно є новим і оригінальним явищем. Хо­
ча, ще раз повторимо, у .догматичному” підході до філософії він був не самотній.

„Єресіологічний” і „догматичний” погляд С. Булгакова на філософію зму­
шує пригадати ідеї, що декілька років до того вже висловлював його близький
друг й однодумець у „суперечці про Софію” священик Павло Олександрович
Флоренський (1882-1937). П.Флоренський був також глибоко переконаний у то­
му, що догмат троїстості є пробним каменем істинності будь-якої філософської
системи. Це задається вже самою природою істини: „Істина є єдиною сутністю в
трьох іпостасях” [11, с. 49]. .Догмат троїстості, - писав він, - стає загальним ко­
ренем релігії і філософі?’ [12, с. 822]. П. Флоренський, який прагнув у творчості
до граничної реалізації ідеалу церковності, пішов ще далі: від догматичного об­
грунтування філософії він зробив крок до її культового обгрунтування. „Філосо­
фія, - зазначав він у „Філософії культу”, - самою сутністю своєю є не що інше, як
розуміння й усвідомлення розумного, ...пренебесного, трансцендентного світу; але
МИ знаємо ЙОГО, цей СВІТ, ТІЛЬКИ ЯК культ, ЯК втілення горнього СВІТ)' в наших кон­
кретних символах. Філософія є тому ідеалізм, але не думками зайнятий, а конкре­
тним спогляданням і переживанням розумних сутностей, тобто культу. Так визна­
чається, попередньо, той напрямок думки, захисником якого хотілося б мені бути:
конкретний ідеалізм" [13, с. 126]. Подібний „культоцентризм” світогляду
П. Флоренського аніскільки не перешкоджав йому створити філософське вчення,
визначальними рисами якого були християнський платонізм, символізм та ідеаліс-



48 Тимофій Мотренко
тичний реалізм. Поряд із темою про Софію, до стійких мотивів його філософської
творчості належать проблеми антиномічності мислення, діалектика як метод філо­
софії, філософія імені. У розробці цих проблем П. Флоренський активно звертався
до різноманітного філософського (і не тільки філософського) матеріалу. У цьому
разі впадає в вічі майже повна відсутність навіть згадувань імені Гегеля, не кажу­
чи вже про серйозний аналіз його вчення.

Зокрема, П. Флоренський багато і дуже емоційно-напружено писав про Ка­
нта. „Боротьба" П. Флоренського з Кантом - одна з найяскравіших сторінок в іс­
торії „страшної ідіосинкразії до кантівської філософії", якої зазнавала російська
думка [14, с. 51]. У разі потреби він звертався до Беме, Лейбніца, Шеллінга і на­
віть Мендельсона, але немов не пам’ятав про Гегеля. Вражає практична відсут­
ність згадувань про Гегеля в розгляді тем, обговорення яких, здавалося б, немож­
ливе без звернення до Гегеля, наприклад, у його міркуваннях про діалектику. На
сотнях сторінок творів П. Флоренського доводиться буквально розшукувати ім’я
Гегеля, причому навіть у ліпшому випадку нічого принципового відшукати не
вдасться. Наприклад, у дуже важливій для розуміння філософської позиції П.
Флоренського праці „Зміст ідеалізму" він згадував про Гегеля як про типового
представника „приреченого на номіналізм” західного мислення, обґрунтовуючи це
тим, що в „Феноменології духу" Гегель (ідеаліст!) вважав за можливе замінити
поняття ідеї поняттям сорту, класу [15]. Подібні випадки, однак, - рідкість, і ство­
рюється враження, що без подібних непринципових згадок про Гегеля
П. Флоренський цілком міг би обійтися.

Про причини подібної „неуважності" до Гегеля з боку П. Флоренського мо­
жна лише гадати. На нашу думку, корені цього сягають скоріше ідейно-
світоглядного, ніж теоретичного підґрунтя. Мабуть, Геґель для П. Флоренського
настільки яскраво уособлював своїм вченням „розумове розтління” і „оземляніння
душі” [15, с. 73] Заходу, що став для нього вже поза критикою. Можливо, на став­
ленні до Гегеля позначилося його складне ставлення до В. Соловйова: перебуваю­
чи від В. Соловйова в безумовній філософській залежності, П. Флоренський її всі­
ляко заперечував. Не виключено, що відторгуючи на рівні свідомих установок
В. Соловйова, він „витиснув” і соловйовське „гегельянство”. Це, однак, лише при­
пущення, які пояснюють далеко не все: адже з іншим втіленням усіх можливих
філософських вад - Кантом - П. Флоренський полемізував більш ніж активно.
Втім, це пояснюється тим, що „війна з Кантом”, яка велася в російській філософії
вже давно, до моменту розквіту філософської й богословської творчості
П. Флоренського, що збіглася з початком першої світової війни, досягла в Росії
свого апогею. Заради справедливості треба зазначити, що повернення до творчості
інших героїв цієї „війни” свідчить про те, що зосередження уваги на критиці Кан­
та аж ніяк не припускало забуття Гегеля.

Прикладом цього може бути творчість ще одного близького друга
П. Флоренського - Володимира Францевича Ерна (1882—1917). Вихований у сім’ї"
батька-лютеранина, що поєднував у собі кров шведських, німецьких, польських і
російських предків, В. Ери, охоплений неослов’янофільським пафосом, буквально



“Догматичний суд над філософією"...49
ввірвався в російське філософське життя, вістря критики він спрямував на .захід­
ництво” і „германство”, що нібито пустило корені в російській філософській сві­
домості. Вся його невелика за обсягом літературна спадщина буквально пронизана
пристрастю боротьби з західницьким „раціоналізмом” і „втратою буття - меоніз-
мом”. Захищаючи духовну спадщину сходу, тип світогляду, який у нього одержує
назву „логізму” (від .Логос”), він висловив чимало різких і часом несправедливих
міркувань про західну думку, міркувань, які з початком війни набули неприкрито
германофобського характеру. Іноді це доходило до гротескних форм: у читачів де­
яких його статей, що ввійшли у збірник „Меч і хрест”, могло скластися враження,
що Кант - прямий винуватець світової війни. Про характер його творчості так пи­
сав Г. Флоровський: „Він завжди саме бореться, б’ється, і не стільки з Заходом
узагалі, скільки з новітнім Заходом і західництвом, із „монізмом” сучасної і всієї
нової європейської думки, відірваної від буття, що втратила відчуття природи. І
його завданням стає звільнення з-під влади уявного і тільки переживаного, повер­
нення до буття, прорив знову до вічної і справжньої дійсності” [16, с. 489].

Проте настрої „боротьби” послужили не ліпшу службу Ерну-філософу. „Ер-
ну дуже заважала палкість його характеру, - зазначав В. Зеньковський, - у філо­
софії він нерідко ставав публіцистом, що дуже знижувало його філософську про­
никливість. Не кажучи вже про його статтю „Від Канта до Круппа”, яка прогримі­
ла свого часу (в епоху війни 1914—1918 рр.), і його прекрасну статтю „Час
слов’янофільствує”, що з’явилася в ті ж роки, навіть спокійніші статті, зібрані в
книзі „Боротьба за логос”, часто шокують читача претензійністю і необґрунтова­
ністю. Наприклад, головне для книги протиставлення гасіо і Іо^оз, незважаючи на
численні спроби сформулювати ясніше їхню різницю, так і залишається лише
програмою нездійсненого філософського задуму” [17, с. 459]. Оцінкам В. Зень-
ковського не можна відмовити в справедливості. Судження В. Ерна про філосо­
фію „Заходу” більше яскраві, ніж глибокі.

Безумовно, найбільше від В. Ерна діставалося Канту. Канта Ерн не любив і
своїх почуттів не збирався приховувати. Тому природно, що його судження про
Канта, до якого він звертався десятки разів, найчастіше попросту шокували слуха­
чів його доповідей і читачів його статей. Велика спокуса навести хоч деякі з них,
але це абсолютно не вкладається в рамки теми нашого дослідження.

Що стосується Гегеля, то хоч висловлювання В. Ерна на його адресу і по­
збавлені невротичного надриву оцінок Канта, все ж і вони мають характер скорі­
ше своєрідних ідейних вироків, ніж глибокого теоретичного аналізу. Найчастіше
В. Ерн згадує Гегеля як типового представника „меонізму” і „раціоналізму”, і в
цих випадках його судження позбавлені новизни: під ними часто просвічує стара
слов’янофільська підкладка. Наводити ці судження тут немає ніякого сенсу. Ті ж
його оцінки філософії Гегеля, що вирізняються певною оригінальністю, ми роз­
глянемо.

Наприклад, однією з хиб західного мислення В. Ерн вважав „філософське
самовдоволення”, якому він протиставляв „вселюдськість” („всечеловечность”),
яку відзначав Достоєвський у мові Пушкіна, у російських мислителів вона вияв­



50 _______________________________________ Тимофій Мотренко,
лялася в постійному інтересі до західної філософії. Прикладом такої філософської
„вселюдськості” В. Ерн уважав В. Соловйова. С. Франк, що полемізував з ним,
вказав на Гегеля як на приклад західної „вселюдськості”. Заперечення В.Ерна за­
слуговують на увагу, тому що тонко помічають одну з хиб гегелівського вчення.

„Відповідаю: - писав В. Ерн, - у смислі „вселюдськості” філософії Геґель
поступається В. Соловйову вдвох відношеннях.

По-перше, думка Гегеля, раціоналістична у своєму іопоз’і, не могла з такою
відкритістю, як у В. Соловйова, збагачувати себе натхненням поетів. Та дивна ле­
гкість, із якою В. Соловйов, увесь час стоячи на грунті своїх загальних філософсь­
ких концепцій, - переходив до блискучого і тонкого тлумачення поезії Тютчева,
поезії Пушкіна, поезії Фета, - вельми далека Гегелеві.

По-друге, - і це найголовніше, до чого б не підходила думка Гегеля, чи до
Платона, чи до грецької філософії взагалі, або до чого-небудь іншого - вона зали­
шалася конкретною, чуйною і „вселюдською” лише на перших своїх щаблях. У
підході до історичного об’єкта Гегель геніально-„вселюдський”. Але варто було
його думці підійти впритул до історичного об’єкта, як починалося своєрідне окис­
лення: думка Гегеля, ніби обливши живий об’єкт мертвою водою, на подальших
стадіях міркування підносилася в безглузду абстрагованість, забувала все засвоєне
в перші моменти - і внаслідку ніхто так не меонізував конкретну дійсність, як Ге­
ґель [18, с. 84]. Ця, висловлена скоріш образно, думка у В. Ерна не отримує пода­
льшого розвитку. На жаль, це є типовим для філософсько-публіцистичної манери
В.Ерна: розсипаючи безліч обвинувачень на адресу Гегеля в „монізмі”, він жод­
ного разу не бере на себе обов’язок докладно ці обвинувачення обґрунтувати.

Заслуговують на увагу, на наш погляд, міркування В. Ерна з приводу анти­
історизму гегелівського вчення. „У філософії Гегеля, - писав він, - діалектичному
руху надається величезного розмаху. Історія є самосвідомість всесвітнього духу.
Абсолютне - лише момент цієї історії. Але при усьому видимому багатстві позір­
ного динамізму, концепція Гегеля уражена внутрішньою статичністю. При зовні­
шній плинності її визначень, яка кидається у вічі, у ній зовсім відсутній рух внут­
рішній. Весь рух її феноменологічний. Вся історія співвіднесена із
суб'єктивністю людини. Людина проголошена вищою точкою в епопеї світового
процесу. Це дає ряд плідних поглядів на минуле космічного й історичного життя,
але рішуче усуває органічне поняття майбутнього. У філософії Гегеля немає місця
майбутньому, тому що немає в ній місця трансцендентному. Рух був до людини,
але в людині він припиняється, тому що людина є поп ріиз иііга... Філософія Гегеля
не історична всупереч широко розповсюдженій думці про її виняткову історич­
ність. Вона наповнена історичними термінами, але в ній відсутня історична сут­
ність” [19, с. 458-459].

Висловлені тут В. Ерном думки безумовно заслуговують на увагу і потре­
бують детального розвитку. Однак і в цьому випадку неординарне міркування про
Гегеля висловлене ним мимохідь у праці, присвяченій В. Джоберті. Залишається
лише шкодувати як про те, що Гегель так і не удостоївся особливої уваги В. Ерна,
так і про те, що в його міркуваннях про Гегеля „боєць” завжди перемагав теорети­



“Догматичний суд над філософією”...51
ка. Взагалі, літературна спадщина В. Ерна залишає враження якоїсь недомовлено­
сті. Його рання смерть лише підсилює це враження: його життя обірвалося в мо­
мент, коли він був на підступах до власного цілісного вчення. Чи знайшлося б у
ньому місце для тверезого аналізу філософії Гегеля, сказати так само важко, як
важко бути впевненим, що, проживи він довше, таке вчення йому вдалося б ство­
рити.

С. Булгаков, П. Флоренський, В. Ерн - мислителі, пов’язані безліччю ідей­
них ниток і належні до однієї з гілок могутнього дерева російської релігійної фі­
лософії, що розвивалася на основі метафізики всеєдності. В особі, передусім,
С. Булгакова і П. Флоренського явно простежується одна з можливих ліній розви­
тку цього напряму російської думки: від „передісторії” (в одному випадку „науко-
во”-марксистської, в іншому - природничо-„наукової”) до релігійної філософії і
від неї - до православного богослов’я. Цей вектор духовної еволюції визначив
специфіку їх ставлення до Гегеля: це ставлення філософськи освіченого правосла­
вного священика. У результаті для одного він - єресіарх, для іншого ж його прос­
то не існує. В. Ерн священиком не став, однак і його ставлення до Гегеля зумовле­
не прагненням утвердити філософію на засадах східного християнства. Тому всі
вони, в підсумку, критикували Гегеля, виходячи з позафілософських передумов.
Очевидно, що подібна позиція не могла привести до „гегелезнавчих” відкриттів:
адже тут критикований не „історичний” Гегель, а Гегель, що живе в російській ре­
лігійно-філософській свідомості. Однак цей суд над Геґелем був необхідний ро­
сійській релігійній думці перед остаточним розривом з філософією. С. Булгаков
зробив цей суд з академічною обґрунтованістю і духовною ясністю.
П.Флоренський, якого обвинувачував М. Бердяєв у „стилізованому православ’ї”,
цього не зробив, як, утім, не побудував „філософії культу” і не переборов свого
богословського „стилізаторства”. В. Ерн, розпрощавшись із ненависною йому
„німецькою філософією”, встиг лише проголосити „боротьбу за Логос”, так ніяко­
го „логізму” і не створивши. У будь-якому випадку, перед нами постає ставлення
до Гегеля людей, які вже розпрощалися з філософією або внутрішньо готових це
зробити.

Загалом, можна погоджуватись з поглядами мислителів, яких ми аналізува­
ли, а можна і категорично відкидати їх. Однак навряд чи хто стане заперечувати,
що вони безпідставна. Адже вони по-своєму логічні, опираються на певні реалії,
зокрема відображають окремі аспекти діалектичної природи філософії як специфі­
чної форми теоретичного освоєння дійсності та її співвідношення з іншими його
формами. Нарешті, вони випливають із дійсних суперечностей філософської сис­
теми Гегеля, певним чином інтерпретуючи її. Цим і визначена важливість аналізу
самого феномена “догматичного суду над філософією”: адже він, як ми могли пе­
реконатися, дає змогу не тільки глибше осягнути специфіку однієї з течій в рамках
російської релігійної філософії і не тільки під новим кутом зору поглянути на су­
перечності гегелівської філософії, а й повніше і конкретніше осмислити сам фе­
номен філософського знання, його природу, можливості та співвідношення з ін­
шими формами усвідомлення дійсності.



52 • Тимофій Мотренко
1. Бердяев Н. Возрождение православия (о. С. Булгаков) І І Типи религиозной

мисли в России. Париж, 1989. С. 583.
2. Булгаков С. Моє рукоположение // Автобиогр. заметки. Париж, 1991. С. 37.
3. Булгаков С. От марксизме к идеализму. М., 1903.
4. Акулинин В. Булгаков С.: вехи жизни и творчества // Христианский социализм

(С. Н. Булгаков). Новосибирск, 1991. С. 10.
5. Хоружий С. Вехи философского творчества о. Сергия Булгакова // Булга­

ков С. Н. Соч. в 2-х томах. Т. 1. М., 1993. С. 6.
6. Булгаков С. Философия хозяйства. М., 1990.
7. Булгаков С. Основньїе проблеми теории прогресса // Булгаков С. Н. Филосо­

фия хозяйства. С. 301-302.
8. Булгаков С. Свет невечерний: созерцания и умозрения. М., 1994.
9. Булгаков С. Трагедия философии // Булгаков С. Н. Соч. в 2-х т. Т. 1. С. 311.
10. Всесвітня історія є всесвітній суд: Булгаков С. Трагедия философии І І Булга­

ков С. Н. Соч. в 2-хт. Т. 1. С. 311.
11. Флоренский П. Столп и утверждение истиньї // Соч. в 2-х т. Т. 1. М., 1990.

С. 49.
12. Флоренский П. Вступительное слово перед защитою на степень магистра кни­

ги „О духовной истине” // Соч. в 2-х т. М., 1990. Т. 1 (П). С. 822.
13. Флоренский П. Из богословского наследия // Богословские труди, сб. XVII.

М., 1977. С. 126.
14. Ахутин А. София и черт (Кант перед лицом русской религиозной метафизики)

// Вопр. философии. № 1. 1990. С. 51.
15. Флоренский П. Смисл идеализма. Сергиев Посад. 1914.
16. Флоровский Г. Пути русского богословия. Париж, 1988.
17. Зеньковский В. История русской философии. Т. 2.
18. Зрн В. Борьба за логос. Нечто о логосе, русской философии и научности ІІ Со-

чинения. М., 1991. С. 84.
19. Зрн В. Основная мисль второй философии Джоберти // Соч. С. 458-459.

“ПОСМАТІС ТКІАЬ ОГ РНІЬОЗОРНУ”:
8. ВИЬСАКОУ, Р. ГЬОКЕ^’КУІ, V. ЕНШЧ Ж ТНЕІК АТТІТШЕ

ТО\УАШ) НЕСЕЬ’8 РНІБО8ОРНУ
ТутоПі Моїгепко

ТНе роіпіз оГ 8. Виї^акоу, Р. Еіогепз’куі, V. ЕЬгп іп іЬеіг аиііисіе гоууагбз Ие§е1’5
рЬіІозорЬу аге апаїузесі. Тіїс зресіПс сііагасіег оГ арргоасйез оГ гергезепіаііуез оГ геїі-
^іоиз рЬіІозорЬу іо Не£е1 з зузіет аз Г зіапсіагсі оГ паїіопсепігіс рЬіІозорЬу із зЬо\уп.
Кеу погсіз: сопсгеїе ідеаіізт, „узеесіупзіуо”.

Стаття надійшла до редколегії 20. 10. 2003
Прийнята до друку 10. 11. 2003


