
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ УІ5ИТК ЬУІУ НИІУЕК8ІТЇ
Філософські науки. 2004. Вип. 6. С. 158-164 Ркіїоз. Всі. 2004. N 6. Р. 158-164

УДК [165.12:342.1]:291.12(477)1(091)”15/16”

ОСОБЛИВОСТІ ДОСЛІДЖЕННЯ ПИТАНЬ ВЗАЄМОВПЛИВУ
НАЦІОНАЛЬНОЇ ТА КОНФЕСІЙНОЇ СВІДОМОСТІ В УКРАЇНСЬКІЙ

ІСТОРІОСОФСЬКІЙ ДУМЦІ ХУІ-ПЕРШОЇ ПОЛОВИНИ XVII ст.
Олег Мальчевський

Львівський національний університет імені Івана Франка
вул. Університетська 1, м. Львів 79000, Україна, /іІО5@фгапко.^ІУ.иа

Досліджуються питання взаємовпливу національної та конфесійної свідомос­
ті в українській історіософській думці XVI- першої половини XVII ст., аналізуються
православні, католицькі, уніатські і протестантські джерела.
Ключові слова: конфесійна свідомість, національна свідомість, православ’я, католи­
цизм, уніатство, протестантизм.

Досліджуючи історіософську думку України XVI - першої половини
XVII ст., потрібно враховувати, що збереглося досить мало писемних джерел, на
основі яких можна реконструювати національну свідомість українців того часу.
Натомість джерел, які дають змогу відтворити конфесійну свідомість, а в її кон­
тексті - національні ідеї, є більше.

Це зумовлено низкою причин. Насамперед - специфікою тогочасної україн­
ської культури, яка в багатьох аспектах залишалася середньовічною. У ній домі­
нувало усне слово, а не писемне. Грамотним було порівняно невелике коло людей
- духовенство, представники соціальної еліти, частково міщани. Певний прогрес у
розвитку освіти, поява шкіл середнього і навіть вищого типу, розвиток друкарства
- усе це, однак, не змінило ситуації кардинально. Ці явища тільки започаткували
тривалий процес трансформування української культури зі середньовічної в но-
вочасну.

Як у XVI, так і в XVII ст. українська культура була, як правило, фольклор­
ною і традиційною. Однак виокремити фольклорний шар української культури за­
значеного періоду дуже складно, а іноді й неможливо. Адже етнографи почали фі­
ксувати українські фольклорні джерела тільки в XIX ст., коли усна народна твор­
чість щоразу більше набувала ознак реліктовості і з’явилася потреба зберегти те,
що почало зникати.

У XVI - першій половині XVII ст. фольклор функціонував як цілком повно­
цінне явище культури. Звісно, окремі фольклорні твори цього періоду пережили
свій час і пізніше етнографи їх записали. Події середини й другої половини
XVI ст., пов’язані з визвольними змаганнями українських козаків, зумовили своє­
рідний фольклорний «вибух», появу численних фольклорних творів про козаків.
Цей «вибух» значною мірою відкоригував українську народну творчість попере­
дніх періодів. Тому якщо й вдається виокремити автентичні фольклорні джерела 

© О. Мальчевський, 2004 



...Дослідження взаємовпливу національної та конфесійної свідомості...---------------159_
’ XVI - першої половини XVII ст., то їх дуже мало, і реконструювати за ними укра­

їнську національну свідомість того часу практично неможливо.
Набагато доцільніше робити це на основі тих писемних джерел, автентич­

ність яких однозначна. Однак пам’яток XVI - першої половини XVII ст. зберегло­
ся небагато. Крім того, у середньовічній культурі неоригінальні (перекладні) тек
ста переважають над оригінальними (авторськими).

Великий авторитет традиції зумовив постійне копіювання текстів, які стали
канонічними або пройшли випробування часом. Не була винятком і українська
культура того часу: оригінальна література становила мізерний відсоток порівняно
з величезною кількістю перекладів, зокрема літургійних текстів [1, с. 52]. .

Часті війни та напади іноземних завойовників у пізніші часи, конфесійні
зміни й міжконфесійна боротьба (під час якої нерідко представники однієї конфе
сії нищили писемні пам’ятки іншої) - усе це зумовлювало нищення літературних

Однак писемні пам’ятки, що збереглися, усе ж дають змогу виокремити
принаймні основні моменти тогочасної української національної, свідомості, п
взаємозв’язок зі свідомістю конфесійною. Тим паче, що в цих пам ятках, як пр
вило, відображено найважливіші аспекти тогочасної української суспільної дум .

Залежно від конфесійної та суспільно-політичної орієнтації автор
пам’ятки доцільно поділити на кілька категорій.

Насамперед варті уваги православні джерела. Православна конфесі
жала до найконсервативніших у тогочасній Україні, і культурні цінності,
в її лоні, були більш середньовічними, ніж ті, шо з явилися в середовищіп
тантів і католиків. Саме ця «середньо вічність» зумовлювала менше_акц
на проблемах національних. Загалом у літературі європейського ер
проблеми етнічні й національні якщо й порушували, то вкрай рідко.

Оскільки саме в православному середовищі здебільшого формув
їнська національна свідомість, ми змушені акцентувати увагу на пр
джерелах. Виокремити в них елементи національної свідомості ДУ  ’
зробити це можна хіба що в контексті православної конфесійної св -ональ_
цьому треба враховувати, що тоді в Україні ототожнювали українську
ну свідомість зі свідомістю православною.

Виокремимо кілька блоків таких джерел. Насамперед■ ’
з’явилися у волинських культурних осередках (Волинь тоді оул р . ^о_
ських магнатів, які хотіли забезпечити собі політичну автономію в могли б
сполитої і, відповідно, намагалися організовувати культурні цен^Р ’ вського
захистити їхні інтереси на ідеологічному рівні). Зокрема пое основно-
збірника (80-90-ті рр. XVI ст.) - полемічна за характером і СПРЯ птглЯпали як
му проти католицизму, який загрожував православ ю. Правосл Р
руську, тобто українську віру [2, с. 477-502]. п Пгт-

Низка текстів проукраїнського православного } ЗМщ_
розькому культурному центрі. Поява Острозької Біблії ( Р-) ^тяїНСЬКОГо)
нити позиції православної церкви як церкви руського (передусім українського) 



160 .Олег Мальчевський
народу. З прозової та поетичної передмов до неї можна виокремити елементи на­
ціональної свідомості в контексті конфесійної [2, с. 200-203; 459-462].

У творі Василя Суразького «Книжиця о єдиной истиной православной
вьрь...» (1588 р., Острог) зроблено одну з перших спроб порівняно повно викла­
сти православне віровчення. Цей текст, як і Острозька Біблія, зміцнював позиції
православних, і його можна розглядати як вияв національної самооборони.

У контексті національної самооборони варто розглядати й полемічні твори
діячів Острозького культурного центру - прозу Герасима Смотрицького й Клірика
Острозького та поезію Даміана Наливайка [2, с. 204-235; 254-288; 514-518].

Близькими до текстів, написаних у волинських культурних осередках, мо­
жуть видатися праці прихильників чи представників братського руху, однак ця
подібність визначається передусім конфесійною орієнтацією. У трактуванні наці­
ональних проблем між цими двома групами джерел є певні відмінності, що сто­
суються, зокрема, розуміння соціального складу народу (нації). Острожці, маючи
загалом проаристократичну орієнтацію, зараховували до народу (нації) представ­
ників тільки шляхетського стану, а братчики включали й міщан.

Серед творів, що вийшли з братського середовища і в яких інтерпретовано
національні питання, - «Просфонима» (1591), вірш «Леополіс» із граматики «Аде-
льфотес» (1591) [2, с. 503-511], полемічні твори Стефана Зизанія [3, с. 31-200],
«Пересторога» (бл. 1605) [4, с. 26 - 66], «Лямент» (1609), «Вірші на жалосний по­
треб... Петра Конашевича-Сагайдачного» (1622) Касіяна Саковича, «Совітованіє о
благочестІЇ...» (1622) [5, с. 34-36; 328-336]. До них примикають окремі твори Ла-
врентія Зизанія [2, с. 212-213], Кирила Транквіліон-Ставровецького [5, с. 207-
260], Мелетія Смотрицького [6], які він писав у період діяльності цих авторів у,
братствах або під впливом братчиків.

Вирізняються серед цих джерел твори Івана Вишенського [7] — одного з
найвідоміших і найвидатніших українських полемістів кінця XVI - початку
XVII ст. Його молоді роки минули на Волині, і він був тісно пов’язаний з во­
линськими культурними осередками, насамперед Острогом [8, с. 7—13]. Також
Іван Вишенський підтримував зв’язки з братствами, передусім Львівським. Однак
його не можна цілковито вважати репрезентантом ні острожців, ні братчиків, хоча
погляди полеміста певним чином були співзвучні з поглядами перших і других.

І. Вишенський фактично репрезентував окремий напрям у тогочасній украї­
нській суспільній думці. Православний традиціоналізм, який у тодішніх умовах
України був одним з найважливіших факторів національної самооборони, І. Ви­
шенський довів до екстремального. Водночас цей традиціоналізм поєднувався в
нього з чернечим аскетизмом. Стосовно острожців та братчиків, то вони допуска­
ли певні нововведення, вкраплення ренесансних і реформаційних елементів до
культурного життя.

На нашу думку, світосприйняття І. Вишенського значною мірою відповіда­
ло світосприйняттю представників дрібної української шляхти. В умовах XVI ст.
чимало представників цього стану розорилося. Тому для них крайні вияви тради­
ціоналізму, орієнтація на минуле були цілком природними й зрозумілими. Факти 



...Дослідження взаємовпливу національної та конфесійної свідомості...________ 161
погіршення становища, або й розорення та люмпенізації, спричинювали в пред­
ставників цього стану почуття соціальної дисгармонії й штовхали їх до втечі від
світу, що в тогочасних умовах вело до монастирського життя.

В І. Вишенського та близьких до нього діячів української культури, наприк­
лад, в Іова Княгиницького, Ісайї Копинського, частково в згадуваного Г. Смот-
рицького, національна свідомість виявлялася здебільшого в послідовному, часто
доведеному до екстремального, захисті православного традиціоналізму.

Окремий блок православних джерел становлять твори, пов’язані з Київсь­
ким культурним центром, який в основному сформувався в 20-х рр. XVII ст. під
покровительством козаків на базі місцевих православних інституцій та братства.
Ці джерела мають синтетичний характер. Вони поєднали в собі аристократично-
шляхетські стереотипи, що їх продукували й поширювали в Острозькому куль­
турному центрі, а також стереотипи міщанські, витворені й поширювані в братсь­
кому середовищі.

Водночас у цих текстах є спроби представити національні українські сте­
реотипи, які відповідали б інтересам та світобаченню козаків, особливо в текстах
початку 20-х рр. XVII ст. У низці творів київських інтелектуалів козаки постають
як оборонці України-Русі й водночас як продовжувачі давньоруських традицій.
Можна вести мову про формування специфічної козацької національної свідомос­
ті. Насамперед це стосується «Протестації» (1621) митрополита Іова Борецького
та його сподвижників [5, с. 313-327], а також згадуваних уже «Віршів на жалос-
ний погреб... Петра Конашевича-Сагайдачного» [9, с. 231-249] та творів М. Смо-
трицького [10]. ■

Правда, союз вищого православного духовенства та козаків, у результаті
якого з’явилися ці твори, тривав недовго. Уже з другої половини 20-х рр. стає оче­
видною тенденція дистанціювання православної ієрархії від козацтва, особливо в
часи діяльності митрополита Петра Могили.

Однак православна орієнтація київських інтелектуалів була в інтересах ко­
зацтва, яке фактично становило основу українського націогенезу. Київські інтеле­
ктуали, продовжуючи традиції своїх попередників, написали низку творів на за­
хист православ’я, у яких водночас захищали й українські національні традиції.
Тут варто відзначити твори Захарїї Копистенського, насамперед його «Паліно-
ДІю...», написану 1621-1622 рр. [11, с. 313-1200], а також твори П. Могили та йо­
го сподвижників [12; 13; 14; 15; 16].

Оскільки формування української національної свідомості ХУІ-першої по­
ловини XVII ст. визначалося не тільки православним середовищем, є потреба про­
аналізувати неправославні джерела. У деяких з них українські національні ідеї ви­
ражено чіткіше, ніж у православних текстах.

Чималий блок джерел такого типу становлять твори авторів католицького
віровизнання. Найвідомішими й найпомітнішими серед них є латиномовні й поль-
ськомовні праці Станіслава Оріховського [17, с. 23-419]. Останній вважав себе
українцем (русином), постійно це підкреслював, а в своїх текстах демонстрував



162 ’ Олег Мальчевський
зразки територіального патріотизму. Передусім це стосується його праць «Напу­
чення польському королеві Сигізмунду Августу» та «Про турецьку загрозу».

Елементи українського територіального патріотизму наявні в низці поетич­
них текстів латиномовних авторів, які походили з України або були пов’язані з
нею. Це твори Павла Русина, Миколи Гусовського, Івана Туробінського та ін.
[18, с. 41-62; 72-86; 109-113]. Особливо варто відзначити поеми «Роксолані» Се-
бастяна Фабіана Кльоновича та «Про Острозьку війну під П’яткою...» Симона
Пекаліда [9, с. 40-77]. Правда, у своїх творах вони дещо «відсторонені» від украї­
нських проблем. Для них Русь-Україна є предметом опису, навіть захоплень. Але
цих авторів, як, до речі, й С. Оріховського, виховували в ренесансному дусі і їм
був притаманний космополітизм. Причому останній часто домінував у їхніх тво­
рах, а національна свідомість, як правило, обмежувалася територіальним патріо­
тизмом.

Логічним продовженням цих текстів є «Розмисел про народ руський» Яна
Щасного Гербута [9, с. 173-177]. У ньому виражено своєрідний український пат­
ріотизм магнатів-католиків, які були ладні захищати український народ, його віру,
водночас ніби перебуваючи осторонь цього народу.

У середовищі католиків виникли й твори іншого характеру. Передусім має­
мо на увазі латиномовну поему «Дніпрові камени» Івана (Яна) Домбровського
[9, с. 200-224]. Текст за формою близький до ренесансних. Належав він, без сум­
ніву, людині проаристократичної католицької орієнтації. У “Дніпрових каменах”
чи не найсильніше виражено національну свідомість української аристократії, яка
вважала себе окремим народом. Однак цю свідомість у тексті відкориговано в ка­
толицькому дусі.

До творів проаристократичного й водночас українського патріотичного
спрямування належала польськомовна поема «Ерісесііоп...» [9, с. 20-39], написана
на смерть князя Михайла Вишневецького. За своєю формою «Ерісесііоп...» близь­
кий до' текстів, що формувалися в контексті тогочасної польсько-католицької
культури. Однак у ньому автор, використовуючи аристократичні стереотипи, зма­
льовує образ князя-патріота, фактично творить ідеал національного героя, що було
важливим елементом національної свідомості.

Формально до творів авторів-католиків належать праці прихильників унії.
Однак потрібно враховувати, що уніати зберігали православний обряд, а самі, як
правило, сформувалися в лоні православної церковної традиції. Як носії т. зв.
«владичої» національної свідомості, вони поєднували східні й західні релігійно-
культурні елементи. Це значною мірою зумовлювало специфіку вияву в їхньому
середовищі національної свідомості. Ідеологічні репрезентанти уніатів, насампе­
ред Іпатій Потій [9, с. 101-146], намагалися довести у своїх текстах, що унія - в
інтересах Русі і що вона допоможе руському суспільству вирішити низку склад­
них проблем, насамперед церковних.

На бік уніатів перейшло кілька видатних представників української культу­
ри, які на початкових етапах своєї діяльності належали до православних і навіть
були пов’язані з братським середовищем: К. Транквіліон-Ставровецький, К. Сако- 



д..Дослідження взаємовпливу національної та конфесійної свідомості...__________163
вин і М. Смотрицький, про яких уже йшлося вище. У їхніх творах є чимало ціка­
вих виявів тогочасної української національної свідомості, оскільки для них пи­
тання національної вірності, зради постало дуже гостро. Найбільше заслуговує на
увагу творчість М. Смотрицького. І хоча в нього питання національні ще осмис­
лено в контексті конфесійних, усе-таки наявна тенденція відокремлювати конфе­
сійні питання від національних.

На певну увагу заслуговують протестантські джерела. У зазначений період
протестанти в Україні виявляли велике зацікавлення національними проблемами.
На нашу думку, саме вони зробили одну з перших спроб обірунтувати в Україні
ідею національного месіанства у т. зв. «Листі половця Смери...» [19, с. 11-13].

У кількох полемічних творах протестанти захищають православну церкву
як українську національну інституцію. Це, зокрема, відповідь протестанта-
антитринітарія Мотовила на книгу Петра Скарги «Про єдність церкви Божої під
єдиним пастирем...», «Антапологію...» Геласія Діпліца, яка була відповіддю на
«Апологію...» М. Смотрицького, і особливо «Апокрисис...» Христофора Філале-
та, що був відповіддю на «Синод берестейський...» П. Скарги. Перспективні, про-
козацьки орієнтовані елементи національної свідомості наявні в поетичних творах
кальвініста Мартина Пашковського [9, с. 183-198].

Названі вище джерела проаналізовано й осмислено з урахуванням контек­
сту історичної ситуації, особливостей культури, світосприйняття тогочасних
українців (принцип історизму). Застосовано також принцип об’єктивності, щоб
уникнути світоглядної й конфесійної упередженості. Саме такі підходи дають
змогу розкрити особливості взаємовпливу та взаємодії конфесійної й національної
свідомості в українській історіософській думці XVI - першої половини XVII ст.

У низці джерел наявні оригінальні національні ідеї, які практично виходять
за межі традиції й були рефлексією нових, не характерних для українського Сере­

дньовіччя явищ.

1. Берестейська унія і українська культура XVII століття / Матеріали ретіх
рестейських читань». - Львів, 1996. - 186 с.

2. Українська література ХІУ-ХУІ ст. - К., 1988. -600 с. іолб-Т V -
3. Пам’ятки українсько-руської мови і літератури: У 8 т. - ьвів,

314 с.
4. Українська література XVII ст. - К., 1987. - 608 с.
5. Пам’ятки братських шкіл на Україні (кінець XVI - початок

1988.-568 с.
6. Смотрицький М. Тренос. - Вільно, 1610. - ЗО с. + 219 лист.
7. Виїиенский И. Сочинения. - М.-Л., 1955. - 372 с.
8. Кралюк П.М. Вишенський і Волинь. - Луцьк, 1996. - 2 с.  .
9. Українські гуманісти епохи Відродження. Антологія. я. .,

431 с.
10. Втоігіухкіі М. УегіГісайапіе\УІппо8СІ.-Шпо, 1621’"^+^38’ _
11. Русская историческая библиотека. - СПб., 1878. - Т. І . с-



164 _____________________________________________ Олег Мальчевський
12. Могила Петро і Трофимович Ісайя. Катехисис сирьчь исповеданіе православ­

них вьрьі кафолическія и апостолскія церкви восточньїя... — К.+111 арк.
13. Могила Петро і Трофимович Ісайя. Ортодокс апологія сирьчь Православнеє

исповьданіе католическія и апостолскія церкви восточньїя новопереведеся с
елліно-греческого язьїка. М., 1696. - 28+180+28 с.

14. Каїпо/оркі] А. ТегаПіг§іта, ІиЬо сиба. - Кцом/, 1634. - 34 +322 8.
15. Кохоуу 8. Раїегікоп, аІЬо гу\уоіу 88. о]со\у ріесгагзкісЬ. - Кі]о\у, 1635. -

14+181+33 8.
16. Мокіїа Р. Ьііоз, аІЬо катіеп. - Кі]о^, 1644. - 4+424 8.
17. Українські гуманісти епохи Відродження. Антологія: У 2 ч. - К., 1995. - Ч. 1.

-431с.
18. Українська поезія XVI століття. - К., 1987. - 287 с.
19. Кралюк П.М. Біля витоків української національної ідеї І І Розбудова держави.

- 1995.-№ 12.-С. 11-13.

РЕСШЛАКГПЕ8 ОГ ШУЕБТІОАТШС ТНЕ РКОВЬЕМ
ОЕ ТНЕ ПЧТЕКАСТІОК ОГ НАТІО^Ь СОМ8СЮІІ8МЕ88

АМЗ СО^СІОП8№88 ОЕ А КЕЬІСІОПЗ СКОЦР ВЧ ТНЕ ОККАІМАМ
НІ8ТОВІС АМВ РНТЬОЗОРШСАЬ ТНОІІСНТ

ОЕ ТНЕ ХУІ-Ш АМ) ТНЕ ГІК8Т НАЬЕ ОГ ТНЕ ХУП-Йі С.
ОІеЬ Маї’сЬеуз’куі

ІуапРгапко Паііопаї ІІпіуегзіґу о/Ь’уіу, Ііпіуегзуіеіз’ка 8і., 1
Ь'уіу 79000, ІІкгаіпе, ф1ох@/гапко.1уіу.иа

А ^ие5^іоп оГ іЬе іпіегасгіоп ої паііопаї сопзсіоизпезз апсі сопзсіоизпезз ої а геїі-
ВІоиз §гоир іп йіе Іікгаіпіап кізіогіс апсі рЬііозорЬісаі їНои^Ьі іп іЬе ХУІ-ік апсі йіе їігзі
Ьаїї ої ХУІІ-(Ь с. із сопзісіегесі іп іЬе аггісіе. ОпЬосіох, саікоііс, ипіаі, ргоіезіапі зоигсез
Ьауе Ьееп апаіузесі.

Кеу ууогсіз: сопзсіоизпезз ої а геіі^іоиз £гоир, паїіопаї сопзсіоизпезз, Огїкосіоху, Са-
іЬоІісізт, Впіоп СЬигсЬ, Ргоіезіапіізт.

Стаття надійшла до редколегії 08. 04. 2004
Прийнята до друку 10. 08. 2004


