
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ
Філософські науки. 2004. Вип. 6. С. 59-66

УІВИУК ЬУІУ НИІУЕІ<5ГГУ
Ркіїоз. Всі. 2004. N 6 Р. 59-66

УДК 1:167:168.522(09)”19”

ПРОБЛЕМАТИКА ТЕНДЕРУ У ВІТЧИЗНЯНІЙ ІСТОРІЇ ФІЛОСОФІЇ
90-Х РОКІВ XX СТОРІЧЧЯ

Надія Гапон

Львівський національний університет імені Івана Франка
вул. Університетська, 1, м. Львів 79000, Україна, кароппр@фгапко.Ьіу.иа

Розглянуто проблематику тендеру в українському історико-філософському
дискурсі 90-х років XX сторіччя. Проаналізовано вплив західноєвропейської пост-
модерністської філософії на становлення нових епістемологічних засад української
філософії. Визначено необхідність осмислити зв’язки сучасної філософії статі з фі­
лософією доби Модерну. Зроблено висновки щодо перспектив розвитку тендерної
теми у філософії.
Ключові слова: просвітницька філософія, тендер, суб’єктивність, раціональність,
постмодерністська філософія.
Тендерна проблематика в східноєвропейському філософському дискурсі ак­

туалізувалася, коли в західноєвропейській філософії було відчутним світоглядне
розчарування «проектом Модерну». Тендерні дослідження, що їх здійснювали в
межах західноєвропейських культурних студій (у тому числі жіночих), були тісно
пов’язані з постмодерністським зрушенням у філософії, науці, літературі. Числен­
ні філософські дослідження в 70-х рр. XX ст. виявляли прагнення трактувати про­
блематику статі як площину опору духовному нігілізмові модерн-світу, привіле­
йованості логоцентризму, раціоцентризму. їхнє осмислення сприяло зміщенню
модерністського проекту до центру соціально-філософської критичної рефлексії
сучасності. Філософський модерн, який зумовив свого часу «загальну ейфорію»
[1, с. 236], у другій половині XX століття сам перетворився на об’єкт «єретичного
дискурсу» (П. Бергер), у контексті якого його «самоочевидності», «забобони»,
«режим істини» було поставлено під знак запитання. Цей «єретичний дискурс»
оконтурює значну частину того, що вважають «постмодерністським станом соціа­
льності» і що розгортається з 70-х років XX ст. у західноєвропейському філософ­
ському дискурсі.

Попри істотні розбіжності в оцінюванні західними дослідниками майбуття
Модерну, українські філософи радше не були радикальними у своїх висновках.
Однак написані в 90-х роках XX ст. філософські розвідки засвідчували одностай­
ність авторів у тому, що інтелектуали кінця XX сторіччя вже не можуть так легко
«збиватися з шляху» метанаративами Просвітництва, його утопічними проектами
революційного перетворення світу, ілюзорною логікою загального поступу, еман­
сипації, інновації. Помітним було зацікавлення українських філософів осмислен­
ням зв’язків з добою Просвітництва, навколо якої постійно обертаються питання
про нашу сучасність. В українському постмодерністському дискурсі кінця 

© Н. Гапон, 2004 



60 __________________________________________ Надія Гапон
90-х років XX ст. є чимало цікавих тем: інтелектуальне невдоволення модерніст­
ським конструюванням «світлого майбутнього» та сумніви щодо релевантності
глобальних проектів перетворення світу (В. Корнієнко, В. Вандишев), визнання
неминучості відмови від «стратегій примусу» в процесі репродукції соціального
життя (В. Чернецький), визнання плюральності дискурсів, практик, ініційованих
новими, історично мінливими формами локально-глобальних соціальних взаємо­
дій (М. Козловець, С. Оксамитна), переосмислення незмінних і єдино правильних
критеріїв знання, науки (І. Білецький, П. Матвієнко) та дискурсивних форм сучас­
ного філософування (В. Лук’янець, О. Соболь, В. Загороднюк) тощо. Одним з те­
матичних напрямів є критика уніфікованих форм людських взаємин (зокрема тен­
дерних) та андроцентричних установок модерн-авторів. Ці питання розглядали
Т. Гундорова, Н. Зборовська, Н. Хамітов, О. Забужко, О. Солодка, О. Гомілко то­
що. В історико-філософському аспекті недостатньо поміченою є лінія постмодер-
ністської критики, яку здійснили українські філософи Н. Чухим та С. Жеребкін,
досліджуючи парадокси Тендерної суб’єктивізації модерністського теорети­
зування.

Мета цієї статті - розглянути особливості тендерної проблематики в україн­
ській історії філософії 90-х років XX сторіччя. Необхідно з’ясувати такі питання:
на якому методологічному підгрунті здійснено філософську проблематизацію тен­
деру? Які висновки зробили українські дослідники історії філософії, аналізуючи
тендерну тему в просвітницькому дискурсі?

Становлення тендерної проблематики відбувалося в контексті постмодерні-
стської зорієнтованості української філософії. Для західної філософії від 70-х ро­
ків XX ст. характерне зростання постмодерністського світоосягнення. Упродовж
кількох десятиліть стало очевидно, що постмодерністське світоглядне зрушення
відбувається кількома напрямами. Перший з них найпослідовніше продовжував
традицію Ф. Ніцше, М. Гайдеіїера, М. Фуко, Ж. Дерріди, Ж. Дельоза й охоплював
серію різноманітних досліджень з генеалогії, археології моралі, історію виникнен­
ня «модерн-раціональностей», процес формування політики модерну та постмоде-
рністської ситуації. Лідером іншого напряму став Ю. Габермас із його вірою в не­
завершеність модерністського філософського проекту [1, с. 238]. Окресливши фі­
лософію «берегинею» науки [2, с. 268], німецький мислитель переконаний, що
філософія має прагнути до співпраці з конкретними гуманітарними науками, коо­
перуватися з історією науки, філософією мови та лінгвістики тощо й різноманіт­
ними концепціями - наприклад, тендеру. Такі «гібридні дискусії», через які філо­
софські ідеї'проникають до тканини наукових досліджень, Ю. Габермас вважає
«новою парадигмою», яка протистоїть і традиційному розумінню філософії як
«вищого апеляційного суду», і будь-яким сучасним версіям «прощання з філосо­
фією».

Для українського філософського,дискурсу з 90-х років XX ст. характерна
поміркована увага до проблематики, яка виникла в межах постмодерності. Однак
українські дослідники поступово схилялися до думки, що творення підходів на
основі концепцій «постмодерну» необхідне для того, щоб досягти адекватного ро­



Проблематика тендеру у вітчизняній історії філософії 90-х років XX сторіччя 61
зуміння теперішнього, тих екзистенційних умов, у яких перебуває соціокультура.
Інтерпретації «постмодерну» стають сповнені посиланням на нові можливості й
легітимації свободи вибору і відповідальності, а також на актуалізацію тендерної
теми, ініційованої постмодерністським підривом модерну. «Постмодерн» тут по­
стає як певна реакція на наслідки марксистсько-ленінських стагнацій філософії
модерну. Дослідники тендерної теми в українській філософії лише наприкінці 90-х
років увійшли в постмодерністський дискурс, який у 70-х роках XX ст. активно
розробляли в зарубіжній філософії. Зрозуміло, що така «запізнілість» зумовлена
нівелюванням проблематики статі у філософії радянського періоду. Однак упро­
довж останніх років XX ст. в українському філософському дискурсі виразною є
тенденція використовувати постмодерністські концепти з метою осмислення мо­
дерністської текстової традиції розгляду проблем статі. У зв’язку з цим сучасні
автори звертаються до концептуальних засобів постмодерності, зокрема популяр­
ним засобом стає деконструкція. Остання є складовим елементом постмодерніст-
ської концепції відомого французького філософа Жака Дерріди і найповніше вик­
ладена в його праці «Граматологія». Українські автори побачили в деконструкцїї
доволі ефективну мисленнєву установку, яка дає змогу дослідникові діяти всере­
дині встановлених, авторитетних концептуальностей філософії Просвітництва. За
допомогою постмодерністського способу деконструкції вітчизняні філософи на­
близилися до аналізу текстового спадку філософії Просвітництва, у якому міс­
титься вирішення проблеми суб’єктивації та жіночої емансипації.

Українські дослідники Н. Чухим та С. Жеребкін переконані, що в надрах
філософії Просвітництва сформувалися ті епістемологічні конструкти, які мають
стосунок не лише до розуміння суб’єктивності й раціональності, а й до сучасних
проблем філософії тендеру. Ці конструкти, без сумніву, хоча не є суто теоретич­
ними положеннями, бо відображають сферу тендерних стосунків того часу, побу­
дованих за принципом асиметрії, домінування/підпорядкування, однак мали за-
сяжне значення й поширювалися в нові епохальні площини. Показово, що дослі­
дження, які здійснили українські філософи, тісно пов’язані з напрацьованим у
межах зарубіжної філософії способом деконструкції, який у постмодерністській
філософії пов’язують зі спробою подолати логоцентризм. Адже логоцентристська
філософія є результатом західницького способу міркування в категоріях «детер­
мінізму» та «необхідності», які заполонили східноєвропейську культуру філосо­
фування та цілком затінили проблему свободи тендерної самореалізації й
суб’єктивації. Постмодерністська епістемологія дає змогу дослідникові історії фі­
лософії побути «деконструктором» метафізичного тексту, який прагне осмислити
його не як гомогенну організовану єдність, а як простір «суперництва» та «пара­
доксів» тих чи інших міркувань про стать.

Звернімося до парадоксів тендерної суб’єктивації у філософії модерну, від­
критих за допомогою прийому постмодерністської деконструкції. Перші в україн­
ській філософії проблематизації тендеру, здійснені концептуальними засобами
постмодерністської філософії Дерріди, зокрема за допомогою способу деконстру­
кції, з’явилися наприкінці 90-х років XX сторіччя. Українські філософи, які ціка­



62 Надія Гапон
вилися філософськими аспектами постмодерністської тендерної теорії, схилялися
до думки, що для філософії Просвітництва характерне парадоксальне бачення жі­
ночої суб’єктивності та раціональності. В історико-філософській розвідці Н. Чу-
хим «Теорії статевого диморфізму у філософії Просвітництва» [3] розглянуто пе­
редумови докорінної зміни концепту тендеру з настанням доби Нового часу. Єв­
ропейська філософія Просвітництва, попри широту проблем, боротьбу ідей, була
достатньо гомогенним, цілісним утворенням, яке грунтувалося на певних концеп­
туальних засадах. Мислительна культура модерну була пройнята загальним на­
строєм і пафосом позаособистого природного порядку, що пронизує усе буття, яке
хоча й трансцендентне щодо людини, але раціонально осяжне. Саме з цієї ідеї, як
зазначають В. Лук’янець, О. Соболь [1, с. 28], почалася європейська філософія й
наука, які увібрали ті чи інші положення великої філософської традиції Декарта -
Спінози - Локка - Руссо - Канта - Гетеля. Два основні принципи філософії мо­
дерну - натуралізм і раціоналізм - були пов’язані з соціально-економічними
структурами суспільства та їхнім корелятом - мислительними структурами.
Натуралізація або об’єктивація природи зумовила натуралізацію в поглядах на
людину. «Об’єктивізм» означав погляд, згідно з яким достатньою основою буття
визнавали щось зовнішнє стосовно людини. Отож, «буття людини розуміли як зу­
мовлене зовнішнім чином, невільне буття, буття об’єкта, тобто людині припису­
вали спосіб буття у вигляді об’єкта» [3, с. 29]. Протяжна субстанція й мисляча
субстанція в Р. Декарта - це реальність, раціонально осмислена через
підпорядкованість природним причинним зв’язкам.

Причинно-наслідкове пояснення суб’єкта та розуміння людини за аналогією
з речами є головним пунктом критики модерності з позиції постмодерністської
філософії статі, яка зробила наголос на унікальності людського буття, на свободі
як субстанційній характеристиці людини. Н. Чухим переконана, що протистояння
мислення й буття (як предмета мислення) знаходить своє пояснення в гносеологі­
чному устрої розуму Нового часу, спрямованого на пізнання світу. Визначальну
роль у перетворенні середньовічного розуму на «розум пізнавальний», на її думку,
відіграло граничне доведення ідеї всезагального суб’єкта. Вона з’ясовує, що ви­
значення всезагального суб’єкта в собі самому містить своє протиріччя'.
суб’єктивність виключає всезагальність. Для того, щоб всемогутня всезнаюча суб­
станція стала суб’єктом, їй необхідно протиставити об’єкт, предмет іншого буття,
не тотожний суб’єктові [3, с. ЗО]. У результаті пізнавальний розум як самовпоряд-
кована цілісність виявляється сутнісною характеристикою людини, а світ, буття
постають суто як предмет пізнання, тобто об’єкт, що протистоїть людині як
суб’єкту. Визначальними взаєминами людини та буття стають суб’єктно-об’єктні
відносини. Світ уявляється співмірним мислительним актом раціональної конс­
трукції, і все те, що порушувало цю конструкцію буття раціонального контролю й
виходило за межі природного порядку, послідовно виключали з онтології. «За її
межами опинялися цілі народи, психічно хворі, діти і жінки, які, починаючи з
XVII сторіччя, мали конотації виключно з ірраціональною, чуттєвою, афективною
сферою» [3, с. ЗО]. Ці побудови модерну були результатом певної ідеалізації» яка 



Проблематика тендеру у вітчизняній історії філософії 90-х років XX сторіччя______ 63
поширювалася як на сферу людської свідомості, так і на сферу соціальних відно­
син та культуру.

Харківський філософ Сергій Жеребкін [4] у своєму тендерному прочитанні
філософських просвітницьких текстів прагне віднайти приховані та не зауважені
раніше парадокси метафізики. Досліджуючи тему в історико-філософському зрізі,
він послідовно звертається до різних періодів модерністської епохи. Перший па­
радокс бачення суб’єктивної реалізації жінок він помічає у філософії раннього
Просвітництва. Філософ показує, що представники метафізичної школи, зокрема
Хрістіян Вольф, розглядали вдосконалення конкретного індивіда як його спробу
звільнити власний, індивідуальний розум від чуттєвості за допомогою дотримання
правил Вищого Розуму. Інстанція Вищого Розуму ідентифікується з чоловічим
началом, тобто розумом Бога-Патріарха, який «абсолютно чистий» від чуттєвості.
Чуттєвість розглядають як джерело «злої волі». Удосконалення («просвітництво»)
індивідуального суб’єкта передбачає звільнення його розуму від чуттєвості через
суворе дотримання правил Розуму, в основі яких - принципи логіки й математики.
За допомогою цих правил суб’єкт буцімто може контролювати своє тіло й набли­
зитися до «чистого розуму» Бога-Патріарха. Просвітництво індивідуального
суб’єкта, зазначає сучасний філософ, стало можливим лише в подоланні чуттєво­
сті, відповідно до правил Розуму, що ґрунтувалися на принципах формальної ло­
гіки й математики. Жінку в філософських уявленнях раннього Просвітництва ви­
значають як розумну істоту, і вона отримує статус помічниці й порадниці в струк­
турі «батьківського співтовариства» лише за однієї умови - подолання власної
чуттєвості [4, с. 279]. Фрагментарний, несистематичний характер жіночого мис­
лення протиставляли цілісному характерові чоловічого мислення, з його здатністю
до операцій абстрагування та узагальнення. Іншими словами, в умовах рівного з
чоловіками виховання, визнавали здатність жінки бути раціональним та вільним
суб’єктом, яким фактично вона не могла бути в межах перебування в структурі
патріархальної сім’ї. Саме це й трактує сучасний дослідник як парадоксальне ба­
чення жінки того часу.

Розглядаючи філософські праці пізнього Просвітництва з деконструкгиві-
стської позиції, притаманної постмодерністській філософії, українські дослідники
фіксують другий парадокс процедури тендерної суб’єктивації. Якщо рання просві­
тницька метафізика розглядала процедуру суб’єктивізацїї, зокрема жіночої, як
процес долання чуттєвості, то для філософії пізнього Просвітництва (друга по­
ловина XVIII сторіччя) характерне інше бачення. У новому філософському кон­
тексті пізнього Просвітництва жіночий суб’єкт також розглядають по-іншому: по-
перше, легалізовано жіночу чуттєвість, а по-друге, визнано наявність у жінок їх­
нього власного розуму. Відповідно до цих уявлень перед жіночим суб’єктом став­
лять подвійне завдання: а) не тамувати чуттєвості й навчитися керувати нею за
допомогою розуму та б) не прагнути сформувати в себе такий самий розум, як у
чоловіків, тобто розвивати «свій власний розум». Як зазначають сучасні дослідни­
ки, на першому завданні акцентує свою увагу філософія Руссо [5], а на другому -
філософія Канта [6].



64 Надія Галон
На перший погляд, загальне завдання, яке ставить Кант перед просвітниць­

ким суб’єктом (як чоловічим, так і жіночим), доволі просте: особа має користува­
тися власним розумом і не розраховувати на розум Іншого. Кантівський підхід до
проблеми емансипації, як зазначає С. Жеребкін, об’єднує ідею звільнення через
розум з ідеєю загального права: свобода, якої досягають за допомогою розуму, до­
ступна всім. Водночас він фіксує очевидний парадокс у практиці користання з
Розуму. У філософії Канта це положення конкретизовано: жінка не повинна праг­
нути сформувати в себе такий розум, як у чоловіків, а має розвивати «свій власний
розум». Кантівське просвітницьке завдання від самого початку ускладнено: річ у
тому, що жіночий суб’єкт у принципі ізольований від інстанції Вищого Розуму,
який у філософії Канта представляє Всезагальний Закон (закон чистого розуму,
моральний категоричний імператив, закон судження). Кант, на відміну від Руссо,
розглядає логічну структуру Всезагального Закону в чистому вигляді, поза антро­
пологічними конотаціями. Особливості вимог Всезагального Закону, за Кантом, у
тому, що ні один суб’єкт не може їх виконати ідеально, а значить - не може їх ви­
конати взагалі. Всезагальний Закон, на відміну від правил Розуму, не говорить
суб’єктові, що саме він повинен зробити для того, щоб здійснити процедуру син­
тезу розуму й чуттєвості, а лише вказує, що форма індивідуального синтезу зав­
жди є недосконалою порівняно з формою Всезагального Закону. Отож ні один ін­
дивід не має переваг перед іншим у стосунку до Всезагального Закону, наприклад,
до того ж категоричного морального імперативу. З тендерного погляду це означає,
що в ситуації трансцендентального розриву чоловічий суб’єкт не має переваг пе­
ред жіночим, оскільки вони обидва не можуть здійснювати процедуру трансцен­
дентального синтезу. У Канта не лише жінка не може здійснювати процедуру
трансцендентального синтезу, а й чоловік не здатний актуалізувати максиму своєї
волі відповідно до форми Всезагального Закону. Водночас Кант розрізняє позиції
чоловічого й жіночого суб’єкта у стосунку до Всезагального Закону на рівні мора­
лі: у чоловіків цей стосунок опосередкований, у жінок - безпосередній. Отож у
чоловіків і жінок складаються два різні типи стосунків до Іншого, який репрезен­
тує Всезагальний Закон. Для чоловіка - це абстрактний Інший, стосунок до якого
опосередковано формою Всезагального Закону. Для жінки - це конкретний Ін­
ший, думка якого слугує для неї безпосереднім, морально-чуттєвим вираженням
інстанції всезагального законодавства. Крім того, Кант підкреслює, що «інші», від
думки яких залежить жінка, - це завжди чоловіки [6, с. 153]. Тому, хоча чоловічий
суб’єкт у Канта не може діяти суворо відповідно до Всезагального Закону й, оче­
видно, рівний у цьому жіночому, попри це, для жінки він виявляється його замін­
ником. Ілюзорна рівність чоловіків і жінок перед обличчям Розуму обертається
нерівністю, а жіночу спробу «користуватися власним розумом» у сфері теоретич­
ного пізнання виключають. У сучасній постмодерністській філософії таку філо­
софську установку характеризують як андроцентризм, який розглядають як один з
основних принципів західної метафізики.

Отже, у контексті тендерних досліджень українські філософи стверджують
думку, що здатність до раціональності, розуму в філософії Просвітництва 



Проблематика тендеру у вітчизняній історії філософії 90-х років XX сторіччя 65
пов’язана суто з чоловічою статтю. Домінування у філософії установки на винят­
ковість чоловічої моделі раціональності стало одним з найважливіших принципів
західної метафізики. Модерністські тексти є ілюстративною площиною і для укра­
їнських дослідників тендерної проблематики у філософії, оскільки достатньо пов­
но відображають приховані метафізичні парадокси розуміння жіночої
суб’єктивності, раціональності й емансипації.

Постмодерність спонукає переглянути уявлення про «природну» основу
жіночої суб’єктності, вдавшись до соціокультурного чинника. Питання про жіно­
чу ідентичність жінки як тендерної особистості є одним із важливих питань сучас­
ного історико-філософського дискурсу. Чи спроможна нова ідентичність екстрак-
туватися з чинної, проблематизованої складними реаліями буття жіночої
суб’єктності? Чи можливо це, коли процес жіночої суб’єктивації наштовхується
на чималу кількість соціокультурних проблем? Зрозуміло, що оптимістичне ба­
чення є кращим мотиватором позитивних змін. Однак зрозуміло також, що це
тривалий, поступальний історичний процес як для української, так і для західно­
європейської соціокультури. Тому паралельно з різними філософськими оцінками
тендерних змін усе ж відбувається «реконструкція» традиційної жіночої ідентич­
ності, її відхід від толерованого в модерністському дискурсі варіанта - природно­
го індивіда. Багатогранну проблематику тендеру потрібно розв’язувати в різних
площинах філософських напрямів і підходів, які спроможні осмислити сучасний
стан входження тендеру до соціокультурного простору оновленої системи знаків
мови та образів, до нової соціально-економічної, політичної й релігійної репрезен­
тації.

1. Лук'янець В.С., Соболь О.М. Філософський постмодерн: Навчальний посібник
для викладачів, аспірантів, які спеціалізуються в галузі гуманітарних дисцип­
лін. К.:Абрис, 1998. - 352 с.

2. Габермас Ю. Філософія як берегиня та інтерпретатор ситуації // Після філосо­
фії: кінець чи трансформація? - Київ : Четверта хвиля, 2000. - С. 269-279.

3. Чухим Н. Теорії статевого диморфізму у філософії Просвітництва // Філософ­
ська думка, 2001, - №1. - С. 26-55.

4. Жеребкин С. Пол Разума: Является ли Просвещения змансипационньїм? //
Гендерньїе исследования. - Харьков: ХЦГИ, 2000. - № 4. - С. 278-289.

5. Руссо Ж.-Ж. Змиль, или о воспитании. Кн. V. - София, или женщина // Руссо
Ж.-Ж. Избранньїе сочинения. - М.: Гос. изд. худ. лит-рьі, 1961. - Т. 1.

6. Кант И. Наблюдение над чувствами прекрасного и возвьішенного // Кант И.
Сочинения: В 6 т. - М.: Мьісль, 1966. - Т. 6.



—______________ _________________________________________________Надія Гапон
СЕ^ЕК РКОВЬЕМАТІС А8РЕСТ8 ВЧ ^ТКЖАЬ НІ8ТОКІСАЕ А^

РНІЕО8ОРНІС Ш8СОНК8Е Ш ТНЕ 90-іез ОЕ ТНЕ ХХ-Ні СЕІ^ТІЖУ
Кадіуа Нароп

Ічап ЕгапкоНаііопаї Ііпіуегзііу о/Ь’уіу, 11піуег5уІеі5’ка 8іг., 1
Ь уіу 79602, Іікгаіпе, Ііароппр@ /гапсо.іуіу.иа

ТЬе рарег сопзійеге іке §епдег ргоЬІетаїіс азресіз іп паїіопаї кізіогісаі алсі ркі-
озоркіс сіізсоигзе іп Іке 90-іез оГ іке ХХ-ік сепіигу. її апаїузез їке ітрасї оГ іке \¥езї-
ет Еигореап розїтосіет ркіїозорку оп іке пиї ерізіетоіо^у Ьазез оГ іке паїіопаї ркі-
озорку сіеуеіортепі. її аізо зіаїез їке песеззіїу оГ сотргекепсііп§ іке ііпкз Ьеимееп Іке

Вепдег тодет ркіїозорку апд їке ркіїозорку оГ Епіі^кіептепі.
Кеу \уогіІ5. іке ркіїозорку оГ Епіі^кіептепі, §епсіег, зиЬіесїіуііу, гаїіопаїізїіс, розітод-
ет ркіїозорку.

Стаття надійшла до редколегії 27.04.2004
Прийнята до друку 10. 08. 2004


