
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ УІ81ТЇК ЬУІУ 0ИІУЕК8ГТУ
Філософські науки. 2005. Вип. 8. С. 203-211_________ Ркіїоз. 8сі. 2005. N8. Р. 203-211

УДК75. 051 (477)

КАТЕГОРІЯ СВІТЛА В СЕРЕДНЬОВІЧНІЙ ЕСТЕТИЦІ ТА ІКОНОПИСІ
(НА ПРИКЛАДІ УКРАЇНСЬКИХ ПАМ’ЯТОК ХІУ-ХУ ст.)

Ярина Мороз

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська, 1, м. Львів 79000, Україна, Іоит/і@/гапко.іуії.иа

Розглянуто естетичну категорію світла в Середньовіччі, зокрема у візантійсь­
кому та українському іконописному мистецтві. Проаналізовано з погляду естетики
українські ікони XIV - XV ст.

Ключові слова: естетика світла, світловий символізм, середньовічна концепція
світла, фаворське світло, світлоносність ікони.

У східнохристиянській культурі категорія світла відігравала важливу роль.
Духовне світло мало виразно гносеологічну функцію, його форми, різні за силою
та яскравістю модифікації, реалізовуються через світлову естетику в іконописі.
Світло - одна з провідних категорій середньовічної естетики, а також одна з най­
важливіших категорій ікони. Концепція світла пов’язана з розвитком духовного
життя, філософсько-богословської думки, на яку чуйно реагує іконопис.

Особливості світла в іконописі вивчають сучасні дослідники, здебільшого в
мистецтвознавчому напрямі. У своїй монографії Ірина Язикова окреслила роль
світла, його богословського трактування для формування світлоносної системи
іконопису. Російський мистецтвознавець Ольга Попова простежує паралелі між
духовно-богословськими рухами та вираженням світла в іконах [20]. Проблемати­
ку світла, зокрема фаворського, як складової вчення ісихазму, а також вплив світ­
ла на російську ікону опрацював Микола Голейзовський [10]. У контексті вивчен­
ня зламу середньовічної та витворення нової ренесансної художньої системи ана­
лізує проблему світла в малярстві Ірина Данилова [13]. Питання світла у руслі
візантійської естетики, давньоруської естетичної свідомості десятиліттями дослі­
джує Віктор Бичков [4 - 8]. Однак докладного аналізу середньовічної концепції
світла із зіставленням паралелей його феномену в естетиці та іконописі (зокрема
українському) немає.

У пропонованій статті окреслено формування середньовічної естетичної ка­
тегорії світла, що спиралася на старозавітне та євангельське розуміння, від ран­
ньохристиянської епохи до ісихастської доби, розкрито її вплив на формування
світлоносності візантійських та українських ікон, проблематику світла в естетиці
кольору, що поглиблює розуміння ролі світла для іконотворення загалом та украї­
нського зокрема.

Світло, як одна з найважливіших категорій старозавітної теології й естети­
ки, стало основою для християнської. Тотожність Слави і Світла описано у Ста-

© Я.Мороз, 2005 



204 Ярина Мороз

рому завіті (Вих. 24, 17; 34, 32 - 33; Іс. 60.1; Ез. 10.4). “Зійшло бо світло, слава Го­
сподня засяяла над тобою!”, - сказано у пророцтві Ісаї (Іс.: 60, 1). У пророка Єзе-
киїла видіння Господньої слави у Новому Єрусалимі пов’язане зі світлом: “І ось
слава Бога Ізраїлевого йшла від сходу... і засяяла земля від Його слави” (Єз. 10,4).
У Новому завіті світло розуміють як уособлення Сина Божого: “Я — світло світу.
Хто йде за мною... матиме світло життя” (Іоан. 12.46), “І світло світить у темряві,
і не пройняла його темрява... Справжнє те було світло - те, що просвічує кожну
людину. Воно прийшло у цей світ” (Іоан 1.5; 1.9). Із метафізичного світла похо­
дить підвищена світлоносність ікони. Її золоте тло творить ідеальний простір Се­
редньовіччя, абсолютну метафору світла Небесного Єрусалиму, осяяного славою
Бога (у видінні Іоана Богослова Новий Єрусалим - “місто золото чисте”), що мис­
тецькими засобами передано в іконі.

Середньовічна концепція світла склалася до VI ст. Розуміння його як при­
чини, що передує прекрасному, стали основою середньовічної естетики [11, с. 92].
Категорія світла в середньовічній естетиці спирається в основному на концепцію
Діонісія Ареопагіта. Теорія світла, розроблена в “Ареопагітиках”, набула популя­
рності у Візантії, середньовічному Заході, Русі-Україні.

За Псевдо-Діонісієм, світло - онтологічно-метафізична категорія, пов’язана
з Божеством, Красою, одна з модифікацій прекрасного: “Прекрасне називається
красою тому, що... є причиною злагодженості та блиску в усьому, подібно до сві­
тла воно випромінює на всі предмети свої глибинні промені, що творять красу”
[6, с. 334].

Впроваджене Псевдо-Діонісієм поняття божественної темряви мало велике
значення для середньовічного розуміння світла. “Божественна темрява - це те не­
досяжне світло, у якому, як сказано в Писанні, перебуває Бог. Світло це незриме з
причини надмірної ясності й недосяжне через надмір над сутнісного світлолитія”
[11.С.92].

Згідно з Діонісієм Ареопагітом, уся духовна інформація передається через
духовне світло в образі сіяння. Промінь фотодосїї “прихований під священними
завісами чуттєво сприйнятливих образів, зображень, символів, виявляється на ме­
жі небесної та земної ієрархії” [6, с. 219]. На земному рівні божественне світло пе­
редається в “неясних зображеннях істини, в далеких від Архетипу відбитках, у
важко зрозумілих зображеннях, іконах та образах” [6, с. 218].

Теорію світла як божественної енергії, продовжуючи традицію “Ареопагі-
тиків”, найповніше розвинули ісихасти. Ісихастське положення про єдність внут­
рішньої енергії, що об’єднує множинний земний світ, передавалось в іконі, одухо­
творяло зображення. Ісихастська концепція фаворського світла надавала гостроти,
глибини й наповненості світлу в іконі. Зацікавлення світлом особливо відчутне у
XII ст. та XIV ст. - періодах поглибленого зацікавлення містикою. Іконописців
(працю яких вважали близькою до містики) надихали містичні ідеї. Вони спонука­
ли до зміни стилістичного вираження, зумовленого новими духовними імпульса­
ми протоісихастського та ісихастського характеру.



Категорія світла в середньовічній естетиці та іконописі... 205

У добу ісихазму (XIV ст.) на перший план виходить концепція фаворського
світла. В “Апології” ісихазму, прочитаній на Константинопольському соборі
1368 р., записано: “Вірю і розумію, що світло Преображення на Фаворі несотво-
рене і вічне, що воно є безначальне і вічне божество, фізичний промінь, істинна і
божественна енергія, осіяння, блиск і краса божества Бога - Слова” [16, с. 71].
Споглядальний характер містики був доступнішим для зорового художнього ви­
яву, ніж для словесного. Підвищена світлоносність іконопису XIV - XV ст. спира­
ється на ісихастську містику світла. Положення про доступність для зорового
сприймання божественного - фаворського світла, видимого тілесними очима, бу­
ло важливим для іконопису. Оскільки його можна побачити, то можна й зобрази­
ти. Видимий вияв духовного світла, яке можна сприймати чуттєво, захоплював
іконописців, вони висловлювали його мовою мистецтва - виразно, конкретно, ак­
центуючи художніми засобами. Живописна інтерпретація давала земний, тварний
образ неуречевленого прообразу. Ісихастська споглядально-молитовна практика,
вчення про фаворське світло й обожнення людини грунтовно розкривали вчення
про образ — основу богослов’я ікони. Богослов’я ісихазму вченням про божест­
венні енергії уточнило догматичну окресленість змісту ікони, оскільки вчення про
божественні енергії зливається з ученням про іконопочитання. Світлова естетика
була сферою взаємозбагачення філософсько-естетичної та художньої практики.

Естетизацію духовного феномену світла, підкреслення його особливої ролі
розкрито у творах Григорія Палами: божественна енергія, “божественне світло -
це сам невидимий образ божественної краси, який боготворить людину та
удостоює її спілкування з Богом” [2, с. 10]. “Божественна краса передається всьо­
му сущому, вона є причиною узгодженості та блиску в усьому сущім, подібно до
світла випромінює вона свої глибинні промені у всі предмети і ніби прикликає до
себе все суще, збирає його у себе” [4, с. 79]. Іконописець мав показати цю красу
через іконописні засоби.

Ісихастське розуміння світла розкрито в уривку з Г. Палами: “Саме вічне і
безконечне царство Боже, саме перевершуючи ум і недосяжне світло, світло небе­
сне, безконечне, безчасове, вічне, світло, що опромінює безсмертя, світло, що
обожнює тих, що його споглядають” [17, с. 91]. Художники, спираючись на ісиха-
стський світогляд, змінили художню мову ікони, бо світло стало тепер основним
засобом цієї мови, яка потребує більшої символічної виразності, оскільки енергія
світла вища за можливості форми. Однак і форма набуває просвітленості. Світло
було основним елементом письма ликів у палеологівських іконах, мозаїках Кахріє
Джамі.

Така акцентованість світла відома у малярстві другої половини XII ст. Але
ікона XIV ст. світиться світлом із середини, не м’яким ніжним світінням, прита­
манним для малярства XII ст., а гарячим мерехтінням. Світло створює сильне сві­
тіння, освітлює лики. Природно дотикаючись до матерії, змінює співвідношення
світла і пластики. Форма, об’єм взаємодіють зі світлом. Особливий спосіб моде­
лювання ликів послідовним висвітленням вохрення через нашарування карнації,
пов’язаний із новим розумінням світла [14, с. 91]. Передавання світла на ликах ви­



206 Ярина Мороз

разними білильними мазками відповідала, очевидно, паламістському вченню про
реальність божественної енергії.

У середині XIV ст. світло вражає багатством і різноманітністю, починає па­
нувати в сюжетних композиціях, стає тривожним і пронизуючим [15, с. 94]. На­
прикінці ХГ/ ст. змінюється форма пробілів, вони стають напівпрозорими, ляга­
ють не густими мазками, а як легкі відблиски. Вражає багатство і різноманітність
вияву світла зі середини XV ст. [15, с. 79]. Світло починає домінувати в сюжетних
композиціях. Згодом зменшення розмірів пробілів було пов’язано із втратою акту­
альності світла [15, с. 81].

Глибокий трансцендентний зв’язок фаворського світла з Красою і Славою
надихає мистецтво XIV - XV ст. Зображення божественної слави на іконі поши­
рилося з XIV ст. у Візантії, на Балканах, в Україні [5, с. 441]. Зриме, чуттєве світ­
ло, що виступало як ікона незримого світла, божественної енергії виявилося особ­
ливо через ісихастську концепцію фаворського світла в темі Преображення, зок­
рема в іконописі. “Світло Господнього Преображення, що не з’являється, не щезає
і не обмежується. Це світло є божественне і надприродне. Воно є божественною
славою” (Гомілія (35) на Преображення Гр. Палама) [3, с. 100]. Популярність сю­
жетів “Преображення” із трактування мандорли як сіяння “із середини” пов’язана
з ідеями ісихазму. Сіяння навколо преображеного Христа тепер творять перети­
нанням двох сфер та трьома променями (що пояснюють через учення Палами).
Світло, сіяння, промені були образом фаворського світла.

Преображена людина стає ідеалом візантійської культури. Преображення є
також джерелом до розуміння символіки храму [13, с. 14]. Світло Фавору знаме­
нує Преображення, виражене у світловій символіці - принципі організації храмо­
вого простору. Точно продумана світлова організація простору храму мала скеро­
вувати душу на внутрішнє переживання Божественного Світла. Образ раю, втіле­
ний у храмі в ідеї вічного споглядання вічної небесної краси, потребував сяючих,
небесних розписів з незвичайними барвами. Інтер’єр храму завжди містив світло­
ве й колористичне Преображення. Внутрішній простір візантійського храму “пре-
ображали” мозаїки, блиск яких асоціювався з небесним сіянням.

Світловий символізм - важливий елемент літургійної символіки та естети­
ки, основ символічної мови ікони. Містика світла пронизує літургійну естетику.
Літургійний символізм наповнений світлом як синтезуючим елементом літургії,
архітектури та ікони. Символом досвітнього світла є вечірня. Світло —
обов’язковий атрибут поклоніння іконі. Перед іконами стояли підсвічники, висіли
лампади, що символізували іпостась зображуваного.

Джерелом світла був також колір. Нерозривність понять кольору та світла
характерні для Середньовіччя. Пломенистий колір чи забарвлене світло були ос­
новною рисою прекрасного, його божественної суті. Світлоносні кольори - це не
тільки символи, а й зображене світло. Колір ікон та фресок уособлював Преобра­
ження. Ікона творила особливий світ, преображений кольором і світлом. Світло -
творче, позитивне начало, що виявляє істину. Світло - добро, що творить форму,
темрява - зло, яке знищує її, негативне начало, уособлення безформного. Чорне,



Категорія світла в середньовічній естетиці та іконописі... 207

темне є образом мороку. Це темрява безодні, пекла (в іконах “Зішестя в ад”), пе­
чери (в іконографії “Різдва Христового”), його зображають у неправильній формі
як антисвітло, антиколір, тому воно є антиформою.

Метафізика світла - в основі золотого тла ікони. Іконописний фон - немате­
ріальне вічне світло, джерелом якого є Бог. Воно динамічне, охоплює предмет, до
якого доторкається. Зовсім нема тіней, оскільки субстанційне світло не дає тіней.
Відсутність тіней в іконах - ознака субстанційного світла. Пробіли світла (білиль­
ні мазки) на ликах не пов’язані з природним джерелом світла, в іконі - постійне
полудневе світло [11, с. 94].

Увага до кольору і світла як засобів художньо-символічного вираження збі­
льшилася в часи Псевдо-Діонісія. Особливе образне буття світла й кольору є в да­
вньоруській іконі, де золото має значення уречевленого світла. Золотий асист -
вираз, образотворчий еквівалент світлової енергії у формотворчій її функції. Про­
біли, подібно до силових ліній, визначають форму, не надаючи їй тілесності. Світ­
лоносні системи золотих фонів, німбів, асистів, просвітлених ликів, пробілів, маз­
ків світла на темних ликах створюють враження випромінювання світла, перено­
сять до сфери духовного Царства.

Концепція світла втілювалася у світлоносних кольорах ікон. Символіку ко­
льору розробляв Діонісій Ареопагіт, вчення якого окреслює прочитання різних
значень в окремих барвах, однак його трактування символіки кольору не стали
обов’язковими.

Жовтий у Псевдо-Діонісія - золотоносний, златовидний. Також золото збе­
рігає значення уречевленого світла. Золотий асист - образотворчий еквівалент ду­
ховної енергії у формотворчій функції ікони [11, с. 86]. Золото, голубий, білий бу­
ли уособленням трансцендентного духовного світла. Золотистий і червоний колір
фону ікони означали божественне світло [7, с. 137].

Велику роль у візантійській колористиці відіграє червоний колір, який та­
кож розуміли як світло. У Псевдо-Діонісія червоний - колір вогню, полум’яний, у
якому “в почуттєвих образах виявляються божественні енергії-”, що є “животво-
рящим теплом” [7, с. 135]. Співзвучне традиції “Ареопагітиків” розуміння кольору
зафіксовано в українській пам’ятці XII ст. “Хожденія” ігумена Даниїла: “Светь же
святьи не тако, яко огнь земний, но чюдно... свьтится изрядно и пламень его чер­
влень єсть, яко кіноварь” [9, с. 69].

Червоний виражає очищену божественну силу вогню та божественного єст­
ва Христового. Кіноварний одяг Христа у “Зішесті в ад” асоціюється із старозаві­
тним образом жертовних дверей, які обмежують каральну силу Бога. Семантика
червоного як знаку Воскресіння і Безсмертя властива християнському Сходу. Тут
червоний колір - символ воскресіння Христа, Його хресної жертви, перемоги над
смертю. Він стає не тільки символом пасхальної жертви, але й образом божест­
венної любові. У східнохристиянській іконографії зображають також червону ма-
ндорлу (наприклад, в українській іконі “Зішестя в ад", с. Поляна). Цей колір акти­
вно використовують в есхатологічній символіці. Вогненний херувим сторожить 



208 Ярина Мороз

ворота Раю. В іконах “Страшного Суду” від Господнього престолу слави витікає
вогненна ріка, небесні стражі вогненними списами вбивають нечисть.

Пурпур, за канонами візантійської іконографії, мали право застосовувати
тільки як колір вбрання Христа, Богородиці та св. Анни. А для колористики украї­
нських ікон характерне домінування кіноварі, він використовувався навіть для
другорядних персонажів, написів, декору, черепиць споруд в архітектурному ста­
фажі. Кіноварне тло як синонімічне світлу в іконі Спаса Пантократора с. Милик
(XV ст.), Св. Миколая з житієм с. Горлиць (XV ст.). Кіноварні велумни на фоні
архітектурних стафажів українських пам’яток палеологівської доби (наприклад, в
іконі “Різдва Богородиці” с. Ванівки, XV ст.; у клеймах згадуваної ікони с. Гор­
лиць - “Повернення Агрикового сина”, “Явління св. Миколая цісарю Костянтину
у сні”).

Як рівноцінний червоному - білий. За визначенням Псевдо-Діонісія, “спо­
ріднений із божественним світлом” [7, с. 130]. Білий стихар - образ плоті Христо­
вої, “найчистіше безстрасне одіяння божественної слави”, що виявляє “блиск бо­
жества” [2, с. 7]. Христос зодягнений у білосніжний хітон на горі Тавор, білим є
одяг ангелів, душу Богородиці в іконах Успення зображали як немовля у білому
сповитку. Іноді замість золоченого використовували біле тло - наприклад, в іконі
київської школи XIV ст. Св. Миколая Зарайського поч. XIV ст.

Із означенням сіяння, але темного, похмурого, непрозорого, що, на протива­
гу червоним тонам, асоціювалося із безколірним кольором, пов’язаний синій
[14, с. 222]. Він означав не темряву, а світло неба (що активно використовували в
іконописі, зокрема фон забарвлювали в темно-синій). Це узгоджується з тракту­
ванням Псевдо-Діонісія, оскільки, за його тлумаченнями, темрява — найвищий ви­
яв найідентичнішого світла, де перебуває Творець. Синій колір як алегорія божес­
твенної темряви часто пронизував ціле зображення, не затемнюючи, а просвітлю­
ючи його, (наприклад, в українській іконі “Богородиця-Одигітрія на престолі з
пророками” із Лемківщини, іконографічно близькій до неї Богородичній іконі с.
Крампна. Небесний колір (за Ісаком Сирином) символізує “чистоту розуму в мо­
литовному заглибленні”, у якому “просіяє світло святої Трійці” [10, с. 231]. Тому
сяйво мандорли в іконах Преображення, Вознесіння - синього кольору.

Багатогранність світлової метафізики, містики, естетики від Візантії пере­
ймає Русь, де світло стає видимим феноменом культури [8, с. 28]. Поняття божес­
твенної краси, що виливало з концепції світла, яке в українському світорозумінні
було свідченням істинності, зафіксовано в літературних пам’ятках, іконописі. Па­
ломник Данило Мніх писав про святе світло, що у Велику суботу сходить з неба
до гробу Спасителя [9, с. 68]. В описі ікони Богородиці у Києво-Печерському па­
терику маємо близьке до ісихастського розуміння світла: “внезапу просветися об­
раз Владьічица нашея Богородица и Приснодьвьі Марія паче солнца, и падше ни-
ци на земли поклонитися иконь и лобьізаша сь веселіемь душа”, “просветися об­
разь Владьічица... паче солнца и не могуще зрьти ници на земли, поклонитися
іконі” [1, с. 104].



Категорія світла в середньовічній естетиці та іконописі..,  209

В українських іконописних пам’ятках періоду ісихастських дискусій трак­
тування світла “ісихастської” теми - сюжету “Преображення” поряд з традиційно
ісихастським співіснує доісихастське. Так, в іконі кінця XIV ст. “Преображення”
с. Жогатин (як і в клеймі аналогічного сюжету ікони “Воздвиження і Віднайдення
Чесного Хреста” с. Здвижень ХІУ-ХУ ст.) фаворське світло зображено як надпри­
родне сіяння довкола постаті Спасителя, яке випромінюється від особи Преобра-
женного. Мандорла твориться перетинанням двох ромбів і кола (як це характерно
для ісихастських ікон). Подібно зображена мандорла на візантійській мініатюрі
манускрипту найвідомішого представника політичного ісихазму Іоана Кантакузи-
на, створеній між 1370-1375 рр., на мозаїці церкви Св. Апостолів у Салоніках.
Ікона “Преображення” (XIV ст.) с. Вільшаниці має сяйво мандорли доісихастсько-
го взірця (овал з гостроконечним завершенням та численними променями).

Ісихазм вплинув на внутрішню структуру українські ікони ХГУ-ХУ ст., зок­
рема на світлоносність ликів. Так, на іконі св. Юрія-Змієборця с. Станилі (XIV ст.)
білильні мазки у світлових партіях лику святого такі густі, що нагадують штриху­
вання, характерне для ісихастського періоду візантійського іконопису. Лик Хрис-
та в іконі “Нерукотворного Спаса” (с. Терла) сповнений напруженого “ісихастсь­
кого” світла, внутрішнього світіння.

Середньовіччя відкрило красу світла живопису. Світло в літературних та
іконописних пам’ятках, відтворювало його розуміння в українській середньовіч­
ній естетичній свідомості, сформованій під відчутним впливом візантійської есте­
тики. Світлоносність колористичної гами українських ікон XIV-XV ст. саме через
провідне значення естетики світла посилювала їхнє естетичне вираження. Для
української ікони характерна власна, нетотожна інтерпретація візантійської кон­
цепції світла. Іконопису XIV-XV ст. властиве переплетення ісихастської та доіси-
хастської традицій. Особливо значущим є розуміння кольору як носія світла, що
дає підставу розглядати його в контексті естетичної категорії світла, ключової для
Середньовіччя. Роль світла як забарвленого кольору відобразилася найперше в се­
редньовічному іконописі, але у візантійській та українській культурі по-різному
трактували семантику кольору, особливо кіноварного, що позначилося на іконах.

Концепція світла як естетичної категорії, зокрема у співвідношенні з іконо­
писом, потребує ґрунтовного опрацювання, тому її не можна цілковито охопити в
одній статті. Її роль в українській середньовічній культурі не вивчено, оскільки
українська медієвістика лише починає повнокровно розвиватися. Українські іко­
нописні пам’ятки, використані для аналізу розуміння світла як світоглядної кон­
цепції, можуть стати новим пластом у дослідженнях середньовічної естетики, зок­
рема її розвитку в Україні.

1. Абрамович Д. І. Києво-Печерський патерик. Репринтне видання. - К: Час,
1991.-280 с.

2. Алпатов М. Феофан Грек. - М.: Изобразительное искусство, 1981. - 208 с.



210 Ярина Мороз

3. Беседьі (Омиліи) иже во святьіх отца нашего Григорія архиепископа Фессало-
никійскаго Палами. - Монреаль: Паломник, 1974.

4. Бьічков В. В. Византийская зстетика. Теоретические проблеми. - М.: Искусст-
во, 1977.-199 с.

5. Бьічков В. В. Византийская зстетика в ХІП-ХУ веках // Культура Византии
XIII - первой половини XV века. - М.: Наука, 1991. - С. 412-446.

6. Бьічков В. В. Малая византийская зстетика. - Киев: Путь к Истине, 1991.
7. Бьічков В. В. Зстетическое значение цвета в восточнохристианском искусстве

// Воспроси истории и теории зстетики. - М.: Изд-во Московского ун-та, 1975.
- С. 129-146.

8. Бьічков В. В. Зстетическое сознание Древней Руси. - М.: Знание, 1988. - 61 с.
9. Буслаев Ф. Историческая хрестоматія церковно-славянского и древнерусского

язика. — М., 1903.
10. Голейзовский Н. К. Семантика новгородского тератологического орнамента //

Древний Новгород: История, искусство, археология. Новьіе исследования.
Сборник статей І Сост. С. Ямщиков. - М.: Изобразительное искусство, 1983. -
С. 197-247.

11. Данилова И. О свете и тени в живописи кватроченто // Данилова И. Искусство
средних веков и Возрождение. - М.: Советский художник, 1984. - С. 91-102.

12. Колесов В. В. Мир человека в слове Древней Руси. - Л.: Изд-во Ленинградско-
го ун-та, 1986. - 291 с.

13. Метьюз Т. Преображащий символизм византийской архитектурн и образ
Пантократора в куполу // Восточнохристианский храм. Литургия и искусство.
-СПб., 1994.-С. 7-16.

14. Перцев Н. В. О некоторьіх приемах изображения лица в древнерусской стан-
ковой живописи ХП-ХПІ вв. Н Сообщения Государственного музея. - Л.,
1984.-Т. 8.

15. Попова О. С. Свет в византийском и русском искусстве ХП-ХГУ веков І І Со-
ветское искусствознание’77. - М.: Сов. художник, 1978. - С. 75-99.

16. Плугин В. А. Мирововзрение Андрея Рублева (Некоторие проблеми). Древне-
русская живопись как исторический источник. - М.: Изд-во Московского уни-
верситета, 1974. - 161 с.

17. Прохоров Г. Исихазм и общественная мисль Восточной Европн // Труди От-
деления Древнерусской Литератури. - М.,Л., 1968. - Т. 23. - С. 86-108.



Категорія світла в середньовічній естетиці та іконописі... 211

ТНЕ СОМСЕРТЮИ ОГ ЬІСНТ № МЕВІЕУАЬ АЕ8ТНЕТІС8 ІС(Ж
Іагупа Могог

Імап Ргапко Паїіопаї Ііпіуегміу о/Ь'уіу,
І/піуегхіїеізка 8іг, 1, Ьуіу 79000, 1/кгаіпе, Зоит/і@ /гапко.ІУІУ.иа

ТЬіз апісіе апаїузез йіе ргоЬІет оГ тесііеуаі сопсерйоп о£ 1і§Ьі. ТЬе аезійеіісз оГ
1І£ІН апд іпсатаїе й іп йіе тедіеуа! ісоп дізсоуегз пе\у азресі оГ гезеагсЬ іпіо икгаіпіап
тесііеуаі рЬіІозорЬу.

Кеу ууогсіз: тедіеуаі аезйеіісз оГ 1і§Ьі, зутЬоІізт оГ Іі^йі, сопсерііоп оГ 1і§Ис іп Ійе
ісоп, 1І£ЙІ оГ Тгап8Гі§игаііоп, Іі^Ій оГ соїог.

Стаття надійшла до редакції 10.10.2004
Прийнята до друку 23. 05. 2005


