
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ
Філософські науки. 2005. Вип. 8. С. 100-109

УІ5ИТК ЬУІУІІНІУЕК5ІТЇ
Ркіїоз. Всі. 2005. N8. Р. 100-109

УДК 316.647.5

ЯВИЩЕ ТОЛЕРАНТНОСТІ У ЄВРОПЕЙСЬКІЙ ТРАДИЦІЇ
Роман Прокопів

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська,!, м. Львів, 79000, Україна, кафїІО8@/гапко.^іу.иа

Розкрито поняття толерантності в ході історичного розвитку, його корені та
зміст. Крізь призму праць сучасних авторів, що займаються проблемами
толерантності, висвітлено роль і місце цього явища в сучасному суспільстві,
структурі цінностей та його зв’язок із поняттям свободи. Проаналізовано межі та
види толерантності з їхньою різноманітністю, неоднозначністю, а також показано
перевалі та певні труднощі, що лежать на шляху реалізації цього принципу.
Ключові слова: толерантність, свобода, відкритість, межі толерантності.

«... за обрієм нова епоха, ім’я якій — Ера Толерантності», —
таке окреслення нової доби дає Юрій Сватко
у своїй статті «Європа на шляху до культури миру?» [9, с. 120].

У добу масштабних темпів глобалізаційних процесів, що охопили кожне су­
спільство, з новою актуальністю постає проблема толерантності в міжлюдських
стосунках, індивідуальних правах та свободах. Різноманітні інституції та наукові
дослідження останніх років спрямовані на пошуки алгоритмів урегулювання кон­
фліктів як окремих спільнот, так і осіб. Відбувається безліч конференцій, зустрі­
чей, проголошено декларації, що стосуються цієї проблематики. Класичними на-
працюваннями в такій сфері залишаються праці Дж. Локка, на які спирається наша
стаття. Крім того, використано матеріали Міжнародної конференції в Польщі, де
було багатогранно висвітлено актуальні аспекти поняття толерантності. Серед
учасників конференції були й українські філософи, які представляли своє бачення
толерантності, зокрема Мирослав Попович, Віктор Малахов, Анатолій Карась та
інші.

Стаття має на меті визначити поняття толерантності, спираючись на істо­
рію походження цього феномену та процес його становлення на сучасному етапі,
розглянути види й межі толерантності, її місце в системі цінностей сучасного сус­
пільства; а також - спробувати узагальнити вже існуючі результати досліджень
для систематичного представлення поняття толерантності.

Все частіше й частіше, як у повсякденному житті, так і на рівні філософсь­
кого дискурсу, чуємо про толерантність. Хтось не надає цьому явищу особливого
значення, хтось песимістично оцінює реалізацію цього принципу, а хтось вбачає
за ним майбутнє. Проте виникає банальне та водночас важливе питання стосовно
самого поняття і явища. Який зміст воно в собі криє? Яке його місце і сфера за­
стосування? Зрештою, яка його роль в сучасному суспільстві? Такі та безліч ін- 

© Р.Прокопів, 2005 



Явище толерантності у європейській традиції 101

ших запитань, що стосуються проблем толерантності, намагатимемось з’ясувати в
ході розкриття цієї теми.

Поняття “толерантність” сягає глибоким корінням у минулі століття. Однак
упродовж минулих століть воно не знаходило свого осмислення та застосування ні
на рівні теоретичному, ні, тим більше, на рівні практичному.

Лише XX століття, яке позначається кардинальною зміною як свідомості,
так і укладу життя, повертає у філософський дискурс поняття “толерантність”,
щоправда, з новим змістом і, щонайголовніше, вбачаючи та відводячи місце й
роль цього феномену, до яких він був покликаний, але яких, водночас, не знахо­
див в цінностях та свідомості минулих століть.

Що ж криється під поняттям “толерантність”?
Історію цього терміну відносять до кількох джерел. Проте внаслідок певних

історичних факторів його пов’язують передусім з релігійною сферою, де він озна­
чає повагу до релігійного вибору особи. Крім такого розуміння, цей термін набу­
ває нового, ширшого змісту, поширюючись з релігійного на інші середовища.

Довший час толерантність залишалася “не більше ніж ідеалом, - як влучно
зауважив український мислитель Мирослав Попович, - до якого прагнули і який
реалізовували, на жаль, набагато рідше, ніж який грубо попирали” [7, с. 13]. Та все
ж, незважаючи на довгий та болючий процес усвідомлення потреби цього фено­
мену, суспільство, зокрема європейське, приходить до плекання та утвердження
принципу толерантності.

Існує твердження, що толерантність є поняттям, що пов’язане, насамперед, з
появою християнства та його основних принципів любові, терпеливості до ближ­
нього. На перший погляд, така теза не підлягає сумніву. З іншого ж боку, панує
думка про недавнє виникнення феномену толерантності, зокрема, як зазначає Іре-
на Рейфова у статті “Моделі толерантності в постмодерністичному сафарі”: “Про­
грама толерантності... є швидше новиною останніх соціологічно-політологічно-
філософських розважань, ніж засадою традиції” [13, с. 210]. Звідси можна зробити
висновок, що для сучасності це надто нове поняття, яке лише потребує свого
осмислення, хоч і має певні корені та пов’язане з певними традиціями. Проте, по­
ряд з існуючими тезами, можна прослідкувати ще одну тенденцію виникнення
феномену. Його пов’язують з колискою правової сфери - Римською імперією, а не
безпосередньо з християнством чи сучасною добою.

Намагаючись з’ясувати місце поняття толерантності в історії, цікавим по­
стає той факт, що воно виникає набагато раніше, ніж здається. Адже більшість до­
слідників вказують на те, що про толерантність вперше заговорив і спробував
проаналізувати англійський мислитель Джон Локк. Однак у європейській традиції
цей принцип з’явився значно раніше. Прикладом цього може слугувати така подія:
у IV столітті в Римській імперії було проголошено Медіолянський едикт, що ви­
знавав рівність усіх релігій, і в якому було сказано наступне: “3 давна було нашою
ціллю, щоб нікому не було відмовлено у свободі визнання, але щоб кожна людина
мала дозвіл практикувати таку релігію, яку вибрала собі відповідно до власного
нахилу...” [14, с. 38]. Таким чином, “маніфест” став першим закликом до толеран­



102 Роман Прокопів

тності в історії людства. Як відомо, надалі цей принцип був втілений лише на ко­
роткий час, і згодом настав період нетолерантності не тільки на рівні релігійному,
а й ідеологічному, суспільному та політичному.

Що ж означає феномен та принцип толерантності, зважаючи на довгий пе­
ріод історичного розвитку? Який зміст цього поняття? Спробуймо вдатися до гли­
бшого аналізу. • . • . . /

Зміст поняття “толерантність”. У сучасну добу шаленого розвитку та нако­
пичення інформації дуже важко знайти одне й чітке визначення того чи іншого
явища, зокрема явища толерантності. В. Малахов у статті “Толерантність і її межі:
до етичного осмислення поняття” пише: “Суттєвість проблеми толерантності в
наші дні нерідко породжує спокусу смислового “перенавантаження” даного по­
няття, ... термін “толерантність” виступає свого роду семантичним атрактором, що
вбирає все нові смисли...” [6, с. 59]. Якими ж є ці смисли?

Звертаючись до етимології слова “толерантність”, у латинському словнику,
знаходимо таке визначення: “Тоїего, (оіегаге - переносити, витримувати, терпіти;
Юіегапз, іоіегапііз - терплячий” [3, с. 1017]. За походженням, слово означає внут­
рішню дію суб’єкта щодо зовнішніх проявів, думок когось чи чогось. Відчуваєть­
ся певний негативний зв’язок — зусилля над собою у сфері непогодження з ки­
мось, проте терпіння супроти нього “... “терпіти”, “витримувати” Іншого в його
іншості, визнаючи за ним право чинити й думати по-своєму” [6, с. 59-60].

Щоб доповнити етимологічне з’ясування у праці Поля Рікера “Толерант­
ність, нетолерантність, неприйнятне”, звернімося до визначення цього терміну у
словник Робер: “1. Не забороняти й не вимагати, коли це можливо; це свобода, яка
випливає з цієї стриманості. 2. Позиція, яка полягає у визнанні за іншими манери
вчиняти й мислити інакше, ніж ти сам” [8, с. 314].

Подібно так і сформульовані, тими чи іншими дослідниками, дефініції по­
няття толерантності.

Польська дослідниця Магдалена Міхалік у своїй статті “Толерантність до
акцептації іншого...” подає декілька визначень, одне з яких, сформульоване Генрі­
хом Олеарніком, маємо таке: “Толерантність — це постава чи поведінка, яка поля­
гає у визнанні права інших людей до посідання переконань, постав і поведінки рі­
зних людей від наших, і навіть суперечливих ...” [12, с. 87]. Або ж інша дефініція,
сформульована Яном Бохенським: “Толерантність, те саме що і терпимість. Нази­
ваємо “толерантною” людину, яка толерує, тобто терпить інших, їх погляди, спо­
сіб життя і т. д. Толерантність є випробуваним способом співжиття в лоні того ж
самого суспільства різних груп людей, що різняться світоглядом, відносно засад-
ничих політичних тез...” [12, с. 87].

За Мирославом Поповичем, “толерантність, як терпимість до чужих думок і
вірувань є психологічною рисою особи і відноситься, взагалі кажучи, до міжосо-
бистісних стосунків" [7, с. 13].

Можна навести ще безліч інших визначень толерантності, у яких прямо чи
дотично будуть висвітлені аспекти, що можна окреслити такими словами: терпи­



Явище толерантності у європейській традиції 103

мість, мирне співжиття у суспільстві різних за поглядами людей та повага до сво­
боди й вибору кожного.

Поряд з поданими дефініціями та окресленням сфери, до якої відноситься
толерантність, слід з’ясувати ще безліч інших запитань, що безпосередньо
пов’язані з нею, а саме: межі цього поняття, види, у яких воно себе проявляє, його
місце як в структурі цінностей, так і в соціальній структурі суспільства тощо.

Для з’ясування місця та появи принципу толерантності звернімося насампе­
ред до історії, щоб побачити його зародження та становлення.

Корені та генеза принципу толерантності. Без сумніву, що саме релігійна
сфера є тією, з якою у пересічних людей асоціюється слово “толерантність”. Гово­
рячи про підстави та корені цього поняття, перш за все, приходить на думку, вда­
тися до пошуків у релігійній сфері. Проте, роблячи вже перші й загальні кроки у
цих намаганнях, наштовхуємося на непрості вирішення і дилему — “джерела оби-
двох постав, — толерантності і нетолерантності, - як зазначає Гонората Цижан у
статті “Толерантність — нетолерантність”, - належить шукати в монотеїстичних
релігіях, а такі власне мали найбільший вплив, і мають до сьогодні, на культуру
Європи” [11, с. 223]. На прикладі юдаїзму та згодом християнства спробуймо по­
дивитися на релігійні корені толерантності, які в цьому випадку не є вичерпними,
а постають, як єдині серед інших аспектів.

Зовсім не потрібно глибоко занурюватись у проблему, щоб помітити, як ко­
жна релігія за своєю суттю проголошує ідею нетолерантності. Адже вона вважає
своє вчення істинним і поділяє світ навколо себе на світ своїх і чужих. Звичайно
ж, в такому аспекті зачіпається проблема абсолютної правди, яка є основою для
будь-якого релігійного вчення. Та все ж, поруч з пропагандою ексклюзивності та
абсолютності свого вчення кожна релігія проголошує ідеали миру, любові та
справедливості. Цим самим така позиція дає підґрунтя ідеалам толерантності. Так,
у християнстві - Старому і Новому Завітах - звучать безліч закликів до поваги та
пошани іншої особи, яка належить до “чужого” середовища. Зокрема, у Старому
Завіті знаходимо ідею “єдності цілого людського роду” (Буг. 1:27; 2:25; 9:1) [11, с.
226]. Разом з тим, багато інших ідей толерантності, що містяться у Старому Завіті,
подає Гонората Цижан у своїй статті. Ми задовольнилися лише кількома загаль­
ними ідеями, щоб концептуально показати підстави толерантності як у юдейській,
так і в християнській релігіях.

Лінію Старого Завіту в християнстві продовжує і Новий, адже саме в ньому
зароджується ідея універсальної релігії для цілого людства на засадах пошануван­
ня свободи й гідності окремої людини.

Звісно ж, кожна з релігій, у якій людина є вінцем творіння, пропагує толе­
рантність супроти іншого. Через те, що в ній фігурує фактор істини, вона поро­
джує джерела нетолерантності. Таким чином, релігія, яка породжує підгрунтя то­
лерантності, в такий самий спосіб може рухатися і в зворотньому напрямку - не­
толерантності.

Щоб уникнути антиномії у з’ясуванні підстав толерантності, слід вийти поза
межі лише релігійного підґрунтя і вдатися до інших сфер, аби з’ясувати джерела



104 Роман Прокопів

толерантності у позарелігійному контексті, якщо, звичайно, такі існують і можуть
носити універсальний характер. У пошуках фундаментальних підстав толерантно­
сті треба звернутися насамперед до природи людини. Тобто, з одного боку, - сво­
боди, того, що складає її індивідуальність, та з іншого, - соціального виміру в ній
- способу взаємодії та співжиття у суспільстві окремих осіб.

Свобода є визначальною рисою людини, яка робить її унікальною істотою,
надає їй високої гідності та є, за визначенням німецького мислителя Д. Гільдебра-
нда, “одним з найбільших людських привілеїв” [2, с. 276]. Без свободи людина не
була б людиною. Іноді важко збагнути її сенс і дуже часто існує загроза редукції
лише до проблеми вибору. “Свобода, - пише Н. Бердяєв, - є моєю незалежністю і
визначеністю моєї особистості зсередини, і свобода є моєю творчою силою, не ви­
бір між поставленими між добром і злом, а моє творення добра і зла” [1, с. 61].

Таким “привілеєм” не обділений жоден представник людського роду, але
водночас покликаний шанувати як свою свободу, так і свободу іншого. Тому, крім
здійснення права на реалізацію своєї свободи, “кожен, - за переконанням Міля, - є
відповідальний перед суспільством єдино за ту частину свого поступу, який зачі­
пає інших. У тій частині, яка зачіпає виключно його самого, є абсолютно незалеж­
ний; має суверенну владу над собою, над своїм тілом та розумом” [10, с. 54]. Щоб
якимось чином дійти до гармонії в суспільстві, на думку польського дослідника А.
Бобка, саме “толерантність постає однією з умов для підстави, що забезпечує реа­
лізацію індивідуальної свободи” [10, с. 54]. Адже в цьому випадку толерантність є
закликом до поваги “привілею” свободи в іншому, його права думати, жити й дія­
ти згідно зі своїми світоглядними принципами.

Звичайно, йдеться про толерантність не як про панацею у всьому, цілковиту
поблажливість, яка веде до вседозволеності, а як передусім відкритість і сприй­
няття різноманітних позицій, які мають право на існування серед всіх інших і не
несуть ніякої загрози життю чи свободі інших. В такому аспекті “толерантність є
мистецтвом служіння свободі”, в ситуації постання та існування конфліктів [10, с.
58].

Поряд з таким фундаментальним джерелом толерантності, як свобода, мож­
на вказати на його соціальний аспект і побачити не менш важливу підставу, яка
має функцію, що виконує толерантність у сфері організації суспільства. Свобода
вказує на індивідуальний аспект толерантності, що пов’язаний з окремою особою,
та водночас на соціальному рівні толерантність виступає не меншою цінністю.
Польський дослідник Анжей Захаріаш пов’язує її з цінністю забезпечення як жит­
тя кожного, так і співжиття багатьох у суспільстві. Кожне суспільство є різнопла­
новим та плюралістичним внаслідок того, що у ньому живе безліч унікальних
осіб, які мають особливі позиції. Через перетин багатьох інтересів у такому суспі­
льстві конфлікт є неминучим. Тому воно дуже потребує засобу врегулювання ба­
жань та устремлінь різних груп. Засобом врегулювання, за своєю суттю та призна­
ченням, може виступити толерантність як заклик до поваги та відкритості перед
відмінними позиціями. У такий спосіб, серед різноманітності сфер та позицій у
суспільстві, можлива гармонія та цілісність [14]. Адже внутрішня відкритість ко­



Явище толерантності у європейській традиції 105

жного до іншого, несхожого на нього (чим і є толерантність), дає змогу знайти
компроміс та забезпечити стабільність і спокій у суспільстві. Як зазначає В. Шту-
мскі, “вона (толерантність) виконує роль “золотої середини” між опозиційними
поставами, поглядами, концепціями і т. д.” [16, с. 85].

Щодо генези толерантності, то, як уже вище зазначалося, історично вона
виникла в Римській імперії, де декларувалася повага до свободи й права особи на
самовизначення стосовно вибору об’єкту культу та поклоніння. Як відомо з істо­
рії, такий принцип був втілений лише на короткий час. Із поступовим домінуван­
ням однієї релігії, в цьому випадку християнства, для тих, хто визнавав іншу релі­
гію не знайшлося місця, і згодом настав період нетолерантності не лише на рівні
релігійному, а й ідеологічному, суспільному та політичному. Внаслідок нових
цінностей нового релігійного світогляду, що проголошував свободу й цінність
кожної особи, християнство дуже швидко втратило те, що воно само зробило уні­
кальним. Не визначивши меж і свого розуміння толерантності та свободи, через
появу безлічі єресей християнська свідомість надовго забула про вищезгадані по­
няття, і для європейської спільноти настав час тривалого й нестерпного не­
прийняття інакомислячих та інаковіруючих.

Цікавим є той факт, що толерантність на початковій стадії зародження ро­
зуміють лише в певному звуженому сенсі — як релігійну толерантність. Тільки в
такому її розумінні існують заклики до пошанування вибору, свободи та терпіння
супроти тих, хто вірить по-іншому. У всіх інших сферах ця проблема не порушу­
ється та не дискутується, їм доводиться очікувати свого часу. Навіть у перших се­
рйозних і загальновизнаних спробах філософського осмислення феномену “толе­
рантність”, що належить англійському мислителю Дж. Локку, йдеться не про тер­
пимість, а про віротерпимість 3 цього приводу він написав два есе, що
стосувалися цієї проблематики. В одному з них (“Есе про віротерпимість”), він
постулює твердження про існування думок і вчинків людини, що, на його погляд,
діляться на три різновиди, які мають “абсолютне і всеохоплююче право на терпи­
мість” [5, с. 670]. До такого різновиду належать думки, які не стосуються держави
й суспільства, а є спекулятивними, тобто особистими думками людей та віра в Бо­
га.

Треба згадати, що вже значно раніше за Дж. Локка, час від часу з’являлися
заклики та спроби осмислення ситуації нетолерантності в середньовічному суспі­
льстві, а саме: Дж. Віклефа, М. Кузанського, Т. Мора, М. Монтеня, Б. Спінози,
Бейля а також діячів доби Просвітництва, які в часи гострого постання проблеми
релігійних воєн часто наголошували на терпимості стосовно інаковіруючих та
проголошення ідеалів рівності та справедливості всіх.

У добу розвою окремих націй як суб’єктів політики та історії поняття “то­
лерантність” розширює свої межі. Вже йдеться не лише про толерантність релі­
гійну, ай- терпимість стосовно інших національностей. Особливим і цікавим
підвидом толерантності є мовна толерантність, про яку, в контексті національної
толерантності, згадує Ірена Рейфова у вищевказаній статті [13].



106 Роман Прокопів

Одним із різновидів толерантності є така толерантність, яка в добу расової
дискримінації вимагала поважати і “терпіти” поруч із собою не лише тих, хто по-
іншому думає та вірить, говорить іншою мовою, а й має відмінний колір шкіри.

З поступовим становленням та розвоєм ліберальних і демократичних цінно­
стей поняття “толерантність” стає невід’ємною складовою усіх інших, досі незачі-
плених нею сфер. Її кордони розширюються і поширюються на все “іно-”: на
стиль життя, вподобання, думки, особисту мораль та етику тощо.

У такому контексті виникає найбільше проблем із застосуванням принципів
толерантності. Якщо у всіх попередніх випадках у процесі розширення своїх меж
толерантність ставала принципом, який регулює ситуацію із взаємовідносинами
між людьми, долаючи труднощі та закликаючи до поваги й розуміння, то у цьому
випадку вперше виникають труднощі й застереження. Якщо на початку відбувався
пошук “спільного знаменника” та утвердження єдиної моралі й етики поведінки,
то в цьому випадку така нейтральна та універсальна сфера порушується: за раху­
нок прав одних порушуються права інших. Особиста свобода індивіда так чи ін­
акше перетинається з такою ж свободою іншого. Тому на сучасному етапі розвит­
ку потрібно з’ясувати й сформувати межі толерантності. Адже без них є загроза
впасти в абсурд не лише окремій людині, а й цілому суспільству.

Межі та види толерантності. Говорячи про свободу, виникає питання про її
межі. Так само й, говорячи про толерантність, не можливо оминути цього аспекту.
Про його актуальність годі й казати. Оскільки як і у випадку з необмеженою сво­
бодою виникають проблеми, так і у випадку з необмеженою толерантністю ми
прийдемо до вседозволеності в суспільстві, що неминуче призведе до деструкції
особи та й суспільства в цілому.

Як стверджує В. Штумскі, “толерантність не є необмеженою чи абсолют­
ною” [16, с. 84], а В. Зєнба додає, що “нічим необмежена толерантність не може
не уникнути антиномії, бо наказує толерувати абсолютно все, а через те й не толе­
рувати також” [15, с. 100]. 1 в цьому мають рацію. Передусім вона полягає в тому,
що існують речі, які не можна толерувати, бо вони, наприклад, можуть завдавати
шкоду як окремій людині, так і цілому суспільству.

Іншим аспектом абсолютної толерантності є загроза потрапити в тенета мо­
рального релятивізму, де більше не існує строгої і чіткої шкали цінностей та втра­
чається адекватність сприйняття того, що відбувається навколо. Навряд чи існу­
вання об’єктивних цінностей в суспільстві (важливість і непорушність людського
життя і т. д.), до яких і через які, людина приєднуються до суспільства, можна по­
ставити під сумнів, адже в протилежному випадку займаємо позицію радикально­
го суб’єктивізму.

Незважаючи на різні аспекти та розуміння толерантності, однозначно мож­
на стверджувати, що існують межі, тобто допустима норма, в якій людина може
приймати й толерувати позицію чи дію іншого. Зрозуміло, що для різних видів то­
лерантності, такі межі є відмінними. Наприклад, для релігійної толерантності, у
якій межа пов’язана з критерієм істинності та Одкровенням, чи для культурної, в
якій фігурують різні критерії та аспекти. Беззаперечним є той факт, що не може 



Явище толерантності у європейській традиції  107

існувати однозначності в суспільстві, як у думках, так і в позиціях, дії, що й допу­
скає існування плюральності та різноманітності. Однак різноманітні спроби по­
становки і окреслення меж може мати під собою єдиний ґрунт для формування та­
ких допустимих меж толерування чого-небудь. Як би консервативно це не вигля­
дало, та зробити це можливо на основі об’єктивних цінностей, які,
щонайголовніше, не суперечили б самій природі людини та служили б на благо
суспільству. Таким чином, важливою в цьому аспекті є думка про нетолерантність
до певних поглядів та позицій, але ні в якому разі до людини, представника пев­
ного погляду. Завжди повинно існувати місце для прийняття цієї людини та на­
дання їй шансу виправитись та переглянути свої світоглядні установки.

Через постановку питань про межі толерантності, можна виокремити пози­
тивний і негативний види цього поняття [12, с. 89]. Тобто як вираження позиції
через заохочення до певної поведінки, так і вказування на певні межі та заборони.

Можна говорити також про активний, коли це супроводжується певною ді­
єю, “визнання гідності” [4, с. 348] та пасивний (байдуже ставлення) прояви толе­
рантності, а в цьому контексті - й про зовнішню (накинену ззовні) і внутрішню
(та, що стає частиною переконань) позиції толерантності.

Розрізнення можуть стосуватися і таких сфер, як “інтелектуальна, моральна
та релігійна” [16, с. 83], а також - видів. Зрозуміло, що вони пов’язані з різними
рівнями та вимогами. Якщо на рівні інтелектуальному мають право на існування
всі думки та концепції, то по-іншому слід розуміти моральний та релігійний види,
де просто не обійтись без формування певних меж. Хоча такий тип толерантності
постулює згоду на існування відмінних систем цінностей, звичаїв та культів. По­
ряд з цим, слід згадати про культурний вид, який толерує плюралізм та різнома­
ніття культур.

Отож, говорячи про межі толерантності можна прослідкувати, що не все так
просто й однозначно. Бо залежно від певного розуміння і позиції особистості фо­
рмуються відразу декілька форм толерантності, які різні автори по-іншому фор­
мулюють.

Так, вникаючи у феномен толерантності відразу постає безліч запитань, які
слід розглянути, проаналізувати та знайти на них відповідь. Кілька з них ми спро­
бували з’ясувати. Такий пошук показує, що це поняття є надто широким і вимагає
детальної уваги при його розгляді. Адже є загроза зайняти радикальну позицію і
зробити толерантність панацеєю, що може призвести до вищевказаної релятивіза-
ції і лібералізації.

Слід звернути увагу на те, що толерантніть повинна стати інструментом для
покращання функціонування суспільства та людей у ньому, де свобода й цінність
особи є пошановані.

Це дослідження показало багатогранність явища толерантності, його ево­
люцію і розширення меж упродовж історії. Та все ж залишаються відкритими пи­
тання меж толерантності в сучасній культурі, якими ж вони повинні бути й за
яким критерієм формуватися. Невирішеними залишаються проблеми реалізації 



108 Роман Прокопів

свободи особи в мультикультуральному світі, а також етичні аспекти толерантно­
сті. І все це є полем для подальших пошуків та досліджень.

1. Бердяев Н. Самосознание. - М.: Книга, 1991. — 446 с.
2. Гйіьдебранд Д. Етика. - Львів: Видавництво УКУ, 2002. - 444 с.
3. Дворецкий И. X Латинско-русский словарь. - М.: Вьісшая школа, 1976. -

С.1096.
4. Карась А. Толерантність і трансформація пострадянської ідентичности Украї­

ни И Еигореізкіе тодеіе іоіегапді. - Кгезкоху: УУусіа^пісґию ипіхуегзгіеіи
Вге870\У8кіе£0,2001. - С. 343-352.

5. Локк Дж. Опьгг о веротерпимости // Собрание сочинений: В 3-х т. - М.:
Мьісль, 1988.-Т.3.-670 с.

6. Малахов В. Толерантность и ее границьі: к етическому осмьіслению понятия П
Еигореізкіе тосіеіе Іоіегапсц. - КгезЬоху: Жус1ах¥пісІхуо ипіхуегзгіеіи
Кге8го\У8кіе£о, 2001. - С. 59-62.

7. Попович М. Толерантність як ідеал європейської цивілізації // Еигореізкіе шосі-
еіе (оіегапср. - КгезЬоху, 2001. - С. 13-22.

8. Рікер П. Толерантність, нетолерантність, неприйнятне // Навколо політики. -
К.: Дух і літера, 1995. - С. 313-332.

9. Сватко Ю. І. Європа на шляху до культури миру? (Слідами “невигідної чес­
ноти”) П Еигореізкіе тосіеіе 1о1егапс]і. - ЙгезЬохм: ХУудахупісіхуо ипіхуегзгїеіи
Кгезгои'зкіеоо, 2001. - С. 117- 133.

10. ВоЬко А. Тоїегапсіа а у/оіпозс П Еигореізкіе шосіеіе ІоІегапсД. - КгезЬоху:
ХУусІау/пісІУ/о ипіхуегзгіеіи Вгезгои/зкіе^о, 2001. - С. 53- 58.

11. Супап Н. Тоїегапсіа — піеіо1егапс]а // Еигореізкіе тобеїе ІоІегапсД. - КгезЬом/:
Жудахупісіхмо ипі\¥ег821еги Вгезгохузкіе^о, 2001. - С. 223-234.

12. Міскаїік М. Тоїегапсіа ки аксер(ас]і іппе§о: розіиіаі сгу копіесгпозс? І І
Еигореізкіе тодеіе (оіегапді. - Ргехігою: У7ус1аурпісіууо ипіукегзгіеіи
Кіезго^зкіе^о, 2001. - С. 87-91.

13. Кеі/оуа І. Мосіеіе іоіегапср XV розппосіетізіусіїпут заїагі // Еигореізкіе тодеіе
Соїегапср. -КгезЬоху: ’ЖусІаи'пісідуо ипіхуегзгіеїи Йгезгохузкіе^о, 2001. - С. 207-
210.

14. Тмскагіазт. А. Тоїегапсіа а піе(оІегапс]а:£гапісе газабпозсі І копзекхуепсіе
ргакіусгпе // Еигореізкіе тосіеіе СоїегапсД. — ВгезЬоху: ^Уусіахупісіхмо
ипІУ/егзгГеШ Кге82О\78кіе£О, 2001. - С. 37-51.

15. 2л%Ьа Ж 2а§ас1піете іоіегапср XV регзрекііхуіе зроги геїаіухуігти 2 аЬзоІиІугтет
П Еигоре]зкіе тодеіе іоіегапср. — Кгезкоху: ХУусІау/пісїхуо ипіхуегзгіеШ
Кгезгохузкіе^о, 2001. - С. 93-102.

16. Зііитзкі Ж Тоїегапсіа іако хмагипек копіесгпу бо кое^гузіепсіі І іпіе£гас]і І І
Еигореізкіе тодеіе іоіегапсіі. - ВгезЬоху: ХУусіахупісіхуо ипіхуегзгїеіи
К2Є82охузкіе§о, 2001. - С. 75-86.



Явище толерантності у європейській традиції 109

А РНЕІЧОМЕИОИ ОГ ТОЬЕКАІЧСЕИЧ Е^КОРЕАN ТКАШТКЖ
Котап Ргокоріу

Іуап Ггапко Паііопаї Цпіуегзіґу о/Ь’уіу
ІІпіуегзуїеїз’ка 8і., 1, Ь’уіу 79000, Іікгаіпе, ка/Ио8@/гапко.ІУІУ,иа

А погіоп ої (оіегапсе іп то(іоп оГ Ьіз(огісаі сіеуе1ортеп(, Ьіз гоо( апсі соп(еп(з із
ргезеп(есі. А гоїе апсі ріасе оГ (Ьіз рЬепотепоп іп тосіет зосіе(у апсі зігисіигез оГ уаіиез
(Ьгои§Ь ргізт оГ у/огк оГ тодет аиіЬогз аге зЬо\уп. А соЬезіоп ої (оіегапсе ууііЬ ІіЬегїу
із етрЬазіхесі. ТЬе апісіе апаїузез (урез апсі іітііз оГ (оіегапсе апсі зЬо\уз адуапіа^ез
апсі зоте діГГісиїіу ^ЬісЬ Іау оп (Не \уау ої геаііхаїіоп ої (Ьіз ргіпсіріе.

Кеу ууогсіз: (оіегапсе, ІіЬеііу, ореппезз, 1іті( оГ (оіегапсе.

Стаття надійшла до редколегії 10. 12. 2004
Прийнята до друку 23. 05. 2005


