
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ
Філософські науки. 2005. Вип. 7. С. 55-69

У/5ЛУА ЬУІУ ОИ/УЕНЬГГУ
Рііііох. Ьсі. 2005. N 7. Р. 55-69

УДК 141. 131. (477) (15).

ВПЛИВ ІДЕЙ «АРЕОПАГІТИКІВ» НА РОЗВИТОК
ФІЛОСОФСЬКИХ КОНЦЕПЦІЙ УКРАЇНСЬКИХ МИСЛИТЕЛІВ

ЕПОХИ ВІДРОДЖЕННЯ
Наталія Городецька

Львівський інститут пожежної безпеки МНС України.
вул. Клепарівська, 35, Львів 79007, Україна. таіІ@ІірЬ.Ігі\г.иа

Проаналізовано вплив ідей Аеропагітиків на розробку філософських конце­
пцій українських філософів епохи Відродження.
Ключові слова: світ, істина, Бог, вічність, буття, містика.
Поява полемічної літератури — нова епоха в духовно-релігійному, суспіль­

но-політичному й національному житті України. На часі була істотна переорієнта­
ція філософського мислення, зумовлена докорінною зміною соціально-
економічних і духовних умов буття народу України. Певний грунт для сприйняття
нових ідей в українській філософській думці закладено в результаті процесів, що
сприяли поширенню ренесансних ідей у філософії України. З кінця XV ст. для
української культури характерний синтез арістотелізму й платонізму, що визнача­
ло шляхи поступу філософської думки.

Поширенню неоплатонізму в його християнізованому варіанті сприяло оз­
найомлення давньоукраїнського читача з творами Псевдо-Діонісія Ареопагіта. У
цей період зароджуються єретичні вчення, водночас посилюється розвиток ідей
вільнодумства. Виникнення цих ідей, починаючи з XIV ст.. пов'язано з особливо­
стями соціальної дійсності того часу; вони мають свою тривалу історію. Як і в ін­
ших країнах Європи, в Україні єретичні рухи та ідеологічні вчення, що їх виража­
ли, були спрямовані на захист певних соціальних сил, які виступали проти націо­
нального та соціального гноблення. Важливим джерелом розвитку єретичних ідей
в Україні є полемічна література, яка інтенсивно поширюється від часу прийняття
християнства. Особливу роль, як відомо, у цьому відігравали апокрифи дуалістич­
ного та есхатологічного змісту, які проникали в Україну з Візантії та Західної Єв­
ропи.

Аналізуючи культурне й зокрема літературне життя України в XV ст.. варто
зазначити, що певна стабілізація ситуації, відродження Руського князівства у
складі Великого князівства Литовського мали сприятливий вплив на культурний
та економічний розвиток. За правління князів Олельковичів відбудовують культо­
ві споруди Києва, зокрема відновлено з руїн і наново розписано Успенський со­
бор, розбудовують місто, активізувалося літературне життя. У Києво-Печерському
монастирі створено видатні пам'ятки українського мистецтва - «Льствицу» 

© Н. Городецька, 2005 



56 Наталія Городецька

(1443), «Златоструй» (1474), здійснено дві редакції знаменитого Києво-
Печерського Патерика» (1460, 1462)-твору, що мав значний вплив на подальший
розвиток українського, а також усього східнослов'янського письменства. І е. що
київські книжники звернулися до цього давнього джерела, не було випадковим, а
тим більше - не було рецидивом середньовічного способу мислення. Цьому
сприяло тодішнє реальне життя України.

Прославлення історичного минулого Києва пам’ятка пояснює безпосеред­
нім значенням Київської держави. Саме з цим пов’язана автономна політика київ­
ських князів Олельковичів, їхнє прагнення повернути Києву роль центру раціона­
лістично-гуманістичного руху, що охоплював би українські й білоруські землі Ве­
ликого князівства Литовського [1, с. 51].

Культурне й зокрема літературне пробудження в Києві і на решті українсь­
ких земель на цьому не завершилося. Якщо пильніше придивитися до всіх дос­
тупних нам письмових пам’яток, що з’явилися тоді в Україні, то впадає в око
збільшення кількості перекладних видань, причому пишуть їх мовою, максималь­
но наближеною до народної розмовної, відходять від однобічної орієнтації на
візантійську літературу, хоча загалом у перекладній літературі домінують видання
релігійно-богословського змісту [1,с. 47]. Перекладають старозавітні книги, зок­
рема пророцтва Даниїла та Єремії, книги Руф та Естер. Характерно, що біблійну
літературу не переписують і поширюють з традиційних церковних зразків, а пере­
кладають зі староєврейських оригіналів, достовірних стародавніх текстів. Це за­
свідчує, що в інтелектуальних колах України другої половини XV ст. гуртуються
сили, близькі за своїм духом до гуманізму з його методом мовно-текстуального
аналізу Святого Письма та відмовою від історично вироблених форм і-догматів як
ортодоксального католицизму, та і ортодоксальних напрямів православного хри­
стиянства.

Крім творів релігійно-богословського змісту, поширення набули літературні
видання морально-етичного характеру, повісті-притчі. XV ст. датовано перші
українські редакції популярних у XIII - XIV ст. літературних збірників під назвою
«Ізмарагд», «Четья», «Пчьла» [20, с. 94]. Вони мають світський характер, збага­
чуються творами українських авторів, зокрема Климента Смолятича. Кирила
Турівського, перших київських митрополитів Іларіона та Григорія, творами
візантійського походження — письмових пам’яток періоду Київської держави. У
деяких з них, наприклад, в окремих списках «Ізмарагда», підкреслено корисність
читання книг, трапляються гострі випади проти чернецтва і церковної організації.

Відродження літературно-духовних традицій Київської Русі стає прогре­
сивною тенденцією літературного процесу в Україні другої половини XV ст.:
підриваючи основи неподільного панування візантизму у сфері духовної культу­
ри, воно тим самим сприяло формуванню власної національної літературної
традиції. Поступове звільнення від засилля візантизму засвідчує поява літератури
західноєвропейського походження. Це світські повісті «Олександрія», «Троянська
історія», «Сказання про індійське царство», «Житие Олексія, чоловіка божого». За
своїм змістом і характером сюжетів вони близькі до середньовічних рицарських



Вплив ідей «Ареопагітиків» на ... українських мислителів епохи Відродження 57

романів з їхніми любовними інтригами, культом честі, авантюрними пригодами.
Водночас їхні автори захоплюються героїчними подвигами, мужністю і відвагою
героїв творів, що було ознакою нового ренесансного літературного смаку.

Філософська думка в Україні формувалася й розвивалася в контексті світо­
вої філософської культури, українські мислителі, сприймаючи її вплив, ставали
безпосередніми учасниками її творення, вносячи в неї і свій дорооок. Така тенде­
нція стає більш ніж помітною наприкінці XV - на початку XVI ст. на загальному
тлі тих соціально-економічних і духовно-культурних процесів, з якими пов’язана
назва цілої епохи всесвітньої історії - епохи Відродження.

Тексти «Ареопагітиків», яким притаманна містично-апофаі ична діалектика,
широко використовували українські полемісти ХУ]-ХУІІ ст.. чия творчість була
тісно пов’язана з діяльністю братств, які виникають у ХУІ-ХУІІ ст. Найдавнішим
було Львівське братство, створене у 80-х роках XVI ст., а згодом, як відомо, вини­
кають братства в Києві, Луцьку, інших українських, а також білоруських містах.

Саме з братськими школами Львова, Києва та Луцька, як і з Острозьким
культурно-освітнім центром, була тісно пов’язана діяльність українських
полемістів, філософським грунтом для якої слугували витлумачені в контексті
українського світоглядного менталітету ідеї ісихастського й особливо ареопагіт-
ського неоплатонізму. У цьому аспекті цілком обгрунтовано можна говорити про
вітчизняний варіант неоплатонівської філософії - український неоплатонізм ХУІ-
ХУІІ ст. Поштовхом до виступу полемістів стала книга польського публіциста-
єзуїта П. Скарги «Про єдність церкви Божої» (Вільно, 1577), у якій автор веде по­
леміку зі «схизматами» (православними християнами). Саме у відповідь на виступ
П. Скарги з’являються полемічні твори українських авторів.

Полемісти захищали позиції українського православ’я, апелюючи до
ірраціоналістично-екзистенційної аргументації в стилі ареопагітизму. Яскравим
прикладом є творчість одного з провідних полемістів - Кирила Транквіліона-
Ставровецького. Аналізуючи один з найвизначніших його творів «Зерцало бого-
словія», намагатимемося виявити вплив саме апофатичного богослов'я Ареопагіта
в контексті неоплатонівської філософії на філософсько-світоглядну позицію по­
леміста.

У філософії К. Ставровецький дотримувався поглядів неоплатонізму, роз­
глядаючи Бога як творця, премудрого художника, всюдисутнє світове начало.
Відштовхуючись від апофатичної теології і спираючись на Псевдо-Діонісія
Ареопагіта, він критикував антропоморфне розуміння Бога у Святому Письмі, а
також у творах багатьох сучасних йому авторів. Позбавляючи Бога антропоморф­
них властивостей, він, як і Псевдо-Діонісій, відмовлявся від позитивних рис Бога,
підводячи читача до думки, що найадекватнішим способом осягнення божествен­
ної сутності є послідовне заперечення будь-яких властивостей, атрибутів, які на­
явні й можливі в речах навколишнього світу. К. Ставровецький підтримував дум­
ку про невизначеність Бога, його недоступність для людських почуттів і розуму.
таємничість, невловність, безмежність, вічність, відповідно до чого Бог поставав у
нього як «существо пресушественноє, албо битность над всі битності, сама істотна 



58 Наталія Городецька

битність, през се стоащая. простая, неплотная, без початку і без конца, без ограни-
чания» [2, с. 214 ].

Доречно зазначити, що в розумінні Бога як безособової сили, яку можна
виявити через пізнання створеного світу (таке трактування було поширено в
давньоруській традиції, доповненій пізніше вченням ісихастів), К. Ставровецький
спирався також на західноєвропейські ідеї пантеїзму, які ототожнювали Бога і
природу. Розглядаючи питання «О розділенню и нероздільності божества».
«несліянію персон бозЬських», «сьєдиненіи персон бозЬських» [2, с. 216], мисли­
тель розрізняв три іпостасі Бога і їхньої єдності, де першою, найвищою, є «от-
цовська персона». Посилаючись на Псевдо-Діонісія Ареопагіта, Василія Великого,
Іоанна Дамаскіна, стверджував, що жодна з них не є ні первісною, ні останньою,
всі рівні від початку і до кінця, предвічні і вічні, хоча й не зливаються в одне, бо
Отець є «нерожденіє», Син - «рожденіє», Дух Святий - «ісхожденіє» [2, с. 217].
Тобто, критикуючи аріанство, полеміст спростовував також вірування, згідно з
яким існує не лише Святий Дух, що походить від Отця, а й Святий Дух дарів -
благодать, що походить від Сина, за допомогою яких римські, богослови
обґрунтовували владу Папи.

Навколишній світ мислитель розглядав як створену Богом єдність часу і
простору. Вводячи поняття «вБк», розділяв світ на «предбудущій вЬк, неміримій,
кЬторого не мірило солнце і луна бігом своїм», «в"Ьк при Богу безначальном, час
долготи незмінной, умом только почасти постизається», «в"Ьк пред створенням
неба и земли бил без початку»; «настоящий — при створенні неба і землі»:
«будущій - початок має, конца же не будет іміти ніколи» [3, с. 219].

Аналізуючи проблему «Бог і світ», К. Ставровецький, подібно' до Діонісія,
розробив учення про чотири світи: невидимий світ духовних сутностей, шо нале­
жать до духовної ієрархії (ангели, демони); видимий світ — світ видимих речей, у
якому живе людина; малий світ - світ самої людини; злосливий світ — світ поєд­
нання злих людей з дияволом, який є творчим началом зла [3, с. 111]. Знову ж та­
ки, заперечення єдності світу не було новим для того часу в українській філософ­
ській літературі. Полеміст обрав середину між єдністю і множинністю, наполя­
гаючи саме на кількісному обмеженні множини чотирьох світів, аналогічно до
поділу, що існував у народній творчості, зокрема в апокрифах. Своє вчення про
чотири світи він виклав саме у «Зерцалі богословіи», тісно пов’язуючи
онтологічні проблеми з моральним, естетично-утилітарним визнанням світу як
краси і користі. Описуючи ці чотири світи, він показував, що не весь світ є зло, а
постає як добро і краса. Світ і природа перестають бути в нього простим символом
Бога, зливаються з Богом, самі перетворюються на божество, звідки радісне і
світле світосприйняття К. Ставровецького, уявлення про світ як невидиму красу
[2, с. 224].

«І при створенні цього видимого світу спершу заклав Бог фундамент з чо­
тирьох елементів, чи стихій, тобто створив спочатку світло вогняне, повітря, воду
та землю. І з того часу з тих же чотирьох стихій усі речі створив Бог видимого
цього світу, з навколишньої та готової матерії: із світла вогняного — сонце, місяць.



Вплив ідей «Ареопагітиків» на ... українських мислителів епохи Відродження 59

зірки, все світло видимого світу; з повітря - дихання всім живим та істотам: звірям
і птахам, і людині; з води — два роди істот: риб і птахів; із землі — звірів чотирино­
гих і дерева плодові, й різноманітне насіння» [2, с. 238].

Потрібно також сказати про елементи як про нерівні: тому «що одні витон­
ченого єства, як вогонь і повітря; інші ж - тяжчі й грубші, як вода і земля. Легкі й
витончені елементи премудрий будівник розташував на вищому місці; грубші й
тяжчі - на нижчому: землю і воду...» [З, с. 105-106].

Говорячи про будову світу із стихій, К. Ставровецький звертається насам­
перед до античності, зокрема до вчення Арістотеля, відтворюючи арістотелівську
концепцію, схиляючись до його думки про небо як певну субстанцію, що відрізня­
ється від елементів. У главах 6-10 другої бесіди «О сотворений неба и земля, ви­
димого сего мира и єще в нем» «Зерцала богословіи» він докладно описує названі
першоелементи великого неба, красу його і всього видимого світу, його розкоші,
достаток, які Бог приготував для людини. Це радісне просвітлене світосприйняття
зближує К. Ставровецького з мислителями доби Відродження, подібно до яких,
описуючи світ, він поєднує вчення античних філософів і християнських авторів.
Продовжуючи тему світобудови зі стихій, він показує їхню взаємопроникність і
постійну боротьбу, завдяки чому все у світі, від зірок і до найменших пилинок,
має певну цілість і єдність, послідовність руху, певну закономірність, надані Бо­
гом. Значну увагу приділяв К. Ставровецький явищам природи (грому, блискав­
ки), землі, океанам, річкам; пише про кулястість Землі, відкриття Америки, поси­
лаючись на твори західноєвропейських природознавців і географів.

У центрі уваги Кирила Транквіліона-Ставровецького перебував не видимий
світ сам собою, а людина, учення про яку становить зміст третьої бесіди в «Зерца-
лі богословіи» - «О сотворений чоловіка, которий малим миром наріцається». За
традицією, що йшла від стоїків, людину мислитель трактував як двонатурну істо­
ту, створену «із двоє битностей разних» - тіла і душі.

К. Ставровецький наголошував не тільки на двонатурності людини, гіла і
душі, а й обстоював їхню єдність, підкреслюючи, що без тіла і тих процесів, які
йому властиві, людина не може жити, а душа, у свою чергу, не може відчувати,
розуміти, набувати доброчесності, наближаючись цим до властивого філософам
доби Відродження визнання гармонії душі і тіла. Як і’більшість мислителів того
часу, він вважав, що душа розлита по всьому тілу, яке і є товаришем душі. Сама
людина у своєму «сьставе» є «горная часть небом и дольная’землею», постаючи
одночасно світлим і темним, ангелом і звіром, духом і плоттю, смертю і життям.
де плоть — смертна, а дух - безсмертний, нетлінний. Поділяючи людське тіло на
верхню частину - небо і нижню - землю, К. Ставровецький намагався обгрунтува­
ти єдність мікро- і макрокосмосу, наблизити людину до природи, до Бога, що мало
важливе загальнокультурне і філософське значення. Втілення Бога в людину від­
кривало їй можливості якнайбільше осягнути божественну благодать, зробити
людяність найвищою цінністю у світі, невід’ємною властивістю культури, надати
проблемі душі й тіла як морально-етичного, так і гносеологічного значення, що.
власне, було одним з найважливіших елементів ренесансного гуманізму } творчо­



60 Наталія Городецька

сті К. Ставровецького. Викладена вище позиція дуже тісно перегукується з про­
блемою ієрархії та людської досконалості у вченні Діонісія Ареопагіта. Адже ли­
ше шляхом обоження та відречення від «суєти мирської», поступовим самоза­
глибленням та саморефлексією, долаючи щаблі «ієрархічної драбини», людина
зможе поступово наближуватися до досконалості, до Бога [4, с. 254].

Високо оцінюючи небесну премудрість, що є в науці Сина Божого і в дарах
Духа Його Святого, підкреслюючи, що «ніхто такБ не ест любим богу, яко сей.
которьій любить премудрость небесную», не меншого значення надавав
К. Ставровецький і «мудрости прирожоной» [2, с. 234]. У стилі ідей доби Відро­
дження він наближався до ідеї подвійної істини, одна з яких належить богослов'ю,
що «єст відомість и зрениє невидимих бьітностей, нематеріален речей и смислом
нашим неподлеглих и бесплотних существ» [2, с. 248]. Мислитель прославляє му­
дрість, за допомогою якої люди пізнають і розвивають світські науки, створюють
закони, здобувають честь і славу, керують державами.

Світорозуміння Кирила Ставровецького, трактування суті людини, утверд­
ження її активного земного життя зумовили його соціально-політичні ідеї, мо­
рально-етичні погляди, на які мали вплив традиції давньоруської доби, ренесанс­
но-гуманістичних і реформаторських ідей. Як церковний діяч, він був перекона­
ний і переконував інших у тому, що головним для людини є «Бога знати й видіти
єго правдіве», жити і діяти за законами Божими з чистим серцем, де чисте серце
означає смиренність, «кроткість», зичливість всім усього доброго, подвижництво,
трудолюоство, пістництво, стриманість, тверезість, чуйність і пильність у молит­
вах повсякденних, а нечистість — заздрість, гордість, гнівливість, пияцтво,
блюзнірство. Саме останнє, як знаряддя диявола, і є основою «злосливого світу».
веде до морального падіння людини. Злосливий світ — це світ багатіїв, світських та
церковних владик, які, набувши багатства, шляхом здирства, неправди, викори­
стовують його на розпусту, пиху, гординю. Замість того, щоб будувати школи.
друкарні, збагачувати науку, вони все своє серце і волю витрачають на об’їдання,
пияцтво, примноження дармоїдів, гноблення своїх слуг, підлеглих, на яких покла­
дають всякі повинності, ув'язнюють у тюрми.

Отже, саме позиція світорозуміння, трактування К. Ставровецьким суті лю­
дини, утвердження її активного земного життя зумовили його соціально-політичні
та морально-етичні погляди [5, с. 154]. Адже головне для людини, на його думку.
— знати Бога і бачити правду, жити і діяти за його законами. А рівність людей пе­
ред Богом дає кожному з них однакову можливість осягнути божественну благо­
дать, йдучи крок за кроком до найвищого доора та найвищої істини. Однак людині
з її двонатурністю нелегко подолати цей шлях. Тому мислитель вказує шлях так
званої «першої простоти» — простоти святої, як наслідування скромності і
чесності, любові до ближнього [6, с. 201]. Він прославляє науку і філософію, пока­
зуючи її користь для блага повсякденного життя кожної людини і всякого
суспільства. Лише пізнавши себе, глибоко усвідомивши власну духовну сутність,
пересуваючись щаблями діонісійської ієрархічної драбини, людина зможе
усвідомити важливість людяності і людської гідності, морального оновлення як



Вплив ідей «Ареопаптиків» на ... українських мислителів епохи Виродження 61

необхідної передумови релігійного оновлення, активної діяльності, спрямованої
на обстоювання інтересів своєї батьківщини, її культури, духовних традицій.

Потрібно підкреслити, що в епоху Відродження філософська інтерпретація
поняття Бога починає змінюватися. Ренесансна філософія не акцентує увагу на
абсолютній свободі Бога і на створенні Богом світу з нічого, натомість підходить
до ідеї співвічності Бога і світу та його злиття з законом природної необхідності
[7, с. 10]. В основі такого повороту в розвитку тогочасної думки була пере­
орієнтація ренесансних мислителів від схоластизованого Арістотеля на вчення
Платона й неоплатоніків. Це засвідчують, зокрема, твори Л. Валли, П. Мірандоли.
М. Фічіно. Одним із найвиразніших неоплатоніків був Ніколо Кузанський. який.
спираючись на інтерпретацію Бога такими видатними неоплатоніками, як Плотин,
Прокл та Псевдо-Діонісій Ареопагіт, розумів Бога як нескінчене єдине начало, бі­
льше якого і поза яким нічого не існує («максимум» і «мінімум»). Він обгрунтував
тезу про нескінченність Бога й про тотожність Бога та сукупності його творінь, що
спричинило звинувачення мислителя в єретизмі; стверджував, що, згідно з апофа-
тичною теологією, немає «ні Отця, ні Сина, ні Духу Святого, а є тільки нескінчен­
не» [8, с. 47]. Бог, на його думку, - це книга природи, яка співвідноситься зі світом
як ідеальне коло з нескінченним багатогранником. Ідеї Ніколо Кузанського поши­
рювалися не тільки в Західній Європі, а й на терені України. Прикладом цього
може бути схоже визначення творця в Софронія Почаського: «Бог не є фігураль­
ний, а є округлість світу» [9, с. 232].

Отже, у XVI - на початку XVII століття у трактуванні Бога з’являються гу­
маністичні та реформаційні тенденції. І свідченням цього є насамперед полемічні,
а також поетичні твори спочатку представників Острозького культурно-освітнього
центру, а пізніше — вченого гуртка при Лаврській друкарні в Києві. Це такі визна­
чні релігійні та культурні діячі України, як Клірик Острозький, Василь Суразький.
Іван Вишенський, Захарія Копистенський, Касіян Сакович, Ісайя Кам'янчанин.
Мелетій Смотрицький, Софроній Почаський, Памво Беринда, Лаврентій і Стефан
Зизанії, Кирило Транквіліон-Ставровецький, Іван Калимон, Хома Євлевич. Усі
вони у своїх визначеннях Бога орієнтуються на вчення Діонісія Ареопагіта та схі­
дних Отців церкви.

У контексті ареопагітської теології і християнського неоплатонізму в XVI —
на початку XVII ст. докази Божого буття українські інтелектуали шукали здебіль­
шого в глибинах власної душі і віднаходили завдяки усвідомленню в процесі са­
мопізнання вічних, на їхню думку, і незмінних істин, що відбувається через місти­
чне осяяння. Це був традиційний шлях богопізнання. «Непостиженіем постизаю
непостижимаго Бога», — говорить К. Транквіліон-Ставровецький. а далі ствер­
джує: «І тих (богословів) разум правдиве показуєт нам Бога невидимого»
[2, с. 213—214]. Той самий метод одномиттєвого інтуїтивного осягання Бога
«внутрішнім», духовним розумом у процесі самозаглиблення і самопізнання ви­
користовували й острозькі книжники. Доводити існування Бога за допомогою
«зовнішнього» тілесного розуму, тобто застосовувати методи раціоналістичної
теології схоластики, вони вважали не лише недоцільним, а й шкідливим. Переос­



62 Наталія Городецька

мислюючи з погляду реформаційних ідей спадщину своїх предків, розвивали по­
ложення про неприпустимість намагань проникнути «тілесним Розумом» у
неосяжні таємниці одкровення. Як і реформатори, у пізнанні Бога вони великого
значення надавали внутрішньому почуттю, що виникало, на їхню думку, під час
вдумливого читання Святого Письма. Отже, пізнання Бога виявлялося не лише
можливим, а й необхідним. «Бо, хоча у справах віри є багато таємного, Бог
відкрив у Святому Письмі для людей лише те, що вони можуть розуміти своїм
природним Розумом» [4, с. 92]. Поняття Бога включало також філософське уяв­
лення про субстанцію, оскільки Бога наділяли атрибутами вічності і
нескінченності. Аналогічними були також погляди В. Суразького і
К. Транквіліона-Ставровецького, які відкидали «позитивну теологію» як схола­
стичний метод пізнання Бога і світу через логічні розмірковування і доведення.
Водночас, слідом за Псевдо-Діонісієм Ареопагітом, вони вважають апофатичну
теологію єдино можливим способом Божого пізнання. В. Суразький у своєму
творі «Книжиця о единой істиной православной вЬрЬ», крім того, наголошував,
що «божественньїе догматьі вьіше всякого помьісла”, тому вони «вЬрою токмо
зрима и познаваема» [10, с. 33]. Таке традиційне розуміння Бога, що спиралося на
християнсько-неоплатонівську філософію східної патристики, було значно ближ­
чим, ніж його схоластичний аналог, до ренесансного неоплатонізму та рефо­
рмаційної ідеї інтерналізації віри, а тому й продовжувало ренесансні й реформа­
ційні елементи у творчості українських книжників, полегшувало процес їхнього
формування. Так, К. Сакович, відхиляючи антропоморфні уявлення про Бога, пе­
реводить міркування про нього зі сфери дії логічної істинності до сфери моралі
[2, с. 508], що було ознакою певного впливу на нього реформаційних ідей. Близьке
до неоплатонізму епохи Відродження розуміння Бога — як невимовного, безмеж­
ного, неосяжного буття, що проймає видимий світ і забезпечує його життєдіяль­
ність, знаходимо в К. Транквіліона-Ставровецького. Для нього характерне підкре­
слювання простоти, безтілесності та безіменності божества, поєднання пеоплато-
нівського визначення його як еманативного всюдисущого світового первня з
уявленням про нього як премудрого творця-художника, архітектора світу.

Загалом проблему співвідношення Бога і світу К. Транквіліон-Ставро-
вецький розв’язує, з одного боку, підкреслюючи їхню єдність (неоплатонівська
ідея іманентності Бога щодо світу), а з другого боку, в аспекті диференціації світу,
- його поділу на чотири світи, один з яких — поєднання грішників з дияволом — є,
так би мовити, якоюсь мірою самостійним початком зла. Водночас акцентування
уваги на красі й доброті тілесного світу можна вважати елементами ренесансно-
гуманістичної інтерпретації цієї проблеми [2, с. 213].

Досить своєрідним було бачення Бога в Станіслава Оріховського, концеп­
цію Бога і світу якого висловлюємо тут на основі обмеженої кількості джерел.
Підвалинами йому слугували головно погляди на проблему Бога Арістотеля. Ці-
церона і концепція підпорядкованої розумним засадам (наприклад, наявним у Бо­
жому розумінні ідеям) вільної божественної волі Томи Аквінською. При цьому
слід підкреслити, що, як істинний гуманіст, він користувався творами самого Арі-



Вплив ідей «Ареопагітиків» на ... українських мислителів епохи Відродження 63

стотеля, а не тільки їхніми середньовічними інтерпретаціями. Незважаючи на від­
сутність безпосередніх посилань на Ціцерона. вплив останнього на формування
поняття Бога в С. Оріховського підтверджує польський дослідник Й. ЛІХТЄНШіуЛЬ
[11, с. 36-38]. Розмірковуючи про сутність Бога. С. Оріховський не йде прямо іа
Томою, який характеризує Бога як арістот’елівську першопричину, як самодостат­
нього й безмежно досконалого. Провідним для нього є визначення Бога як першо­
причини, яка включає в себе й два інші складники наведеної дефініції. Ці склад­
ники не існують самостійно, а є тільки властивостями «першого руху» (ргіті то­
паз). У вченні Томи Аквінського перше місце, як відомо, посідає телеологічне
доведення буття Бога, тоді як природниче (космологічне) доведення він відсунув
на другий план. С. Оріховський такий погляд не зовсім поділяє, як і не приймає
концепції троякого роду пізнання Бога, а також доведення існування творця, ви­
ходячи з його справ. Йому цілком вистачає Арістотелевого доведення. Значну
увагу С. Оріховський приділяв доведенню єдності Бога. І тут він стає на вже вто­
рований Арістотелем шлях: «якщо припустимо, - пише він, - що є два творці сві­
ту, тоді мусять вони бути або рівні один одному, або нерівні. Якби були не рівні.
сильніший легко зневажив би слабкішого і правив би зрештою сам. А якби вони
були рівними, то внаслідок незгоди між ними згинув би світ» [12, с. 547].
С. Оріховський, як і Діонісій Ареопагіт, чимало уваги приділяє поняттю «єдине»,
що є ключовим поняттям у неоплатонівській філософії і яке він вважає першопри­
чиною. Воно, на його думку, є вмістилищем усіх форм, які впорядковують мате­
рію і є водночас найдосконалішою формою. «Єдине» не підлягає і не може підля­
гати жодній зміні, бо інакше воно не було б першопричиною. До того ж. воно са­
мо для себе є метою і задає водночас мету існування всім речам. «Єдине», за
С. Оріховським, є ніщо інше, як тільки правдивий Бог, у якому єдність поєднуєть­
ся з вічністю і який є одночасно мірою всіх речей. Тут. вочевидь. Є. Оріховський
інтерпретує Арістотеля з погляду неоплатонівсько-ареопагітської концепції єдно­
сті Бога, який, згідно з цією концепцією, є джерелом форми і досконалості всіх
матеріальних речей, «бо від того єдиного всі різноманітні речі постають і істин­
ність та єдність свою немов од власної причини свого буття мають» [13. с. 300].

Уявляючи Бога всемогутнім творцем усього видимого і невидимого, тілес­
ного і безтілесного, неба і землі, стихій і всього, з чого'складається універсум, ві­
домий книжник Острозького вченого гуртка Василь Суразький у руслі ареопагії-
ської традиції характеризує його як щось надчуттєве і невидиме, що вічно існує
само собою, нерухоме, невимовне і неосяжне, те, що вище від слова і розуму, ви­
ще від будь-якої істоти або буття [10, с. 60]. Тому божество неможливо порівню­
вати навіть з сонцем, що «єсть твар описуемая и постизаемая» [10, с. 65], яке не в
змозі дорівнятися не тільки Богові, а й розумним безтілесним силам, що перебу­
вають навколо нього, тобто херувимам, серафимам, архангелам і ангелам
[10, с. 65]. Таке саме протиставлення Бога і світу можна знайти у Клірика Ост­
розького [14, с. 456]. Водночас у руслі розробленої Псевдо-Діонісіє.м Ареопагітом
апофатичної теології й уявлень християнського неоплатонізму про абсолютну не­
визначеність Бога острозькі книжники, використовуючи прийом послідовної о за­



64 Наталія Городецька

перечення всіх можливих рис, які йому приписують, стверджують, що він не лише
трансцендентний, а й іманентний щодо світу. Нечуттєвий і невидимий, який існує
сам собою і над усім, Бог водночас усе охоплює і наповнює собою [14. с. 452-
453]. У цьому аспекті цікавим є визначення Бога у Клірика Острозького: «Один
Богь отец Слова живого, премудрості і моци полньїй. кшталті» вЬчной бьітности
досконалий, отець одного сьіна, і одинь господь, одинь от одного, Богь от Бога.
подобие и кшталть божества, и слово скутечное, премудрость вседержителная
всЬх створитель, и моць творителная всего створенья сьінь правдивий правдивого
отца, невидомьій невидомого, несказителньїй несказителного, несмертелньїй не-
смертелного, всегда бьітньїй всегда бьітного... Один Богь, которьій передь всБми
и над всЬми и в всБх» [14, с. 456-457].

Незважаючи на те. що християнського Бога трактували як саму собою абсо­
лютну єдність і нескінченність, він, згідно з основоположним християнським дог­
матом, є триєдиним: Бог-отець — «нерожденіє», Бог-син — «рожденіє»; Бог — Дух
Святий — «ісхожденіє». При цьому потрібно зазначити, що у візантійській та
давньоукраїнській духовній традиціях найвищим авторитетом у питанні про суть
єдиного Бога та його множинність у Трійці був Псевдо-Діонісій Ареопагіт. У по­
нятті Бога тут об’єдналися переосмислені на грунті східного християнства три
іпостасі неоплатонівської тріади: єдине (що ототожнювалося з безначальним От­
цем); розум (співвідносився з божественним (сином-логосом), а також світова ду­
ша (яку замінив «животворящий дух»). Безначальний Отець зливався у вічній єд­
ності в єдиній божественній істоті зі співвічними і породженими ним «собезна-
чальним» Сином і «соприсносущим» Духом. «Существо пресущественное и
божество непостижимое Тройца ест и единица. Розділяєт же ся божество вь три
ипостаси и лица и свойства, в три именное: вь Отца и Сина и Духа Святого; не­
роздільно же битностю завше битною истиностю, величеством, владзою, царст­
вом, силою, волею, радою, мудростю, предвічностю і вічностю»
[2, с. 215; 15, с. 172]. Онтологічно сенс кожної Божої субстанції полягав у тому,
що Отець є праосновою чистого буття, Син — народжений ним логос, смислове
оформлення буття, а Дух - початок, який творить на основі поєднання буття і ло­
тоса. Здебільшого українські мислителі зазначеного періоду відштовхувалася від
православної інтерпретації християнського догмату Трійці, яка базувалася на не-
оплатонівській традиції, однак вони не приймають уведений католиками в струк­
туру Трійці принцип суоординації, вважаючи, що всі іпостасі рівні. «А в тих пер­
сонах боз'Бс[ь]ких, - писав, наприклад, Транквіліон, — ведле присносущнаго битія
их ні.маш ні єдинои персони первійшеи и послідней, но всі три равни, без початку
и без конца, предвични и вічни. А осли би кто простотою или от єретиков змиш-
ляв, яковой персоні боз‘Бс[ь]кой початок под часом и літи, таковий Арієвим неду-
гом зловірія сліпотуєт» [2, с. 215]. Знаменно, що навіть ті письменники-полемісти,
що в традиційному ключі осмислювали питання Трійці (наприклад, В. Суразький,
К. Острозький), намагаючись дохідливо пояснити своє бачення проблеми, вносять
певні нюанси і корективи в її тлумачення, порівнюючи Трійцю з сонцем, промінці
і світло якого неможливо від нього відокремити. Водночас вони намагалися вик-



Вплив ідей «Ареопагітиків» на ... українських мислителів епохи Відродження 65

ласти своє розуміння догмату Трійці, розкрити доступною їм теологічною фор­
мою діалектику єдиного і множинного. «Три бо единь Богь, равни и совокуплени
божеством, соединени разд'Блителне и раздЬлени соединителнЬ», - стверджує Ва­
силь Суразький [10, с 55]. «Исходить убо духь святьій оть отца неисходне, -
пояснює він далі, — якоже и сьінь родися от отца неотлучнЬ. присто вь отци и во
друг друзЬ пребьівающе, несмЬсне и нераздБлне, неизреченне и непостижимее»
[10, с. 57]. Що ж до Лаврентія Зизанія, то йому православні ортодокси закидали
«неправильне» розуміння Трійці через його твердження про нерівноправність її
іпостасей, наголошування на «людськості» природи Сина Божого 115. с. 357).

Подібними були також погляди В. Суразького і К. Транквіліона-
Ставровецького, які відкидали «позитивну теологію» як схоластичний метод пі­
знання Бога і світу через логічні розмірковування і доведення. Водночас, слідом за
Псевдо-Діонісієм Ареопагітом, вони вважають апофатичну теологію єдино мож­
ливим способом пізнання Бога. В. Суразький, крім того, наголошував, що «Поне-
же божественньїа догматьі вьіше всякого помьісла суть и вьіше всякого зрЬниа
существеннаго и бестелеснаго. ВЬрою токмо зримьі и познаваемьі» [10, с. 39].
Щодо Кирила Транквіліона-Ставровецького, то хоча він, посилаючись на Псевдо-
Діонісія, стверджує, що «битность бозЬс[ь]кая непостижима єст» для людського
розуму, однак допускає можливість виявлення Бога шляхом пізнавання створено­
го ним світу: «божество од початку світа през створен[н]я познавается» [2, с. 208].

Доцільно буде виокремити також трактування проблеми людини в поглядах
українських мислителів епохи Відродження та їхні спільні позиції з Ареопа-
гітським корпусом щодо розуміння цієї проблеми. Людина, на їхню думку, роз­
двоєна на «внутрішню» і «зовнішню», на душу і тіло, тобто на духовну і тілесну
природу. Духовну природу диференціювали згідно зі ступенем залежності змісту
й характеру інтелектуальних процесів від їхнього тілесного субстрату: ум як вища
умоглядна і творча сила, яку спрямовує Бог і яка покликана відкривати в людині
закладену в неї Богом істину, розсудок, або розмисел, за допомогою якого через
судження й доведення відбувалося пізнання зовнішнього світу, і душа, як духовна
сутність, що виконувала роль ланки-посередника між духовною і тілесною приро­
дою людини. Сутність «внутрішньої» людини полягала .в умі, а «зовнішньої», яку
уявляли як поєднану з тілом душу, виражалася в розмислі, або розсудку. Острозькі
книжники реформаційного напряму розмежовували духовне й тілесне в людині.
справжню людську сутність шукали насамперед у духовності, підносили «духов­
ний» розум і були глибоко переконані в необхідності його повсякденного і по­
всякчасного вдосконалення. Вони негативно ставилися до античної і схоластичної
вченості, зберігали шанобливе ставлення до «споглядального» способу життя,
водночас орієнтуючись здебільшого на активну практичну діяльність у земному
світі.

Як істота подвійної природи, що одночасно належить до двох протилежних
світів, людина, на думку острозьких книжників, постійно перебуває у стані
внутрішньої боротьби між добром і злом, нею оволодівають різні прагнення, при­
страсті, несумісні високі й низькі бажання. «Яко приплЬтается назьіваемое зБлье 



66 Наталія Городецька

смилаксь до ципрису, такь привязуется злость до добротьі, - пише Клірик Ост­
розький. — Бог где насБнье побожности сБется, там в’посродку пшеници куколь
свой роз’сБваеть неприатель» [16, с. 384-385]. Діонісій Ареопагіт міркує з цього
приводу так: «...усунутий і звільнений від усього видимого, і видячого, він вступає
у воістину таємничий морок непізнаваності, звідкіля виключає будь-яке наукове
пізнання, і де він перебуває у вседосконалому, недоторканому і невидимому, іс­
нуючи всеціло у Тому, Хто вище від усього, і не існуючи зовсім ні для себе, ні для
іншого, але з Тим, однак, Хто вище від усього» [17, с. 393]. Отже, якщо людина,
забувши про свою справжню духовну сутність або нехтуючи її. піддається своїй
тілесній природі, принадам земного світу, з яким вона пов'язана тілом, то. переко­
нані острозькі книжники, опинившись у безперервному хаотичному потоці змін і
появи щоразу інших пристрастей і побажань, не досягне нічого, крім страждань і
загибелі. Лише життя, підпорядковане вищій цілі, а не «низменньїм страстям», як
зазначав Ареопагіт. дає змогу людині знайти себе, виявити свою справжню люд­
ську сутність, забезпечити собі вдячну пам’ять нащадків і заслужити, таке важли­
ве з погляду людини тієї епохи, потойбічне «спасіння». •

Велике значення для того, щоб людина досягнула внутрішнього, духовного
оновлення, має, на думку острозьких книжників, самопізнання, самозаглиблення і
молитва на самоті. Саме тоді людина здатна увійти в духовний контакт з Богом,
досягти того, щоб він знайшов собі оселю в людській душі, що сприяє повному
осягненню висловлених у Біблії істин. «Тьі, коли ся молишь, войди в клЬть свою,
и затворивши двери твои, помолися отцу твоєму в тайне. А отець твой видяй
втайне, отдасть тобБ явне. Зри, зри и пилно гляди. Тут же теперь отворивши обоє
очи и очистивши всБ смьісльї, з доорьімь сумнєнєм, а з боязню божею присмотри-
ся пилно» [18, с. 2]. Порада Герасима Смотрицького зайти у свою «клБть», зачи­
нити свої двері і таємно молитися означає усамітнення, внутрішнє самозаглиблен­
ня і самоочищення як необхідні умови адекватного розуміння біблійного тексту,
адже після цього йде заклик: відкривши обидва ока, пильно вдивлятися у слова
Христа, з якими він звертається до апостола. Отже, острозькі книжники міркують,
як і Діонісій, і доходять висновку, що процес самопізнання, самоаналізу й само­
очищення має передувати засвоєнню біблійних текстів, або принаймні відбу­
ватися паралельно з ним, і розглядають цей процес як відповідну підготовку до
сприймання цих текстів. Людина може осягнути свою суть завдяки божественній
благодаті, дарованій Богом людині за щиросердне каяття і віру.

Аналіз творів українських мислителів XV — початку XVII ст. засвідчує, що в
більшості з них наявні елементи неоплатонізму, однак це був здебільшого неоп­
латонізм середньовічний у його ареопагітському тлумаченні. Водночас елементи
ренесансного неоплатонізму у вигляді ідеї присутності Бога у світі, у формі акцен­
туації його іманентності щодо світу, містяться в уже неодноразово згадуваного
К. Транквіліона-Ставровецького. Елементи ренесансного неоплатонізму властиві
й концепції природи К. Саковича, який говорить про присутність Бога в кожній
речі у вигляді невидимої її сутності. Згодом ці елементи ренесансного неоплатоні­
зму набули свого подальшого розвитку у філософії Києво-Могилянської академії. 



Вплив ідей «Ареопагітиків» на ... українських мислителів епохи Відродження 67

Зазначені ренесансні явища в розвитку тогочасної української філософії сприяли
виробленню нових естетичних принципів. Зокрема, в українському образотворчо­
му мистецтві художники втілювали ідею цінності земного життя, утверджували
велич і красу природи.

Саме на ренесансному неоплатонізмі базувалася перша тенденція в розу­
мінні природи. Вона була пов’язана з намаганням зблизити поняття природи, яка
творить, - Бога (паіига пашгапз) з природою створеною (паїига пашгаїа). Тому в
українських мислителів XVI - початку XVII ст. природа є і творцем навколишньо­
го світу, і внутрішньої суті людини. А внутрішня суть визначає її індивідуальні
особливості. Таке розуміння природи характерне для С. Оріховського, згідно з
яким природа все створює, дає, влаштовує, обдаровує людей певними здібностя­
ми, талантом.

Схожі з ареопагітськими думки маємо також про призначення й сенс люд­
ського життя. Станіслав Оріховський з цього приводу писав, що всі помисли лю­
дини в земному житті мають спрямовуватися на досягнення «богомисленності»:
що «швидкоплинне життя (на землі) завершується вічністю і вічним безсмертям»;
що провідною ідеєю і найвищим змістом людського життя є Бог. Водночас голов­
не призначення людини він бачить у тому, щоб, спираючись на свою божественну
натуру, осягнути Бога, «аби з Богом у Трійці єдиним, бути заодно» та через
спасіння досягти вічного щастя [19, с. 72].

Шляхи богопізнання є ще одним моментом впливу Діонісія на діячів зазна­
ченого періоду. Без втечі від світу, суворого аскетизму й самозаглиблення ніхто.
гадали вони, не може наблизитися до Бога й спілкуватися з ним. Вони дотримува­
лися притаманного православ’ю способу осягнення Бога шляхом містичного
сприймання його через мовчазне «розумне бачення» і «умне дБланіє» [2, с. 257].
Вище благо людини, вчили вони, - це пізнання Бога, якого досягають лише на
шляху чистого споглядання.

У суспільно-політичних творах С. Оріховського наявний також вплив міс­
тики Псевдо-Діонісія, якого, однак, полеміст інтерпретував досить вільно. Чи не
найбільше вплив відчутний у його концепції ієрархії. «Духовенство, король і шля­
хта - найкращий цвіт з ідеального ладу, який є віддзеркаленням порядку, що па­
нує в небесній ієрархії: добре влаштоване королівство є картиною королівства
Божого. Людське царство, отже, збудоване, на думку С. Оріховського. за зразком
царства Божого» [12, с. 306, 488].

Гуманісти епохи Відродження надавали перевагу ренесансному неоплатоні­
зму, що відрізнявся від свого середньовічного аналога пантеїстичним забарвлен­
ням, тобто відкрив шлях до значного зближення, якщо не злиття. Бога і світу. На
засадах апофатичної теології Ареопагіта, що був єдино можливим способом Бо­
жого пізнання, формували свої філософські концепції В. Суразький, К. Сакович,
К. Ставровецький. С. Оріховський. Традиціоналізм у поглядах на проолему сенсу
життя найпомітніший у тогочасних містиків. У дусі ареопагітського неоплатоніз­
му та ісихастського вчення про «умноє дЬланіє» українські мислителі розуміли
призначення людини в земному бутті як постійне самовдосконалення д>ху з ме­



68 Наталія Городе цька

тою обоження - злиття з Богом через благодать. До «Ареопагітиків» зверталися
також і для обгрунтування божественної суті людини, важливості її споглядальної
діяльності. Яскравий вплив ієрархічних принципів побудови світу Псевдо-Діонісія
наявний у суспільно-політичних концепціях С. Оріховського та К. Ставро-
вецького.

1. Горський В., Стратій Я., Тихолаз А., Ткачук М. Київ в історії філософії Украї­
ни - К., 2000. - 260 с.

2. Пам’ятки братських шкіл на Україні (кінець XIV - початок XVIII ст.): Тексти і
дослідження. - К., 1988.

3. Орогодник І., Русин М. Українська філософія в іменах. - К., 1997.
4. Нічик В. Реформаційні й гуманістичні ідеї в братських школах // Нічик В.. Ли-

твинов В., Стратій Я. Гуманістичні і реформаційні ідеї на Україні (XVI - по­
чаток XVII ст.). - К., 1990. - С. 235-300.

5. Паславський І. З історії розвитку філософських ідей на Україні в кінці XVI -
першій третині XVII ст. - К., 1984. - 128 с.

6. ЧижевськийД. Нариси з історії філософії України. - Мюнхен. 1983.
7. Горфункель А. X. Философия Зпохи Возрождения. - М., 1980. — 368 с.
8. Тварадзе Р. К вопросу об отношении Давида Анахта к псевдо-Дионисию Аре-

опагиту. - Ереван, 1980.
9. Українська поезія XVII століття (Антологія). - К., 1988.
10. Суразький В. Книжиця о единой істиной православной вЬрЬ. - Острог, 1588.
11. ОггесКовзкі Зі. ХУуЬбг різт. - ХУагзхам/а еге., 1972.
12. ЦсІїїепзгіиІ Г Ро^І^сіу ПІохоГісхпо-ргачупе 8іапізіа\ма ОггесЬом/зкіеоо. - \Уаг-

8ха\уа, 1939. - 8. 125.
13. Оотапзкі Г, О$опо\узкі 7., Згсгискі £. 2агуз сігіе)6\у ГіІогоГіі V/ Роїзсе: \уіекі

ХІП-ХVII. - У/аг8ха\¥а, 1989.
14. Острожский К. Історія о листрикийском, то єсть, о разбойническомь, Ферар-

скомь албо Флоренскомь синоде, в коротцБ правдиве списаная // Русская ис-
торическая библиотека. -Т. 19. - Кн. 3. - СПб., 1903. - С. 433-476.

15. Нічик В. Громада антитринітаріїв на Україні та їх ідеологія // Нічик В., Литви-
нов В., Стратій Я. Гуманістичні і реформаційні ідеї на Україні. - К.. 1991. - С.
64- 130.

16. Острожский К. Отпись на листь в бозБ велебного отца Ипатіа. володимер-
ского і берестейского єпископа, до ясне освецоного княжати Костентина Ост-
розского, воеводьі Киевского — О залецанью и прехвалянью восточнои церкви
з заходньїм костелом унЬи або згодьі в року 1598 писаньїй. — Острог, 1598. -
С. 377-432.

17. Дионисий Ареопагит. Таинственное богословие // История средневековой фи-
лософии в 2-х ч. - Ч. 1. Патристика. - Минск, 2002. - С. 392-396.

18. Смотрицький Г. Ключ царства небесного и нашее христианское духовноє вла-
сти нерешимьій узел. - Острог, 1587.



Вплив ідей «Ареопагітиків» на ... українських мислителів епохи Відродження 69

19. Зіпко Т. Егисіусуа кіазусхпа Огхесйохузкіе^о. - Кгакб\у, 1939.
20. Дмитрієв М. Про деякі шляхи проникнення гуманістичної ідеології в україн­

ську культуру кінця XVI - першої половини XVII ст. // Європейське Відро­
дження та українська література XIV - першої половини XVIII ст. - К., 1993.

ТНЕ І1ЧЕШЕ1ЧСЕ ОЕ «АКЕОРАСІТІС’5» ГОЕА8 Оі\ ТНЕ ВЕУЕЬОРМЕІЧТ
ОГ РНІЬОЗОРНІСАЬ СОМСЕРТІОі\8 ОЕ ТНЕ СККАІМЬ^

РНІЕО8ОРНЕК8 № Ш«^АІ88АІЧСЕ
№іа!у Ногодеіз’ка

Іпміїиіе о/Еіге За/егу о/МИР о/Окгаіпе,
Кіерагіуз'ка Зіг.. 35, Ь'уіу 79007. ІЗкгаіпе. таіі@ІірЬ.І\,і\,.иа

Тйе аінііог \ме апаїузез (ке іпПиепсе оГ Агеора§піс$’ ісІеиБ оп а йеуеіортепі оі
ркіїозоркіса! сопсергіопз оїіке ІЗкгаіпіап ркіїозоркегз іп Кепаіззапсе іп (Гііь апісіе.
Кеу \уогсЬ: Сод, м/огід, ехізіепсе, регсерпоп, (гие, еіегпііу.

Стаття надійшла до редколегії 10. 01. 2005
Прийнята до друку 10. 02. 2005


