
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ У18ИУК ЬУІУ ОНІУЕРЗІТУ
Філософські науки. 2005. Вин. 7. С. 40-54 Рііііох. Всі. 2005. N 7. Р. 40-54

УДК 1:167:168.522(09)” 19”

ПРОБЛЕМАТИКА ТЕНДЕРУ В УКРАЇНСЬКІЙ ФІЛОСОФІЇ ДРУГОЇ
ПОЛОВИНИ XX СТОРІЧЧЯ

Надія Галон

Львівський національний університет імені Івана Франка,
вул. Університетська, І. Львів 79000, Україна, ка/і1о8@/гапко.1\>іу.иа

Розглянуто проблематику тендеру в українському історико-філософському
дискурсі 90-х років XX сторіччя. Проаналізовано вплив західноєвропейської
постмодерністської філософії на становлення нових епістемологічних засад
української філософії. Визначено необхідність осмислити зв'язки сучасної філософії
статі з філософією доби Модерну. Зроблено висновки щодо перспектив розвитку
тендерної теми у філософії. •
Ключові слова: просвітницька філософія, тендер, суб'єктивність, раціональність.
постмодерністська філософія.
Тендерна проолематика у східноєвропейському філософському дискурсі

актуалізувалася тоді, коли західноєвропейська філософія переживала світоглядне
розчарування в «проекті Модерну». Тендерні дослідження, що їх здійснювали в
межах західноєвропейських культурних студій (у тому числі жіночих), були тісно
пов’язані з постмодерністським зрушенням у філософії, науці, літературі. Числен­
ні філософські праці 70-х років XX ст. виявляли прагнення трактувати проблема­
тику статі як площину опору духовному нігілізмові модерн-світу. привілейованос­
ті логоцентризму, раціоцентризму. їхнє осмислення сприяло зміщенню модерніст­
ського проекту до центру соціально-філософської критичної рефлексії сучасності.
Філософський модерн, який зумовлював колись «загальну ейфорію» [1, с. 236], у
другій половині XX століття сам перетворився на об’єкт «єретичного дискурсу»
(П. Бергер), у контексті якого його «самоочевидності», «забобони», «режим істи­
ни» було поставлено під знак запитання. Цей «єретичний дискурс» оконтурює
значну частину того, що вважають «постмодерністським станом соціальності» і
що розгортається від 70-х років XX ст. у західноєвропейському філософському
дискурсі.

Незважаючи на істотні розбіжності в тому, як західні дослідники оцінюють
майбуття модерну, українські філософи радше не були радикальними у своїх вис­
новках. Однак написані в 90-х роках XX ст. філософські розвідки засвідчували
одностайність авторів у тому, що інтелектуали кінця XX сторіччя уже не можуть
так легко «збиватися з шляху» метанаративами Просвітництва, його утопічними
проектами революційного перетворення світу, ілюзорною логікою загального по­
ступу, емансипації, інновації. Помітним було занепокоєння вітчизняних філософів
недостатнім осмисленням зв’язків із добою Просвітництва, навколо якої постійно 

© Н. Гапон, 2005



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 41

обертаються питання про нашу сучасність: чи є ця сучасність певною модифікаці­
єю, тобто продовженням доби Модерну, чи має з нею мало спільного? Українсь­
кому постмодерністському дискурсу кінця 90-х років XX ст. притаманні: інтелек­
туальне невдоволення модерністським конструюванням «світлого майбутнього»
та сумніви щодо релевантності глобальних проектів перетворення світу (В. Корні-
єнко, В. Вандишев), розуміння неминучості відмови від «стратегій примусу» в
процесі репродукції соціального життя (О. Гомілко), визнання плюральності дис­
курсів, практик, ініційованих новими історично мінливими формами локально-
глобальних соціальних взаємодій (М. Козловець), переосмислення незмінних і
єдино правильних критеріїв знання, науки (І. Білецький, П. Матвієнко) та дискур­
сивних форм сучасного філософування (В. Лук’янець, О. Соболь, В. Загороднюк,
В. Скотний), критика уніфікованих форм людських взаємин (зокрема тендерних)
(О. Солодка, Н. Чухим, С. Жерьобкін) тощо. Метою цієї статті є спроба розгляну­
ти особливості становлення тендерної проблематики в українській історії філосо­
фії 90-х років XX сторіччя. Необхідно з’ясувати такі питання: на якому епістемо-
логічному підгрунті здійснено філософську проОлематизацію тендеру? Яких ви­
сновків дійшли українські дослідники історії філософії, аналізуючи тендери} гему
в просвітницькому дискурсі?

Становлення генОерної проблематики в контексті постмодерністської
зорієнтованості української філософії. Для західної філософії від 70-х років
XX сторіччя характерний бурхливий розвиток постмодерністського світоосягення.
Упродовж кількох десятиріч стало очевидно, що постмодерністське світоглядне
зрушення відбувається кількома напрямами. Перший з них найпослідовніше про­
довжував традицію Ф. Ніцше, М. Гайдетгера, М. Фуко, Ж. Дерріди, Ж. Дельоза й
охоплював серію різноманітних досліджень з генеалогії, археології, історію ви­
никнення «модерн-раціональностей», процес формування політики модерну та
постмодерністської ситуації. Розглядали проблематику життя (співіснування) з
його нестабільністю, невизначеністю. .Робили передбачення, оцінювали
амбівалентні соціокультурні наслідки модерну та формували можливості опору
його стратегії. Представники другого напряму - Т. Маккарті, В. Вельш, Б. Гройс,
А. Гриффін та ін. були менш радикальні у своїх позиціях. їхною метою було не
руйнувати філософський модерн, а напрацювати аналітичний інструментарій його
аналізу та уникнути недиференційованої критики та профанації його вагомих до­
сягнень. Основним завданням був своєрідний «освічений сумнів» у стратегіях
просвітницької філософії, розумна критика західного раціоналізму [1, с. 237]. За­
гальновизнаним лідером третього напряму став Ю. Габермас із його вірою в
незавершеність модерністського філософського проекту. Захищаючи проект Мо­
дерну від постмодерністського критицизму, який намагався позбавити цей проект
перспектив на майбутнє. Габермас прагнув зберегти привілейоване становище
модерністського розуму в культурі нашої сучасності. Він закликав сприяти
розвиткові такого осмислення світу, яке претендує на володіння універсально-
загальними структурами людської екзистенції, осмислення, яке здатне досягти
своєї універсальної обгрунтованості [1, с. 238]. Означивши філософіїр як «береги­



42 Надія Галон

ню» науки [2], німецький мислитель переконаний, що вона має прагнути до
співпраці з конкретними гуманітарними науками, кооперуватися з історією науки.
філософією мови та лінгвістики тощо і різноманітними концепціями, наприклад.
тендеру. Такі «гібридні дискусії», через які філософські ідеї проникають у тканину
наукових досліджень, Ю. Габермас вважає «новою парадигмою», яка протистоїть і
традиційному розумінню філософії як «вищого апеляційного суду», і будь-яким
сучасним версіям «прощання з філософією».

Порушення питань, рефлексивно орієнтованих на сучасність, зумовило поя­
ву таких соціально-філософських проблем, як позбування архетипів тоталітари-
стської свідомості та формування постмодерністського світоосягнення, пошук
шляхів подолання бар’єрів міжкультурного взаєморозуміння, збереження великої
спадщини Модерну і подолання логоцентризму, раціоцентризму в різних його ви­
явах, постмодерністське осягнення історичної долі гуманізму, свободи, демократії
в постіндустріальному світі, становлення відкритого гетероетнічного, мульти-
культурального співтовариства націй. Ці проблеми так чи інакше спонукали
українських філософів переглядати, де конструювати, переосмислювати
традиційні для пострадянської філософії погляди й тим самим стимулювали ста­
новлення постмодерністського розуміння теперішнього.

Для українського філософського дискурсу з 90-х років XX ст. загалом ха­
рактерна поміркована увага до проблематики, яка виникла в межах постмодернос-
ті. Однак українські дослідники поступово схилялися до думки, що творення під­
ходів на основі концепцій «постмодерну» конче потрібне для того, щоб досягти
адекватного розуміння нашого теперішнього, тих екзистенційних умов, у яких пе­
ребуває соціокультура. Інтерпретації «постмодерну» стають сповнені-посиланням
на нові можливості та легітимації свободи вибору і відповідальності, а також на
актуалізацію тендерної теми, ініційованої постмодерністським підривом модерну.
«Постмодерн» постає як певна реакція на наслідки марксистсько-ленінських стаг­
націй філософії модерну. «Постмодерн» фігурує у філософському дискурсі як сві­
тоглядне розчарування тим, що модерн не виконав своїх світоглядних обіцянок.
зруйнував надії, зумовив екзистенційні дилеми та не гарантує їхнього вирішення в
майбутньому. Відповідно до цього контексту, український «постмодерн» характе­
ризують не як «нову еру» історичної еволюції «соціального», а як більш тверезий
модерн, передусім позбавлений «самовпевненості» філософії Просвітництва
[1, с. 246]. Вітчизняний філософський постмодерн є тим модерністським розумом,
який звертає свій уважний і тверезий погляд на самого себе, на своє
соціокультурне становище, на свої попередні реалізації. У такому разі постмодерн
— це амбівалентний в оцінках модерн, скерований до майбутнього часу, який кри­
тично осмислює себе ззовні, робить переоблік своїх досягнень і невдач. Будучи
модерном, що усвідомлює своє банкрутство через заземленість на революційній (у
тому числі марксистській) основі, український постмодерн намагається стати та­
ким, що самоконтролює сеое і здатний відмовитися від того, що колись свідомо чи
несвідомо створив.



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 43

Дослідники тендерної теми в українській філософії лише наприкінці 9()-х
років увійшли в постмодерністський дискурс, який у 70-х роках XX ст. активно
розробляли в зарубіжній філософії. Зрозуміло, що така «запізнілість» була зумов­
лена нівелюванням проблематики статі у філософії радянського періоду. Однак
упродовж останніх років XX ст. у вітчизняному філософському дискурсі виразно
простежується тенденція використовувати постмодерністські концепти з метою
осмислення модерністської текстової традиції розгляду проблем статі. Для цього
сучасні автори вдаються до концептуальних засобів постмодерності, зокрема по­
пулярним засобом стає деконструкція. Остання є складовим елементом постмоде-
рністської концепції відомого французького філософа Жака Дерріди й найповніше
викладена в його праці «Граматологія». Українські науковці побачили в деконст-
рукції доволі ефективну мисленнєву установку, яка дає змогу дослідникові діяти
всередині встановлених, авторитетних концептуальностей філософії Просвітницт­
ва. Відтак за допомогою постмодерністського способу деконструкції вітчизняні
філософи почали аналізувати текстовий спадок філософії Просвітницта, у якому
міститься вирішення проблеми суб’єктивації та жіночої емансипації.

Українські дослідники (Н. Чухим, С. Жерьобкін) переконані, що в надрах
філософії Просвітництва сформувалися ті епістемологічні конструкти. які мають
стосунок не лише до розуміння суб’єктивності й раціональності, а й до сучасних
проблем філософії тендеру. Ці конструкти, без сумніву, хоча не є суто теоретич­
ними положеннями, бо відображають сферу тендерних стосунків того часу, побу­
дованих за принципом асиметрії, домінування/підпорядкування. однак мали за-
сяжне значення і поширювалися в нові епохальні площини. Показово, що дослі­
дження, які здійснили українські філософи, тісно пов’язані із напрацьованим у
зарубіжній філософії способом деконструкції, який у постмодерністській філосо­
фії пов’язують зі спробою подолати логоцентризм. Останній, як це продемонстру­
вали Ж. Дерріда, Ж. Дельоз та Ф. Гватарі, віднаходить своє коріння у філософії
модернізму. Західноєвропейська філософія переобтяжена прикладами логоцен-
трованих текстів. Будь-яка філософська система метафізики є організованою
відповідно до категоріальних опозицій («розум/емоція», «істина/похибка»,
«об’єкт/суб’єкт» тощо). Метафізика як спосіб осмислення дійсності призвичаїла
надавати статус домінанти в кожній з таких опозицій їому поняттю, яке іменує
наявність певної якості, властивості, а не її відсутність. Іншими словами, прийшло
розуміння, що логоцентризм західноєвропейської філософії грунтується на мета­
фізиці присутності. Деконструктивний спосіб мислення, який запропонував Ж.
Дерріда, означає, що жорсткі опозиції, дихотомії та інші концептуальні ієрархіза-
ції — вигадані і є результатом рефлексивних стратегій привілеїзацій. Ці репресії та
привілеїзації філософські системи модерності спроможні підтримувати всередині
себе лише завдяки появі в них внутрішніх антиномій і прихованих парадоксів.
Згідно з Ж. Деррідою, завдання філософської деконструкції в тому, щоб усунути
згадані парадокси, а також у тому, щоб зробити їх очевидними і за допомогою
цього виявлення знайти способи заперечити ключові поняття метафізики, деконс­
трукція розхитує уявну непорушність метафізичних настанов, виявляючи неири- 



44 Надія Галон

сутність там, де західноєвропейська традиція припускала «присутність трансцен­
дентального означуваного». Свого часу Дерріда в праці «Про граматологію»
(1972) намагався довести, що класична логіка бінарної опозиції та ідеалізація є рі­
зновидами «трансцендентальної ілюзії». Модерністські «ілюзії розуму», вбудовані
в мислення та мову, неминуче породжують дискурсивні ілюзії, які погрібно вия­
вити. Адже логоцентристська філософія є результатом західницького способу мі­
ркування в категоріях «детермінізму» та «необхідності», які заполонили східноєв­
ропейську культуру філософування та цілком затінили проблему свободи тендер­
ної самореалізації та суб’єктивації. Постмодерністська епістемологія дає змогу
дослідникові історії філософії бути в ролі «деконструктора» метафізичного тексту,
який прагне осмислити його не як гомогенну організовану єдність, а як простір
«суперництва» та «парадоксів» тих чи інших міркувань про стать.

Парадокси гендерної суб'сктивацїї у філософії .модерну в оптиці постмоде-
рністської деконструкції. Перші вітчизняні проблематизації тендеру, здійснені
концептуальними засобами постмодерністської філософії Дерріди, зокрема за до­
помогою способу деконструкції, з’явилися наприкінці 90-х років XX сторіччя.
Українські філософи, які цікавилися філософськими аспектами
постмодерністської тендерної теорії, схилялися до думки, що для філософії
Просвітництва характерним є парадоксальне бачення жіночої суб’єктивності та
раціональності. Так, в історико-філософській розвідці Н. Чухим «Теорії статевого
диморфізму у філософії Просвітництва» [3] розглянуто передумови докорінної
зміни концепту тендеру з настанням доби Нового часу.

Європейська філософія Просвітництва з усією широтою проблем, бороть­
бою ідей була достатньо гомогенним, цілісним утворенням, яке грунтувалося на
певних концептуальних засадах. Уся мислительна культура Модерну була прой­
нята загальним настроєм і пафосом позаособистого природного порядку, що про­
низує все буття, яке хоча й трансцендентне стосовно' людини, але раціонально
осяжне. Саме з цієї ідеї, як зазначають В. Лук’янець, О. Соболь [ 1. с. 28]. почалася
європейська філософія і наука, що увібрала в себе ці чи інші положення великої
філософської традиції Декарта - Спінози — Локка — Руссо — Канта — Гегеля. Два
основні принципи філософії модерну — натуралізм та раціоналізм — були пов'язані
з соціально-економічними структурами суспільства і їхнім корелятом - мисли-
тельними структурами. Натуралізація або об’єктивація природи потягла за собою
натуралізацію в поглядах на людину. «Об’єктивізм» означав погляд, згідно з яким
достатньою основою буття визнавали щось зовнішнє стосовно людини. Отож.
«буття людини розуміли як зумовлене зовнішнім чином, невільне буття, буття
об’єкта, тобто людині приписували спосіб буття у вигляді об’єкта» [3, с. 29]. Про­
тяжна субстанція і мисляча субстанція в Р. Декарта — це реальність, яку раціона­
льно осмислюють через підпорядкованість природним причинним зв’язкам.

Причинно-наслідкове пояснення суб’єкта та розуміння людини за аналогі­
єю з речами є головним пунктом критики модерності з позиції постмодерністської
філософії статі, яка зробила наголос на унікальності людського буття, на свободі
як субстанційній характеристиці людини. Н. Чухим переконана, що протистояння



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 45

мислення та буття (як предмета мислення) знаходить своє пояснення в гносеологі­
чному устрої розуму Нового часу, спрямованого на пізнання світу. Визначальну
роль у перетворенні середньовічного розуму на «розум пізнавальний», на думку
дослідниці, відіграло граничне доведення ідеї всезагального суб’єкта. Вона
з’ясовує, що визначення всезагального суб’єкта в собі самому містить своє проти­
річчя: суб’єктивність виключає всезагальність. Для того, щоб всемогутня все-
знаюча субстанція стала суб’єктом, їй необхідно протиставити об’єкт, предмет
іншого буття, не тотожний суб’єктові [3, с. ЗО]. У результаті пізнавальний розум
як самовпорядкована цілісність виявляється сутнісною характеристикою людини.
а світ, буття постають виключно як предмет пізнання, тобто об’єкт, що
протистоїть людині як суб’єкту. Визначальними відносинами людини та буття
стають суб’єктно-об’єктні відносини. Світ уявляється співмірним мислительним
актом раціональної конструкції, і все те. що порушувало цю конструкцію буття
раціонального контролю і виходило за межі природного порядку, послідовно вик­
лючали з онтології. «За її межами опинялися цілі народи, психічно хворі, діти і
жінки, які, починаючи з XVII сторіччя, мали конотації виключно з
ірраціональною, чуттєвою, афективною сферою» [3, с. ЗО]. Ці побудови модерну
були результатом певної ідеалізації, яка поширювалася як на сферу людської
свідомості, так і на сферу соціальних відносин та культуру.

Н. Чухим також аналізує спадок філософів Просвітництва крізь призму
особливостей конструювання людського суб’єкта, що, на її думку, мало засяжне
значення для подальшого філософування про стать. Адже модерністське бачення
раціонального суб’єкта набуло підживлення через феномен рефлексивної
свідомості, що його відкрив Декарт. Це свідомість, яка виходить з передумови, що
якщо в нас є знання про якийсь предмет, то одночасно ми маємо знання про стан
свого розуму стосовного цього предмета. Концепція ясної, прозорої до себе самої
свідомості, яка не містить ніяких таємниць, передбачала віру в розумність
організованої свідомості, що спроможна виключити все ірраціональне. Пошук Де-
картом чистого, ясного, відмінного від емоцій, відчуттів образу мислення відкрив
можливість поляризації первинних відмінностей: інтелекту та емоцій, глузду та
уявлень, розуму та матерії. Саме в цей час виникає ідея, яка проіснувала до XX
сторіччя і була частиною європейської філософії, про те, що жінка є чимось
недостатнім, недосконалим стосовно раціональності, бо. є емоційною та
імпульсивною. Від кінця XVII сторіччя ці протилежності поставали як
протилежності самого розуму: те, що кероване розумом, не визначали як проти­
лежне інтелектові. Так, на відміну від концепції томістів (людина як єдність д\ші
та тіла), картезіанська ідея відмінності розуму та матерії разом з новим визначен­
ням відчуттів відкривала можливості поляризації тілесного та матеріальної о. якої
раніше не існувало [3, с. 31]. Зауваживши вплив картезіанського поворот)' у
філософії модерну на подальший розгляд проблем статі через логіку бінарних
опозицій душа/тіло, духовне/матеріальне та їхню співвіднесеність із дихотомією
чоловіче/жіноче, дослідниця аналізує іншу концептуальну пару модерності - ро-
зум/емоції.



46 Надія Галон

Н. Чухим зазначає, що релевантним чинником філософії модерності була
думка, що розвиток інтелекту, перехід від неінтелектуального стану духу до розу­
му потребує певної підготовки. Відтак у XVII сторіччі панівна для європейської
культури думка про відмінність у здатності до раціональності чоловіків і жінок.
яка позначилася на освіті, набуває нового обгрунтування. Жінок вилучають з про­
цесу розвитку свого розуму, звільняють від осягнення «методу», у зв’язку з при­
писаною їм емоційністю та імпульсивністю. А отже, не розвиваючи здібностей.
які виходять за межі простих конструкцій уяви, жінки не спроможні ввійти до
сфери розуму.

Таким чином, у XVII сторіччі, як стверджує дослідниця, виникає новий спо­
сіб обгрунтування ідеї, яку висловив Арістотель, що жінки є менш раціональними.
ніж чоловіки [2, с. 32]. Н. Чухим також зазначає, що картезіанський метод мав
свій етичний корелят, «д-іумка Декарта про те, що філософія може додати задово­
лення людині в повному нещасть світі, — за умови уміння людиною використову­
вати свій розум - вибудовується у справжню етичну концепцію розуму XVII сто­
річчя. Декарт і Спіноза були спільниками в тому, що керування своїм розумом і
здатність до раціонального контролю над почуттями є не простою справою мента­
льної гімнастики. Звільняючи себе від тягаря неадекватних ідей, щоб стати Люди­
ною Розуму, людина досягає не просто мети, а вічності в розумі. Розуміння вічно­
го, божественного вимагає звільнення від емоцій, таких як жалість. Жалості
Б.Спіноза дає епітет «жіноча». Н. Чухим, солідаризуючись із зарубіжними дослід­
никами тендерних проблем (наприклад, із Ж. Ллойд), вважає, що ця ідея просвіт­
ницького метанаративу є виключно андроцентричною. «Постійний жах спінозів-
ської Людини Розуму — це жах бути «жіночною», що означає перебування під вла­
дою пристрастей, нетрансформованих розумом» [3, с. 33]. Однак Спіноза. як і
Декарт, визнавали вищість інтелектуальної інтуїції перед систематизованим розу­
мом. Від XVIII ст. інтуїцію, навпаки, починають визначати негативно - як мис-
леннєвий стиль, підґрунтям якого є картезіанський метод. Її починають асоціюва­
ти зі специфічно жіночим мисленнєвим стилем. Сучасне осмислення цього модер­
ністського положення дає змогу авторці пояснити формування так званого
«жіночого мисленнєвого» стилю характером соціальної практики. Якщо жіночий
розум є більш інтуїтивним, менш раціональним, ніж чоловічий, то це не тому, що
раціональність обмежували і не використовували у сферах жіночого досвіду, а то­
му, що «розум не поширювався на сфери асоційовані з жіночою цариною»
[З, с. 34].

Суспільні ідеї Ж.-Ж. Руссо, як і інших просвітників, висновує Н. Чухим, ві­
дображали стратегію ліберального політичного мислення, із засадовою концепці­
єю людської природи, унікальності людської особистості, особливо щодо її здат­
ності до раціональності. Лібералізм прагнув визначити розум, ототожнюючи його
або з моральним аспектом, або з глуздом. У разі, коли розум визначали як здат­
ність до розуміння раціональних принципів моральності, то тим самим підкрес­
лювали цінність автономності людини, і навпаки, коли розум визначали як здат­
ність до розрахунку заради отримання бажаного результату, то підкреслювали



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 47

цінність самореалізації. Обидва підходи сходилися в тому, що суспільство повин­
но дозволити виявити індивідууму свою автономію й реалізувати себе. Парадокс
суб’єктивації у філософії Руссо саме в тому, що жіноче право має пріоритет над
користю. Навряд чи корисною для суспільства буде модель жінки, яка не усвідом­
лює себе, яка постійно вимушена перебувати в межах виховної та навчальної ко­
рекції. Однак у Руссо така система індивідуальних прав виправдана, оскільки ці
права встановлюють межі, усередині яких здійснюються «користі». Сьогодні до­
слідникам стає очевидним, що пріоритет права захищає індивідуальну свободу не
на тій підставі, що це збільшує суспільний добробут, а просто тому, що кожна лю­
дина має право розпоряджатися своєю духовністю [3, с. 51]. Те саме стосується
всіх прав, які ми визначаємо як фундаментальні. Держава має знайти компроміс
між загальним добробутом та максимальним забезпеченням особистої свободи.
Невідповідність цієї ліберальної ідеї освітній філософії Ж.-Ж. Руссо, зокрема тієї
її частини, яка стосується соціалізації чоловіків та жінок, є очевидною для сучас­
них філософів.

Певний відгомін мисленнєвої установки Руссо українські дослідники від-
стежують у працях І. Канта. У вступі до «Лекцій з логіки» І. Кант аналізує поняття
філософії, і серед кількох питань її загальної проблематики називає антропологію.
вчення, яке стосується знання людини, викладеного в систематичному вигляді.
Оцінюючи антропологічні спостереження статі в працях І. Канта, сучасні філосо­
фи замислюються, чому філософ, який здійснив кардинальний поворот в осмис­
ленні фундаментальних питань філософії, істини, пізнання, ідеї якого впливали на
філософську думку впродовж двох сторіч, виявляє не так багато оригінальності
щодо проблеми статі [3, с. 51]. Про це також зазначає В. Роменець в «Історії пси­
хології епохи Просвітництва» (1993). Зрозуміло, що ця тема не є основною в про­
блемному полі філософії І. Канта, хоча мислитель неодноразово звертається до неї
в «Спостереженні над почуттями піднесеного і прекрасного», в «Антропології з
прагматичної точки зору», в «Метафізиці моралі» та в приватному листуванні.

У праці «Спостереження над почуттями піднесеного і прекрасного», на ду­
мку Н. Чухим, відчутний сильний вплив думок Ж.-Ж. Руссо про соціальну дифе­
ренціацію статей. Вихідним принципом аналізу І. Канта є метафізичне стверджен­
ня природної сутнісної відмінності жінок та чоловіків. Якщо в середньовічній фі­
лософії сутність жінки визначали знаковими репрезентаціями «тіла», плоті як
уособлення гріха, то за доби Модерну через зміну способу філософської аргумен­
тації сутність жінки визначають через природне буття. Аналітичними поняттями.
за допомогою яких аналізують статеві відмінності, є естетичні поняття «піднесе­
ного» і «прекрасного», тобто «чоловіче» розкривають через категорію «піднесено­
го», а «жіноче» - через категорію «прекрасного». Дослідниця зазначає, що Кант не
дає категоріального визначення цих понять, а пропонує численні наративи: «Під­
несене завжди повинне бути значним, прекрасне може бути і малим. Піднесене
повинне бути ошатним і витонченим», «Розум піднесений, дотепність прекрасна»
[4, с. 556]. Категорію «піднесеного» німецький філософ ототожнює зі шляхетніс­
тю. тобто категорією етичною, а «жінок» визначає через естетичну категорію



48 Надія Гапон

«прекрасного». Крім цього, учені зауважили, що Кант не дає визначень чоловікам
через статеві категорії. На початку розділу «Характер статі» він робить зауважен­
ня, де пояснює, чому розділ, присвячений статі, фактично репрезентує лише одну
стать - жіночу. «Кожна сторона повинна, — пише Кант, — у розвитку культури пе­
ревершувати іншу по-різному: чоловік жінку — своєю фізичною силою і своєю
мужністю, а жінка чоловіка — своїм природним даром опанувати схильність до неї
чоловіка; ще у нецивілізованому стані вищість завжди на боці чоловіка»
[4, с. 554]. І. Кант радикально обґрунтовує загальну інтуїцію всієї європейської
культури - репрезентантом статі є жінка. Саме ж поняття статі корелює з
тілесністю, емоційністю, імпульсивністю тощо, позаяк духовні властивості - Ро­
зум, Істина, Справедливість - однозначно асоційовані з чоловіками. «Мета і сенс
статевого поділу людства, згідно з І. Кантом, є одна - продовження роду. Стате­
вий поділ праці — це природна характеристика, але природа визначає також
схильності, які згодом проявлять себе у культурі» [3, с. 54]. Дослідниця відстежує
парадокс кантівської філософії статі: хоча природа вклала в жінку більше мистец­
тва, але як природна біологічна істота жінка менш досконала, ніж Чоловік. Не
маючи чоловічих властивостей - фізичної сили та мужності, жінка в
нецивілізованому суспільстві приречена на підлегле становище й підпорядкована
чоловікові. Кант визначає відмінність статевих характеристик аналогічно до
міркувань Руссо. Однак така залежність, як слушно зазначають сучасні автори, не
може бути підставою цивілізованого суспільства та людської сім’ї.

Харківський філософ Сергій Жерьобкін [5] у своєму тендерному прочитанні
філософських просвітницьких текстів теж прагне віднайти приховані та незаува-
жувані раніше парадокси метафізики. Досліджуючи тему в історико-
філософському зрізі, він послідовно вивчає різні періоди модерністської епохи.
Перший парадокс бачення суб’єктивної реалізації жінок він помічає у філософії
раннього Просвітництва. Так, філософ показує, що представники метафізичної
школи, зокрема Хрістіян Вольф, бачили вдосконалення конкретного індивіда в
його спробі звільнити власний, індивідуальний розум від чуттєвості за допомогою
дотримання правил Вищого Розуму. Інстанцію Вищого Розуму ідентифікують з
чоловічим началом, тобто розумом Бога-Патріарха, який «абсолютно чистий» від
чуттєвості. Чуттєвість розглядають як джерело «злої волі». Удосконалення («про­
світництво») індивідуального суб’єкта передбачає звільнення його розуму від чут­
тєвості через суворе дотримання правил Розуму, в основі яких — принципи логіки і
математики. За допомогою цих правил суб’єкт буцімто може контролювати своє
тіло й наблизитися до «чистого розуму» Бога-Патріарха. Просвітництво індивіду­
ального суб’єкта, зазначає сучасний філософ, стало можливим лише через подо­
лання чуттєвості, відповідно до правил Розуму, що грунтувалися на принципах
формальної логіки та математики. Жінку у філософських уявленнях раннього
Просвітництва визначають як розумну істоту і вона набуває статусу помічниці й
порадниці в структурі «батьківського співтовариства» лише за однієї умови - по­
долання власної чуттєвості [5, с. 279]. Фрагментарний, несистематичний характер
жіночого мислення протиставляли цілісному характерові чоловічого мислення, з



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 49

його здатністю до операцій абстрагування та узагальнення. Іншими словами, в
умовах рівного з чоловіками виховання визнавали здатність жінки бути раціона­
льним та вільним суб’єктом, яким фактично вона не могла бути в межах перебу­
вання в структурі патріархальної сім’ї. Саме це й тлумачить сучасний дослідник
як парадоксальне бачення жінки того часу.

Жіночий раціоналізм, який був можливий у межах патріархальної сім’ї і
який передбачав звільнення від «чуттєвості» як джерела «бунтівних» самостійни­
цьких ідей, насправді виявив себе у відмові від права користуватися власним ро­
зумом, бути раціональним суб’єктом. Твердження просвітницької метафізики про
те, що дух не має статевих критеріїв, для дослідників тендерної проблематики у
філософії має своє уточнення. У філософських уявленнях раннього Просвітництва
Розум взагалі позбавлено жіночих характеристик, а інтелект має лише одна стать -
чоловіча. З одного боку, просвітницькі уявлення про універсальну природу Розу­
му ніби дали змогу жінкам використовувати свою раціональність через наближен­
ня й наслідування канонів чоловічої раціональності в мисленні. Шлях формування
жіночого мислення за зразком чоловічих правил давав шанс жінці реалізуватися
як раціональному суб’єктові. Але реалізувати цей шанс в умовах патріархальності
було неможливо. Найвищий раціоналізм жінки, що окреслювався як процес нейт­
ралізації чуттєвості, насправді полягав у відмові користуватися власним розумом.
Відмова спиратися на власний розум була зумовлена її існуванням в умовах «ба­
тьківського співтовариства». Тому жіноче вдосконалення через виховання та осві­
ту сприяло не стільки жіночій раціональності мислення, скільки «було емансипа­
цією для зручності патріархальної влади» [5, с. 280].

Вольфівська метафізика вказувала на потребу просвітництва жінок, але по­
треба освіти й розвитку раціональності жіночого розуму полягала, як виявляється,
у кращому усвідомленні своєї ролі в структурі патріархальної влади. Звільнення
жіночого розуму від чуттєвості в метафізиці раннього Просвітництва було потріб­
ним для того, щоб жінка ліпше розуміла необхідність підпорядкуватися «батьків­
ському співтовариству», яке втілювало патріархальну владу. Рання просвітницька
метафізика, з одного боку, засвідчила право жінки на розум, виокремивши її' серед
«цілковито нерозумних суб’єктів» (дітей, розумово хворих), з іншого боку, поста­
вила визнання її розуму в межах чіткого дотримання правил Розуму, який у люд­
ському світі втілював функції ідеального «батька сімейства», голови патріархаль­
ної родини. Недотримання правил чоловічої раціональності, «засміченість» мис­
лення чуттєвістю розглядали як джерело «злої волі» та розумову недолугість.

Українські дослідники, аналізуючи філософські праці пізнього Просвітниц­
тва з деконструктивістської позиції, притаманної лостмодерністській філософії.
помічають другий парадокс процедури тендерної суб’єктивації. Якщо рання про­
світницька метафізика розглядала процедуру суб’єктивації, зокрема жіночої, як
процес долання чуттєвості, то для філософії пізнього Просвітництва (друга поло­
вина XVIII сторіччя) характерне інше бачення. У новому філософському контексті
пізнього Просвітництва змінюється й ситуація жіночого суб'єкта: по-перше, лега­
лізовано жіночу чуттєвість, а по-друге, визнано наявність у жінок їхнього власно­



50 Надія Галон

го розуму. Відповідно до цих уявлень перед жіночим суб'єктом ставлять подвійне
завдання: а) не тамувати чуттєвості й навчитися керувати нею за допомогою розу­
му та б) не прагнути сформувати в себе такий самий розум, як у чоловіків, тобто
розвивати «свій власний розум». Як зазначають сучасні дослідники, на першому
завданні акцентує свою увагу філософія Руссо, а на другому — філософія Канта.

У філософії пізнього Просвітництва помітною є установка на «легалізацію»
чуттєвості в структурі суб’єктивності. Для сучасного дослідника, який працює за
допомогою методу деконструкції просвітницького метанаративу, важливо
з’ясувати: як є можливою «жіноча чуттєвість» у філософській моделі розуму Рус­
со? Згідно з Руссо, шлях до суб’єктивації пролягає не через боротьбу з чуттєвістю.
а через здатність керувати нею за допомогою власного розуму. Саме на цьому на­
голошено у філософії Руссо, який розглядає чоловічий суб’єкт як самодостатній.
Чоловік здатний здійснювати самоконтроль над власною чуттєвістю, через що
принципи загального законодавства (Загальної Волі) стають його внутрішніми
принципами. Він може виконувати функцію раціонального контролю щодо самого
себе, навіть якщо спочатку робить це під впливом наставника, замінника «розум­
ного батька». Якщо ж надходить час батьківства і чоловік стає Батьком - вихова­
телем сімейства, то зовнішній контроль змінюється для чоловіків внутрішньою
самодисципліною. Цей процес зображає Руссо в історії виховання Еміля [6].

Самоконтроль за допомогою розуму не доступний для жінок, тому Руссо
вбачає специфіку жіночого самоконтролю в його частковості, інтуїтивному харак­
тері. Самоконтроль жінки грунтується на почутті сорому, дає змогу їй контролю­
вати себе у сфері побуту. Стосовно вищих принципів моральності (Загальної Во­
лі), то жіночий розум не має про них адекватного уявлення. Відтак жіночий розум
потребує постійної підтримки й керівництва з боку чоловіків у питаннях мораль­
ної поведінки. Думку про те, що жіноча чуттєвість має патологізуючий вплив, а
також про нездатність жінки до самостійної раціональності поза виховним і нав­
чальним чоловічим впливом дослідники простежують також у філософії Дідро.

Філософія Просвітництва акцентує увагу на образі «нечемної доньки», яку
«раціоналізує» «доброчинний батько» сімейства. Отже, реалізацію жіночої
суб’єктивності цілковито контролює чоловіче начало. Розум жінки порушує під­
вищена чуттєвість, що є небезпечним для соціуму й потребує чоловічого контро­
лю й наставництва. Згідно з поглядами філософії Просвітництва, жінка має шанс
на власний розум, за умови, що подолає свою чуттєвість.

На перший погляд, загальне завдання, яке ставить Кант перед просвітниць­
ким суб’єктом (як чоловічим, так і жіночим), доволі просте: особа має користува­
тися власним розумом і не розраховувати на розум Іншого. Кантівський підхід до
проблеми емансипації, як зазначає С. Жерьобкін, об’єднує ідею звільнення через
розум з ідеєю всезагального права: свобода, якої досягають за допомогою розуму,
доступна для всіх. Водночас він фіксує очевидний парадокс у практиці користання
з Розуму. У філософії Канта це положення конкретизовано: жінка не повинна пра­
гнути сформувати в себе такий розум, як у чоловіків, а має розвивати «свій влас­
ний розум». Кантівське просвітницьке завдання від самого початку ускладнено:



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 51

річ у тому, що жіночий суб’єкт у принципі ізольований від інстанції Вищого Ро­
зуму, який у філософії Канта представляє Всезагальний Закон (закон чистого ро­
зуму, моральний категоричний імператив, закон судження). Кант, на відміну від
Руссо, розглядає логічну структуру Всезагального Закону в чистому вигляді, поза
антропологічними конотаціями. Особливістю вимог Всезагального Закону, за Ка­
нтом, є те, що ні один суб’єкт не може їх виконати ідеально, а значить - не може
їх виконати взагалі. Всезагальний Закон, на відміну від правил Розуму, не гово­
рить суб’єктові, що саме він повинен зробити для того, щоб здійснити процедуру
синтезу розуму і чуттєвості, а лише вказує, що форма індивідуального синтезу
завжди є недосконалою порівняно з формою Всезагального Закону. Отож ні один
індивід не має переваг перед іншим у стосунку до Всезагального Закону, наприк­
лад, до того самого категоричного морального імперативу. З тендерного погляду
це означає, що в ситуації трансцендентального розриву чоловічий суб’єкт не має
переваг перед жіночим, оскільки вони обидва не можуть здійснювати процедуру
трансцендентального синтезу. У філософії Канта не лише жінка не може здійсню­
вати процедуру трансцендентального синтезу, а й чоловік не здатний актуалізува­
ти максиму своєї волі відповідно до форми Всезагального Закону. Водночас Кант
розрізняє позицію чоловічого й жіночого суб’єкта стосовно Всезагального Закону
на рівні моралі: у чоловіків цей стосунок опосередкований, у жінок - безпосеред­
ній. Отож у чоловіків і жінок складаються два різні типи стосунків до Іншого.
який репрезентує Всезагальний Закон. Для чоловіка - це абстрактний Інший, сто­
сунок до якого опосередковано формою Всезагального Закону. Для жінки - це
конкретний Інший, думка якого слугує для неї безпосереднім, морально-чуттєвим
вираженням інстанції всезагального законодавства. Крім того. Кант підкреслює.
що «інші», від думки яких залежить жінка, - це завжди чоловіки [7. с. 153]. Тому.
хоча чоловічий суб’єкт у Канта не може діяти суворо відповідно до Всезагального
Закону і очевидно рівний у цьому жіночому, однак для жінки він виявляється його
замінником. Ілюзорна рівність чоловіків і жінок перед обличчям Розуму оберта­
ється нерівністю, а жіночу спробу «користуватись власним розумом» у сфері тео­
ретичного пізнання - виключено. У сучасній постмодерністській філософії таку
філософську установку характеризують як андроцентризм, який розглядають як
один з основних принципів західної метафізики.

Кант визначив філософію як «науку про стосунок усякого знання до сутніс-
них цілей людського розуму». Він стверджував, що є цілі, притаманні культурі, і
цілі, притаманні розумові. Стосовно цілей розуму, то саме розум приймає самого
себе як власну силу. Існує інтерес розуму, але розум - не більше, ніж суддя влас­
них інтересів. Цілі, інтереси розуму не можуть бути в досвіді, а лише в самому ро­
зумі. Іманентна критика, як зазначив Ж. Дельоз, коли розум є власним суддею, є
головним твердженням кантівського трансцендентального методу [8, с. 9]. Такий
метод передбачає з’ясування справжньої природи інтересів і цілей розуму, засобів
здійснення цих інтересів.

Ми розглянули, як, на думку сучасників, виявляє себе в своїх інтересах
стать Розуму в метафізиці раннього Просвітництва. Інстанцію Вищого Розуму 



52 Надія Галон

безпосердньо ідентифікують із чоловічим началом — розумом Бога-Патріарха.
який у людському світі є ідеальним «батьком сімейства». У «батьківському спів­
товаристві» жінка не може бути раціональним суб’єктом, давати поради «розум­
ному батькові», оскільки він «суддя», лише йому відомі всі можливі причини і на­
слідки. Навіть якщо їй здається, що рішення «батька сімейства» суперечить сімей­
ному благу, вона повинна їм коритися. Тому відома кантівська позиція «Бареге
аибе! — май мужність користуватися власним розумом!», тобто розвивати його і
мислити самостійно стосовно жіночого суб’єкта, виглядає досить благородною.
Насправді тут є свої ускладнення. Кант у своїй побудові завершеної всеохопної
архітектонічної структури розуму порушує питання про стать і специфіку раціо­
нальності. Він вважає, що у філософії безумовний авторитет має «глибокий» чо­
ловічий розум, а жіночий «прекрасний» розум залишається без шансів застосувати
себе у сфері наукового пізнання. З одного боку, жіночий суб’єкт ізольований від
інстанції Вищого Розуму і Загального Закону (моральний категоричний імператив,
закон чистого розуму, закон суджень), як і чоловічий суб’єкт. З іншого боку. Кант
розрізняє позиції чоловічого і жіночого суб’єктів у стосунку до Всезагального За­
кону на рівні моральних імперативів. У чоловіків стосунок до Всезагального За­
кону опосередковується формою морального категоричного імперативу, у жінок
він представлений у думках інших. Але ці інші, як зазначає Кант, від думки яких
залежить жінка, - це завжди чоловіки. Безпосередньо сприймати моральний закон
жінка не може, оскільки його подає їй чоловіче начало.

Отже, відповідно до тендерних досліджень, українські філософи ствер­
джують, що здатність до раціональності, розуму у філософії Просвітництва
пов’язана суто з чоловічою статтю. Домінування у філософії установки на винят­
ковість чоловічої моделі раціональності стало одним із найважливіших принципів
західної метафізики. Модель, яку стверджувала філософія раннього Просвітницт­
ва, успішно функціонувала й у межах тендерної проблематики у модерн-науні.
Вивчення дискурсивної практики Просвітництва, її різних текстових періодів є
характерною ознакою й поширеною постмодерністською установкою в сучасних
дослідженнях. Модерністські тексти є ілюстративною площиною також для украї­
нських дослідників тендерної проблематики у філософії, оскільки достатньо повно
відображають приховані метафізичні парадокси розуміння жіночої суб’єктивності,
раціональності та емансипації.

Розвиток просвітницького тексту засвідчує для тендерного дослідника по­
ступове становлення традиції чоловічого авторства, відображає взаємозв’язок тек­
стових форм модерності із хибними проблемами, породженими просвітницькими
установками нав’язування стилістики підпорядкованого існування жіночого
суб’єкта. Дослідження тендерних аспектів модерністської філософії є ілюстрати­
вним моментом для постмодерністської теорії тендеру, у її прагненні деконструю-
вати андроцентризм та раціоцентризм модерн-філософїї. У межах кантівської
неісторичної нормативної теорії про транскультурну природу раціональності та
моралі категорії фемінного та маскулінного використовують як фіксовані катего­
рії, що задають визначені, суворо встановлені межі. Антропологія І. Канта є при­



Проблематика тендеру в українській філософії другої половини XX сторіччя 53

кладом есенціалістського розуміння статі, коли соціально-культурні характери­
стики трактують як сутнісні і незмінні. Філософія Просвітництва, як показали віт­
чизняні дослідники, розглядала природність як фундаментальну структуру
жіночої суб’єктивності. Отже, ця дослідницька установка на «природності»
суб’єкта унеможливлює розвиток самостійного його буття як автономної особис­
тості. Прикметно, що ця кантівська візія стала впродовж сторіч незаперечною ми-
сленнєвою установкою для філософів, які цікавилися проблематикою статі.

Постмодерність спонукає переглянути уявлення про «природну» основу жі­
ночої суб’єктності, врахувавши соціокультурний чинник. Питання про жіночу
ідентичність жінки як тендерної особистості є одним із важливих питань сучасно­
го історико-філософського дискурсу. Чи спроможна нова ідентичність екстракту-
ватися з чинної, проблематизованої складними реаліями буття жіночої
суб’єктності? Чи можливо це, коли процес жіночої суб’єктивації наштовхується
на чималу кількість соціокультурних проблем? Зрозуміло, що оптимістичне ба­
чення є найкращим мотиватором позитивних змін. Однак зрозуміло також, що це
тривалий, поступальний історичний процес як для української, так і для західно­
європейської соціокультури. Тому паралельно з різними філософськими оцінками
стосовно тендерних змін усе ж відбувається «деконструкція» традиційної жіночої
ідентичності, її відхід від толерованого в модерністському дискурсі варіанта -
«безмовного» природного індивіда. Багатогранну проблематику тендеру потрібно
розв’язувати в різних площинах філософських напрямів і підходів, які спроможні
осмислити сучасний стан входження тендеру в соціокультурний простір оновленої
системи знаків мови та образів, у нову соціально-економічну, політичну й релігій­
ну репрезентацію.

і. Лук’янець В. С., Соболь О. М. Філософський постмодерн: Навчальний посіб­
ник для викладачів, аспірантів, які спеціалізуються в галузі гуманітарних дис­
циплін. К.: Абрис, 1998. - 352 с.

2. Габермас Ю. Філософія як берегиня та інтерпретатор ситуації // Після філосо­
фії: кінець чи трансформація? — Київ: Четверта хвиля, 2000. — С. 269 — 279.

3. Чухим Н. Теорії статевого диморфізму у філософії Просвітництва // Філософ­
ська думка. — 2001.-№ 1. - С. 26 - 55.

4. Кант И. Антропология с прагматической точки зрения // Кант И. Сочинения:
В 6 т. - М.: Мьісль, 1966. - Т. 6.

5. Жеребкин С. Пол Разума: Является ли Просвещения змансипационньїм? // Г е-
ндерньїе исследования. - Харьков: ХЦГИ, 2000. - № 4. - С. 278 - 289.

6. Руссо Ж.-Ж. Змиль, или О воспитании. Кн. V. — София. или женщина // Руссо
Ж.-Ж. Избранньїе сочинения. - М.: Гос. изд. худ. лит-рьі, 1961. - Т. 1.

7. Кант И. Наблюдение над чувствами прекрасного и возвьішенного // Кант И.
Сочинения: В 6 т. - М.: Мьісль. 1966. - Т. 6.

8. Делез Ж. Критическая философия Канта: учение о способностях. Бергсонизм.
Спиноза. - М.: ПЕРСЗ, 2000. - 360 с.



54 Надія Гапон

СЕИРЕК РКОВЬЕМАТІС А8РЕСТ8 ОГ ТНЕ ^ККАINIАN РНІЬО8ОРН¥
ОГ ТНЕ 8ЕСОМ) НАЕЕ ОЕ ТНЕ ХХ‘Ь СЕМТСЖУ

№сііуа Нароп

Ігап Егапко Маїіопаї Ііпіуегзігу о/ Ь'уіу, Ппіуегнуіеїх'ка Зіг.. І
Ь'уіу 79602, Пкгаіпе, с//По\@/гапк(>.І\’і\-.ііа

ТНе рарег соп8Ідег8 (Не ^епсіег ргоЬІетаїіс агресії; іп (Не паііопаї НіьсогісаІ апсі
рНіїозорНіс дізсоигіе іп (Не 90-іез оҐ (Не ХХ-(Н сепсигу. її апаїуьен (Не ітрасі оі (Не
У/езіет Еигореап розітодегп рНіїозорНу оп (Не Гогтаїіоп оҐ пе^ ерІ5іето1о§ісаІ Ьаье.ч
оГ (Не паїіопа! рЬіІозорЬу сіеуеіортепі. І( аізо зіаіез (Не песе88І(у оГ сотргеЬепсііп§ (Не
1іпк8 ЬеГУ/ееп (Не §еп<іег тосіет рНіїозорНу апсі (Не рНіїозорНу оГ Еп1і§Н(теп(.
Кеу юогсіз: (Не рНіїозорНу оГ Еп1і§Н(теп(, £епдег, 8иЬ]ес(ІУІ(у, га(іопа1І8(іс, розітосіегп
рНіїозорНу. ,

Стаття надійшла до редколегії 10. 01. 2005
Прийнята до друку 10. 02. 2005


