
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ                             VISNYK LVIV UNIVERSITY 

Філософські науки. 2006. Вип. 9. С. 144-152                  Philos. Sci. 2006. N 9. P. 144-152 

© І.Пукас, 2006 

 

УДК 141. 4 (092) (477) Сковорода 

ВЧЕННЯ ГРИГОРІЯ СКОВОРОДИ ПРО ОБОЖНЕННЯ (Θέωσισ)  

Ірина Пукас 

Львівський національний університет імені Івана Франка, вул. Університетська, 1, 

Львів, 79000, Україна, kafilos@franko.lviv.ua 

Розглянуто поняття духовності в релігійно-філософській спадщині Г. Сково-

роди. Зазначено, що східнохристиянська духовність у вченні мислителя тісно 

пов’язана з обожненням, тобто уподібненням до Бога. Відповідно, основним змістом 

статті є висвітлення умов та шляхів обожнення. 

Ключові слова: обожнення, кенозис, східнохристиянська духовність, самопізнання.  

Проблема теозісу (обожнення) в українській історико-філософській літера-

турі практично не розглядалася. Її досліджували теологи або в кращому разі 

релігієзнавці. Панівною була тенденція показати Г. Сковороду лише як світського 

філософа, який не має жодного відношення до теології і заодно релігії. Він зобра-

жувався як антиклерикал та критик релігії. Така думка якоюсь мірою однобічна, 

вона не повністю може віддзеркалити все багатство ідейного змісту його творчо-

сті. У цій статті робиться одна з перших спроб подолати таку прогалину в до-

слідженні творчості українського мислителя. 

Вчення про духовність у Г. Сковороди тісно пов’язане з наукою про обож-

нення. Духовність – це життя, а отже, повне й досконале обожнення можна вважа-

ти єдиною метою духовного життя. Але спосіб розуміння і здійснення цієї мети 

набирає, мабуть, різних форм відповідно до усвідомлення людиною своєї людсь-

кості, залежно від того, чи вона відчуває себе в змозі для зовнішньої діяльності, 

для розвитку своєї здатності пізнавати Бога, для споглядання розумом чи серцем, 

сама чи з допомогою видимого всесвіту та людського суспільства.  

Аналіз релігійно-філософської спадщини Г. Сковороди свідчить, що рушієм 

всього життя українського мислителя було величезне прагнення Істини, пошук і 

розуміння Абсолюту. Таке прагнення Бога, на думку В. Ерна, звільняло душу 

філософа від будь-якого іншого бажання, окрім пізнання Істини. Він – людина, яка 

заглиблюється в це пізнання, і при цьому виразно відчуває, що розум і воля зрос-

тає в силі та якості [3, с. 386]. Г. Сковорода, як глибоко віруюча людина, усвідом-

лював те, що внаслідок первородного гріха відбулося роз’єднання поміж волею та 

розумом, яке стало причиною людських негараздів. Тому мислитель неодноразово 

підкреслював, що людське щастя залежить від поєднання цих двох аспектів в од-

ній особі, в поверненні до їх первісної, запланованої Богом єдності. Звідси виро-

стає глибокий зв’язок сковородинської етики та метафізики, його моралі та 



Ірина Пукас 145 

містично-релігійних поглядів. Ми не знайдемо в його творчості жодної абстрак-

ційної моральної системи. Вона хоч і внутрішньо абсолютна, однак тісно 

пов’язана з життям конкретної людини. Тому моральність для філософа – це ди-

намічна частина волі, принципи якої закорінені в онтології і в Божественному світі 

метафізичної і містичної дійсності [3, с. 388]. 

Перед людиною Г. Сковорода ставить завдання, щоб вона, сповнена „Божо-

го страху” та озброєна „внутрішньою працею” звершувала мандрівку до забутого 

й далекого Батьківського Дому. Всю систему філософа можна назвати практичною 

містикою або експериментальною метафізикою, бо для нього найважливіше ду-

ховне завдання людини полягало в практичному оволодінні тим, що воля побачи-

ла й прийняла на шляху теоретичного „богозріння”. Але як це здійснити, яким 

шляхом йти? На це питання відповідає сковородинська модель духовного життя, 

співвіднесена до самої особи мислителя, який спирався у своїх пошуках духовної 

Істини на попередню історію богословського та релігійно-філософського бого-

пізнання.  

Наука про обожнення (Θέωσις), чи, інакше кажучи, про „уподібнення до Бо-

га” (óοίωσις ώ ) виводиться ще від Платона та неоплатоніків. Така ідея стає 

загальноприйнятою у середовищі стоїків. Не без їхнього впливу, але спираючись 

передусім на науку Святого Письма, цю ідею в містично-християнському дусі ро-

звинули такі Отці Церкви, як св. Іриней, св. Іполіт, св. Климент, св. Оріґен, св. 

Атаназій, св. Григорій Богослов, св. Григорій Ніський, св. Василій Великий, св. 

Макарій, св. Августин [10, с. 269.]. Наука знайшла також своє відображення в тво-

рах пізніших християнських письменників (св. Максим Ісповідник, св. Симеон 

Новий Богослов). Всі вони базувалися на розрізненні істоти та існування в Бозі. 

Для західного богослов’я такі поняття є тотожні. На Сході, однак, Божа істота 

завжди залишалася трансцендентною. Цей елемент вважається настільки істотним 

у східнохристиянській доктрині, що М. Бердяев навіть вважав його за головний 

чинник диференціації православ’я та католицизму [1, с. 225–280]. Православна 

традиція завжди підкреслювала, що пізнавати Бога можемо тільки дивлячись на 

Його „спину”. А це означає контемплювати Боже діяння, Його енергії. Це розріз-

нення істоти та існування в Бозі становить основу теорії „обожнення” для право-

славного богослов’я [2, с. 205]. Отже, поняття „обожнення” окреслює такий стан 

людського існування, який є переміненим, одухотвореним Божими енергіями. 

У Г. Сковороди вчення про обожнення випливає з усього його вчення, зо-

крема з вчення про „внутрішню людину”. Щоправда, в самих творах мислителя 

безпосередньо про обожнення знайдемо лише кілька прямих згадок. У більшості 

випадків він вбирає ідею в шати символічних висловів та алегорій. Філософ, йдучи 

за св. Августином, виходить із твердження, що душа прагне блаженства, шукає і 

не заспокоїться, поки не знайде джерело свого щастя. І немов би для допомоги в 



Вчення Григорія Сковороди про обожнення… 146 

цих пошуках Г. Сковорода й відкриває перед нами свою теорію „внутрішньої лю-

дини”. 

Святе Письмо навчає нас, що джерело щастя є всередині нас [6, Лк. 17, 21]. 

Тому наступним кроком буде питання про шлях пізнання нашого дійсно правди-

вого скарбу, який носимо в собі. Відбувається це в процесі переображення нас із 

„зовнішньої” у „внутрішню людину”. Людина відкриває в собі „щось”, на чому, як 

на твердому фундаменті, може збудувати своє життя – незнищимий Божий образ. 

Кожний раз, як зближаємося до цього образу через самопізнання, він починає в 

нас свою спасенну працю і спричиняє нашу волю до участі в житті самого Бога. 

Саме так було в житті Ісуса Христа. Він, будучи особисто з’єднаний з Богом, від 

самого початку був проникнений Господньою „енергією”. В Його особі Церква 

наводить нам приклад повністю обожненого буття, яке, однак, не втрачає через це 

своїх людських властивостей. Можна навіть сказати навпаки, що такі властивості 

стають більш реальні та автентичні через зв’язок з Божим першообразом. У своїх 

творах Г. Сковорода часто звертається до цих ідей, описуючи, як через обожнення 

людина відкриває своє правдиве „я”, свого „внутрішнього чоловіка”. „Оце-то й 

означає бути живим, вічним і нетлінним чоловіком і бути перетвореним у Бога...” 

[7, с. 199]. 

Отже, можемо стверджувати, що вчення Г. Сковороди про духовність має 

не морально-правовий, а швидше онтологічний характер, тобто є онтологією обо-

жнення. Концентрується воно не на формальному збереженні певних норм, при-

писів чи культу, а на внутрішній переміні навколишнього світу (починаючи з 

власного „я”, але цим не обмежуючись) в Боже Царство. Людина, власне, стає 

епіфанією та іконою небесної, духовної дійсності. „Дістань же собі зверху серце 

царське. Так будеш єдиним з царем твоїм” [7, с. 277]. Однак при цьому залишаєть-

ся дивним, що Г. Сковорода уникає істотної для християнства проблеми Бо-

говтілення.  

У східнохристиянському богослов’ї взаємопроникнення людських і Божих, 

створених і нестворених енергій надає людині можливість стати причетним до Бо-

га. Син Божий втілюється в людину для того, щоб відновити можливість з’єднання 

людини з Богом. Ця думка, зрештою, стає спільною для богословів усіх часів. 

Апостол Петро першим написав, що ми повинні стати „учасниками Божої приро-

ди” – „ ...нам були даровані цінні й превеликі обітниці, щоб ними ви стали учасни-

ками Божої природи” [6; 2 Пт. 1, 4].  

Однак у самого Г. Сковороди віднаходимо інші думки. Єдність людської та 

божественної природи у Христі мислитель інтерпретує не як наслідок Боговтілен-

ня, тобто акту сприйняття Богом людської природи та обожествлення останньої, а 

як певну апріорну дійсність – Бог є в людському тілі [9, с. 88]. У переконанні 

філософа людина поєднується з Абсолютом не завдяки людськості Ісуса Христа, 

не через тіло за Божою благодаттю, але через „дух”, „божественну іскру”, через 



Ірина Пукас 147 

природну єдність божественної субстанції у кожному створінні. Однак Г. Сково-

рода не вчить тут, що Бог є „субстанцією” в кожній людині. Наведені слова, на 

думку В. Зеньковського, відносяться виключно до Втіленого Слова, яке взяло на 

себе людське тіло [4, с. 74]. Логос-Христос є індивідуальний у своєму людському 

бутті, але водночас він є вселюдським. Так само й істинна людина, хоч є вона за-

порукою індивідуальності кожного з нас, проте вона є невіддільна від „небесної 

людини” – від Господа. Таку ідею український філософ розвиває у своєму творі 

„Наркісс. Разглагол о том: узнай себе”. Не вживаючи самого терміну „обожнення”, 

мислитель на підставі вчення про внутрішню людину впритул наближається до 

цього поняття: „У що хто залюбився, в те перетворився. Кожен є тим, чиє серце в 

ньому” [7, с. 152]. У творі герой закохується в самого себе. Але цей античний сю-

жет є лише певною ілюстрацією для його теорії. Сам філософ, ніби передбачаючи 

помилкову інтерпретацію цього образу, закликає: „Не нарікайте! ...Він знайшов 

найліпше. Він перетворюється у володаря всього живого, в сонце...” [7, с. 152]. 

Якщо з синонімічного ряду окреслень Абсолюту слово „сонце” замінимо на „Бог” 

чи „Господь” – матимемо все на своїх місцях. Нарцис розпізнає в собі Божий об-

раз, внутрішню людину, яка для Г. Сковороди тотожна з Богом. Тому любов його 

не є егоцентричним самозахопленням.  

Бачимо тут відгомін переконання, яке міцно закорінене у східному бого-

слов’ї, що людина, будучи створена за Божим образом, є покликана до об’явлення 

собою подоби Сотворителя. Тому людська природа від самого початку має харак-

тер теофанійний і її призначенням є перебування в Бозі. Незнищимість Божого об-

разу, незважаючи на людські гріхи [5, с. 489], дає Г. Сковороді підставу оп-

тимістично дивитись на проблему самопізнання й відкриття в собі „внутрішньої 

людини”. І саме „внутрішня людина” повинна стати предметом нашої любові. Йо-

го власний внутрішній досвід дозволяв повторювати за св. Павлом: „Не живу я, 

але живе в мені Христос” [7, с. 154]. 

Для представлення єдності Бога й людини Г. Сковорода використовує також 

образ зерна – одну з головних своїх метафізичних метафор. Філософ порівнює 

Господа з повним і добрим пшеничним колосом, адже „колосок все вміщає в собі” 

і є „сама сила, в якій стебло зі своїми відростками й остюками з половою єднають-

ся” [7, с. 176]. Так само й мислитель прагне якнайбільшої злуки з Господом: „О 

чисте серце... Ти є Боже, а Бог є тобі твій. Ти йому, а він для тебе друг. Воно тобі, 

Боже мій, жертвою, а ти йому. Ви обоє існуєте й існуєте єдино” [8, с. 133]. Такі 

образи Г. Сковорода черпає з Тайни Євхаристії, де злуку добре передає молитва 

після Причастя (Йоана Дамаскина): „Боже, Боже мій, непостоянний і невидимий 

вогню, Ти, що... прийняв мене за причасника Tвого божества ради прийняття Тво-

го пречистого Tіла і чесної Крови! Проникни усе моє тіло і дух, крізь мої кости і 

мозки! Гріхи мої спали, душу мою просвіти і ум мій проясни! Тіло освяти і оби-

тель в мені створи...” [5, с. 147–148]. 



Вчення Григорія Сковороди про обожнення… 148 

У традиції східнохристиянської духовності існує пряма залежність між 

участю в Святих Тайнах та обожненням людської душі. Так, наприклад, Микола 

Кавасила свій трактат про Святі Тайни називає „Життя у Христі”. Аналогічно як 

хліб і вино під час Євхаристії, так і людина, беручи участь у цьому Таїнстві, стає 

частиною божественної природи Ісуса Христа. Отримує вона тоді зародок без-

смертя, з’єднується з самою силою Воскресіння і просякають її Божі енергії [2, с. 

122]. Аналізуючи біографію філософа та ті свідоцтва, які говорять про його участь 

в церковних богослужіннях, можна дійти висновку, що цей взаємозв’язок був йо-

му особисто знаний. Християнська традиція для опису таємного обожнення часто 

використовує образ містичних заручин. Так само й Г. Сковорода, зображаючи 

відношення душі з Богом, використовує багату символіку, яка базується на Пісні 

Пісень.  

Залишаючись вірним східнохристиянській традиції, Г. Сковорода не розви-

ває своєї науки в напрямку поділів та ступенів з’єднання душі з Богом, як це роби-

ла в своєму часі схоластика. Однак бачимо, що процес обожнення людської особи 

являється природним наслідком сковородинського прагнення до пізнання в собі 

„внутрішньої людини”, свого правдивого „я” – Божого прообразу. 

Своє вчення про шляхи обожнення Г. Сковорода пов’язує з наукою про 

приниження та самоприниження Христове. Для цього філософ часто звертається 

до кенози Ісуса Христа. Образ Христових страстей є досить частою темою його 

творів, зокрема поезії: 

Життя ти, – Христе, за мене вмер теж! [7, с. 49]. 

Смерть твоя – то життя, 

Жовч – солодке пиття, о Ісусе! [7, с. 54]. 

Йду на Голгофу, біжу і поспію,  

Висить там лікар поміж двох злодіїв,  

Це Іоанн тут при хресті ридає! 

Хрест обіймає [7, с. 55]. 

Предметом багатьох таких віршів є Пасхальна Таємниця Ісуса. Христові 

страждання допомагають Г. Сковороді зрозуміти новий, глибший сенс існування 

особи. Його неможливо осягнути без самознищення, очищення свого „я” від усіх 

проявів екзистенціальної самодостатності. Правда, яка криється в кенозі Ісуса 

Христа, говорить нам про єдино можливий спосіб осягнути повноту існування. 

Тому в релігійно-філософській спадщині мислителя так часто є мотив „насліду-

вання Христа” – входження в символічну смерть, яка полягає у самоприниженні, 

самовідреченні. Наша зовнішня людина мусить вмерти, вся тлінність мусить бути 

очищена, щоб без перешкод могла розвиватись наша внутрішня, правдива істота. 

Бачимо, що, спираючись на Пасхальну Таємницю, Г. Сковорода тісно пов’язує ке-

нотичне сходження особистості з народженням нової людини, переображеної Бо-

жим Духом. Смерть „зовнішньої людини” є для нього початком воскресіння 



Ірина Пукас 149 

„внутрішньої людини”. Для українського мислителя, з його утвердженням духов-

ного над тілесним, далеким є культ терплячого Ісусового тіла. Не знайдемо тут 

жодних мотивів самої муки та смерті, емоційних переживань Христа, подій на 

Голгофі. Отож, не варто кенотичні ідеї філософа зближувати із західноєвропейсь-

кою містикою, як це робить Д. Чижевський [10, с. 294]. 

Ментальність Г. Сковороди виростає з православної свідомості нерозрив-

ності смерті та воскресіння, і саме тому такі думки мислителя завжди слід сприй-

мати й освітлювати перспективою відкриття в собі „істинної”, „внутрішньої” лю-

дини, яка вже не підлягає смерті. Для цього відкриття потрібно звільнити свою 

душу від усіх життєвих турбот, від нашої надмірної активності. Філософ вживає 

тут вислів „упокорення серця”, вважаючи, що існуванням нашої внутрішньої лю-

дини керує закон „убогості духом” [6; Мт. 5, 3], тобто здатність до самозречення, 

відданості та жертовності. Але це самозречення кінець кінцем стає нашим багат-

ством [6; Мт. 19, 29]: „Серце, яке змалюється, значить не заросле терням житєйсь-

ких печалей та справ, а готове до пошуку правди Божої: „Звільніться і збагніте” [7, 

с. 449]. Для цього очищення Г. Сковорода подає нам перелік необхідних чеснот: 

„Уникай поголосу, обійми самотність, люби убогість, цінуй цнотливість, дружи з 

терпеливістю, оселися з смиренням, пильнуй за Господом-Вседержителем... Це 

ярмо дуже благе і легке” [7, с. 277]. 

Аналізуючи вищесказане, можемо побачити паралелізм із так званими 

„євангельськими радами” Ісуса Христа. Сучасне богослов’я відкриває в Нагірній 

проповіді блаженств (звідки виростають ці „ради”) новозавітній „декалог” кожно-

го християнина. Тут варто зазначити, що не лише ченці покликані до досконалості 

через зберігання трьох обітів, але кожний охрещений має завдання радикально 

відірватися від зла й прямувати шляхом святості. Можливо, інтуїтивно цей поклик 

відчув у своєму серці також і Г. Сковорода. Офіційне чернецтво, на його думку, 

відійшло від першообразу свого Вчителя, тому він із презирством відкидає пропо-

зицію вступити в їхні ряди. Однак, слідкуючи за цілим життям мислителя та де-

кларованими ним поглядами, можемо ствердити, що все життя Г. Сковороди було 

побудоване саме на таких принципах блаженств. Його шлях – це самостійна доро-

га реалізації християнського ідеалу посеред світу. Це підтверджує глибокий 

внутрішній досвід філософа, який дозволяв йому бути досконалим знавцем люд-

ського серця та внутрішньої боротьби в людині: „Пресильний і прехитрий є ворог 

– застаріла гадка. Важко (за Євангелієм) цього міцного зв’язати і захопити посу-

дини його, коли раз він у серці возродився. Але що солодше цієї праці, що повер-

тає безцінний мир у наше серце? Борися день у день і виганяй хоч по одному з 

нутра...” [7, с. 350]. Отже, бачимо, що шлях цієї боротьби – це шлях християнської 

аскези, яка вже сама в собі закладає кенотичний елемент самозречення. Поряд із 

цим, він неодноразово повторював також, що будь-який зовнішній обряд мусить 

спиратися на віру та любов. Без цього станемо лише лицемірними фарисеями та 



Вчення Григорія Сковороди про обожнення… 150 

поповнимо ряди „неотесаних стовпів”. Отже, Г. Сковорода займає позицію хри-

стиянського автентизму та євангельського радикалізму, не оминаючи найваж-

ливішого – Божого Царства посеред наших душ [6; Лк. 17, 21]. 

Звернімо тепер увагу на наступний фрагмент. У своєму діалозі „Кольцо” 

мислитель пише, що „... серце, очищуване від підлих світських гадок, що хвилю-

ють душу, починає проглядати схований всередині себе скарб щастя свого, відчу-

ваючи, ніби після хвороби, бажання поживи своєї... Оцих-то, хто починає себе 

пізнавати, закликає премудрість Божа у дім свій, на гостину через слуг: „Прийдіть, 

їжте мій хліб і пийте вино...” [7, с. 370]. Бачимо тут, як Г. Сковорода пов’язує в 

певну цілість акт кенотичного очищення, самопізнання та Таїнство Євхаристії, яка 

в своїй сутності є таємницею сходження Божої любові до серця свого сотворіння. 

В Євхаристії Христос віддає цілого себе як дар особі. Цей дар має у собі щось із 

таємниці подружжя [6; Еф. 5, 25-32], або цілющого ліку, як це зображає Г. Сково-

рода. Філософ використовує певну утопію про п’ятьох мандрівників у невідомій 

країні – „первородному” світі. Вони, перебуваючи на бенкеті, не могли смакувати 

вишуканими стравами, бо „їх серця точила якась таємна печаль”. Тому ангел 

відводить їх у „лікувальний дім”, де вони шість днів приймали „блювальний 

засіб”.  

Афанасій. А якій блювотні ліки приймали вони? 

Григорій. Спирт. 

Афанасій. Як цей спирт зветься? 

Григорій. Євхаристія [7, с. 347]. 

Така інтерпретація Святого Таїнства, на думку Д. Чижевського, належить до 

найбільш дивовижних в історії християнського письменства [10, с. 150]. Не слід, 

однак, забувати, що сам літургійний текст звертає увагу вірних на лікувальну силу 

Євхаристійного Причастя [5, с. 386]. Г. Сковорода, тлумачачи свою алегоричну 

розповідь, пояснює, що цією лікувальницею є сама Біблія, в якій можемо знайти, 

немов у аптеці, всі потрібні для нас ліки, які допоможуть очистити наше серце. 

Цими ворогами є наші думки, які відвертають нас від Бога, полемізують зі Святим 

Письмом, роблять людину постійно з усього незадоволеною. В іншому місці філо-

соф вже без жодних метафор називає гріх по імені: „Заколи гріх у тобі, о чоловіче! 

Убий в собі впертість твою й гордість... Вбий для Бога в собі волову впертість” [7, 

с. 250–251]. 

Г. Сковорода не закликає до того, щоб знищити свою волю як таку, але, 

навпаки, щоб поширити простір свободи людської особи супроти природи, щоб 

перебороти безсенсовність егоїстичного й замкненого існування. І справді, тільки 

та воля, яка є таким чином змінена, може також переобразити цілу людину. Вона 

визволяє її до правди існування, яке полягає не лише у тісній злуці з Богом, але 

також у злуці з усіма Його сотворіннями. Це визволення очищує в нашій душі Бо-

жий Образ: „Спалити й убити душу твою, розумій: відібрати від неї владу й силу. 



Ірина Пукас 151 

Тоді залишиться в тобі лиш фіміам божий, рятівні пахощі, мирра мирри й дух 

Господній... [8, с. 70]. Через кенотичний акт самознищення („убити душу”) люди-

на віднаходить своє правдиве „я” і засвідчує, що не помирає, але переображається. 

Через таке самоприниження людина звільнюється з пастки егоїстичного самозахо-

плення і з неволі проминаючої плоті. Через це віднаходить свою внутрішню 

вартість та відкриває новий вимір своєї волі, як прагнення чогось Абсолютного та 

Безконечного. 

Г. Сковорода у своїй творчості не раз повертається до проблеми людської 

волі. Але насправді без волі не може існувати повноцінна особа. Воля є підпоряд-

кованою людині, а людина становить її підставу, джерело та спосіб існування. Але 

для „старої”, тлінної людини воля може стати своєрідним ідолом і перетворитися в 

самоволю – карикатуру правдивої волі та перепону на шляху реалізації волі Божої. 

Бо „...всякий, хто обожнив волю свою, є ворог волі Божої і не може ввійти в Цар-

ство Боже”, – стверджує Г. Сковорода [8 с. 94]. Горда і свавільна воля провадить 

тільки до пекла. Тому мислитель послідовно утверджує принцип упокорення 

власної волі в дусі Євангельської засади: „Бог бо гордим противиться, а покірли-

вим дає благодать” [ 6; І Пт 5, 5; Мт 23, 12; Лк 1,51].  

„Розпни моє ти тіло, прибий на той хрест,  

Хай зовні я не цілий, в нутрі ж бо воскрес. 

Засохну зовні я,  

В нутрі заквітну я, це смерть – не життя [7, с. 55]. 

Отже, бачимо, що в своєму розумінні кенози як шляху до переображення та 

обожнення Г. Сковорода впритул підходить до Пасхальної Таємниці Ісуса Христа. 

 

1. Бердяев Н. Философия свободы. Смысл творчества. – М.: Правда, 1989. – 608 с.  
2. Евдокимов П. Православия. – М.: Библейско-Богословский Институт св. Апо-

стола Андрея, 2002. – 500 с. 
3. Эрн В. Борьба за Логос. Г. Сковорода. Жизнь и учение. – М.: АСТ, 2000. – С. 

333–589. 
4. Зеньковский В. История русской философии. – М.: Академический проект, 

2001. – 880 c. 
5. Молитовник „Прийдіте поклонімося”. – Львів: Свічадо, 1998. – 960 с. 
6. Святе Письмо / Пер. І. Хоменка. – Рим, 1993. – 1370 с. 
7. Сковорода Г. Твори у двох томах. – К.: Обереги, 1994. – Т.1. – 528 с.  
8. Сковорода Г. Твори у двох томах. – К.: Обереги, 1994. – Т.2. – 480 с.  
9. Ушкалов Л., Марченко О. Нариси з філософії Григорія Сковороди. – Х.: Основа, 

1993. – 152 с. 
10. Чижевський Д. Філософія Г. С. Сковороди. – Х.: Акта, 2003. – 432 с. 

 



Вчення Григорія Сковороди про обожнення… 152 

HRYHORIY SKOVORODA’S TEACHING ABOUT WORSHIP 

 (Θέωσισ)  

Iryna Pukas 

L’viv Ivan Franko National University, Universytets’ka Str. 1,  

L’viv 79000, Ukraine, kafilos@franko.lviv.ua 

A notion of spirituality in the religious – philosophical heritage of H. Skovoroda is 

considered in the article. It is said that the Eastern Christian spirituality in the teaching of 

this thinker is closely connected with deification that is similarity to God. The main con-

tent of the article enlightens conditions and ways of deification. 

Key words: deification, kenosis, Eastern Christian spirituality, self-knowledge. 

  

Стаття надійшла до редколегії 22.10.2005 

Прийнята до друку 26.12.2005 

 


