
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ                             VISNYK LVIV UNIVERSITY 

Філософські науки. 2006. Вип. 9. С. 107-116                  Philos. Sci. 2006. N 9. P. 107-116 

© В.Стеценко, 2006 

 

 

ТЕОРІЯ ТА ІСТОРІЯ КУЛЬТУРИ  

УДК 271.2-1(477) “17/18” 

ОСОБЛИВОСТІ УКРАЇНСЬКОЇ ФІЛОСОФСЬКО-

БОГОСЛОВСЬКОЇ ДУМКИ ХVІІ-ХVІІІ ст. 

Валерій Стеценко 

Львівський національний університет імені Івана Франка, вул. Університетська, 1, 

Львів, 79000, Україна, kafilos@franko. lviv. uа 

Розглянуто особливості філософських засад українського богослов’я ХVІІ–

ХVІІІ ст. Проаналізовано тенденцію відходу тогочасної православної філософської 

думки в Україні від попередньої ортодоксально-візантійської традиції християнізо-

ваного неоплатонізму – ареопагітизму в напрямку переорієнтації на західноєвропей-

ську схоластику, неосхоластику та філософський раціоналізм Нового часу.  

Ключові слова: філософська теологія, раціоналізм, схоластика, неосхоластика, 

пантеїзм, деїзм.  

Суттєвою особливістю розвитку української академічної філософії (про-

фесійної філософії у Києво-Могилянської колегії-академії) першої половини ХVІІ 

ст. та кінця ХVІІ –першої половини ХVІІІ ст. було, як одностайно відзначається у 

вітчизняній дослідницькій літературі, те, що вона знаходилась у постійному 

зв’язку із загальним розвитком європейської філософії (включно із середнь-

овічними впливами на неї раціоналістичного східного, арабо-мусульманського пе-

рипатетизму-аверроїзму), а тому у філософських творах і лекційних курсах профе-

сорів Києво-Могилянської колегії (академії) знайшли свій вияв й оригінальний ро-

звиток багато ідей із класичної філософської спадщини античного минулого, 

раціоналістичної західноєвропейської філософії як попереднього (середньовічного 

та ренесансно-реформаційного), так і сучасного їм періоду Нового часу [1, c. 81–

86; 4, с. 65–229; 8, с. 15; 18, с. 85–108; 21; 22; 23, с. 206–207].  

Зрозуміло і те, що, виходячи зі своєї православної конфесійної належності й 

відповідної релігійно-богословської орієнтації, академіки (професори філософії 

Києво-Могилянської колегії (академії)) у своїх творах і лекційних курсах із філо-

софії говорили про боротьбу проти поширення в Україні теологічних вчень като-

лицизму й, почасти, протестантизму і створювали свої філософсько-теологічні 

вчення, передусім для теоретичного обґрунтування православ’я – філософської 



Особливості української філософсько-богословської думки…  108 

апологетики догматів православного віровчення та положень православного бого-

слов’я [1, c. 81].  

Еволюція цих філософських засад українського православного богослов’я 

засвідчує помітну специфіку філософського обґрунтування його основних поло-

жень та самобутність філософської інтерпретації традиційної теологічної пробле-

матики у вітчизняній академічній, а згодом і просвітницькій філософії, відповідно, 

у ХVІІ – першій половині ХVІІІ ст. і другій половині ХVІІІ ст., насамперед запо-

чаткованої ще в середньовіччі проблеми “людина-Бог”, з її головною ідеєю – 

ідеєю Бога та проблемою Його пізнання – богопізнання, існування різноманітних 

тенденцій та концептуальний плюралізм у тогочасній філософсько-богословській 

думці в Україні. Зокрема, як підкреслюється в сучасних дослідженнях, відмінною 

особливістю цього періоду її розвитку є те, що всі теологічні проблеми вирішу-

ються нею за допомогою формально-логічних міркувань, піддаються експлікації 

(аналізу) з позицій розуму, а її теологічні системи дедалі більше наповнювались 

раціоналістичним змістом [18, с. 90]. 

Не дивно, що такі цікаві особливості еволюції української філософії впро-

довж ХVІІ–ХVІІІ ст. (академічної ХVІІ – першої половини ХVІІІ ст. та просвіт-

ницької другої половини ХVІІІ ст.), включно з її православною філософською тео-

логією, привертали й привертають увагу багатьох вітчизняних дослідників, зокре-

ма, стали предметом висвітлення в працях загального характеру таких філософів, 

як Д. Чижевський, І. Мірчук, В. Горський, М. Кашуба, І. Огородник, В. Огород-

ник, М. Русин, В. Чуйко та ін. [1, 3, 5, 9, 14, 15, 24].  

Процес розвитку української академічної філософської думки ХVІІ – пер. 

пол. ХVІІІ ст. глибоко проаналізований і узагальнений (зокрема, на матеріалах 

логіки, гносеології, натурфілософії, етики і метафізики) у фундаментальних 

працях В. Нічик, І. Захари, Я. Стратій, В. Литвинова, В. Андрушко, М. Кашуби, І. 

Паславського, В. Овсійчука, М. Роговича, О. Матковської [2, 4, 10, 21, 23]. Ці ав-

тори, а також А. Пашук, Г. Нудьга, Є. Гринів, Н. Козачишин, О. Матюхіна та інші 

висвітлили й окремі проблеми розвитку української філософської думки впродовж 

ХVІІ-ХVІІІ ст., дали характеристику внеску окремих персоналій у цей творчий 

процес [6, 7, 8, 11, 12, 13, 16, 17, 19, 20, 22]. Зокрема, об’єктом експлікації в су-

часній вітчизняній філософській думці стали такі аспекти еволюції змісту філо-

софської думки в Україні впродовж ХVІІ–ХVІІІ ст, як, наприклад, проблема лю-

дини та її зв’язок з теологічною проблемою “людина–Бог” у філософії діячів 

Києво-Могилянської академії ХVІІ – першої половини ХVІІІ ст. та просвітницькій 

філософії другої половини ХVІІІ ст. її вихованця Г. Сковороди, що розглянуті у 

спеціальній розвідці М. Кашуби, І. Захари, О. Матковської, В. Любащенко, Н. По-

пової [18]. 

Дослідження вищезгаданих авторів виявляють загальні закономірності при-

скореного розвитку вітчизняної філософської думки у ХVІІ–ХVІІІ ст., показують 



Валерій Стеценко 109 

прагнення прогресивних українських мислителів того часу за короткий час за-

своїти вікові надбання західноєвропейської філософії, а також досягнення природ-

ничонаукової думки Нового часу, і створити власну, оригінальну філософську 

традицію та наукову основу для розвитку вітчизняної філософії й теології Нового 

часу [23, c. 207].  

У свою чергу, це дозволяє у нашому дослідженні прослідкувати, як саме 

особливості перехідного характеру української академічної філософії ХVІІ – пер-

шої половини ХVІІІ ст. вплинули на складання тогочасних філософських засад 

вітчизняного богослов’я в її межах, тобто на еволюцію такої форми філософії у 

Києво-Могилянській колегії (академії), яку І. Захара визначає як “духовно-

академічна філософія” [4, c. 227]. 

Безумовно, у складанні перехідного характеру української професійної 

філософської думки ХVІІ – першої половини ХVІІІ ст. та притаманної їй раціо-

налістичної тенденції не обійшлося без зовнішніх впливів. Достатньо нагадати, що 

українська молодь, яка в ХУІ–ХVІІ ст. масово здобувала освіту за кордоном у 

відомих західноєвропейських університетах (багато “русинів”, як називали в 

Європі українців, зустрічаємо в списках Болонського, Падуанського, Краківського, 

Празького, Віттенберзького, Лейденського, Лейпцизького університетів), знайо-

милась там із передовими досягненнями філософії свого часу, а повертаючись до-

дому, сприяла поширенню та утвердженню на Батьківщині як схоластичних, так і 

ренесансно-гуманістичних та раціоналістично-просвітницьких ідей, притаманних 

цій філософії [8, c. 5; 13, с. 315–320]. Ось чому на розвиток філософської думки в 

Україні, починаючи з ХVІІ ст., значний вплив мала саме західноєвропейська 

раціоналістична філософія того часу.  

Вже напр. ХУІ – поч. ХVІІ ст. у православних братських школах широко 

вивчались не лише твори візантійських богословів і філософів, античних філо-

софів Аристотеля, Платона, Сенеки, але й – італійських гуманістів: Франческо 

Петрарки, Лоренцо Валла, Марсіліо Фічіно та ін. У бібліотеках братств натрап-

ляємо також на твори середньовічного послідовника Аристотеля – Авіцени (Ібн 

Сіни), з’являються там згодом і твори Ф. Бекона, Дж. Локка, Б. Спінози та інших 

європейських мислителів епохи Раціоналізму (ХVІІ ст.) Нового часу [8, c.5].  

Все це доводить, що українські мислителі вже наприкінці ХVІ – початку 

ХVІІ ст. були добре обізнані з досягненнями європейської й загалом світової філо-

софії як минулого, так і сучасності, що впливало на формування їх поглядів, спо-

соби висвітлення і філософських, і теологічних проблем. Але вони не тільки за-

своїли, але й зуміли творчо використати надбання європейської та світової філо-

софської думки в умовах України й започаткувати цим наступни й розвиток 

української філософії у ХVІІ–ХVІІІ ст. з притаманними їй оригінальними особли-

востями [8, c. 5].  



Особливості української філософсько-богословської думки…  110 

Насамперед це стосується поширення і використання у філософії України 

схоластичного раціоналізму. В Україні західноєвропейська схоластика 

розповсюджувалася з другої половини ХVІ ст. в єзуїтських колегіях (колегіумах) 

та серед українських вихованців єзуїтських академій (Віленської, Замойської), по-

части, в протестантських школах та “академіях” при культурно-освітніх центрах 

протестантизму на українських землях (в католицьких “латинських” школах 

окремі її елементи у спрощеній, елементарній формі викладалися вже з ХV ст.), а 

на початку ХVІІ ст. – у православному середовищі братських шкіл, насамперед 

зусиллями тих, хто ознайомився з нею під час навчання в західноєвропейських 

навчальних закладах – переважно католицьких і, зокрема, протестантських універ-

ситетах [1, c. 81].  

Саме в цей період провідним осередком філософської й водночас філософ-

сько-богословської думки в Україні у ХVІІ-ХVІІІ ст. стає Києво-Могилянська ко-

легія (з 1701 р. – академія), викладачі якої розпочали розвиток професійної україн-

ської філософії. Тому цілком логічним є той факт, що початком складання такого 

перехідного характеру філософствування у Київській колегії (академії) стало по-

ширення в ньому середньовічного схоластичного раціоналізму, що спирався на 

християнізовану спадщину Аристотеля – “лінію Аристотеля” у філософії. Така ре-

цепція ідей схоластичного раціоналізму (тобто, схоластичного аристотелізму) на 

власне український ґрунт відбувалась за посередництвом тієї філософської та тео-

логічної думки, яка знайшла своє відображення в лекційних курсах професорів 

Києво-Могилянської колегії (академії), що була першим в Україні вищим нав-

чальним закладом західноєвропейського типу [18, c. 89]. 

Не дивно, що саме Києво-Могилянська колегія (академія) з часу свого за-

снування у 1632 р. стає і центром поширення схоластичного раціоналізму в 

українській православній філософській і навіть богословській думці. По суті, вся 

вітчизняна академічна філософія пер. пол. ХVІІ ст. і кін. ХVІІ ст. – пер. пол. ХVІІІ 

ст. пов’язана із західноєвропейською схоластичною традицією [4, c. 65]. Це 

об’єктивно зумовлювалося потребою раціонального обґрунтування православного 

богослов’я в його протидії інвазії в Україні вже раціоналізованої у середньовіччі 

за допомогою християнізованого арістотелізму (схоластики номіналістів-

перипатетиків, аверроїстів і томізму) католицької теології, яка, до того ж, (як і 

протестантська теологія) продовжувала удосконалювати свою раціоналізацію 

(раціоналістично-гуманістична та пантеїстична філософія епохи Ренесансу, проте-

стантська та католицька неосхоластика доби Реформації і Контрреформації та Но-

вого часу).  

Враховуючи це, професори філософії Києво-Могилянської колегії (академії) 

з успіхом використовували філософське надбання аристотелізму та запозичені у 

своїх конфесійних опонентів його християнізовані версії у формі західноєвропей-

ської схоластики і неосхоластики для раціоналізації православного богослов’я і 



Валерій Стеценко 111 

православної філософської теології (православної філософії), що й знайшло своє 

відображення в їхніх академічних лекційних курсах із філософії. Тому не випадко-

во, що з врахуванням згаданих обставин, а надто під загальним впливом розвитку 

раціоналістичної тенденції – “лінії Аристотеля” у світовій і європейській, пе-

редусім західноєвропейській, філософії вивчення Аристотеля та його середньовіч-

но-схоластичних переробок – західнохристиянської, католицької (починаючи з 

Боеція і продовжуючи Томою Аквінським та іншими) й, почасти, східнохристиян-

ської, візантійсько-православної (в Іоана Дамаскина, Михайла Псела, Іоана Італа), 

а також його східної, арабо-мусульманської інтерпретації стало однією з 

провідних тем у викладанні філософії в Києво-Могилянській колегії (академії). 

Постійно робилися звернення до середньовічних філософів-послідовників аристо-

телізму (перипатетизму): східних перипатетиків – Авіцени (Ібн Сіни), Аверроеса 

(Ібн Рушда) та західнохристиянських (католицьких) схоластів-номіналістів, авер-

роїстів – Іоана Дунс Скотта, Вільяма Оккама [1, c. 80–86; 21].  

У свою чергу, звернення до схоластичної проблематики та схоластичного 

раціоналізму закладало ґрунт для переосмислення духовних надбань Середнь-

овіччя (а серед них і богословської спадщини ортодоксального православ’я) на 

підставі нових ідей, запозичених із схоластики з характерним для неї раціо-

налістичним переосмисленням традиційної теологічної проблеми “людина-Бог” та 

її складових питань про богопізнання (пізнання ідеї Бога), створення Богом світу і 

людини, їх співвідношення, про світ “тварний” і “нетварний”, про душу, природу 

раю і пекла тощо. Ось чому, не в останню чергу, і під впливом вищезгаданої об-

ставини всі ці питання у філософських лекційних курсах більшості професорів 

Києво-Могилянської колегії (академії) ХVІІ–ХVІІІ ст. вирішуються за допомогою 

формально-логічних міркувань, піддаються аналізу з позицій розуму. Цьому, без-

умовно, сприяло і те, що теологічні проблеми розглядались академіками в межах 

окремих розділів (логіки, гносеології, натурфілософії, метафізики, етики) їх 

лекційних курсів з філософії та у взаємозв’язку з їх проблематикою [1, c. 81; 4, c. 

65–229; 18, с. 90–108; 21; 22; 23, с.206–283]. 

Значною мірою завдяки цьому, орієнтуючись переважно на західноєвропей-

ську теологічну вченість і філософію, вчені Києво-Могилянської колегії (академії) 

поступово долали відсталість і консерватизм старої, ортодоксально-візантійської 

православної думки та її традицій, пануючих у вітчизняній православній теології 

та філософії [18, c. 89]. Тому, як відзначають сучасні українські дослідники, саме 

завдяки орієнтації вчених Києво-Могилянської колегії (академії) на західноєвро-

пейську схоластику та використанню ними її раціоналізму у своїх лекційних кур-

сах з філософії і, певною мірою, теології у ХVІІ – першої половини ХVІІІ ст. знач-

но прискорюється поступовий відхід української філософсько-богословської дум-

ки від попередньої, ортодоксально-візантійської православної богословсько-

філософської традиції (з її, значною мірою, ірраціонально-містифікованим підхо-



Особливості української філософсько-богословської думки…  112 

дом до розгляду світоглядних проблем, зокрема проблеми “людина-Бог”, її голов-

ної ідеї – ідеї Бога та проблеми Його пізнання – богопізнання) і наближення до 

більш раціоналістичної західноєвропейської філософії та теології [ 2; 4, с. 225–229; 

10; 11; 14, с. 91–115, 204–251; 16; 21; 22; 23, с. 206–207].  

Через всі ці обставини свого часу лекційні курси філософії у Києво-

Могилянській колегії (академії) тлумачилися як переважно схоластичні. Однак су-

часні дослідження стану їх викладання, видання перекладів таких курсів українсь-

кою мовою свідчать про далеко не схоластичний, а значно вищий рівень викла-

дання цього предмету київськими академіками [4, 5, 6, 8, 10, 12, 16, 18, 19, 21, 22, 

23]. 

Звичайно, в ХVІІ ст., виходячи з вимог національно-визвольної боротьби в 

Україні, діячі Києво-Могилянського колегіуму насамперед прагнули за допомогою 

схоластичного раціоналізму дати філософське обґрунтування православ’ю, розро-

бити і викласти його як раціонально обґрунтоване богословське вчення, і в такому 

раціоналізованому вигляді протиставити католицькій теології. А в ХVІІІ ст., вже в 

академії, не меншої ваги набирало завдання підготовки освічених фахівців для 

провідних державних і церковних посад, в чому теж неабияку роль відігравала 

схоластична вченість.  

Але філософія у Києво-Могилянській колегії (академії) не зводилась лише 

до схоластики. У її викладанні широко використовувались твори античних філо-

софів, провідних європейських мислителів середньовіччя, епохи Відродження, до-

би Реформації і Нового часу [1, c.81-86; 4, с.65-229; 5, с.149-199; 8, с.16; 10; 11; 21; 

22]. Тут вивчалися не тільки богословські курси томізму і твори Аристотеля, а й 

твори Платона (що залишалося традиційним для православної філософії) та інших 

античних і середньовічних філософів (знову ж таки, насамперед, популярних у 

межах православної філософської традиції). Зокрема, з цією метою широко вико-

ристовувалася спадщина неоплатоніків, як пізньоантичних (Амонія Саккаса, 

Плотіна, Порфирія, Прокла), так і ранньосередньовічних (Августина Блаженного). 

Водночас значною популярністю серед академіків користувалися також стоїки, 

особливо їх концепція про двонатурність сущого та їх логіка [1, c. 81]. Як відомо, 

в античні часи саме в школах стоїків логіці відводилась чільна роль. Вважається, 

що і сам термін “логіка” у філософський обіг уперше ввів Зенон Кітіонський. 

Стоїки стверджували, що не може бути філософії без логіки – алогічної філософії. 

Саме в логіці вони мали великі заслуги, і після Аристотеля чи не найбільше розви-

вали формальну логіку [4, c. 65–66]. 

Популярними у філософських курсах Києво-Могилянської колегії (академії) 

були також твори таких світочів епохи Відродження, як ідейного предтечі Рефор-

мації Еразма Роттердамського з його концепцією “християнського гуманізму” та 

педагога-гуманіста Яна Амоса Коменського, згодом філософські трактати Р. Де-

карта, Б. Спінози, системи М. Коперника та Г. Галілея [1, c. 81; 4, с.133-229; 5, с. 



Валерій Стеценко 113 

149-199; 8, с.5; 10; 11;14, с. 204-251; 21; 22; 23, c. 206-283]. Недаремно відомий 

німецький історик, академік Е. Вінтер пише, що в Київській колегії (академії) 

“пізній гуманізм подає руку ранньому Просвітництву” [8, c.16]. 

Ось чому, підсумовуючи плюралізм такого філософствування, вже на по-

чатку ХVІІІ ст., за свідченням Т. Прокоповича, схоластичні мудрування розгляда-

ються як пройдений етап у житті Київської академії. Зокрема, серед учених акаде-

мії, які багато в чому відійшли від схоластики, сучасні дослідники називають Х. 

Чарнуцького, А. Дубнєвича, І. Левицького, Ф. Лопатинського [1, c. 81]. 

Цьому сприяла, як стверджують сучасні українські дослідження, та обста-

вина, що професори Києво-Могилянської колегії (академії), як і їх католицькі та 

протестантські колеги з навчальних закладів Західної Європи, віддаючи данину 

схоластичному арістотелізму, постійно брали до уваги розвиток філософської 

думки в межах секуляризованої (світської, неконфесійної) філософії доби Відрод-

ження, Реформації та Нового часу [4, c. 226]. Тому, безумовно, на тогочасну віт-

чизняну академічну філософію не могли не вплинути ренесансно-реформаційні 

(гуманістичні та пантеїстичні) ідеї, а також філософські ідеї епохи Раціоналізму 

ХVІІ ст. – емпіризму Ф. Бекона та сенсуалізму його послідовників, деїзму Р. Де-

карта та моністичного пантеїзму Б. Спінози, тісно пов’язані з розвитком природо-

знавства доби Відродження (коперніканством) та Нового часу (науковою револю-

цією ХVІІ ст.).  

Слід також враховувати, що в цей час на загальному характері європейської 

релігійної філософії відчутно позначилась відновлена в ході католицької Контр-

реформації в Іспанії та Португалії так звана “друга схоластика”, тобто – неосхола-

стика. В цих країнах складається широка мережа різних філософських шкіл (шкіл 

конфесійної католицької філософії) при навчальних закладах, що поділялися на 

два напрямки: містичний та раціональний. Серед шкіл раціонального напрямку 

особливий вплив на академічну філософію (тобто професійну філософію у вищих 

навчальних закладах) справляли коімбрійська та комплютенська школи, репрезен-

танти яких відзначались широкою ерудицією, глибокою вченістю, чітким 

логічним стилем викладу матеріалу. Відроджена ними схоластика (неосхоластика) 

відзначалася (на відміну від старої, традиційної схоластики) простотою і ясністю 

понять та категорій, намаганням йти в ногу з часом (тобто, враховуючи здобутки 

тогочасної філософії і науки), бути корисною для розвитку філософського знання. 

Одним із найбільших католицьких авторитетів цієї “другої схоластики” був Фран-

циск Суарес, якому вдалося гармонійно поєднати схоластичний аристотелізм із 

концептами секуляризованої філософії Нового часу. Надзвичайно високий автори-

тет Ф. Суареса визнавали, використовуючи і розвиваючи його ідеї, навіть такі ви-

датні філософи Нового часу, як Френсіс Бекон, Рене Декарт, Гуго Гроцій та ін. [4, 

c. 226–227].  



Особливості української філософсько-богословської думки…  114 

Значною мірою, і завдяки філософії Ф. Суареса “друга схоластика” (неосхо-

ластика) мала великий вплив на розвиток тогочасної духовно-академічної філо-

софії (тобто філософсько-богословської думки, або філософської теології в межах 

академічної філософії) спочатку в Західній, а згодом у Східній Європі (включно з 

Україною). Відмінною особливістю неосхоластики було те, що ця релігійна філо-

софія розвивалась паралельно зі світською (секуляризованою) філософією Нового 

часу. Тому вона, безумовно, враховувала досягнення сучасної їй секуляризованої 

науки та філософії, не поступаючись, звичайно, при цьому своїми принципами. 

Ось чому і ця духовно-академічна філософія (використання неосхоластики в ака-

демічній філософській теології) також сприяла розвитку філософського знання у 

всіх країнах Європи. Зокрема, за визначенням І. Захари, філософські твори, за 

якими читались курси лекцій у Києво-Могилянській колегії (академії), є, по суті, 

українським варіантом “другої схоластики”. Вони розроблялись у тому ж ключі, 

що й академічна філософія, загалом, та філософська теологія в її межах, зокрема, в 

духовних і світських вищих навчальних закладах Західної Європи [4, c. 227].  

Отже, підсумовує І. Захара, коли йдеться про професійну (академічну) філо-

софію в Україні у ХVІІ – першій половині ХVІІІ ст., то мається на увазі раціо-

нальна течія релігійної філософії (філософські теології), яка існує одночасно із се-

куляризованою філософією Нового часу. Ці обидві течії не ізольовані одна від од-

ної, як і в західноєвропейській філософії, де раціональна релігійна філософія 

(філософська теологія) бере до уваги все те нове, що з’являється у секуляризованій 

філософії, а остання – не ігнорує того, що викликає у неї інтерес в розвитку ду-

ховно-академічної філософії (академічної філософської теології). При такому 

взаємовпливові, взаємозбагаченні спостерігається розвиток обидвох філософських 

течій, що цілком стосується й української академічної філософії ХVІІ – першої 

половини ХVІІІ ст. [4, c. 227]. 

Звідси цілком закономірною виглядає об’єктивна зумовленість відходу віт-

чизняної духовно-академічної філософії (православної філософсько-богословської 

думки в межах української академічної філософії) ХVІІ – першої половини ХVІІІ 

ст. від попередньої ортодоксально-візантійської традиції християнізованого 

неоплатонізму – ареопагітизму в напрямку переорієнтації на раціоналізм 

західноєвропейської схоластики, неосхоластики (“другої схоластики”) та секуля-

ризованої (неконфесійної) філософії Нового часу.  

 

1. Від витоків до середини ХІХ століття: Короткий довідник з історії філософії / 
Під ред. Т.Д. Пікашової та В.Л. Чуйка. – К.: МАУП, 1997. – 152 с.  

2. Від Вишенського до Сковороди / За ред. В.М. Нічик. – К.: Наук. думка, 1972. – 
143 с.  

3. Горський В.С. Історія української філософії: Курс лекцій. – К.: Наук. думка, 
1996. – 286 с.  



Валерій Стеценко 115 

4. Захара І.С. Академічна філософія України (ХVІІ – І пол. ХVІІІ ст.). – Л.: Вид-во 
ЛНУ імені Івана Франка, 2000. – 239 с.  

5. Історія української філософії: Хрестоматія / Упорядник М.В. Кашуба. – Л.: Вид. 
центр ЛНУ імені Івана Франка, 2004. – 356 с.  

6. Кашуба М.В. Георгій Кониський – світогляд та віхи життя. – К.: Укр. Центр ду-
ховної культури, 1999. – 228 с.  

7. Кашуба М.В. З історії боротьби проти унії ХVІІ–ХVІІІ ст. – К.: Наук. думка, 
1976. – 171 с.  

8. Козачишин Н.М., Матюхіна О.А. Філософська і суспільно-політична думка на 
Україні у ХVІІ ст. Текст лекції з курсу філософії для студентів всіх форм нав-
чання. – Л.: ЛПІ, 1992. – 21 с.  

9. Мірчук І. Історія української філософії // Енциклопедія українознавства. – К.: 
Наук. думка, 1995. – С. 128-216.  

10. Ничик В.М. Из истории отечественной философии конца ХVІІ – начала ХVІІІ в. 
– К.: Наук. думка, 1978. – 298 с.  

11. Нічик В.М., Литвинов В.Д., Стратій Я.М. Гуманістичні і реформаційні ідеї на 
Україні (ХУІ – початок ХVІІ ст.). – К.: Наук. думка, 1990. – 384 с.  

12. Ничик В.М. Феофан Прокопович. – М.: Мысль, 1977. – 192 с. 
13. Нудьга Г. Українські студенти в університетах Європи ХІУ–ХVІІІ ст. // Україн-

ський календар. – Варшава, 1968. – С. 315-320. 
14. Огородник І.В., Огородник В.В. Історія філософської думки в Україні. Курс ле-

кцій: Навч. посіб. – К.: Вища шк.: Тов-во “Знання”, КОО, 1999. – 543 с.  
15. Огородник І.В., Русин М.Ю. Українська філософія в іменах. – К.: Либідь, 1997. 

– 328 с.  
16. Паславський І.В. З історії розвитку філософських ідей на Україні в кінці ХУІ – 

першій третині ХVІІ ст. – К.: Наук. думка, 1984. – 128 с.  
17. Пашук А. Проблема “истиннаго человъка” у філософській концепції Григорія 

Сковороди // ЗНТШ. – Львів, 1991. – Т. ССХХІІ. – С. 181-200.  
18. Проблема людини в українській філософії ХУІ–ХVІІІ ст. / Відп. ред. М.В. Ка-

шуба. – Л.: Логос, 1998. – 239 с.  
19. Рогович М.Д. Мировоззрение М. Козачинского и его место в истории отечест-

венной философской мысли первой половины ХVІІІ в.: Автореф. дис. … канд 
филос. наук. – К., 1978. – 21 с.  

20. Рогович М.Д. Світські мотиви в творчості Ф. Прокоповича і А. Кантеміра // Се-
куляризація духовного життя на Україні в епоху гуманізму і Реформації: Зб. на-
ук. праць / АН УРСР. Ін-т сусп. наук. – К.: Наук. думка, 1991. – С. 158-170.  

21. Стратий Я.М., Литвинов В.Д., Андрушко В.А. Описание курсов философии и 
риторики профессоров Киево-Могилянской академии. – К.: Наук. думка, 1982. – 
347 с.  

22. Стратий  Я.М. Проблемы натурфилософии в философской мысли Украины 
ХVІІ в. – К.: Наук. думка, 1979. – 208 с.  

23. Філософія Відродження на Україні / Відп. ред. М.В. Кашуба. – К.: Наук. думка, 
1990. – 336 с.  

24. Чижевський Дм. Нариси з історії філософії на Україні. – Мюнхен, 1983. – 175 с.  

 

 



Особливості української філософсько-богословської думки…  116 

PECULIARITIES OF UKRAINIAN PHILOSOPHICAL 

THEOLOGICAL THOUGHT OF THE 17th AND 18th С.С. 

Valeriy Stetsenko 

Ivan Franko National University of L’viv, Universytets’ka Str., 1, 

L’viv, 79000, Ukraine, kafilos@franko.lviv.ua 

The peculiarities of philosophical fundamentals of the Ukrainian theology of the 

17th and 18th centuries have been considered. The tendency of the Ukrainian Orthodox 

philosophical thought of the time to a retreat from the existing Orthodox-Byzantine tradi-

tion of Christian neo–Platonism and Areopagitism in the direction of reorientation to the 

West-European scholasticism, neo-scholasticism and philosophical rationalism of the 

modern time has been analysed.  

Key words: philosophical theology, rationalism, scholasticism, neo-scholasticism, panthe-

ism, deism.  

Стаття надійшла до редколегії 9.02.2006 

Прийнята до друку 20.03.2006 

 

mailto:filos@franko.lviv.ua

