
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ                             VISNYK LVIV UNIVERSITY 

Філософські науки. 2006. Вип. 9. С. 46-55                          Philos. Sci. 2006. N 9. P. 46-55 

© М.Альчук, 2006 

 

УДК 130.2+17] – 055 

ҐЕНДЕРНА КОМУНІКАЦІЯ: ПРОБЛЕМИ І ПЕРСПЕКТИВИ 

Марія Альчук 

Львівський національний університет імені Івана Франка, 

вул. Університетська, 1, Львів, 79000, Україна, kafilos@franko.lviv.ua 

Досліджено проблему ґендерного спілкування, що розкривається як само-

стійний процес взаємодії та взаємозв’язку. Виокремлено важливість ґендерного 

просвітництва на основі нових методологічних підходів та переосмислення відно-

шення “жінка – чоловік”. Підкреслено, що ґендерний консенсус є органічним поєд-

нанням жіночого та чоловічого у всіх сферах діяльності.  

Ключові слова: комунікація, ґендерний дискурс, толерантність, фемінізм, консен-

сус. 

Сучасна філософська думка характеризується комунікативною спрямованіс-

тю, яка ґрунтується на принципах справедливості, відповідальності, взаєморозу-

міння. Основні зусилля філософів спрямовані на розв’язання методологічних про-

блем, етики, практичної філософії та їх розкриття в конкретних формах людської 

життєдіяльності. “Необхідність переорієнтації суспільного розвитку потребує по-

шуків нових підходів до прикладної етики, норми якої могли б впливати на діяль-

ність політика, підприємця, вченого, сприяти усуненню соціальних конфліктів, 

врегульовувати людські взаємини в різноманітних соціальних сферах” [4, с. 13]. 

Комунікативну теорію можна застосовувати як у дослідженні різноманітних 

сфер людської діяльності – політики, економіки, права, – так і практично з її до-

помогою впливати на них через механізм дискурсу. Представники комунікативної 

філософії – К.-О. Апель, Ю. Габермас, Д. Бьолер, В. Кульман, В. Гьосле – акцен-

тують увагу на принципах етики відповідальності, які здійснювали б контроль за 

розвитком сучасного суспільства. К.-О. Апель, зокрема, розробив комунікативну 

концепцію порозуміння між людьми.  

Проблемами комунікації займаються представники різних наук: філософи, 

соціологи, культурологи, психологи, лінгвісти. Вони досліджують таку проблему 

із позицій своєї науки, вказуючи на її особливість та формулюючи відповідні її ви-

значення. Комунікація (від лат. communicatio) – спілкування, обмін думками, 

зв’язок. Отже, це специфічна форма взаємодії людей у процесі їх пізнавальної дія-

льності. В сучасній філософській літературі терміни “комунікація” та “спілку-

вання” вживаються як синоніми. Наприкінці ХХ століття в науковій літературі ро-

бляться спроби уточнення змісту цих понять та розкриття їх неспівпадіння (теорія 

mailto:kafilos@franko.lviv.ua


Марія Альчук 47 

комунікації – теорія зв’язку – теорія передачі інформації). У статті такі поняття 

вживаються як синоніми.  

Досліджуючи спілкування як самостійний процес взаємодії та взає-

мозв’язку, виділяють такі функції – інформаційну, регулятивну, афективну (емо-

ційну). Ці функції допомагають пізнати іншу людину в процесі спілкування. Та-

кий механізм пізнання розкривається через: ідентифікацію – самоототожнення ін-

дивіда з іншою людиною, соціальною групою; емпатію – здатність відчути 

емоційний стан іншої людини через співпереживання; рефлексію – самоспостере-

ження, саморозуміння, усвідомлення суб’єктом того, як він сприймається іншими 

людьми.  

Особлива увага сьогодні надається ґендерному просвітництву суспільства. 

Важливість та значимість цієї проблематики дозволяє розкрити нові підходи, гли-

бину та суть тих змін, що відбуваються у сучасному суспільстві. Впровадження та 

розкриття жіночих практик, що відображують символи жіночого досвіду, дають 

можливість нового бачення та спілкування, нових методологічних підходів та пе-

реосмислення відношення “чоловік – жінка”.  

У XIX столітті та в першій половині XX століття жінки досягли юридичної 

рівності, виборчих прав, зайнятості у виробництві. Проте складність “жіночого 

питання” не зникла, а стала ще актуальнішою. Тому ідеологи жіночої емансипації 

підкреслюють необхідність глибшого соціокультурного аналізу дискримінації, ґе-

ндерних стереотипів.  

Сьогодні фемінізм – це комплекс соціально-філософських, культурологіч-

них, соціологічних, психологічних теорій, які аналізують стан жінки в суспільстві. 

С. де Бовуар, Л. Іриґарей, Ю. Крістева, Е. Сіксу (дослідниці західного фемінізму) 

розкрили патріархатний, маскулінний характер культури. Жінка в традиційній ку-

льтурній парадигмі ототожнюється виключно з тілом та його функціями – наро-

дженням дитини чи сексуальністю. Також виокремлено єдину форму духовного 

життя жінки – любов (як турбота і піклування про своїх близьких), а основна сфе-

ра її діяльності – сім’я.  

В історії жіночого руху виділяють три періоди (хвилі). Перший період по-

чинається в кінці XVIII ст. і триває до першої половини ХХ ст. Фемінізм (від лат. 

femina – жінка) – жіночий рух, що виник у XVIII ст., за рівні права жінок і чолові-

ків. Більшість праць цього періоду визначаються полемічно-пропагандистською 

спрямованістю. Симона де Бовуар підкреслювала, що “демократичний та індиві-

дуалістичний ідеал XVIII ст. сприйнятливий для жінок. Більшість філософів уба-

чало в них людські істоти, рівні представникам сильної статі” [1, с. 107]. Вона на-

водить вислови Дідро, Вольтера, Гельвеція щодо несправедливого, принизливого 

становища жінки у суспільстві. У своїх дослідженнях С. де Бовуар аналізує всі 

стадії розвитку й історію становлення жінки – її біологічні особливості, історію 

жіноцтва (яку створили чоловіки) та її становище у суспільстві. Жінкою не наро-



Гендерна кумунікація: проблеми і перспективи  48 

джуються, а нею стають. Становлення її як особи визначається сукупністю біоло-

гічних, психічних та економічних чинників. Важливе значення має виховання дів-

чини, що орієнтує на традиційні патріархальні цінності. У заключному розділі 

своєї праці (“До визволення”) авторка зазначає, що “настав час”, коли жінка має 

реалізувати свої так довго притлумлювані можливості. В своїх власних інтересах і 

в інтересах усього людства” [1, с. 372]. 

Другий період фемінізму пов’язують із виходом книги С. де Бовуар “Друга 

стать” у 1949 р. Філософська концепція жіночого розкривається нею з екзистенці-

алістських позицій. Жіноча суб’єктивність осмислюється як інша стосовно чолові-

чого типу суб’єктивації в культурі. “…Найсуттєвіша особливість жінки: вона – 

інша в осерді єдиного цілого, дві складові якого необхідні одне одному” [1, с. 31]. 

Дослідниця виходить з екзистенційного буття – пізнання себе, а відтак і сві-

ту. Жінка в патріархальному суспільстві позбавлена самопізнання, свободи вибору 

для утвердження своєї самодостатності. С. де Бовуар аналізує численні міфи, які 

представляють жінку з точки зору чоловіків. Історія твориться чоловіками, міфи 

героїзують їх. Жінка постає як вторинна, то ворожа, то покірна, але завжди у спів-

віднесенні з чоловіком як Абсолютом. 

Сучасні різновиди феміністичного дискурсу виходять з екзистенційної кон-

цепції С. де Бовуар як теоретичного підґрунтя.  

Третій період отримав визначення постфемінізму (конструктивістський, лі-

беральний, інтелектуальний, радикальний, культурний, антирасистський фемі-

нізм), який виник у 90-ті роки ХХ ст. “Нова феміністська епістемологія 

суб’єктивності, яка постулює значимість “інших” типів антропологічних практик 

суб’єктивації в культурі, базується при цьому на концепціях інакшого – так звано-

го специфічного й множинного “жіночого досвіду” та жіночих способів буття” [1, 

с. 57]. Поняття “іншого” в ґендерних дослідженнях розкривається не в логічному, 

а, більшою мірою, в ідеологічному трактуванні – як рівне, а не другорядне чи під-

порядковане. Основна мета – не просто аналізувати, розкривати ґендерну нерів-

ність у суспільстві, а викорінити й знищити її в реальному житті, тобто фактично. 

Мати рівність не лише в праві голосувати, юридично закріпленій у законодавстві, 

а й мати рівність фактичну – економічну, професійну, статеву.  

Виділяють багато теорій фемінізму, до яких відносять теоретичні концепції 

другої та третьої хвилі. Фемінізм визначає свою позицію через критику панівних 

філософсько-світоглядних орієнтацій як патріархатних. У розвитку феміністичних 

теорій знання розрізняють такі основні напрямки:  

щодо локалізації феміністичних “шкіл” – англо-американська (Е. Грей, С. 

Хардінг), французька (Ж. Фрез); 

згідно з етапами розвитку феміністичної епістемології: емпіричний (Р. Хаб-

бард); концептуалістський (Є. Фі); постмодерністський (С. Хекман); постфемініс-

тичний (Р. Брайдотті); 



Марія Альчук 49 

відповідно до філософсько-методологічних позицій дослідників: екзистен-

ціалізм (С. де Бовуар); психоаналіз (Дж. Флекс); постструктуралізм (Л. Іриґарей). 

щодо расової ознаки – афро-центристська епістемологія (П. Колінз). 

Критикується традиційна епістемологія як патріархальна, що розкриває 

об’єктивність, істинність наукових теорій. Теоретичні позиції феміністичної епіс-

темології визнаються як контекстуально-специфічні та такі, що спостерігаються. 

Метод деконструкції Ж. Дерріди використовується у ґендерних дослідженнях для 

критики традиційного мислення, для використання нових засобів в інтерпретації 

текстів, основних термінів. Відбувається постійна полеміка про жіночу творчість, 

тобто про здатність жінок створювати духовні талановиті праці в різноманітних 

сферах діяльності. Жіноча творчість – література –виокремлюється не для того, 

щоб підкреслити унікальність чи особливість жінки, а для того, щоб підняти ста-

тус жінки – письменниці, художниці, драматурга, науковця. У суспільній свідомо-

сті – це утвердження рівності статей.  

Постфеміністичні теорії відрізняються своєю специфікою від інших крити-

чних дискурсів сучасності. До них відносять концепції класових, расових і націо-

нальних типів ідентичності. Загальною характеристикою концепцій є їхній анти-

фундаціоналізм і спрямованість проти традиційних класичних моделей мислення 

та культури. Також відзначається політична спрямованість постфеміністичних те-

орій, що має на меті змінити патріархатний порядок у суспільстві. Завдяки феміні-

стичним дослідженням у “сучасні дискурсивні практики було внесено новий дис-

курсивний критерій – фактор статевої (сексуальної) відмінності” [2, с. 58]. Сучасні 

підходи в контексті феміністичного дискурсу спрямовані проти закостенілого пат-

ріархатного мислення.  

Проблеми жіночої суб’єктивності досліджуються двома методологічними 

підходами: есенціалістським та антиесенціалістським. Перший підхід (есенціалі-

стський) розкриває специфічну структуру жіночої суб’єктивності через її відмін-

ність від чоловічої. Жіночий досвід і жіноча суб’єктивність розглядаються як єди-

ні, тому їх аналізують з допомогою єдиного дискурсу та єдиних аналітичних засо-

бів. Другий підхід (антиесенціалістський) розкриває структуру жіночої 

суб’єктивності як децентровану перформативну. Перформативність — лінгвістич-

не висловлювання, яке творить дію і має функцію щось робити, а не тільки казати. 

Жінки самі мають творити свою історію, своє визволення, змінювати ставлення до 

себе. Е. Сіксу підкреслює те, що жінки мають “писати самі про себе”, а також пи-

сати про інших, про їхнє пробудження, супротив традиційному устрою. Для того, 

щоб досягнути рівності, необхідно трансформувати свою історію через індивідуа-

льні дії. Жінки мають працювати, досліджувати, аналізувати мову, тексти, історію, 

щоб стати за власною волею завойовницями, ініціаторами, творцями права у всіх 

сферах життєдіяльності. Отже, жінка має “писати про себе, оскільки це є акт вина-



Гендерна кумунікація: проблеми і перспективи  50 

ходу нового бунтарського письма, яке в час приходу її визволення дозволяє їй за-

вершити необхідний прорив, трансформувати власну історію” [7, с. 75]. 

Ідентичність визнається плюральною, а досвід – суперечливим і децентро-

ваним. Отже, жіноча суб’єктивність репрезентує різні форми та контрасти між жі-

ночою та чоловічою ідентичностями (гей-лесбійською, чорною та білою, кольоро-

вою та європейською). Представники сучасного постфемінізму як нового типу 

дискурсу в культурі намагаються проаналізувати нові теоретичні проблеми, полі-

тичний вплив відомих європейських феміністичних теоретиків – Люсі Іриґарей, 

Розі Брайдотті, Джудіт Батлер. 

Ґендерні дослідження виникають у Західній Європі як міждисциплінарна 

сфера знань у кінці 60-х на початку 70-х років ХХ ст. В Україні – в 90-х роках ХХ 

століття. Запроваджуються такі дослідження в різних гуманітарних науках – філо-

софії, історії, культурології, соціології, психології, лінгвістиці.  

Фемінізм та ґендерні дослідження зробили суттєвий внесок у зміну поглядів 

на суспільство. Науково-дослідницька діяльність, а також практичний феміністич-

ний рух дали можливість сформулювати свій дискурс – спосіб говорити про жіно-

чі проблеми. Дискурс, здебільшого, в гуманітарних науках вживається як специфі-

чний спосіб організації мовної діяльності. Філософи-структуралісти, зокрема М. 

Фуко, Ж. Лакан, розширили таке поняття. Вони доповнили його соціальними за-

собами, які прийняті в конкретному суспільстві та зумовлені певними правилами 

мови. Отже, дискурс – це не просто спосіб правильно говорити, але й засіб форму-

вання мислення особи. Ґендерний дискурс формує, визначає та закріплює у суспі-

льній свідомості та у свідомості особи соціальні ролі жінки й чоловіка, їхню зна-

чимість. 

У ґендерному дискурсі розмежовують поняття “патріархальний” і “патріар-

хатний”. Патріархальний пов’язується з традиціями, звичаями. Патріархатний – це 

устрій, що характеризується батьківським родом, в якому чоловік займає панівне 

становище. Тому в ґендерних дослідженнях використовується поняття “патріарха-

тний”, виходячи із принципу архаїчної організації суспільства, в якому прослідко-

вується нерівність і жорстка регламентація статевих рольових відносин. Аналізу-

ються також поняття “маскулінний” (від лат. maskulinus – чоловічий), “мачизм” 

(від ісп. macho – самець). Вони підкреслюють ієрархічну організацію соціуму, а 

також агресивність, грубу силу, брутальність, енергійність, мужність, які характе-

ризують особливості чоловічого роду. “Особливістю феміністичної теорії є її полі-

тична спрямованість – спрямованість на зміну патріархатного ґендерного порядку 

в суспільстві” [ 3, с. 100]. 

У наш час позиція жінки в суспільстві набула особливого резонансу в 

останні роки. Ці дискусії зосереджуються на відношенні “жінка – чоловік”. Різні 

культури мають різні виявлення ґендерних відносин. Так, у деяких культурах 

складається традиція, що жінка йде позаду чоловіка. В інших, навпаки, чоловік 



Марія Альчук 51 

відчиняє двері перед жінкою, пропускаючи її вперед. Залежно від місцезнахо-

дження, національності, віку ґендерні ролі можуть бути різними. Отже, ґендер – це 

поняття про систему ролей та відносин між жінками та чоловіками. Воно визнача-

ється не біологічним походженням, а соціальними, політичними та економічними 

відносинами. Стать дається від природи, а ґендер – поняття, що конструюється. 

Ґендерна індивідуальність розвивається протягом усього життя. Створення ґенде-

рних ролей та стосунків є постійним процесом. Такий процес – це не просто ство-

рення двох окремих рівних ґендерних ролей для жінок та чоловіків, але також їх 

гармонійне поєднання. 

Ґендер – це новий прогресивний погляд на роль чоловіків та жінок у суспі-

льстві, який ґрунтується на розумінні рівності їхніх прав і можливостей та вирів-

нюванні соціального статусу. В англомовній літературі ґендер (від лат. gender – 

рід) вживається для позначення соціальної статі, на відміну від слова “sex”, що 

означає біологічну стать. 

У ґендерних дослідженнях типові моделі сучасного суспільства характери-

зуються чоловічими рисами – войовничістю, рішучістю, боротьбою за першість. 

Таку парадигму потрібно змінювати, переорієнтовувати авторитарно-тоталітарні 

устрої на демократичні. Демократія з “жіночим обличчям” вимагає стабільності, 

співчутливості, милосердя. Перехід від сили та боротьби – до єдності, гуманності, 

духовності. Ґендерний консенсус – органічне поєднання жіночого та чоловічого 

начал у всіх сферах діяльності. 

У філософських, культурологічних, психологічних, соціологічних дослі-

дженнях відбувається пошук нових теоретико-методологічних підходів до про-

блеми статі. Аналізують класичні підходи, традиції від Арістотеля до Г. Геґеля, від 

Платона до М. Бердяєва. Філософський аналіз проблеми взаємовідносин чоловічо-

го та жіночого в різних культурах, мистецтві, міфології виділяється як окрема га-

лузь філософії статі. Такий напрям отримав назву культур-антропологія статі. Ви-

окремлюють також психоантропологію статі як напрям філософії статі. У ній дос-

ліджуються світоглядні, екзистенційні засади чоловічої та жіночої психології 

(маскулінність, фемінність, інфантильність, зрілість). Виділяють екологію статі, 

що аналізує протиріччя між традиційними статевими ролями та свободою вибору 

людиною своєї дії (колективна та персональна ідентичності); футурологія статі 

моделює можливі трансформації ґендерних ролей та взаємодії особистості зі сус-

пільством. 

Зміни патріархальної цивілізації визначають нові стосунки між чоловіками 

та жінками. В кінці XX ст. виокремлюється філософія статі як нова галузь філо-

софських досліджень. Сьогодні принципово змінюються відносини між чоловіком 

і жінкою. Так, жіноче, яке перебувало у сутінках багато століть, тепер виходить на 

перший план. В історії європейської філософської думки феномен статі, здебіль-

шого, пов’язують із феноменом любові. Так, М. Бердяєв аналізує поняття “філо-



Гендерна кумунікація: проблеми і перспективи  52 

софія статі”, “філософія любові ”. У працях Н. Хамітова “Межі чоловічого та жі-

ночого”, “Філософія і психологія статі” розкривається чоловічість як духовність, а 

жіночість як душевність. Сутність статі виявляється у її екзистенційності. Екзис-

тенційна чоловічість як духовність, є “здатність до творчого поривання, радикаль-

ного самотрансцендування, до виходу за будь-які межі” [9, с. 48]. Екзистенційна 

жіночість як душевність є “здатність до співчуття та любові” [9, с. 48]. Духовність 

та душевність – характерні ознаки будь-якої людини незалежно від її статі. Тому 

потрібно говорити про гармонійну взаємодію духовності та душевності людської 

особистості. Отже, опозиція чоловічого як духу та жіночого як матерії, що розгля-

далися впродовж сторіч, сьогодні не має підстав і знімається. “Філософія статі — 

галузь філософського знання, що досліджує екзистенційну стать в її єдності з ін-

шими виявами статі – біологічним, соціально-культурним та психологічним” [9, с. 

49]. Філософія статі досліджує різні екзистенційні виміри людського буття. Аналі-

зуються конфлікти чоловічого та жіночого, їх продуктивне розв’язання, проблеми 

свободи та любові, гармонії, що розкриває внутрішню свободу через самореаліза-

цію і самоствердження. Н. Хамітов уводить поняття “андрогінізм” (від грец. andros 

— чоловічий, giness — жіночий), що відображає гармонію екзистенційної суті жі-

ночого та чоловічого. Використання андрогінізму (як і андроген-аналітики, андро-

ген-аналізу) “виводить філософію статі за межі як маскуліноцентризму, так і фе-

міноцентризму” [9, с. 2]. Такий аналіз із позиції філософії статі допомагає встано-

вити взаєморозуміння, взаємоповагу між жінкою і чоловіком на психологічному та 

соціальному рівнях. Консенсус можливий завдяки спілкуванню.  

Філософія статі впродовж доволі тривалого часу сприймалася в українській 

філософській думці як марґінальна. Лише наприкінці ХХ ст. почали усвідомлюва-

ти жіночу духовність як феномен, який заслуговує на визнання та вивчення. Сьо-

годні важливим є розкриття простору духовності, який створили жінки в процесі 

культурного розвитку. Особливо це стосується усвідомлення ними своєї ролі в су-

спільстві, самопізнання та самореалізації своєї особистості. 

Феміністичний рух у Західній Європі, США в кінці ХХ ст. – досить впливо-

ва сила в інтелектуальному житті суспільства. Такий вплив відчутний сьогодні й в 

Україні. У квітні 2001 року відбулася конференція в Інституті філософії імені Г.С. 

Сковороди НАН України “Філософія статі: методологічні та світоглядові засади”. 

У жовтні 2001 р. відбувся “Перший міжнародний ярмарок жіночого підприємниц-

тва та ґендерних проектів”. Проведено Всеукраїнську конференцію “Ґендерне ви-

ховання та освіта в Україні”. Відкрито інститути, лабораторії, центри та фонди ґе-

ндерних досліджень у різних містах України. У 2003 році затверджено науково-

методичною радою Міністерства освіти і науки України навчальну програму кур-

су “Основи теорії ґендеру”. Міждисциплінарний курс соціально-гуманітарних ди-

сциплін розкриває ґендерні відносини у суспільстві, формує аналітичне мислення 

студентів. Ґендерна проблематика висвітлюється в науково-академічних, культу-



Марія Альчук 53 

рологічних, літературознавчих працях В. Агеєвої, О. Забужко, Н. Зборовської, Л. 

Смоляр, С. Павличко, І. Жеребкіної. 

Виходячи з філософського тлумачення людини як найвищої цінності суспі-

льства потрібно надавати їй можливості для активної діяльності та реалізації своїх 

здібностей і талантів. Одним із напрямів такої діяльності є участь у громадських 

організаціях, тому й створюються громадські жіночі організації. Діяльність жінок 

ґрунтується на засадах ґендерної філософії. Мета ґендерної філософії – вивести 

жіночу духовність із “сфери мовчання”, аналізуючи досвід роду, а не досвід статі 

(не біолого-анатомічні, а культурно-психологічні характеристики). Як зазначають 

дослідники, в ХХІ ст. в академічному житті жіноцтво буде відігравати важливу 

роль. Насамперед це стосується виховання студентської молоді – свідомих грома-

дян, що будують Українську державу своїми руками.  

Закріплені в законодавстві України права і свободи жінок суперечать фак-

тичному становищу жінок у суспільстві. Високий освітній рівень жінок (кожна 

третя жінка має вищу освіту) практично мало використовується в соціально-

економічному та громадсько-політичному розвитку країни. В колишній Радянсь-

кій державі “уявна” рівність накладала потрійний тягар на жінку – виховання ді-

тей, сім’я, робота. Особливо, така проблема не вирішена в Україні. Проблемою за-

лишається тому, що рівність лише декларується, а не функціонує як у країнах За-

хідної Європи. У нашому суспільстві існує жорстка патріархатна субординація та 

розподіл ролей.  

С. Павличко у своїх статтях розкриває важкий стан сучасної української жі-

нки. “Суспільство, в якому відсутня рівність чоловіків і жінок, інакше, як хворим 

чи недорозвинутим, не назвеш. Патріархат нищівно впливає на ментальність, ку-

льтуру, спотворює її, робить однобокою, неповноцінною, провінційною, хуторян-

ською, нарешті, дидактично-фальшивою. Навіть під маскою оспівування така ку-

льтура несе в собі глибинні структури зневаги до жінки, апологію її експлуатації, в 

тому числі й насамперед сексуальної” [5, с. 26]. Українські чоловіки не просто бо-

яться поділитися з жінками владою та відповідальністю, а зруйнувати міфи, сте-

реотипи, національно-культурні ідеали та культи про жінку – дружину й матір. 

Вона дає феміністичний аналіз літературних текстів, історії української культури. 

В українському суспільстві фемінізм необхідний тому, що він – добрий оздоров-

чий засіб, особливо для чоловіків, які негативно ставляться до ґендерної пробле-

матики. Відродження фемінізму в Україні “логічне в час, коли суспільство навер-

тається до свободи й одночасно до джерел власної інтелектуальної культури, ви-

вчає національну інтелектуальну історію” [6, с. 29]. Такий стан характерний і для 

сучасного суспільства. Становище жінки в суспільстві – віддзеркалення стану та 

розвитку самої держави. 

В. Табачковський розкриває діалогову ситуацію взаємостосунків “іншос-

тей”: “а) нездатність “зважити свій передсуд”; б) нерозуміння чужого (часто – 



Гендерна кумунікація: проблеми і перспективи  54 

приховане ілюзією розуміння); в) конфлікт між моїм і чужим; г) конфліктний діа-

лог та як наслідок його; д) конфліктно-ситуативний консенсус і відповідна йому 

толерантність” [8, с. 21]. За Полем Рікером, позитивно-конфліктна толерантність 

розкриває культурне співжиття між представниками різних світоглядних орієнта-

цій. Тому толерантність виступає як активна сила, як “мужність толерантності”. 

Та зовсім непросто визнати, що інші мають право сповідувати свої переконання, 

своє бачення та навіть право на помилки. Потрібно мати мужність, щоб відкинути 

свою зарозумілість і зневажливість до інших, а до своїх поглядів ставитись крити-

чно. Отже, “толерантність є мужністю, а консенсус – конфліктним у тому розу-

мінні, що конфліктувати доводиться передусім… з власною затятістю, з власним 

передсудом” [8, с. 22]. Співвідношення “Я” та “Іншого” – це усвідомлення своєї 

самодостатності – та здатності до поєднання. Відбувається взаємовплив, взаємоз-

багачування статей, але зберігається їх самоідентичність. З’ясувати, ким ти є та що 

ти думаєш про іншу особу (“зважити свій передсуд”) можливо лише за допомогою 

іншої людини, що є дзеркалом, без якого неможливо побачити себе. 

Індикатором культурно-світоглядної толерантності є готовність до діалогу. 

Він передбачає потребу в обох сторін вчитися та усвідомлювати істинність проти-

лежної позиції. Толерантність вимагає поваги до свободи іншого. Актуалізація то-

лерантності як органічної поваги до свободи іншого призводить до світоглядних 

змін патріархатного суспільства. Культивуються нові стосунки між чоловіками та 

жінками. Відбувається глибоке осмислення проблем, пов’язаних із минулим та су-

часним життям жінок. Проводяться філософсько-антропологічні, історичні, куль-

турологічні дослідження проблем статі, фемінізму, ґендеру. Потреба в їх теорети-

ко-методологічному осмисленні пов’язана із встановленням в Україні громадянсь-

кого суспільства.  

 

1. Бовуар де С. Друга стать: В 2 т. – К.: Основи. 1994. – Т. 1. – 390 с.  
2. Жеребкіна І. Феміністська теорія 90-х років: проблеми та парадокси репрезен-

тації жіночої суб’єктивності // Філософ. думка. – 2000. – № 6. – С. 56–71. 
3. Жеребкина И. Феминистская теория: Основные философско-методологические 

проблемы // Гендерный калейдоскоп. Курс лекций. – М., 2001. – С. 98–121. 
4. Єрмоленко А. Комунікативна практична філософія. – К.: Лібра,1999. – 488 с. 
5. Павличко С. Чи потрібна українському літературознавству феміністична шко-

ла? // Фемінізм. – К.: Основи, 2002. – С.19–27. 
6. Павличко С. Фемінізм як можливий підхід до аналізу української культури // 

Фемінізм. К.: Основи, 2002. – С. 29–36. 
7. Сиксу Э. Хохот медузы // Гендерные исследования. – Харьков. центр гендерных 

исследований. – №3 (2/1999).  
8. Табачковський В. Гуманізм та проблема діалогу культур // Філософ. думка. – 

2001. – № 1. – С. 6–25.  
9. Хамітов Н. Філософія статі: прояснення предмета // Філософ. думка. – 2000. – 

№ 6. – С. 45–55. 



Марія Альчук 55 

 

GENDER COMMUNICATION: PROBLEMS AND PERSPECTIVES 

Mariya Al’chuk 

L’viv National Ivan Franko University, Universytets’ka Str., 1, 

L’viv, 79000, Ukraine, kafilos@franko.lviv.ua 

Problems of gender communication are researched in the article. Communication is 

considered to be an independent process of interaction and interrelation. An importance of 

gender enlightenment used on the basis of new methodological approaches and re-

comprehension of the relation “a woman – a man” are distinguished in the article. It is un-

derlined that gender consensus is an organic integration of feminine and masculine in all 

spheres of activity. 

Key words: communication, gender discourse, tolerance, feminism, consensus. 

Стаття надійшла до редколегії 15.05.2005 

Прийнята до друку 24.09.2005

mailto:kafilos@franko.lviv.ua

