
ВІСНИК ЛЬВІВСЬКОГО УНІВЕРСИТЕТУ                             VISNYK LVIV UNIVERSITY 

Філософські науки. 2006. Вип. 9. С. 24-35                          Philos. Sci. 2006. N 9. P. 24-35 

© А.Дахній, 2006 

 

УДК 1(091) “19” 

ЛЮДСЬКЕ ІСНУВАННЯ В ГОРИЗОНТІ СМЕРТІ: РЕФЛЕКСІЯ 

ЕКЗИСТЕНЦІЙНОГО МИСЛЕННЯ 

Андрій Дахній 

Львівський національний університет імені Івана Франка, вул. Університетська, 1, 

Львів, 79000, Україна, al_dah@hotmail.com 

Розглянуто феномен смерті в інтерпретації екзистенційного мислення; зок-

рема, на прикладі спроб М. Гайдеґґера й Л. Толстого показано, наскільки спосіб 

сприйняття смерті впливає на обирання людиною свого modus vivendi; при цьому 

робиться наголос на міждисциплінарності в сенсі корелювання філософського та лі-

тературного підходів. 

Ключові слова: істинне й неістинне існування, cмерть, буття-до-смерті, публіч-

ність. 

1. Можливі шляхи проблематизації смерті. Серед основоположних ан-

тропологічних проблем, які висвітлюються в різних сферах духовної культури, 

одне з помітних, ба, ключових місць завжди посідала проблема скінченності, сме-

ртності людського життя. Різні мислителі та митці, представники найрозмаїтіших 

культурних формацій і часових проміжків, намагалися рефлектувати над питанням 

смерті, прагнучи наблизитися до розуміння цього загадкового й водночас неуник-

неного для людини феномену, того, що Мішель Монтень назвав “найбільш знач-

ною подією нашого життя” [6, с. 302]. Відмінні традиції, зокрема релігійні, вироб-

ляли різноманітні перспективи бачення означеної проблематики.  

Втім, слід говорити не лише про відмінності, сказати б, часово-

просторового й ментального характеру, але й про несхожості в підходах, які 

пов’язані зі специфікою тієї чи іншої ділянки духовної активності людини: смерть 

ставала предметом аналізу як творів образотворчого мистецтва, так і літератури, 

як музики, так і філософії. Скажімо, європейський живопис годі уявити не лише 

без античних сюжетів на кшталт “Страти Марсія” Тіціана, “Вмираючого Сенеки” 

Пітера-Пауля Рубенса чи “Падіння Помпеї” Карла Брюллова (в кожній із названих 

картин ми бачимо тематизацію передсмертного страждання), але й без розповсю-

джених у західному живописі сюжетів християнського походження, – достатньо 

згадати кількість полотен, на яких зображалося чи то розп’яття, чи то зняття із 

хреста, чи ж оплакування Ісуса Христа. Містерія смерті глибоко проймала й музи-

чну царину: тут особливо впадає у вічі наявність такого жанру, як заупокійна меса 

– реквієм. Що вже говорити про художню літературу, яка незмінно робила й про-

довжує робити смерть темою своїх творів, причому йдеться, звісно, не стільки про 

mailto:al_dah@hotmail.com


Андрій Дахній 25 

сюжети кримінального чтива, зокрема, детективів, скільки про значно більш гли-

бокі тексти, згадаймо хоча б “Гамлета” Вільяма Шекспіра (надто роздуми принца 

над черепом Йорика), чи, наприклад, “Смерть у Венеції” Томаса Манна. Якщо 

брати до уваги близькосхідну традицію, то, очевидно, чи не найпронизливіші ряд-

ки про минучість життя і невідворотність смерті, яка всіх прирівнює і релятивізує 

життєві блага, належать Омарові Хаямові, не кажучи вже про Книгу Екклезіасто-

ву. Втім, назване – лише дещиця того величезного масиву матеріалу, який у худо-

жній літературі присвячується проблематиці смерті. Величезним здобутком новіт-

ньої духовної культури слід вважати роботу, здійснену стосовно тематизації смер-

ті в кінематографі, візьмімо, для прикладу, фільм Кшиштофа Зануссі “Життя як 

хвороба, що передається статевим шляхом”. Принципово інакше виглядає смерть 

в інформаційних випусках чи, скажімо, “бойовиках”, – її сприйняття трансформу-

ється тут у байдуже й несентиментальне споглядання призвичаєного до величезної 

кількості візуальних смертей масового споживача. При цьому, як висловлюється 

А. Дємічев, “масовидне вторгнення смерті у повсякденність по кіно- і телекомуні-

каційних каналах, тиражування та мультиплікування її візуальних симуляцій про-

фанують її гуманістичний статус, індивідуальність і особистісну значущість” [4, с. 

134].  

Проте до завдання цієї статті не входить досліджувати еволюцію ставлення 

до смерті в західній цивілізації, зокрема, те, в який спосіб вплинув на сприйняття 

смерті поступ у науково-технічній сфері, особливо в ділянці телекомунікацій чи 

комп’ютерних технологій. Важливим буде показати, наскільки означена проблема 

є розповсюдженою в культурі й наскільки схожими можуть бути підходи до її 

осмислення, особливо якщо брати до уваги філософію та літературу. Тобто, буду-

чи релевантним і для релігії, і для мистецтва, і для науки, висвітлення проблеми 

смерті все ж особливого зближення набуває у філософії і літературі, принаймні 

подальший розгляд у цій статті покликаний продемонструвати, що погляди філо-

софа Мартіна Гайдеґґера й письменника Льва Толстого у названому контексті 

вражаюче збігаються. 

2. Західна філософія й екзистенційний вимір проблеми смерті. У цій 

статті йтиметься про спроби теоретичної, світоглядної рефлексії. Ще в античні ча-

си танатологічна проблема ставала предметом рефлексії філософів. Та незважаючи 

на те, що вона виринає вже в досократиків, усе ж по-справжньому глибоко й плід-

но її почав розробляти Платон, який, ідучи слідом за Сократом (до речі, саме 

смерть учителя стала визначальною для становлення Платона багато в чому), 

спробував дослідити цю проблему в світлі дихотомії “душа-тіло”; тобто смерть ті-

ла означає, що душа його покидає і лише від того часу вона стає по-справжньому 

вільною, бо перестає бути обтяженою тілесним, перестає від нього залежати. Зна-

мениті розмірковування Сократа про смерть, які афінський мудрець висловлює в 

останні години життя і які стали основною темою Платонового діалогу “Федон”, 



Людське існування в горизонті смерті: рефлексія екзистенційного мислення  26 

послужили вельми істотним аргументом у всій традиції західної філософії, зокре-

ма, і в тому, що стосується раціональних доведень ідеї безсмертя людської душі, і 

в артикулюванні тези про дослідження “вмирання і смерті” як основне призначен-

ня філософів. У подальшому європейська античність зосереджувалася і на такому, 

досліджуваному тим же Сократом, аспекті танатологічної проблематики, як подо-

лання страху перед смертю, – репрезентативними постатями тут можуть слугувати 

Епікур і стоїки, а особливо римський стоїк Сенека. Займаючи, на відміну від орфі-

ко-піфагорейсько-платонівської традиції, негативістський погляд щодо ідеї без-

смертя душі, вони все ж продовжують підкреслювати терапевтичну функцію філо-

софії: вони прагнуть навчити своїх послідовників якомога спокійніше ставитися 

до неминучого кінця людського життя. При цьому особливий наголос, надто в Се-

неки, робиться на необхідності усвідомлення абсолютної цінності часу, до якого 

слід ставитися якнайощадливіше, оскільки його втрата є найболіснішою, позаяк її, 

на відміну від речей матеріальних, ніщо не здатне компенсувати. 

Іншого звучання танатологічна проблематика набула в мислительній куль-

турі середньовіччя (яка, втім, інтенсивно засвоює античну ідеалістичну лінію): в 

цю епоху явище смерті неодмінно прив’язувалося до християнських світоглядних 

засад. Відповідно смерть, яку розглядали, згідно з означеним світоглядом, як по-

карання за гріхопадіння Адама, сприймалася або як перехід до вічного раювання, 

або як переддень вічних пекельних мук. В обох випадках земне життя – щось суто 

поцейбічне, іманентне, розглядалося як коротка мить перед вічністю, яка відкри-

вається у вимірі потойбіччя (засновник чернецтва Антоній, спираючись на пос-

лання ап. Павла до римлян, постійно підкреслює непорівнянність тимчасових зем-

них страждань до “майбутньої слави”, до вічного небесного блаженства [див.: 5, с. 

29]). Ця вічність обіцяється тим, хто слідує за Христом, хто наслідує Його у своє-

му щоденному існуванні й відтак успадкує безсмертя від Того, хто “смертю смерть 

подолав”. При цьому слід зазначити, що воскресіння мертвих, воскресіння душ і 

тіл – абсолютно специфічний християнський постулат, на відміну, скажімо, від 

платонічної та індійської ідеї безсмертя душ [див.: 2, с. 82]. Так чи інакше, у хрис-

тиянському розумінні смерть сприймається як момент переходу з іманентного в 

трансцендентний світ, як межа, за якою для справжнього віруючого відкривається 

блаженне існування, а тому питання страху перед смертю втрачає будь-який сенс; 

більше того, християни з неймовірною легкістю ідуть на мученицьку загибель (чи 

не найпромовистішою ілюстрацією можуть слугувати приклади гонінь на христи-

ян з боку властей Римської імперії). Зрозуміло, що за таких умов головний наголос 

робиться не на смерті, а на тому, що за нею слідує, інакше кажучи, смерть постає 

майже виключно у світлі проблематики безсмертя. 

У новочасну добу дедалі міцніші позиції займає іманентизм, значною мірою 

витісняючи трансцендентизм, панівний у добу середньовіччя. Заперечення в пан-

теїзмі трансцендентності Бога поєднується з переміщенням центру тяжіння з віри 



Андрій Дахній 27 

на розум – відтак, за знаменитим висловлюванням Б. Спінози, “людина вільна ні 

про що так мало не думає, як про смерть, і її мудрість полягає в роздумах не про 

смерть, а про життя” [8, с. 160]. Тобто йдеться не про трансцендентну реальність 

за порогом умирання, а про редукцію дійсності до іманентного виміру, який ба-

читься остаточним. Такий підхід є розвитком тієї іманентистської, за своєю суттю, 

позиції, яку в античності найбільш яскраво висловив Епікур: “Найстрашніше із 

зол, смерть, не має до нас жодного стосунку, позаяк, поки ми існуємо, смерть ще 

відсутня; коли ж вона приходить, ми вже не існуємо” [8, с. 156]. Що ж відбуваєть-

ся за межами земного, що очікує людину після її смерті? Такі питання просто не 

ставляться, за згаданою логікою, це нерозумно.  

 І лише в новітній період, на відміну від усіх попередніх епох, де смерть 

здебільшого трактувалася як метафізичний або біологічний момент переходу з од-

ного стану до іншого, вона постає як явище, варте інтересу саме по собі: саме те-

матизацією смерті, її всеосяжним розглядом як феномену може, поряд з іншими 

факторами, позначатися межа між класичною, традиційною і некласичною, сучас-

ною філософією. Проблеми небуття, смерті, вмирання класичною антропологією 

просто ігнорувалися, щодо них зберігалася дивовижна незворушність, натомість у 

філософському процесі ХХ століття відбулася переорієнтація з традиційної ідеї ві-

тальності на ідею тимчасовості, скінченності людини, стало зрозумілим, що безо-

дню небуття нічим не можна опосередкувати.  

При цьому вельми своєрідний погляд розвинули мислителі екзистенційного 

спрямування. Вочевидь, уже починаючи від одного з предтеч названої традиції – 

Блеза Паскаля – смерть постала у найбільш трагічному й зловісному сприйнятті 

(стосовно східного мислення, то тут щось подібне спостерігається ще значно ра-

ніше – у буддизмі)… Самотність, відчуття нікчемності людини у велетенських 

просторах космосу, її покинутості в них, переживання її крихкості, незабезпечено-

сті – всі ці добре відомі песимістичні обертони у філософії Б. Паскаля випливають 

передовсім із трагічного усвідомлення власної скінченності. Так, французький ми-

слитель каже про “людей у ланцюгах”, засуджених до смерті; щодня хтось із них 

помирає на очах в інших, а ті “дивлячись одне на одного з почуттям скорботи і 

безнадії, очікують своєї черги” [7, с. 120]. Трагізм, відчуття меланхолії пронизу-

ють і численні твори іншого попередника екзистенційної філософії – Сьорена 

К’єркеґора. “О Лютере, – пише данець в одній зі своїх проповідей, – у тебе було 

дев’яносто п’ять тез – жахливо! І все ж у достеменному розумінні, що більше тез, 

то менше це лякає. Насправді все значно жахливіше: є лише одна теза” [15, с. 42]. 

Ця єдина теза – теза про смертність людини. Чи не найвідоміша праця С. 

К’єркеґора – “Смертельна хвороба” – пов’язує з усвідомленням власної тимчасо-

вості появу глибокого відчаю. Отже, у мисленні, яке прийнято називати екзистен-

ційним, дуже виразно звучать песимістичні мотиви, життя людини постає у трагі-

чному вимірі, позаяк щоразу наповнюється усвідомленням неуникненності смерті, 



Людське існування в горизонті смерті: рефлексія екзистенційного мислення  28 

байдужої щодо будь-яких намірів і поривань людини. Вельми схоже сприйняття й 

тлумачення смерті ми бачитимемо передовсім у М. Гайдеггера, про що докладні-

ше згодом. 

3. Постановка проблеми смерті в екзистенційній філософії Мартіна 

Гайдеґґера (антагонізм перспектив das Man та Sein zum Tode). Однією із найс-

віжіших спроб у царині танатологічної проблематики слід визнати книгу австрій-

ської дослідниці Йоганни Крафт–Кріванец “Óбрази смерті й осилення вмирання. 

Культурно-антропологічна спроба” [див.: 16, с. 11–246]. Вказуючи на те, що тео-

ретична рефлексія над проблематикою смерті потребує диференціації, вона виді-

ляє такі підходи: історичний (Філіп Ар’єс) [див.: 1, с. 5–527], культурно-

антропологічний (Луїс-Вінсент Томас) [див.: 16, с. 43–51], соціологічний (Жан Бо-

дріяр) [див.: 2, с. 5–374, а також 16, с. 55–63] та, врешті, суто філософський. Ре-

презентативний із цієї точки зору погляд, на думку авторки, запропонував визнач-

ний французький мислитель ХХ століття Емманюель Левінас [див.: 16, с.51-55]. 

Дошукуючись витоків позиції філософа, дослідниця вказує на його належність – у 

методичному плані – до традиції М. Гайдеггера [див.: 16, с. 52], хоч і залишається 

свідомою щодо принципових розходжень між названими мислителями в подаль-

ших кроках. Звичайно, дослідження різних аспектів танатологічної проблематики 

в мисленні М. Гайдеґґера знайшло в коментаторській літературі значно ґрунтов-

ніше висвітлення, ніж у щойно означеному джерелі. Так, А. Дємічев наголошував 

на визначенні з допомогою смерті автентичності людини [див.: 4, с. 123–124], Г. 

Феттер, також кажучи про ключову роль смерті як передумови звернення до влас-

ної самості, пов’язував розуміння смерті з екзистенційно збагненим часом (на від-

міну від часу фізикалістського) [див.: 17, с. 16–18], П. Кардорф підкреслював важ-

ливість концепту “рішучості до смерті” [див.: 12, с. 159–160], В. Бімель виявляв 

схильність тлумачити феномен смерті передовсім у контексті появи можливості на 

новій основі вибудовувати зв’язки минулого, теперішнього й майбутнього [див.: 

11, с. 57]. 

 І справді, саме видатний німецький філософ став тією постаттю в західному 

мисленні новітнього часу, яка у вельми оригінальний і водночас дуже ґрунтовний 

спосіб привернула увагу до феномену смерті, розглядаючи останню не як інци-

дент, а як основоположну складову антропологічної проблеми, як те, що дає мож-

ливість найбільш адекватно збагнути людське існування у його скінченності та ці-

лісності. Зовсім не перебільшенням звучить твердження про те, що у філософії М. 

Гайдеґґера смерть становить одну з провідних тем. Саме через виявлення власної 

смертності в людини зароджується досвід власної скінченності, а відтак принци-

пової скінченності власного розуміння; причому розуміння обмеженості пізнава-

льних можливостей стосується не просто їх як таких, але й, конкретніше, спромо-

жності чи радше неспроможності адекватно рефлектувати над проблемою життя 



Андрій Дахній 29 

після смерті. На думку М. Гайдеґґера, в цьому питанні філософія змушена займати 

винятково агностичну позицію.  

Смерть тлумачиться як кінець людського буття, тобто вона розглядається не 

в теологічному чи натуралістичному вимірі, а переноситься в площину онтології. 

Відповідно суб’єктивність конституюється не самосвідомістю, а усвідомленням 

смертності, передовсім власної смертності: смерть є “завжди моя” [14, с. 240], те, в 

чому нас ніхто “не здатен замінити” [14, с. 240]. Водночас смерть – це те, що ми не 

спроможні пізнати через свій власний досвід: нашу власну смерть ми ніколи не 

побачимо, не станемо її свідками, не матимемо її досвід як пережитий. Відкрива-

ючись нам лише як смерть Іншого, вона все ж дозволяє вийти на принципово інше 

розуміння реальності поцейбічної. Через усвідомлення смерті як “моєї власної” ві-

дбувається вихід за межі “несправжнього”, нівелюючого, анонімного існування і 

з’являється можливість зробити поворот до сенсу буття. Інакше кажучи, смерть 

парадоксальним чином сприймається як позитивна характеристика людського 

буття, вона становить вихідний пункт активності людини, що спрямовується на 

осягнення сенсу.  

Саме аналіз буття людини як буття-до-смерті, результуюче звідси наголо-

шування на тимчасовості людського існування і несправжності, неавтентичності 

життя в модусі das Man, – це ті тези М. Гайдеґґера, з якими чи не найбільше асо-

ціюють роботу “Буття і час” і які дуже істотно сприяли розповсюдженню його 

слави як мислителя. 

Новизна М. Гайдеґґера полягала перш за все у знаходженні кореляції буття і 

ніщо: ніщо виявляється необхідним елементом онтологічної структури реальності. 

Ніщо відкривається завдяки фундаментальному настрою жаху (німецькою звучить 

як Angst, або метафізичний страх, на противагу до страху емпіричного – Furcht), і 

саме усвідомлення близькості ніщо стає передумовою осягнення буття як цілісно-

сті, відтак ніщо стає позитивним фактором екзистенції. Тим часом гола позитив-

ність буття занурює людину в анонімну стихію земних речей. Відчуття ж порож-

нечі, загроза з боку ніщо витягує самість людини з публічності, яка сприяє зне-

особлюючим тенденціям і наштовхує на розуміння людського існування у світі як 

принципово заміщуваного [див.: 14, с. 239]. У смерті ж, як уже було сказано, ніхто 

не може бути заміщений, смерть для кожного є межовою і водночас найбільш “йо-

го” можливістю. При цьому визначальною є рішучість щодо випереджуючого ми-

слення про смерть ( М. Гайдеґґер використовує зворот Vorlaufen zum Tode – укра-

їнською мовою це можна перекласти як “забігання наперед до смерті” ). 

Поза всяким сумнівом, концепція німецького філософа відзначалася новиз-

ною і оригінальністю. Але чи постала вона на порожньому місці? Звичайно, ні. 

Тоді що послужило джерелами цієї концепції? Якщо абстрагуватися від обдарова-

ності самої постаті М. Гайдеґґера й звернути увагу на витоки його творчості, то 

слід визнати, що німецький філософ розвивав свою теорію буття-до-смерті під 



Людське існування в горизонті смерті: рефлексія екзистенційного мислення  30 

значним впливом екзистенційного мислення. Під останнім прийнято розуміти або 

вельми своєрідну філософську традицію, що містить у собі дуже потужні як літе-

ратурні, так і богословські елементи, або філософськи релевантну художню літе-

ратуру. В першому випадку маються на увазі перш за все впливи К’єркеґора (що 

вже стало звичним стверджувати у дослідницькій літературі [див.: 4, с. 123; 13, с. 

362]), у другому – Ф. Достоєвського (Г.–Ґ. Ґадамер у своїх спогадах констатує, що 

на робочому столі його вчителя, М. Гайдеґґера, йому часто доводилося бачити че-

рвоні томики російського романіста) і Л. Толстого (симптоматичним є пряме по-

силання на твір письменника в “Бутті і часі”, про що докладніше йтиметься ниж-

че). Якщо говорити трохи звуженіше, можна стверджувати, що Гайдеґґер проявляв 

значний інтерес до екзистенційних мислителів, особливо в ранній період своєї 

творчості. Серед них, як видно, немало представників літературного цеху, що зай-

вий раз демонструє плідну взаємодію філософії з красним письменством, втім, 

остання обставина проявилася вже в самому стилі “Буття і часу”, який у вельми 

своєрідний спосіб поєднує філософську й епічну складові.  

4. Повість Толстого “Смерть Івана Ілліча” у світлі Гайдеґґерового екзи-

стенційного тлумачення смерті. Отже, проблематизація смерті в екзистенційній 

філософії тісно сплітається з тими розмірковуваннями, що висловлюються на сто-

рінках творів художньої літератури. Тобто коли йдеться про тлумачення смерті в 

екзистенційній перспективі, то неодмінно слід говорити про вагомість літератур-

них спроб, де становище людини досліджується з допомогою глибинного психо-

логічного аналізу через проникнення у найпотаємніші куточки людської душі.  

Вище вже йшлося про апелювання у “Бутті і часі” до повісті Льва Толстого 

“Смерть Івана Ілліча”. Те, що названа згадка міститься не в основному тексті Гай-

деґґерового opus magnum, а лише в одній із приміток [див.: 14, с. 254], аж ніяк не 

применшує ні значення твору Л. Толстого самого по собі, ні його релевантності 

для розуміння відповідної концепції німецького мислителя. Обмеженість корот-

ким посиланням має, на мій погляд, ту передумову, що в двадцятих роках минуло-

го століття, коли писалася ця найвідоміша праця М. Гайдеґґера, він просто ще не 

“практикував” герменевтичного аналізу тих чи інших текстів (як це він робитиме 

пізніше, починаючи інтерпретацією висловлювання Анаксимандра й закінчуючи 

тлумаченням віршів Ф. Гьольдерліна), а відтак навряд чи можна було б сподівати-

ся очікувати від нього прискіпливого дослідження толстовського тексту. Важли-

вішим є інше: ближче ознайомившись із названою повістю, з’ясовується інколи 

просто дивовижна близькість у висвітленні танатологічної проблематики М. Гай-

деґґером і Л. Толстим, причому ця близькість не обмежується лише тим контекс-

том, в якому філософ безпосередньо апелює до думки письменника, елементи 

спорідненості є значно численнішими. 

Передовсім у повісті Л. Толстого ми бачимо два ракурси, дві перспективи 

бачення смерті. Назвемо їх інтеріоризовано-апріорною (сприйняття своєї смерті 



Андрій Дахній 31 

через її випередження, рефлексія перед настанням смерті, рефлексія додосвідна) 

та екстеріоризовано-апостеріорною (сприйняття смерті з боку інших, тих, хто за-

лишився жити й хто добре знав покійника, рефлексія після настання смерті, реф-

лексія післядосвідна). У першому випадку йдеться про перспективу, яка відкрива-

ється Іванові Іллічу, в другому – про ракурс, що характерний для погляду його ко-

лишніх співробітників.  

Спробуймо коротко реконструювати висвітлені в повісті події. Колеги по 

роботі довідуються про передчасну, але зовсім не несподівану смерть соро-

кап’ятирічного судді Івана Ілліча Головіна. Його хвороба була невиліковною, хоч і 

стала результатом випадковості: показуючи, як слід клеїти шпалери, він упав з 

драбинки й трішки забив собі бік, що неочікувано переросло в серйозну недугу. 

Колишні співпрацівники Івана Ілліча в публічному спілкуванні між собою, назов-

ні, виражають жаль і співчуття, натомість кожен із них усередині таємно радіє, що, 

по-перше, помер не він, що не він опинився на місці Івана Ілліча, а по-друге, у 

зв’язку з цією подією вони калькулюють нові можливості для себе, і їх тішить на-

года піднятися по кар’єрній драбині вгору внаслідок звільнення відповідної вакан-

сії.  

Співробітники думають про смерть ближнього винятково з точки зору сьо-

годнішнього дня і найближчої перспективи для себе самих, з огляду на можливос-

ті, які відкриваються внаслідок цієї смерті для їхнього соціального статусу й від-

так матеріального добробуту. Один із колег Івана Ілліча після панахиди, де йому 

довелося виконувати “дуже нудні обов’язки пристойності” [10, с. 122], відразу йде 

грати в карти: “інцидент панахиди” не може “завадити… провести приємно і сьо-

годнішній вечір” [10, с. 124] (в дужках варто зазначити, що контекст вживання те-

рміну “інцидент” є вельми схожим до контексту, в якому постає “інцидент смерті” 

у М. Гайдеґґера – втім, таке сприйняття смерті останнім, ясна річ, відкидається). 

Цікаво, що виконання згаданих “обов’язків пристойності”, які видаються чинов-

никам такими обтяжливими й неприємними, але які не можна не виконувати, оскі-

льки не можна не зважати на суспільну думку, і фальш своїх дій кожен із них доб-

ре розуміє, в парадоксальний спосіб пов’язуються з відчуттям ними непристойно-

сті самої смерті Івана Ілліча: “Страхітливий, жахливий акт його вмирання… всіма 

оточуючими був зведений до ступеню випадкової неприємності, почасти непри-

стойності…” [10, с. 157]. 

 По суті, ми бачимо неадекватне й відчужене сприйняття смерті іншого. 

Озовнішнювання цього сприйняття доповнюється ще одним моментом: появою 

відчуття непристойності. Інакше кажучи, стихія світу є антагоністичною до тієї 

атмосфери, яка оточує покійника і яка сприяє прориву звичайного трибу життя, з 

його спрямуванням до мобілізації енергії, до розвитку вітальних потенцій. Пана-

хида чи похорон сприймаються лише як заходи, до яких примушує важкий і не-

приємний обов’язок, причому ці заходи, чи інциденти, наштовхують колишніх ко-



Людське існування в горизонті смерті: рефлексія екзистенційного мислення  32 

лег померлого на думання про те, про що думати не хотілося б (причетність до 

явища смерті відбувається тут крізь призму повсякденності, несправжнього існу-

вання, говорячи мовою М. Гайдеґґера, під впливом влади das Man). 

 Те, що такого роду питання дуже серйозно турбували Л. Толстого, свідчить 

ще один персонаж письменника, а саме, князь Васілій із “Війни і миру”, який бере 

участь в інтризі, що пов’язана з можливістю набування частини спадку графа 

Бєзухова, причому це відбувається в час, коли безнадійно хворий вельможа вже не 

приходить до тями. Втім, як тільки князь довідується, що граф помер, він, подум-

ки ставлячи себе на місце покійника, кардинально змінюється: ми бачимо абсолю-

тно інше сприйняття й осмислення смерті: “Скільки ми грішимо, скільки обманю-

ємо… Все закінчиться смертю, смерть жахлива” [9, с. 99]. Людина грішить і йде 

на обман, позаяк перебуває у вимірі іманентності, у владі скороминущого, 

знаходиться у такому стані, коли не спроможна рефлектувати над своїм життям як 

минучим, в результаті чого орієнтується на ті цінності, які є прийнятними для 

широкого загалу: мовляв, усі дбають про це, отже, і мені це потрібно, і я не можу 

залишатися до цього байдужим; таке існування проходить виключно в модусі те-

перішнього. Знеособлювання, нівеляція людини, перетворення її у функціональну 

одиницю суспільства у світі повсякденних турбот – вельми потужний складник 

ідейної основи “Буття і часу”: “Використовуючи суспільні засоби комунікації, ви-

користовуючи зв’язок (газети), кожний уподібнюється іншому… Ми насолоджує-

мося і розважаємося так, як насолоджуються інші, ми читаємо, дивимося і вислов-

люємо судження про твори літератури і мистецтва так, як дивляться і висловлю-

ють судження інші…” [14, с. 126-127]. 

Тим часом усвідомлення жахливості смерті відкриває всю злиденність і ма-

рноту того, що складає інтерес людей, які перебувають в іманентності, які орієн-

туються на сучасне, на пануючі смаки, кліше й стереотипи. Коли привідкривається 

горизонт смерті, то в такий спосіб проривається інший вимір буття, реальність по-

стає в іншому світлі, з’являється принципово інше розуміння світу й себе в цьому 

світі. Протягом тривалого часу толстовський Іван Ілліч намагався жити так, начеб-

то смерті немає. І лише прийшовши до розуміння невиліковності своєї недуги, до 

осягнення власної приреченості, ставши на порозі власної смерті, він усвідомлює 

фальш свого дотеперішнього існування і фальш світу навколо нього, бачить, що 

все було “не те”. 

 Хоча свого часу він цього не помічав: роблячи успішну кар’єру, Іван Ілліч 

”обов’язком своїм… вважав усе те, що вважалося таким найвищими посадовцями” 

[10, с. 129], “він служив, робив кар’єру і разом з тим приємно і пристойно розва-

жався” [10, с. 130], тобто він був втягнений у вир публічного життя, включно з ро-

ботою і відпочинком, і намагався при цьому слідувати тим принципам, які допо-

могли б йому посісти бажану посаду в суспільстві. Та обставина, що заради 



Андрій Дахній 33 

кар’єрного зростання йому часто доводилося зраджувати собі, вести “не свою 

гру”, до певного часу його не бентежила.  

І лише розуміючи безнадійність свого стану, свою приреченість, бачачи не-

відворотність близької смерті, Іван Ілліч вражається нікчемністю свого дотепері-

шнього існування. Якби усвідомлення того, що смерть прийде так рано і так не-

сподівано, з’явилося в нього раніше, він, очевидно, був би значно вимогливішим 

до себе, до своїх запитів, ціннісних орієнтирів у житті, вибору засобів і цілей. По-

слуговуючись термінологією Карла Ясперса, можна було б сказати, що з допомо-

гою межової ситуації (Grenzsituation) у толстовського персонажа відбулося просві-

тлення екзистенції (Existenzerhellung), спалахнуло світло самосвідомості.  

Душевні муки героя повісті, будучи сильнішими за страждання фізичні, 

спричинені передовсім запізнілим усвідомленням згаданої нікчемності й порож-

нечі, розумінням того, що вже несила бодай щось змінити, що упущеного, згаяно-

го не надолужити, усвідомленням відчуження у його власному середовищі (в 

останньому випадку існував радше за все автобіографічний підтекст, принаймні 

знамените залишання Л. Толстим Ясної Поляни перед самою його смертю біль-

шість дослідників розцінили як наслідок болісного процесу відчуження в колі бли-

зьких). Іван Ілліч був пересічною, середньою людиною, для якої загальноприйняте 

є законом, нормою і зразком, він покірно погоджувався зі своїм розчиненням у ко-

лективі, він не здогадувався, що все це, як висловився б М. Гайдеґґер, веде його до 

невласного, несправжнього існування. Але тепер прокидається усвідомлення фа-

льшивості, мізерності, дріб’язковості того, що він робив упродовж усього свого 

життя, у хворого говорить нечисте сумління. “Мене не буде, то що ж буде? Нічого 

не буде. То де ж я буду, коли мене не буде?.. Смерть. Так, смерть. І вони ніхто не 

знають і не хочуть знати, і не бажають… Їм однаково, а вони також помруть…” 

[10, с. 150]. 

 Отже, таке розуміння дається приреченому Іванові Іллічу, але воно, знову ж 

таки, виявляється недоступним для його домашніх, для колег по роботі, та і йому 

самому щось подібне було чужим, допоки він залишався здоровим й успішним. 

Контраст сприйняття вражає; висловлюючись гайдеґґерівською термінологією, це 

докорінна відмінність між перспективами Sein zum Tode та, відповідно, das Man. 

Близькість смерті робить неістотною зв’язаність земними речами, принадами по-

цейбічної реальності. Парадоксально, але якщо життя Івана Ілліча було “порож-

нім”, як він це сам усвідомлює, то його смерть сповнюється сенсу. 

Підводячи підсумок висловленого, відзначимо ось що: у М. Гайдеґґера йде-

ться про екзистенційне тлумачення смерті (у лексиконі мислителя – онтологічна 

інтерпретація), і тут, як ми бачили, він дивовижно зближується з інтерпретацією 

Л. Толстого, хоч, ясна річ, мова філософа істотно відрізняється від мови письмен-

ника. Екзистенційне бачення смерті, яке в цьому випадку характеризує і твір філо-

софії, і твір літератури, суттєво відрізняється від природничо-наукових підходів, 



Людське існування в горизонті смерті: рефлексія екзистенційного мислення  34 

наприклад, біології чи медицини; водночас тут помітна й віддаленість від релігій-

ної перспективи, позаяк і М. Гайдеґґер, і Л. Толстой не зосереджують увагу на 

проблематиці життя після смерті, а фіксують увагу передовсім на тих наслідках 

для світоглядних орієнтацій особи, які породжуються таким чи інакшим сприйн-

яттям явища смерті; водночас обидві спроби чітко наголошують на необхідності 

переступання меж повсякденності й публічності, тому що атмосфера останніх 

створює передумови для неістинного, несправжнього існування людини.  

 

1. Арьес Ф. Человек перед лицом смерти. – М.: Прогресс, 1992. – 528 с. 
2. Бодріяр Ж. Символічний обмін і смерть. – Львів: Кальварія, 2004. – 376 с. 
3. Вышеславцев Б.П. Бессмертие, перевоплощение и воскресение // Человек. – 

1993. – № 2. – 192 с. 
4. Демичев А.Л. Маски жизни, играющие смерть // Многомерный образ человека. 

Комплексное междисциплинарное исследование человека. – М.: Наука, 2001. – 
С. 122–138. 

5. Духовна спадщина святих отців. Св. Антоній Великий. – Т. 1. – Львів: Місіонер, 
1997. – 200 с. 

6. Монтень М. Опыты. – М.: Голос, 1992. – Т.2. – 560 с. 
7. Паскаль Б. Мысли / Пер. с франц. – М.: REFL-book, 1994. – 528 с.  
8. Перекличка веков. Размышления. Суждения. Высказывания. – М.: Мысль, 1990. 

– 446 с. 
9. Толстой Л. Война и мир. – Тома 1-2. – Кишинев: Картя Молдовеняскэ, 1969. – 

700 с. 
10. Толстой Л. Смерть Ивана Ильича. Повести и рассказы. – Л.: Художественная 

литература, 1983. – 288 с. 
11. Biemel W. Martin Heidegger mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten. – Hamburg: 

Rowohlt Verlag, 1991. – 180 s. 
12. Cardorff P. Martin Heiddegger. – Frankfurt am Main –New York: Campus Verlag, 

1991. – 174 s.  
13. Dietz W. Sören Kierkegaard. Existenz und Freiheit. – Frankfurt am Main: Hain, 1993. 

– 472 s. 
14. Heidegger M. Sein und Zeit. Sechzehnte Auflage. – Tübingen: Max Niemeyer Verlag, 

1986. – 446 s. 
15. Kierkegaard S. Gesammelte Werke. – Düsseldorf –Köln, 1956. – Abt.18.  
16. Кrafft-Krivanec J. Todesbilder und Sterbensbewältigung. Ein kulturanthropologischer 

Versuch. – Wien: Passagen Verlag, 2003. – 246 s. 
17. Vetter H. Die Zeit und der Tod. Vorfragen und Materialien // Mesotes. Zeitschrift für 

philosophischen Ost-West-Dialog. – 1991. – № 4. – 96 s. 

 



Андрій Дахній 35 

A MAN IN THE HORIZON OF DEATH: 

REFLECTION OF THE EXISTENTIAL THINKING 

Andriy Dakhniy 

Ivan Franko National University of L’viv, Universytets’ka Str., 1, L’viv, 79000,  

Ukraine, al_dah@hotmail.com 

A phenomenon of death in the interpretation of existential thinking is observed in 

this scientific article; especially the approaches of M.Heidegger and L.Tolstoy which 

demonstrate what influence of death perception on the human’s choice of the own modus 

vivendi is; besides the interdisciplinarity in the sense of the correlation between philosoph-

ical and literature points of view was stressed. 

Key words: true and untrue existence, death, being-to-death, publicity. 

Стаття надійшла до редколегії 18.05.2005 

Прийнята до друку 24.09.2005

mailto:al_dah@hotmail.com

