
Lviv University Journal of Philosophy 

Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2024. Випуск 31. С. 28–37 

ISSN 2078-6999                                                                                          e-ISSN 2664-6129 

 

 

 

© І. Пасічник, 2024 

 

 

 

 

 

УДК 141(430)«17/18»Кант І., Вольф К. 

DOI https://doi.org/10.30970/vps.2024.31.03 

 

ДО ПРОБЛЕМИ ВПЛИВУ ФІЛОСОФІЇ ВОЛЬФА НА КАНТА 
 

Ігор Пасічник 
 

Львівський національний університет імені Івана Франка, 

кафедра теорії та історії культури,  

вул. Університетська, 1, м. Львів, 79000, Україна 

е-mail: ihor.pasitschnyk@lnu.edu.ua 

ORCID ID 0000-0002-5643-0611 

 
Кантова філософія є не лише однією з найвпливовіших в історії, але й однією з 

небагатьох, що розглядаються як зміна способу думання. Але чи відбулася ця зміна 
стрибкоподібно, чи була радше результатом ґрунтовної роботи з попередньою філо-
софською традицією? У випадку Канта цією традицією є передусім метафізика XVIII 
ст., а точніше, – філософський дискурс XVIII ст. у німецькому контексті, одним з го-
ловних представників якого був К. Вольф. Філософія Вольфа і сама була реформою 
способу думання, до того ж стала настільки популярною, що у другій половині XVIII 
ст. чи не всі філософські кафедри у німецьких землях були зайняті вольфіанцями. 
Кант часто послуговується назвою «ляйбніце-вольфівська філософія». Це з одного 
боку, вказує на те, що Кант розглядав Вольфову філософію не інакше, як системати-
зацією та популяризацією філософії Ляйбніца (теза, яка на сьогодні вже неодноразово 
спростована), з іншого ж, що Кант полемізує не так безпосередньо з філософією Во-
льфа, як радше з загальним філософсько-поняттєвим дискурсом XVIII ст., який він і 
окреслював цією назвою. Тож Кантова філософія без сумніву виростає на поняттє-
вому та проблемному ґрунті попередньої традиції. У статті розглядається питання 
впливу Вольфової філософії на філософію Канта, зокрема, проблема виразу «ляйб-
ніце-вольфівська філософія», використання Кантом Вольфового поняттєвого апарату, 
а також твердження Канта, що він подолав догматизм філософії Вольфа. Ключовим 
моментом належного розуміння цього Кантового твердження є осягнення відмінності 
між догматичним методом та догматизмом. Адже Кант вважає, що долає саме догма-
тизм, тобто використання чистої рації (Vernunft) без попередньої критики її власної 
спроможності, тоді як догматичний метод, якому передує критика чистої рації, неод-
мінно мусить бути в основі майбутньої метафізики. 

Ключові слова: К. Вольф, І. Кант, ляйбніце-вольфівська філософія, догматич-
ний метод, догматизм, метафізика, пізнання. 

 

 

Вступ 

Г. Гайне у творі «До історії релігії і філософії в Німеччині» 1834 року, 

характеризує постать, значення та вплив Канта такими словами: «Die 

Lebensgeschichte des Immanuel Kant ist schwer zu beschreiben. Denn er hatte 

weder Leben noch Geschichte. [...] Sonderbarer Kontrast zwischen dem äußeren 

Leben des Mannes und seinen zerstörenden, weltzermalmenden Gedanken! 



 

До проблеми впливу філософії Вольфа на Канта 

 

 

 

 

29 

Wahrlich, hätten die Bürger von Königsberg die ganze Bedeutung dieses Gedankens 

geahnt, sie würden vor jenem Manne eine weit grauenhaftere Scheu empfunden 

haben als vor einem Scharfrichter, vor einem Scharfrichter, der nur Menschen 

hinrichtet» [Heine, 1885, S. 97] – «Історію життя Імануеля Канта важко опи-

сати. Бо він не мав ні життя, ні історії. [...] Дивовижний контраст між зовніш-

нім життям чоловіка та його нищівними думками, що змелюють світ! Справді, 

якби громадяни Кьоніґсберґа осягнули все значення цієї думки, вони відчували 

би перед цим чоловіком куди моторошнішу лякливість, ніж перед катом, перед 

Катом, який лиш страчує людей». 

Ці, дещо провокативні, слова Гайне засвідчують, що вже щонайпізніше в 

першій половині XIX ст. філософію Канта поволі почали усвідомлювати як сво-

єрідну революцію філософської думки. Проте варто звернути увагу на інший 

аспект, який також відкриває ця цитата, а саме, що теза про революційність Ка-

нтової філософії, яка з перспективи XXI ст. є вже звичною та тривіальною, ще 

в XIX ст. вимагала на теоретичному рівні – доведення, а на риторичному – гос-

троти та епатажу висловлювання, які, зокрема, й зустрічаємо у Гайне. І це зако-

номірно, адже філософія Канта не постала у вакуумі, а значною мірою 

ґрунтувалася на філософській традиції, яка на той час існувала в Прусії та по-

ширилися на інші німецькомовні землі. Тож новаторство Канта стосовно цієї 

попередньої традиції мало бути ще обґрунтованим та осмисленим. 

Чи не найвідомішим та найвпливовішим німецькомовним філософом 

першої половини XVIII ст. є К. Вольф. Його кар’єра була стрімкою та яскра-

вою: вже від початку свого наукового та філософського становлення Вольф 

отримував престижні місця в університетах, визнання, а його тексти мали 

такий вплив, що часто чи не дослівно переписувалися у різних адаптаціях та 

інтерпретаціях. Останні дослідження впливу Вольфової філософії вказують 

також на те, що навіть багато статей відомої енциклопедії Дідро та Далам-

бера були інспірованими творами Вольфа, а нерідко й містили парафрази і 

навіть дослівні відтворення шматків Вольфових текстів (пор.: [Carboncini, 

2018, S. 478–480]). Вольфа, як і Сократа, звинувачували у поганому впливі 

на молодь та атеїзмі. Вольф пережив заборону своєї філософії в Прусії королем 

Фрідріхом Вільгельмом І, вигнання з цієї країни, а тоді через сімнадцять років 

тріумфальне повернення назад у Прусію на запрошення короля Фрідріха ІІ. 

І лише коли починають набирати популярності такі нові потужні німе-

цькі філософи, як Кант і Геґель, Вольфа поволі забувають. Однак тимчасове 

забуття та знецінення ще не є підставою висновку про незначущість та нев-

пливовість. У своїй статті я окреслю кілька проблемних питань, пов’язаних 

з впливом Вольфової філософії на філософію Канта, а саме: вираз «ляйбніце-

вольфівська філософія», використання Кантом Вольфового поняттєвого апа-

рату та твердження Канта про те, що він подолав догматизм філософії Вольфа. 

Кантові твори цитуватимуться за загальноприйнятими абревіатурами: KrV 

для «Критики чистої рації» з вказівкою сторінки першого (A) чи другого (B) ви-

дання, AA для Akademieausgabe, із зазначенням відповідного тому та сторінки: 

KrV = Kritik der reinen Vernunft (1781, 1787) = [Kant, 2024] 

AA = Gesammelte Schriften. Akademieausgabe, 29 Bde. (1900–) = [Kant, 1900–] 



 

Ігор Пасічник 

 

 

 

 

30 

Вираз «ляйбніце-вольфівська філософія» як проблема 

Кант у своїх творах неодноразово згадує Вольфа, а також використовує 

вираз «ляйбніце-вольфівська філософія», зазвичай у негативних контекстах. 

Наприклад, цей вираз Кант використовує вже у «Критиці чистої рації» у кон-

тексті розгляду поняття чуттєвості: «Die Leibniz-Wolffische Philosophie hat daher 

allen Untersuchungen über die Natur und den Ursprung unserer Erkenntnisse einen 

ganz unrechten Gesichtspunkt angewiesen» [KrV, B 61] – «Тож ляйбніце-вольфів-

ська філософія надала усім розвідкам про природу та витік наших пізнань геть 

неправильної перспективи». У цьому ж контексті Кант пише про «ляйбніце-во-

льфівську школу» в § 7 «Антропології з прагматичного огляду» [пор. AA VII, 

S. 140]. Вже самий вираз «ляйбніце-вольфівська філософія» вказує на те, що 

Кант – а згодом і Геґель, який теж цей вираз використовував – розглядали Во-

льфа чи не виключно як інтерпретатора та систематизатора філософії Ляйбніца. 

Зайвим є говорити, що в останніх дослідженнях кін. XX – поч. XXI ст. цю та 

інші подібні тези значною мірою спростовано, а також показано, що Вольф, 

хоча й зазнав деякого впливу Ляйбніца, проте створив ориґінальну філософію, 

яка аж ніяк не є систематизацією Ляйбніцевої, зокрема, про це пише також і 

український дослідник Сергій Секундант (див.: [Секундант, 2021, с. 44–45]). Ін-

шими словами, Вольфа можна назвати інтерпретатором Ляйбніца не більше, 

ніж Канта – інтерпретатором Вольфа. 

Тож у Кантовій оцінці філософії Вольфа є щонайменше два проблема-

тичні моменти. По-перше, хоча Кантові згадки про так звану ляйбніце-воль-

фівську філософію мають доволі негативне забарвлення, однак становлення 

Канта відбувалося саме на ґрунті філософії Вольфа та його послідовників. 

Тобто Вольфова філософія вплинула на Канта принаймні на рівні предмета 

дискусії. По-друге, коли Кант критикує так звану ляйбніце-вольфівську філо-

софію, то постає раційне питання: А кого і що саме він, власне, критикує? 

Адже існувала просто величезна кількість послідовників Вольфа, а також тих, 

на кого вплинули ті чи інші аспекти його філософії: від більшою мірою адап-

таторів, на зразок Ґотшеда чи Баумайстера, до більшою мірою ориґінальних 

філософів, подібно до Баумґартена, Маєра чи Мендельсзона. Зважаючи на те, 

що впродовж усієї своєї університетської кар’єри Кант читав лекції з метафі-

зики за книгою Баумґартена (зробивши лише одного семестру виняток), мо-

жна припустити, що значною мірою саме у філософії Баумґартена Кант вбачав 

систематизацію того, що називав ляйбніце-вольфівською філософією. Але й у 

випадку, що таке припущення правильне, знову постає питання: наскільки Ба-

умґартен взагалі слідує за Вольфом, а де йде своїм шляхом? Зокрема, сучасний 

німецький філософ Александер Айхєлє вважає, що Баумґартена якщо й можна 

зараховувати до вольфіанців, то хіба в історичному сенсі, але не систематич-

ному (пор.: [Aichele, 2010, S. 164]). 

Тож у випадку виразу «ляйбніце-вольфівська філософія», з одного боку, 

постає питання, якою мірою філософію Вольфа взагалі можна назвати ляйб-

ніце-вольфівською, а з іншого, – з чим та ким насправді полемізує Кант: без-

посередньо з Вольфом, котроюсь із розповсюджених адаптацій та 



 

До проблеми впливу філософії Вольфа на Канта 

 

 

 

 

31 

інтерпретацій його філософії, чи тезами ориґінальніших філософів, які у той 

чи інший спосіб зазнали впливу Вольфових ідей? 
 

Проблема поняттєвого апарату у Вольфа та Канта 

Зважаючи на те, що хоча би на рівні предмета дискусії філософія Вольфа 

прямо або опосередковано вплинула на Канта, є очевидним, що Кант мусив пра-

цювати з поняттєвим апаратом, розробленим Вольфом. І вже згадане викорис-

тання Кантом у своїх лекціях з метафізики Баумґартенової «Метафізики» це 

тільки підтверджує. Очевидно, що багато Вольфових термінів та понять Кант 

модифікує, перетлумачує, а то й надає їм геть іншого значення, але в будь-якому 

разі можна стверджувати напевне, що Кантова філософія постає все ж на термі-

нологічно-поняттєвому апараті Вольфа, або точніше кажучи – термінологічно-

поняттєвому апараті, яким послуговувалися також численні послідовники Во-

льфа і який загалом був домінантним у німецькомовній філософії першої поло-

вини XVIII ст. Тому з суто термінологічно-поняттєвої перспективи Кант до 

певної міри має рацію, підсумовуючи виразом «ляйбніце-вольфівська філосо-

фія» цей поняттєво-термінологічний дискурс першої половини XVIII ст., хай 

навіть цей вираз і не зовсім вдалий. 

Інша справа, чи не є ключові ідеї Канта якоюсь мірою запозичені і роз-

винуті з філософії Вольфа? Я зараз не беруся відповідати на це питання, а хочу 

лише вказати на перспективність дослідження у цьому напрямі. Тут я лише 

коротко наведу один приклад, що ілюструє як наступництво, так і відмінність 

філософій Вольфа та Канта. 

Вольф у своєму метафізичному проєкті поділяє метафізику як науку про 

підстави людського пізнання на онтологію, емпіричну психологію, загальну 

космологію, раціональну психологію та природну теологію. Такий поділ відо-

бражає розгляд трьох основних видів сущого, доступних людському пі-

знанню, а саме, душі, світу та Бога: в онтології йдеться про підстави пізнання 

речей в загальному, у психології ж, космології та теології – про підстави пі-

знання окремих основних видів речей (основних видів сущого). Поділ психо-

логії на емпіричну та раціональну показує, що Вольф розглядає душу спочатку 

на основі того, що ми про неї можемо знати з досвіду (Erfahrung), а тоді на 

основі того, що ми про неї можемо виснувати за допомоги рації (Vernunft). 

Разом емпірична та раціональна психології розглядають підстави пізнання 

душі. Загальна космологія розглядає, відповідно, підстави пізнання світу, а 

природна або ж раціональна теологія – підстави пізнання Бога, тою мірою, 

якою про нього можна щось сказати за допомоги рації. У Баумґартена цей по-

діл метафізики спростився до: онтологія, космологія, психологія, природна 

теологія. Згодом з’явився поділ на загальну метафізику (metaphysica generalis), 

що охоплювала онтологію, та спеціальну метафізику (metaphysica specialis), 

що охоплювала космологію, психологію та теологію. І хоча термінологічного 

розрізнення metaphysica generalis та metaphysica specialis у Вольфа не було, 

йому часто приписували виникнення цього поділу, що певною мірою мало 

сенс, оскільки на значеннєвому рівні цей поділ був обґрунтований саме Воль-

фом. Тож космологія, психологія та теологія у XVIII ст. розглядалися як 



 

Ігор Пасічник 

 

 

 

 

32 

частини метафізики, що розкривають її першу частину – онтологію, а саме, 

окремо розглядаючи три основні види сущого: світ, душу та Бога. 

Кант у своєму проєкті трансцендентальної філософії фактично відштовху-

ється від спроектованої Вольфом метафізики XVIII ст. У намаганні виявити та 

виправити хиби попередньої метафізики Кант послуговується її термінологічним 

апаратом та перебуває у контексті її проблем та формулювань. Зокрема, вчення 

про світ, душу та Бога як три основні види сущого Кант трансформує у вчення 

про три основні класи трансцендентальних ідей. Тобто світ, душу та Бога Кант 

розглядає передусім як трансцендентальні ідеї, тобто поняття рації 

(Vernunftbegriffe), яким, на відміну від понять розуму (Verstandesbegriffe), не 

може бути дано у досвіді повністю відповідного предмета: 

«Das denkende Subjekt ist der Gegenstand der Psychologie, der Inbegriff al-

ler Erscheinungen (die Welt) der Gegenstand der Kosmologie, und das Ding, wel-

ches die oberste Bedingung der Möglichkeit von allem, was gedacht werden kann, 

enthält, (das Wesen aller Wesen) der Gegenstand der Theologie. Also gibt die reine 

Vernunft die Idee zu einer transzendentalen Seelenlehre (psychologia rationalis), zu 

einer transzendentalen Weltwissenschaft (cosmologia rationalis), endlich auch zu 

einer transzendentalen Gotteserkenntnis (Theologia transzendentalis) an die Hand» 

[KrV, B 391–392]. – «Суб’єкт, що думає, є предметом психології, сукупність 

усіх явищ (світ) – предметом космології, а річ, яка містить найверховнішу 

умову можливості всього, що можна подумати (сутність усіх сутностей) – є 

предметом теології. Тож чиста рація дає у [наше] розпорядження ідею для 

трансцендентального вчення про душу (psychologia rationalis), для трансцен-

дентальної науки про світ (cosmologia rationalis), врешті, також для трансцен-

дентального пізнання Бога (Theologia transzendentalis)». 

Цей приклад є, з одного боку, яскравим свідченням новаторства Канта, 

з іншого ж, він демонструє, як Кантова філософія – і термінологічно, і про-

блематично – постає з попередньої традиції. Чи була філософія Канта суто 

запереченням метафізики XVIII ст., а чи її можна також розглядати як про-

довження та розвиток цієї метафізики, – ще необхідно дослідити. Те, як Кант 

сам бачив місце своєї філософії стосовно філософії Вольфа, буде коротко 

висвітлено у наступному розділі. 
 

Твердження Канта про те, що він подолав догматизм Вольфової фі-

лософії 

Належне тлумачення твердження Канта, що він подолав догматизм Во-

льфової філософії, передбачає чітке розуміння того, що саме Кант називав до-

гматизмом. Своє поняття догматизму Кант досить чітко та лаконічно 

формулює у передмові до другого видання «Критики чистої рації» у кон-

тексті опису свого критичного проєкту: 

«Die Kritik ist nicht dem dogmatischen Verfahren der Vernunft 

entgegengesetzt, (denn diese muß jederzeit dogmatisch, d. i. aus sicheren Prinzipien a 

priori strenge beweisend sein,) sondern dem Dogmatismus, d. i. der Anmaßung, mit 

einer reinen Erkenntnis aus Begriffen (der philosophischen), nach Prinzipien, so wie 

sie die Vernunft längst im Gebrauche hat, ohne Erkundigung der Art und des Rechts, 

womit sie dazu gelangt ist, allein fortzukommen. Dogmatismus ist also das 



 

До проблеми впливу філософії Вольфа на Канта 

 

 

 

 

33 

dogmatische Verfahren der reinen Vernunft, ohne vorangehende Kritik ihres eigenen 

Vermögens» [KrV, B XXXV]. – «Критика не протиставляється догматичному 

методу рації, (бо вона завжди мусить бути догматичною, тобто строго доведе-

ною з певних принципів a priori), але вона протиставляється догматизму, тобто 

зухвалості просуватися вперед лише за допомоги чистого пізнання з понять (фі-

лософських), за принципами, які рація давно має у вжитку, не довідавшись 

способу та права, якими рація їх досягла. А отже, догматизм є догматичним 

методом чистої рації без попередньої критики її власної спроможності». 

Тобто Кант розрізняє догматичний метод та догматизм, й виступає не 

проти догматичного методу, який розуміє як строге доведення з апріорних 

принципів, а проти догматизму, тобто застосування догматичного методу без 

попередньо проробленої критики, а саме, попередньо здійсненого дослідження 

природи та меж пізнавальних спроможностей людини. Ба більше, Кант ствер-

джує, що майбутня метафізика, тобто метафізика, якій передуватиме критика, 

муситиме далі розгортатися саме згідно догматичного методу: «In der 

Ausführung also des Plans, den die Kritik vorschreibt, d. i. im künftigen System der 

Metaphysik, müssen wir dereinst der strengen Methode des berühmten Wolff, des 

größten unter allen dogmatischen Philosophen, folgen» [KrV, B XXXVI]. – «Тож у 

реалізації плану, продиктованого критикою, тобто в майбутній системі метафі-

зики, ми муситимемо згодом слідувати строгому методу славетного Вольфа, 

найвеличнішого поміж усіх догматичних філософів». 

А отже Кант приписує Вольфу догматизм не в сенсі, що Вольф начебто 

залишає свої твердження без доведення, а тому, що, на думку Канта, Вольф пос-

луговується догматичним методом без попередньо проведеної критики пізнава-

льних спроможностей. Адже весь патос філософії Вольфа якраз і полягає у тому, 

що Вольф намагається вибудувати свою філософію – зокрема, метафізику – як 

науку, розуміючи під наукою певне і доказове знання: «Durch die Wissenschaft 

verstehe ich eine Fertigkeit des Verstandes alles, was man behauptet, aus unwider-

sprechlichen Gründen unumstößlich darzuthun» [Wolff, 1978, § 2]. – «Під наукою я 

розумію вмілість розуму все, що стверджується, неспростовно виводити з несу-

перечливих підстав». «Per Scientiam hic intelligo habitum asserta demonstrandi, hoc 

est, ex principiis certis & immotis per legitimam consequentiam inferendi» [Wolff, 

1996, § 30]. – «Під наукою я розумію вмілість доводити свої твердження, тобто 

виводити їх з певних і непорушних принципів шляхом належного виснування». 

Тобто Кант долає догматизм Вольфа у тому розумінні, що Вольфовий 

метод, який Кант називає догматичним методом, він доповнює попереднім 

особливим аналізом спроможностей пізнання, який називає критикою. З цієї 

перспективи Кантову філософію можна певною мірою розглядати як розвиток 

та переосмислення філософії Вольфа, чи принаймні того проблемного та по-

няттєвого дискурсу першої половини XVIII ст., який Кант загально окреслює 

як ляйбніце-вольфівську філософію. 
 

Висновки 

З перспективи зазначеного можна щонайменше зробити припущення, 

що Кант у своїй філософії розгортає та додумує те, що також вже частково 

присутнє у філософії Вольфа. Безперечно, Кант є ориґінальним філософом з 



 

Ігор Пасічник 

 

 

 

 

34 

надзвичайно великою сферою впливу, про що свідчить хоча б величезна кіль-

кість дослідницької літератури, присвяченої Кантовій філософії, однак це ще 

більше відтінює те, що вплив філософії Вольфа на Канта досі не досліджено 

вповні. Щоправда, зі збільшенням інтересу до Вольфової філософії в останні 

десятиліття зростає також і кількість досліджень її впливу на Канта. Напри-

клад, можна згадати публікації Н. Гінске, присвячені впливу Вольфової філо-

софії загалом [Hinske, 1999a] та стосунку Вольфової емпіричної психології до 

Кантової прагматичної антропології [Hinske, 1999b], статтю М. Кюна про по-

няття об’єкта у Вольфа і Канта [Kuehn, 1999], статтю Ї. Карасека про Воль-

фове і Кантове обґрунтування системи метафізики [Karásek, 2007]. А також 

дослідження впливу Вольфової моральної філософії на моральну філософію 

Канта у таких дослідників, як А. Томас [Thomas, 2004], Л. Лянґлюа [Langlois, 

2018] та Д. Гюнінґ [Hüning, 2018]. Інтерес до цієї теми певною мірою можна 

спостерігати також в українському контексті, зокрема, можна виділити дослі-

дження С. Секунданта, який спеціалізовано займається Вольфовою філосо-

фією (див., наприклад, вже цитований текст [Секундант, 2021]), та статтю 

В. Терлецького, у якій поміж іншого розглядається проблема впливу практи-

чної філософії Вольфа на формування метафізики звичаїв Канта [Терлецький, 

2024]. Тож дослідження впливу Вольфової філософії на філософію Канта на-

бирає популярності й може бути досить перспективним напрямом досліджень 

(зокрема, кантознавчих) принаймні у найближчі кілька десятиліть. 
 

 

Список використаних джерел 
1. Секундант С. Ляйбніц і Вольф: критичні засади ідеї наукової революції у 

філософії. Sententiae. 2021. Т. 40, № 1. С. 44–66. DOI: 

https://doi.org/10.31649/sent40.01.044. 

2. Терлецький В. Проєкт «метафізики звичаїв» Канта в систематичному та 

історичному контекстах. Sententiae. 2024. Т. 43, № 3. C. 113–128. DOI: 

https://doi.org/10.31649/sent43.03.113. 

3. Aichele A. Allzuständigkeit oder Beschränkung? Alexander Gottlieb Baumgar-

tens Kritik an Christian Wolffs Begriff der Philosophie. Studia Leibnitiana. 

2010. Bd. 42(2). S. 162–185. 

4. Carboncini S. Wolffrezeption in Europa. Handbuch Christian Wolff / R. Theis, 

A. Aichele (Hrsg.). Wiesbaden : Springer, 2018. S. 467–495. DOI: 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-14737-2_21. 

5. Heine H. Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland. Heine H. Sämmt-

liche Werke. Hamburg : Hoffmann und Campe, 1885. Bd. 7. S. 5–150. 

6. Hinske N. Die Philosophie Christian Wolffs und ihre Langfristfolgen. Aufklä-

rung und Interpretation Studien zu Kants Philosophie und ihrem Umkreis / 

F. Klemme Heiner, B. Ludwig, M. Pauen, W. Stark (Hrsg.). Würzburg : Königs-

hausen & Neumann, 1999. S. 29–37. 

7. Hinske N. Wolffs empirische Psychologie und Kants pragmatische Anthropolo-

gie. Aufklärung. 1999. Bd. 11/1. S. 97–107. 

8. Hüning D. Christian Wolffs Konzeption der Verbindlichkeit. Eine Antizipation 

der Ethik Kants. Aufklärung. 2018. Bd. 30. S. 15–34. 

https://doi.org/10.31649/sent40.01.044
https://doi.org/10.31649/sent43.03.113
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14737-2_21


 

До проблеми впливу філософії Вольфа на Канта 

 

 

 

 

35 

9. Kant I. Gesammelte Schriften. Akademieausgabe. 29 Bde. Berlin : Reimer & de 

Gruyter, 1900–. 

10. Kant I. Kritik der reinen Vernunft / Hrsg. von Jens Timmermann. Hamburg : 

Meiner, 2024. 

11. Karásek J. Philosophie als strenge Wissenschaft. Zur systematischen Begrün-

dung des Systems der Metaphysik bei Wolff und Kant». Akten des 1. internati-

onalen Christian-Wolff-Kongresses, Halle (Saale) 4–8 April 2004 / 

J. Stolzenberg, O.-P. Rudolph (Hrsg.). Teil 2, Olms 2007. S. 71–98. 

12. Kuehn M. Der Objektbegriff bei Christian Wolff und Immanuel Kant. Aufklä-

rung und Interpretation Studien zu Kants Philosophie und ihrem Umkreis / 

F. Klemme Heiner, B. Ludwig, M. Pauen, W. Stark (Hrsg.). Würzburg: Königs-

hausen & Neumann 1999. S. 39–56. 

13. Langlois L. Der Begriff der Verbindlichkeit bei Baumgarten und sein Einfluss 

auf Kants Moralphilosophie. Aufklärung. 2018. Bd. 30. S. 35–50. 

14. Thomas A. Die Lehre von der moralischen Verbindlichkeit bei Christian Wolff 

und ihre Kritik durch Immanuel Kant. Die Psychologie Christian Wolffs Syste-

matische und historische Untersuchungen / O.-P. Rudolph, J.-F. Goubet (Hrsg.). 

Tübingen : Max Niemeyer (De Gruyter), 2004. S. 169–189. DOI: 

https://doi.org/10.1515/9783110932317.169. 

15. Wolff Ch. Discursus praeliminaris de philosophia in genere. [1728]: lat.-de. = 

Einleitende Abhandlung über Philosophie im Allgemeinen / Übers. u. hrsg. v. 

G. Gawlick, L. Kreimendahl. Stuttgart-Bad Cannstatt : Frommann-Holzboog, 

1996. 

16. Wolff Ch. Vernünfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des 

Menschen, auch allen Dingen überhaupt. [1720]. Gesammelte Werke, 1. Abt., 

Bd. 2], Hildesheim – Zürich – New York : Olms, 1983. 

17. Wolff Ch. Vorbericht von der Welt-Weisheit. [1713]. Wolff Ch. Gesammelte 

Werke, 1. Abt., Bd. 1. Hildesheim – New York : Olms, 1978. S. 115–120. 

 

References 
Aichele, A. (2010). Allzuständigkeit oder Beschränkung? Alexander Gottlieb Baumgar-

tens Kritik an Christian Wolffs Begriff der Philosophie. Studia Leibnitiana, 42(2), 

162–185. https://doi.org/10.25162/sl-2010-0003 

Carboncini, S. (2018). Wolffrezeption in Europa. In Theis, R., Aichele, A. (Hrsg.), 

Handbuch Christian Wolff (S. 467–495). Wiesbaden: Springer. DOI: 

https://doi.org/10.1007/978-3-658-14737-2_21 

Heine, H. (1885). Zur Geschichte der Religion und Philosophie in Deutschland. In H. 

Heine, Sämmtliche Werke (Bd. 7. S. 5–150). Hamburg: Hoffmann und Campe. 

Hinske, N. (1999a). Die Philosophie Christian Wolffs und ihre Langfristfolgen. In 

H. F. Klemme, B. Ludwig, M. Pauen, & W. Stark (Hrsg.), Aufklärung und 

Interpretation: Studien zu Kants Philosophie und ihrem Umkreis (S. 29–37). 

Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Hinske, N. (1999b). Wolffs empirische Psychologie und Kants pragmatische Anthropo-

logie. Aufklärung, 11/1, 97–107. 

Hüning, D. (2018). Christian Wolffs Konzeption der Verbindlichkeit. Eine Antizipation 

der Ethik Kants. Aufklärung, 30, 15–34. 

https://doi.org/10.1515/9783110932317.169
https://doi.org/10.25162/sl-2010-0003
https://doi.org/10.1007/978-3-658-14737-2_21


 

Ігор Пасічник 

 

 

 

 

36 

Kant, I. (1900–). Gesammelte Schriften (Akademieausgabe, 29 Bde). Berlin: Reimer & 

de Gruyter. 

Kant, I. (2024). Kritik der reinen Vernunft / Hrsg. von Jens Timmermann. Hamburg: 

Meiner. 

Karásek, J. (2007). Philosophie als strenge Wissenschaft. Zur systematischen Begrün-

dung des Systems der Metaphysik bei Wolff und Kant. In J. Stolzenberg, O.-P. Ru-

dolph (Hrsg.), Akten des 1. internationalen Christian-Wolff-Kongresses, Halle 

(Saale) 4–8 April 2004 / Teil 2 (S. 71–98). Hildesheim: Olms. 

Kuehn, M. (1999). Der Objektbegriff bei Christian Wolff und Immanuel Kant. In 

H. F. Klemme, B. Ludwig, M. Pauen, & W. Stark (Hrsg.), Aufklärung und 

Interpretation: Studien zu Kants Philosophie und ihrem Umkreis (S. 39–56). 

Würzburg: Königshausen & Neumann. 

Langlois, L. (2018). Der Begriff der Verbindlichkeit bei Baumgarten und sein Einfluss 

auf Kants Moralphilosophie. Aufklärung, 30, 35–50. 

Sekundant, S. (2021). Leibniz i Wolff: krytychni zasady idei naukovoi revoliutsii u 

filosofii [Leibniz and Wolf: critical foundations of the idea of scientific revolution 

in philosophy]. Sententiae, 40, 1, 44–66. [In Ukrainian]. 

https://doi.org/10.31649/sent40.01.044 
Terletskyi, V. (2024). Proiekt «metafizyky zvychaiv» Kanta v systematychnomu ta 

istorychnomu kontekstakh [Kant’s Project of the «Metaphysics of Morals» in Sys-
tematic and Historical Contexts]. Sententiae, 43, 3, 113–128. [In Ukrainian]. 
https://doi.org/10.31649/sent43.03.113 

Thomas, A. (2004). Die Lehre von der moralischen Verbindlichkeit bei Christian Wolff 
und ihre Kritik durch Immanuel Kant. In O.-P. Rudolph, J.-F. Goubet (Hrsg.), Die 
Psychologie Christian Wolffs Systematische und historische Untersuchungen 
(S. 169–189). Tübingen: Max Niemeyer (De Gruyter). 
https://doi.org/10.1515/9783110932317.169 

Wolff, Ch. (1978, [1713]). Vorbericht von der Welt-Weisheit. In Wolff Ch. Gesammelte 

Werke, 1. Abt., Bd. 1 (S. 115–120). Hildesheim–New York: Olms. 

Wolff, Ch. (1983, [1720]). Vernünfftige Gedancken von Gott, der Welt und der Seele des 

Menschen, auch allen Dingen überhaupt. In Wolff Ch. Gesammelte Werke, 1. Abt., 

Bd. 2. Hildesheim – Zürich – New York: Olms. 

Wolff, Ch. (1996, [1728]). Discursus praeliminaris de philosophia in genere : lat.-de. = 

Einleitende Abhandlung über Philosophie im Allgemeinen / Übers. u. hrsg. v. 

G. Gawlick, L. Kreimendahl. Stuttgart-Bad Cannstatt : Frommann-Holzboog. 

 

 

ON THE PROBLEM OF INFLUENCE OF WOLFF’S PHILOSOPHY ON 

KANT 
 

Ihor Pasitschnyk 
 

Ivan Franko National University of Lviv, 

Department of Theory and History of Culture, 

1, Universytetska Str., Lviv, 79000, Ukraine 

е-mail: ihor.pasitschnyk@lnu.edu.ua 

ORCID ID 0000-0002-5643-0611 

 

I. Kant’s philosophy is not only one of the most influential in history, but also one 

of the few that is seen as changing the way of thinking. But was this change a leap, or rather 

the result of thorough work with the previous philosophical tradition? In Kant’s case, this 

https://doi.org/10.31649/sent40.01.044
https://doi.org/10.31649/sent43.03.113
https://doi.org/10.1515/9783110932317.169


 

До проблеми впливу філософії Вольфа на Канта 

 

 

 

 

37 

tradition is primarily the metaphysics of the 18th century or, more precisely, the philosoph-

ical discourse of the 18th century in the German context, one of the main representatives of 

which was C. Wolff. Wolff’s philosophy itself was a reform of the way of thinking and it 

became so popular that in the second half of the 18th century almost all philosophical de-

partments in German lands were headed by Wolffians. Kant often uses the name «Leibniz-

Wolffian philosophy». This, on the one hand, indicates that Kant viewed Wolff’s philosophy 

in no other way than the systematization and popularization of Leibniz’s philosophy (the 

assertion that has been repeatedly refuted today), on the other hand, that Kant argues not 

directly with Wolff’s philosophy, but rather with the general philosophical and conceptual 

discourse of the 18th century, which he outlined with this name. Therefore, Kant’s philoso-

phy undoubtedly grows on the conceptual and problematic ground of the previous tradition. 

The paper discusses the influence of Wolff’s philosophy on Kant, in particular, the problem 

of the term «Leibniz-Wolffian philosophy», Kant’s use of Wolff’s conceptual apparatus, as 

well as Kant’s assertion that he overcame the dogmatism of Wolff’s philosophy. The crucial 

point to properly understanding this Kant’s assertion is to understand the difference between 

dogmatic method and dogmatism. So Kant believes that he overcomes precisely dogmatism, 

that is, the use of pure reason without prior critique of its own faculty, while the dogmatic 

method, which is preceded by a critique of pure reason, must necessarily be the basis of a 

future metaphysics. 

Keywords: C. Wolff, I. Kant, Leibniz-Wolffian philosophy, dogmatic method, 

dogmatism, metaphysics, cognition. 

 

Отримано / Received: 30.09.2024 


