
47

© Н. Шолухо, 2020

Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26, c. 47–53
Visnuk of the Lviv University. Series philosophical science. Issue 25-26, p. 47–53

УДК 130.2
DOI https://doi.org/10.30970/PHS.2020.25-26.5

АНТРОПОЛОГІЧНІ ВИМІРИ КОНЦЕПЦІЙ  
БРУНО ЛАТУРА ТА МАНУЕЛЯ ДЕЛАНДА

Наталія Шолухо
Харківська державна академія культури

Бурсацький узвіз, 4, м. Харків, 61057, Україна
e-mail: natellaSh@gmail.com

У статті виокремлено та проаналізовано антропологічний складник «пласких онтологій» на 
прикладі концепцій Бруно Латура та Мануеля Деланда. Увага філософської спільноти до «плас-
ких онтологій» розглянута як альтернатива постмодерну. Заперечення привілейованого становища 
суб’єкта й заміна терміна «суб’єкт» на термін «об’єкт» визначено як чільні ознаки нової течії та при-
чину перегляду проблеми суб’єкта культури у філософії ХХІ ст.

Зазначено, що зв’язок між природою та культурою, матеріально-речовий вимір культури 
та статус суб’єкта обрані в концепціях Б. Латура та М. Деланда для розгляду крізь призму антропо-
логічних питань. Доведено, що класична модель суб’єкта як того, хто вміщує природне й людське, 
не заперечується «пласкими онтологіями». Б. Латур і М. Деланда перетин людського та природно-
го локалізували не в бутті, а в суб’єкті. Показано, що М. Деланда за допомогою терміна Дельоза 
«асамбляж» указав на доіндивідуальні природні витоки суб’єкта, тоді як Б. Латур через категорію 
«актант» подав спрощену модель суб’єкта як того, хто позбавлений тотожності через постійну тран-
сформацію та оперує чуттєвими образами матеріально-речової культури. Зауважено, що філософ-
ські концепції Б. Латура та М. Деланда уможливлюють існування моделей дійсності, у межах яких 
культура існує без легалізації суб’єктом. М. Деланда показав культуру як мережу взаємопов’язаних 
складників без кордонів і глибини. Б. Латур дав максимально необмежений зміст культури через 
комбінування її складників і їх сенсів. Статус суб’єкта культури в «пласких онтологіях» показано 
як такий, що змінюється через опис суб’єктів та об’єктів як різних за походженням, але рівних за 
статусом. Наголошено на тому, що суб’єкт культури не знецінюється, а набуває сенсу як той, хто 
репрезентується через дію.

У висновках зазначено, що антропологічна оптика «пласких онтологій» показала зміщення 
наголосу із суб’єкта культури на культурні практики. Саму культуру за сукупністю характеристик 
у концепціях Б. Латура та М. Деланда визначено як мережу різних за походженням феноменів куль-
тури, які мають рівнозначний статус і мінливі характеристики.

Ключові слова: актант, антропологія, культурні практики, «пласкі онтології», суб’єкт куль-
тури.

Вступ. Концептуальна вичерпність постмодерністської філософії наприкінці 
ХХ ст. зумовила пошуки новітніх пояснювальних моделей дійсності серед широкого кола 
гуманітарних течій і напрямів. У ХХІ ст. одним із флагманів філософського світу стали 
так звані «пласкі онтології» – теорії І. Боґоста, Ґ. Гармана, М. Деланда, Б. Латура, Дж. Ло 
та ін., спільним місцем філософських думок яких є відмова в першому наближенні від 
класичної категорії «суб’єкт» й погляд на буття як на розгалужену мережу об’єктів. Про-
те залучення антропологічної оптики до цієї філософської течії демонструє імпліцитну 
наявність суб’єкта при зміні понятійно-категоріального апарату, що зумовлює порушен-
ня проблеми концептуалізації суб’єкта й репрезентації його в полі культури крізь призму 



48 Н. Шолухо
Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26

«пласких онтологій». Для української філософської думки розв’язання цього питання ста-
не як відповідністю загальносвітовій інтелектуальній динаміці, так і відповіддю при вирі-
шенні проблем, зумовлених необхідністю формування портрета суб’єкта української істо-
рії, свідомого громадянина сучасності, учасника волонтерського руху, а також суб’єкта 
сучасної української культури як такого, чиї функції та модель зумовлені різноплановістю 
поступу самої української культури загальнонаціонального, регіонального й локального 
масштабів.

Актуальність проблеми. Артикуляція нагальних проблем ХХІ  ст. у парадигмі 
«пласких онтологій» потребує порушення питання про трансформацію антропологічних 
конструкцій. Бруно Латур і Мануель Деланда у власних філософських пошуках унаочни-
ли можливі траєкторії руху думки про суб’єкта, хоча й ліквідували цю категорію. Отже, 
актуальності набуває проблема репрезентації суб’єкта в «пласких онтологіях», поня- 
тійно-категоріальний апарат і концептуальні позиції яких заперечують термін «суб’єкт», 
натомість демонструють його проблематику та функціонування в просторі культури.

Аналіз останніх досліджень і публікацій. Як дослідницький інструментарій 
«пласкі онтології» залучені до розвідок П. Ґіллєна [1], який проаналізував за їх допомогою 
арт-практики; І. Боґоста, який вивчав відеоігри; К. Майорової, яка показала стан міської 
архітектури; а також у нашому дослідженні [6], присвяченому тілесності в серіалі. Безпо-
середньо зіставлення філософських концепцій Б. Латура та М. Деланда наявне в розвідці 
ще одного представника «пласких онтологій» – Ґ. Гармана [5], проте у вимірі зіставлен-
ня обох мислителів із реалізмом. Отже, екстраполяція «пласких онтологій» на широкий 
гуманітарний контекст має певну хронологію, тоді як її антропологічний складник не роз-
глянуто, тому все ще потребує артикуляції та формування цілісної моделі. Однією з пер-
ших спроб у цій царині й стане стаття.

Мета статті – здійснити філософську рефлексію антропологічної складової  
«пласких онтологій» на прикладі концепції Бруно Латура та Мануеля Деланда. Відповід-
но до мети, необхідно знайти відповіді на питання, як установлюється в «пласких онто-
логіях» зв’язок між природою та культурою стосовно суб’єкта культури, показати зміну 
статусу суб’єкта в системі позицій культури, а також виокремити специфіку інтерпретації 
матеріально-речового виміру культури в «пласких онтологіях».

Виклад основного матеріалу. Спроможність постмодерну бути джерелом сенсів 
вичерпала себе наприкінці ХХ ст., паралельно із цим філософія кінця ХХ – початку ХХІ ст. 
продемонструвала формування течій, які претендували на статус пояснювальних наста-
нов дійсності. Зокрема, філософські пошуки І. Боґоста, Ґ. Гармана, М. Деланда, Б. Латура, 
Дж.  Ло, об’єднані спільною назвою «пласкі онтології», містять потужний евристичний 
потенціал, проте через їх формування, що все ще триває, ускладняється їх рефлексія, тим 
більше виокремлення складників і впорядкування філософської парадигми мислення на 
новий лад. Утім накопичений багаж «пласких онтологій» нині вже уможливлює порушен-
ня засадничих для філософії питань, зіставлень позицій окремих представників і проек-
цію на форми культури для унаочнення пізнавальних можливостей цієї філософської течії. 
Саме тому не зайвим буде порушити питання про антропологічний зміст позицій Бруно 
Латура та Мануеля Деланда в їх зіставленні та вписуванні до загального інтелектуального 
ландшафту «пласких онтологій».

Необхідно зазначити, що філософія Б. Латура, яку він визначив як «акторно-мере-
жева теорія», стосовно до «пласких онтологій» М. Деланда, на думку, зокрема, колекти-
ву акторів А. Писарєва, С. Астахова та С. Гавриленка, є доволі умовною та пояснюється 
«суміжністю завдань і певних концептуальних рішень» [4, с. 17]. Проте ця ж характерис-
тика розповсюджується дослідниками безпосередньо й на «пласкі онтології». Натомість 



49Н. Шолухо
Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26

наша розвідка йде вслід за Ґ.  Гарманом, який здійснив компаративний аналіз думок 
Б. Латура та М. Деланда «на засадах реалізму та реабілітації речей» [5, с. 1], адже Б. Латур 
та М. Деланда однаково заперечували наявність однієї субстанції як першоджерела, що 
зумовило б його пріоритетне становище в бутті й закріпило б ієрархічну світобудову. Оби-
два мислителі залучають категорії «об’єкти» і «мережі», наповнюючи їх новим змістом 
і демонструючи самодостатність своїх теорій відносно класичної філософської парадиг-
ми. Отже, рецепція філософських думок Б. Латура та М. Деланда в антропологічній опти-
ці уможливлює виокремлення спільних місць.

Фундатор філософської антропології М.  Шелер ще на початку ХХ  ст. визна-
чив модель суб’єкта як зумовлену перетином природного, духовного та космічного. 
Співвіднесення цієї моделі із системою координат «пласких онтологій» не заперечує 
самого суб’єкта, а залучає іншу термінологію та зміщує наголос із проблематичності 
на декларативність, тимчасово нівелюючи гостроту погляду на суб’єкта культури як 
синтез природного та «штучного» (у значенні культурного або соціального). Як епа-
тажно зазначив Ґ. Гарман: «Людський суб’єкт … остаточно втрачає свій статус Імпе-
ратора філософії» [5, с. 2].

Залучення «пласкими онтологіями» терміна «об’єкт», як на перший погляд, умож-
ливлює рівні права між суб’єктами й об’єктами в класичному розумінні. Згодом розгляне-
мо, як це вплинуло на матеріально-речовий вимір буття. Наразі варто зупинитися на тому, 
як цей концептуальний зсув уплинув на модель суб’єкта як на поле перетину природного 
та культурного.

Площина – новий вимір суб’єкта культури.
У Б. Латура та М. Деланда простежується динамічна модель буття з варіативним 

змістом. Межі культури й суб’єкта не мають умовних перешкод для переходу в поле при-
родного, яке, у свою чергу, вільно входить у культурне. Відбувається перехід із глибини на 
поверхню та ліквідація відмінності між внутрішнім і зовнішнім. Або словами Ґ. Гармана 
про філософію Б. Латура: «Усі об’єкти знаходяться на одному рівні: хімікати, армії, корпо-
рації та ідеї … матеріалізм негайно відпадає; філософія більше не окропляє святою водою 
будинок із привидами» [5, с. 7].

Такі ж трансформації відбуваються в структурі суб’єкта, що в обох філософів не 
візуалізується, проте посилання на Ж.  Дельоза спонукає звернутися до його разом із 
Ф. Ґваттарі концепції «тіла без органів» не в значенні заперечення анатомії, а в значенні 
перепрочитання її як відсутності фізичних констант, що зумовлено здобутками пластичної 
хірургії, ендокринології, дієтології та фітнесу.

Чим же замінено суб’єкта в Б. Латура та М. Деланда? Б. Латур залучає термін 
«актант», за яким закріплює широкий семантичний спектр – це той, хто виконує дії. Тобто 
«актантом» є будь-який об’єкт, починаючи від речей і закінчуючи складним соціальним 
утворенням мегаполісу. Проте варто наголосити на тому, що дія є засобом конституювання 
«актанта» в бутті, природа його мінлива, а тотожності він досягає через роботу з чуттєви-
ми образами як зв’язком з іншими «актантами». Цей ресурс суб’єктності виокремлює його 
серед загалу буття, чим дає змогу уникати сюрреалістичних ситуації із наділенням зв’язку 
між мушлею та президентом. Тобто антропологічний принцип хоча й спростовується, про-
те визначає вектор думки філософа.

Однак у цій позиції простежується слабке місце через редукцію авторської думки 
до семіотики культури. Так, Б. Латур указав на взаємини між речами в лабораторії як іде-
альну модель зв’язку між об’єктами: «Завдяки, а не всупереч штучності й обмеженості 
експериментальної ситуації досягається найбільш величний ступінь близькості між сло-
вами та речами» [2, с. 28]. Тобто Б. Латур пояснює саму механіку взаємодії елементів, які 



50

в класичний філософській парадигмі належать до різних вимірів буття. Проте залучення 
чуттєвого досвіду й апелювання до семіотичної парадигми, за якою слово, річ і думка 
тотожні, обертає вектор роздумів Б. Латура на початок його рефлексії.

У свою чергу, М. Деланда залучив термін уже згадуваного Ж. Дельоза «асамбляж» 
не в дельозовому тлумаченні, за яким «взаємини мають змінюватися поза терміноло-
гії змін» [7, с.  11], а в значенні доіндивідуальних компонентів суб’єкта з наголосом на 
поверхні та відсутності глибини. Важливою для дослідження є спроба М. Деланда вказати 
на доприродність, дологічність формування змісту суб’єкта, що дає змогу рухатися вглиб 
за цим напрямом. Хоча нинішній стан розробки «пласких онтологій» поки що не дає змо-
ги виокремити першоджерело, варто зазначити, що визначення первинності природи над 
культурою або навпаки ліквідує сутність цієї філософської течії, адже уможливить розбу-
дову ієрархічної структури суб’єкта, що суперечить її методологічним і концептуальним 
засадам.

Повернімося до думки М. Деланда, який, так само як і Б. Латур, із пересторогою 
зазначив, що можливі не будь-які комбінації компонентів, а ті, що мають «емерджент-
ні якості», тобто спроможність до формування образів, спираючись на чуттєвий досвід, 
а відтак здатність до культурних практик і трансформації навколишнього середовища. 
Аналогічного висновку дійшов Ґ. Гарман: «Абсурдність асамбляжу Океан – Екс-канцлер – 
Монета – Квасоля, недолугість його як усього лише плоду уяви частково демонструється 
тим, що не має впливу на якихось своїх учасників» [5, с. 10]. Отже, анархічний і револю-
ційний номінально, проте орієнтований на антропологію змістовно, хід думок Б. Латура 
та М. Деланди виокремлює суб’єкта культури серед загалу об’єктів, хоча й не залучає для 
цього звичного терміна. На те саме вказав сам Б. Латур, коли зазначив, що його думки, 
як представника акторно-мережевої теорії, не заперечують суб’єкта, а формують новий 
погляд на об’єкта: «Саме в цих роботах «не люди» – мікроби, мушлі, каміння та кора-
блі – по-новому постали перед соціальною теорією» [3, с. 80]. Отже, декларування пере-
тину природного та культурного демонструє невичерпаність їх взаємного заглиблення  
в суб’єкті та експлікації в соціальному.

Суб’єкт культури: ліквідація або реструктуризація?
Як саме змінюється статус суб’єкта в системі позицій культури? Спільним місцем 

у конструюванні суб’єкта Б. Латуром і М. Деландою постав естетичний досвід як опосе-
редковані взаємини між матеріальним і символічним вимірами культури, які саме в лату-
рівському «актанті» й деландівському «асамбляжі» трансформувалися в такі, що взаємо-
діють на паритетних засадах, хоча цей висновок суперечить тезі Ґ. Гармана, що «прийняти 
віртуальне як рішення – означає увести філософію від конкретних об’єктів» [5, с.  30]. 
Закріплення самими філософами за «актантом» та «асамбляжем» здатності до формуван-
ня образів як того, що зумовлює їх тотожність при мінливості інших ознак і властивостей, 
указує на методологічну й концептуальну потребу в символічному, віртуальному, суб’єк-
тному образі реальності, що виокремлюватиме об’єкти від їх образів і розставлятиме наго-
лоси в пласкому просторі культури, що демонструють в «актант» Б. Латура та «асамбляж» 
М. Деланда. Радикальне заперечення віртуального Ґ. Гарманом при інтерпретації «плас-
ких онтологій» позбавляє об’єктів взаємодії, а світобудову – динамічності.

Також варто звернути увагу на те, що всі спроби залучити «пласкі онтології» як 
методологію дослідження феноменів культури демонстрували потребу доповнення 
суб’єктами. Яскравим прикладом є аналіз П. Ґіллєном інституту кураторства в арт-про-
сторі за допомогою акторно-мережевої теорії Б. Латура, де дослідник, зокрема, зазначив: 
«Люди об’єднуються на час, аби реалізувати проект, після чого їхні шляхи зазвичай знову 
розходяться. Взаємини утворюються тому, що протягом короткого проміжку часу в людей 

Н. Шолухо
Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26



51

є спільна мета» [1]. Тобто при екстраполяції «пласких онтологій» на простір, у цьому 
разі мистецтвознавчих студій, без підключення суб’єктів мистецтва дослідження було б 
неможливим. Більше того, відверто антропологічний зміст функціонування виставкових 
просторів, згідно з акторно-мережевою теорією, простежується в тому, що П. Ґіллен вива-
жено розглядає взаємодію складових компонентів мережі як тимчасові творчі взаємини, 
ніяк не допускаючи ототожнення з ними експонатів, приміщень або абстрактних категорій 
економіки й творчості.

Культура без суб’єкта: естетика як зв’язок між об’єктами.
Що ж пропонують «пласкі онтології» в погляді на матеріально-речовий вимір куль-

тури? Суголосно Б.  Латур та М.  Деланда посилюють позиції об’єктів у значенні будь-
яких складників буття. Обидва філософи уможливлюють концептуалізацію культури як 
такої, що існує не тому, що легалізована суб’єктом, а як наділеної онтологічним статусом. 
Можна зробити припущення, що прописування механізму, за яким культура набуватиме 
вторинного щодо суб’єкта статусу, зумовить так само розбудову ієрархії, що суперечить 
засадничим положенням «пласких онтологій».

Натомість матеріально-речові складники буття наділяються властивостями взаємин 
на засадах координації, а не субординації. Через поняття «мережі» не в технічному значен-
ні, а в значенні зв’язку між об’єктами, який не має потреби в поверхні. Ці зв’язки мають 
онтологічний характер, тобто не потребують обґрунтування їх установлення й трансфор-
мації, так само як і не мають потреби в матеріальній площині під собою. Важливим є те, 
що між цими зв’язками площина відсутня, тобто мережа має не тимчасовий, а перманент-
ний, онтологічний характер. Отже, сутність матеріально-речового виміру буття зміщуєть-
ся від феноменології речей до динаміки їх взаємин.

Утім варто вказати на декларативність уваги до речей з боку «пласких онтологій», 
адже матеріально-речовий вимір як такий залишається осторонь їхньої уваги, тоді як 
зв’язки, які є не тільки змістом їхніх взаємин, а й тканиною буття, стають середохрестям 
аналізу та сутністю культури. Фронтальне дослідження об’єктів як складників реальності 
заміщується рефлексією над образами цих речей як запорукою зв’язків між ними. Б. Латур 
та М. Деланда розбудовують необмежену модель матеріально-речового виміру культури, 
складники якої мають гетерогенну природу, а зв’язки заперечують субординацію.

Важливим є те, що всі зв’язки між об’єктами встановлюються, реалізуються й тран-
сформуються на поверхні, точніше, ці зв’язки і є поверхнею, а між ними чи під ними 
будь-які феномени культури або культурні практики не припустимі. Хоча на початку своїх 
роздумів М. Деланда пропонував сприймати локалізації в просторі в прямому сенсі, зазна-
чаючи: «Концепт територіалізації має бути зрозумілий передусім буквально» [7, с.  12]. 
Проте подальший текст продемонстрував відхід від конкретики до конструкту. Тобто 
в «пласких онтологіях» установлюється тотальна мережа, яка перебуває в стані динаміки 
й не має просторових або змістових обмежень.

Натомість мінливість, тимчасовість, трансформаційна природа стають ознаками 
речей і предметом для роздумів Б. Латура та М. Деланда. Варто зазначити, що ці властиво-
сті демонструють свою працездатність при підключенні «пласких онтологій» до аналіти-
ки сучасних культурних практик. Так, П. Ґіллен, досліджуючи арт-кураторство, зазначив: 
«Навіть сімейні взаємини розглядаються як тимчасовий проект, мета якого – виховання 
дітей: коли мета досягнута, батьки можуть спокійно розійтися» [1]. Тобто прискорений 
темп життя ХХІ ст. пояснюється як зумовлений акторно-мережевою теорією, за якою всі 
зв’язки між суб’єктами культури мають тимчасовий характер.

Окрім того, відсутність чітких характеристик об’єкта, окрім дескриптивних ознак, 
разом із динамічною природою їх взаємин зумовлюють залучення «пласких онтологій» 

Н. Шолухо
Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26



52

до аналізу таких феноменів культури, як соціальні інститути. Політика, економіка, релігія, 
мистецтво та інші розглядаються як відкриті структури. Так, відбувається театралізація 
політики, приватне життя в соціальних мережах стає публічним, а культурна спадщина 
завдяки арт-менеджменту обертається на прибуткову сферу.

Висновки. Отже, філософська рефлексія складника «пласких онтологій» на 
прикладі концепції Бруно Латура та Мануеля Деланда виявила їх антропологічний 
зміст. Суб’єкт культури, змінений термінологічно («актант» у Б. Латура й «асамбляж» 
у М. Деланда), але не змістовно, завдає загальний напрям динаміки культури, хоча й не 
визначає її сенсів. Матеріально-речовий вимір культури наділяється в «пласких онтоло-
гіях» не феноменологічним змістом, а функціональним складником, де чільною ознакою 
стає мінливість зв’язку між феноменами культури та культурними практиками. Взаєми-
ни між об’єктами зумовлені координацією, що зумовлює собою поле культури, яке не 
потребує легалізації суб’єктом.

Перспективним для подальшого дослідження є залучення антропологічної моделі 
«пласких онтологій» до формування портрета суб’єкта української культури як адаптова-
ного до гетерогенної за походженням і динамічної площини.

Список використаної літератури
1.	 Гиллен П. Курируя с любовью, или призыв к нефлексибельности. Художественный 

журнал. 2011. № 81. URL: http://moscowartmagazine.com/issue/16/article/220?fbclid=I
wAR3CHtYnZkukQX9m94Ta1A4Nw_X68JVmGxPPmJmBPqS2EF7RHKER1kfCdRg 
(дата звернення: 26.03.2020).

2.	 Латур Б. Когда вещи дают сдачи. Вестник Московского университета. Серия 7 «Фило-
софия». 2003. №7. С. 20–39.

3.	 Латур. Б. Пересобирая социальное. Введение в акторно-сетевую теорию. Экономиче-
ская социология. 2013. № 2. С. 73–88.

4.	 Писарев А., Астахов С., Гавриленко С. Акторно-сетевая теория: незавершённая сбор-
ка. Логос. 2017. № 1 (116). С. 1–40.

5.	 Харман Г. Сети и ассамбляжи: возрождение вещей у Латура и Деланда. Логос. 2017. 
№ 3. С. 1–34.

6.	 Шолухо Н.Є. Естетика тілесності в об’єктно-орієнтованій онтології (на прикладі серіа-
лу «Світ Дикого Заходу»). Вісник Львівського університету. Серія «Філософсько-полі-
тологічні студії». Львів : Львівський нац. ун-т ім. І. Франка, 2019. Вип. 23. С. 113–118.

7.	 DeLanda M. A New Philosophy of Society: Assemblage Theory and Social Complexity. 
London : Continuum, 2006. 160 p.

ANTROPOLOGICAL MEASUREMENTS OF THE CONCEPTS  
OF BRUNO LATOUR AND MANUEL DELANDA

Nataliia Sholukho
Kharkiv State Academy of Culture

Bursatsky descent, 4, Kharkiv, 61057, Ukraine
e-mail: natellaSh@gmail.com

The anthropological component of “flat ontologies” is highlighted and analyzed on the example 
of the concepts of Bruno Latour and Manuel Delanda. The philosophical community’s attention to 
the “flat ontologies” is considered to be alternative to the postmodern. The denial of the privileged 
position of the subject and replacement of the term “subject” to the term “object” are defined to 
be the main signs of the new sect and the reason for the revision of the culture subject problem in 

Н. Шолухо
Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26



53

the philosophy of the 21st century. It has been established that the relationship between nature and culture, 
the material dimension of culture and the status of the subject are chosen in the concepts of B. Latour 
and M. Delanda for consideration through the lens of anthropological issues. It has been proven that 
the classical model of the subject as someone who combines natural and human is not challenged by 
the “flat ontologies”. Latour and Delanda localized the intersection of human and the natural not in 
being, but in the subject. Delanda, with the help of Deleuze's term “assemblage” pointed to the individual 
natural origins of the subject. Whereas Latour through the category “actor” submitted a simplified model 
of the subject as someone who is deprived of identity due to constant transformation and operates on 
sensual images of material culture. It is observed that the philosophical concepts of Latour and Delanda 
make models of reality, within which culture exists without legalization by the subject, essential. 
Delanda showed culture as a network of interconnected constituents with no boundaries and depth. 
Latour gave the maximum unlimited content of culture by the infinity of combining its components 
and their meanings. The status of the subject of culture in the “flat ontologies” is shown to be changed 
through the description of subjects and objects different by origin but equal by status. It is noted that 
the subject of culture is not devalued, but gains the meaning as the one represented through the action.

It is noted in the coclusions that the anthropological optics of the “flat ontologies” showed 
the turning of the focus from the subject of culture toward the cultural practices. Culture itself, by 
the combination of characteristics in the concepts of Latour and Delanda, is defined as the network 
of cultural phenomena different by origin, having equal status and changing characteristics.

Key words: actor, anthropology, cultural practices, “flat ontologies”, subject of culture.

Н. Шолухо
Вісник Львівського університету. Серія філософські науки. 2020. Випуск 25-26


