
ISSN 2078-6794.  Вісник Львівського університету. Серія мист-во. 2025. Вип. 27. С. 39–48 
    Visnyk of the Lviv University. Series Art Studies. Issue 27. P. 39–48 

© Сиротинська Наталія, 2025 

 

 

УДК 78.03(477)”15/17” 

DOI: http://dx.doi.org/10.30970/vas.27.2025.39-48 

 

РЕФОРМАТОРСЬКА ДІЯЛЬНІСТЬ ЛЬВІВСЬКОГО БРАТСТВА 

ТА УКРАЇНСЬКІ ІРМОЛОГІОНИ XVI–XVIII СТОЛІТЬ 

В ІСТОРИЧНОМУ КОНТЕКСТІ 

 
Наталія СИРОТИНСЬКА 

 

ORCID: https://orcid.org/0000-0001-9524-4574 

Львівський національний університет імені Івана Франка, 

кафедра музикознавства та хорового мистецтва, 

вул. Валова, 18, Львів, Україна, 79008 

e-mail: nsyrotynska@gmail.com 
 
 

Розглянуто процеси національно-релігійного відродження другої половини XVI–

XVIII ст., які відбувалися в умовах інтенсивного суспільно-політичного та духовного 

протистояння. Одним із головних чинників цих трансформацій була діяльність 

православних братств, серед яких особливе місце належить Львівському Успенському 

братству. Культурно-освітня та реформаторська активність Львівського братства була 

спрямована не лише на захист православної віри та збереження національної ідентичності, 

а й на розвиток шкільництва, книгодрукування, літератури та музично-богослужбової 

практики. У цьому контексті важливим джерелом для дослідження духовно-музичної 

традиції вважаються українські ірмологіони XVI–XVIII ст., збірники літургійних співів, у 
яких відображено процес еволюції від монодій візантійської традиції до партесного 

багатоголосся та засвідчено процес становлення лінійного типу письма або “київської 

квадратної нотації”. Ірмологіони стали не лише засобом канонів богослужбового співу, а й 

носіями культурних реформ, здійснюваних братськими осередками. Безперервність 

зазначених навчальних традицій, сформованих унаслідок освітніх реформ Львівського 

братства, не втратила свого значення в подальші століття, зокрема, таким прикладом є 

Ірмологіон Левицького 1838 року. Методологія. У процесі дослідження використано 

джерелознавчий, історичний та культурологічний методи дослідження. 

Таким чином, комплексне вивчення реформаторської діяльності Львівського 

братства у взаємозв’язку зі створенням та поширенням українських нотолінійних 

ірмологіонів дає змогу простежити основні тенденції розвитку національної музичної 
писемності, виявити джерела й характер запозичень із візантійсько-слов’янської та 

західноєвропейської традицій, а також визначити місце української церковної монодії у 

ширшому європейському культурному контексті.  

Ключові слова: Львівське Успенське братство, українські нотолінійні 

ірмологіони, гимнографія, сакральна монодія, київська квадратна нотація, Ірмологіон 

Левицького 1838 р., багатоголосий спів. 

 
Одним із важливих історичних етапів становлення України є доба 

Середньовіччя, упродовж якої формувалися головні засади системного розвитку 
молодої європейської держави. В цей період відбувалася розбудова не лише 



 

       Наталія СИРОТИНСЬКА 

40     ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27 
 

законодавчих, політичних та торговельних форм її функціонування, а й 
культурно-мистецьких, тісно співвіднесених із процесом християнізації. Надалі 

зазначені процеси були суттєво активізовані завдяки діяльності братських шкіл, 

зокрема Львівського Успенського братства, статут якого офіційно затверджено у 
1586 р. [3, c. 141]. 

Львівському братству як особливій культурно-освітній інституції 

належить важливе місце у формуванні національного духовного простору, 
розвитку шкільництва, друкарства й мистецького життя протягом XVI–XVIII ст. 

Діяльність цього осередку, створеного за зразком протестантських шкіл і 

єзуїтських колегіумів, вирізнялася особливою увагою до освіти, що ґрунтувалася 

на літургійній традиції Київської Русі.  
Варто зазначити, що внаслідок прийняття греко-візантійського обряду на 

теренах Київської держави було засвоєно значний пласт грецької та латинської 

літератур [8, c. 241], а також об’ємний корпус гимнографії (з гр. ὑμνογραφία або 
писати гимни), тобто співаних літургійних текстів. Створення гимнографічних 

творів здійснювалося богословами, які глибоко знали античну філософію та 

літературу, вирізнялися риторичною майстерністю й володіли культурою 
поетичного мовлення. Завдяки цьому в текстах було відображено християнські 

догмати в художньо змістовній формі, що забезпечувало їх легше сприйняття на 

слух і сприяло формуванню духовної культури народу. Надалі гимнографічна 

традиція, завдяки своїм фразологічним зворотам, тропам і виразним образам, 
поступово інтегрувалася в канти, псалми, духовні пісні, вірші та інші національні 

літературно-мистецькі жанри. Найвищим проявом майстерності українських 

авторів стало вміння творчо переосмислювати цей спадок, що суттєво вплинуло 
на розвиток книжного віршування XVI–XVII ст. Усе це стало підґрунтям 

активного інтелектуального розвитку України-Русі та зумовило формування 

національних релігійно-просвітницьких організацій, зокрема Львівського 

братства. 
Підтвердженням активного використання образів літургійної поетики є 

одним із перших опублікованих творів Львівського братства – привітальна 

драматургічна сценка на честь архиєпископа Михайла Рогози – “Просфонима” 
1591 р. [1]. На цьому прикладі простежується глибокий зв’язок літературних 

текстів ранньомодерної доби з поетичними традицією гимнографічних образів, 

символів і поетичних метафор [5]. 
Усна практика опанування гимнографічними текстами, започаткована в 

Середньовіччі, тривала до кінця XVI ст., коли в Україні було створено лінійну 

нотацію на зміну невменній (знаковій). Через чітку графіку й виразність 

невменного запису не було змоги вільно відчитувати мелодичну лінію, оскільки 
передбачалося попереднє вивчення півчого матеріалу. Натомість створення 

лінійного нотопису суттєво пришвидшило опанування літургійним співом, що 

надалівплинуло на розвиток української духовної музики [8]. Створення лінійного 
письма призначалося, передусім, для впровадження у практику Української 

Церкви багатоголосого співу, в чому також була заслуга Львівського братства. 

Відомо, що львівські братчики не лише започаткували створення 
багатоголосих композицій, а й двічі отримали дозвіл на їх використання в 

літургійному обряді: вперше – від Александрійського патріарха Мелетія Пігаса 



 

Наталія СИРОТИНСЬКА 

ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27       41 
 

(1594), вдруге – від його наступника, патріарха Кирила Лукаріса (1614). 
Безперечно, що лінійне письмо було необхідним для багатоголосся. Таким чином, 

існують підстави вважати, що саме братчики розробили український тип нотації, 

оскільки були добре обізнані в європейській практиці багатоголосся. 
Підтвердженням цього є бібліотека Львівської братської школи, де зберігалися 

багатоголосі рукописні та друковані європейські композиції, а також музично-

теоретичні трактати. 
Рівень музичної поінформованості братчиків чітко відображає реєстр 

бібліотеки та приватних книгозбірень. Зокрема, у приватній колекції старшини 

Львівського братства, українізованого грека Константина Мезапети, зберігалися 

книги партесного співу “релігії грецької”, “партеси різні шнурами пов’язані”, 
друковані книги з музичними творами та трактат про гармонію “Tabulatura 

musicae” [15]. Водночас на межі XV–XVI ст. у Львові були відомі нотні записи та 

музика композиторів провідної європейської – нідерландської – школи, ймовірно, в 
православному середовищі [4]. 

Важливо, що у бібліотеці Львівського братства за інвентарем 1601 р. була 

книга протестантського автора Йогана Шпанґенберґа (Johann Spangenberg, 1484–
1550) “Questiones musiqae in usum scholae Northusianae, oder wie man die Jugend 

leichtlich und recht im Singen unterweisen soll” (Питання музики для вжитку 

Нордгавзіанської школи, або як легко і правильно навчати молодь співів, 

Віттенберг 1542) [16].   
Шпанґенберґ Й. був знайомий з Мартіном Лютером і сприяв Реформації. 

Він опублікував пояснення лютеранського катехизису латинською мовою й 

шкільні підручники, опікувався навчанням дітей церковному співу. Аналогічна 
просвітницько-педагогічна функція простежується у діяльності Львівської 

братської школи, якій були близькі протестантські ідеї, пов’язані, насамперед, із 

розбудовою освітньої системи та книгодрукування. Залучення до видавничої 

діяльності 1572 р. Івана Федоровича у Львівському братстві сприяло формуванню 
підґрунтя для друкування не лише церковно-службових книг, а й підручників, 

полемічних трактатів та художніх творів. Унаслідок цього при братстві було 

створено одну з найвизначніших бібліотек того часу.  
Варто зазначити, що читачами братської бібліотеки були не лише члени 

братства, а й учні та вчителі братської школи, працівники братської друкарні, 

монахи Онуфріївського монастиря, мешканці Львова та інших міст, 
священнослужителі. Відомий львівський друкар, член братства Михайло Сльозка, 

у передмові до “Апостола” посилається на чисельні джерела з бібліотеки 

Львівського братства, зокрема, Плутарха “Мораль” та “Порівняльний життєпис”, 

біографію Юлія Цезаря, твори Цицерона, “Енеїду Вергілія”, Лукіана, байки Езопа, 
“Одіссею” Гомера, Блаженного Августина, єпископа Нікейського Анастасія, твори 

Отців Церкви, згадує Муція Сцеволу [2]. Зазначений перелік свідчить як про 

високий рівень обізнаності братчиків у підставових джерелах інтелектуального 
розвитку українців, так і про їхню опіку над освітою українських дітей.  

Процес вдосконалення літургійного співу був тісно пов’язаний iз 

загальним способом життя школярів Львівського братства, невіддільним від 
церковного служіння. Школярі, водночас, навчалися і віршуванню, що набувало 

співаних форм, оскільки це часто пов’язувалося із створенням вітальних 



 

       Наталія СИРОТИНСЬКА 

42     ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27 
 

пісень [9, c. 32]. Хлопчики ходили по домівках містян і за спів отримували 
невелику винагороду. Зберігся також документ кінця XVII ст., де засвідчено 

зобов’язання вчителя братської школи Теодора Рузкевича забезпечувати 

дисципліну в учнівському хорі під час богослужінь у церкві та визначати 
черговість учнів до дзвоніння1. Така навчально-практична діяльність життя 

сприяла розвитку літературного і музичного хисту, що в майбутньому суттєво 

впливатиме на формування національної літератури, а також музичного мистецтва. 
Зокрема, створення національного типу лінійного письма задля розвитку 

багатоголосого співу зумовило, водночас, суттєві зміни у вивченні літургійної 

монодії (одноголосся). Протягом короткого періоду вибраний монодійний 

репертуар цілого літургійного року був зафіксований п’ятилінійною нотацією у 
новостворених для цього збірниках – Ірмологіонах.  

Завдяки лінійному запису суттєво пришвидшився процес опанування 

сакральним монодійним репертуаром, що також сприяв організації навчанню всіх 
без винятку українських дітей грамоти і літургійного співу по нотах. На цій основі 

увиразнилася унікальна особливість української культури ранньомодерної доби – 

повсюдна освіта, базована на заснуванні початкових шкіл при церквах, де дяки 
виконували функцію вчителів. У цьому контексті свідченням активної 

реформаційної діяльності Львівського братства є найдавніший український 

ірмологіон кінця XVI ст. [14]. 

Оскільки ірмологіонам належала головна роль в опануванні церковним 
співом, братчики заопікувалися й подальшим друкованим виданням збірника. 

Таким чином, у друкарні братства готувалося до друку друге видання Ірмолоя 

(1709), в якому за репертуаром, укладом і музичною стилістикою відображалася 
еволюція багатовікової практики сакральної монодії, сформованої раніше у 

рукописній традиції. Ірмолой 1709 р. доповнено перевиданням Ірмолоя 1700 р., 

який готувався до друку при Святоюрському монастирі. Проте збірник 1709 р. 

суттєво відрізнявся від попереднього: в ньому були поновлені розділи святкових 
піснеспівів, вступний обиходний розділ, проведено відбір більш мелодично 

розвинених піснеспівів. Таким чином, зазначений варіант Ірмолоя 1709 р. стає 

основою усіх наступних видань у Львові та Почаєві. 
Розвиток церковного співу в усьому регіоні був зумовлений активізацією 

друкованих ірмологіонів, що своєю чергою забезпечило тяглість освітніх ініціатив 

Львівського братства. Пріоритетне значення шкільництва для українського 
суспільства зберігалося, завдяки чому підтримувався обряд і етнічна належність. 

Як зазначав Іван Франко: “Церковні книги використовувалися у народних школах-

дяківках як шкільні підручники. Навчившись абетки, діти переходили до читання 

Часослова та Псалтиря, а далі навчалися церковного співу за Октоїхами та 
Ірмологіонами і це тривало аж до кінця ХІХ століття” [7, c. 245]. 

Цей досвід залишався актуальним впродовж століть, результатом чого 

стало заснування у 1817 році в м. Перемишлі Дяко-вчительського інституту 
(Institutum cantorum et magistorum scholae), який функціонував без перерви до 

1939 р. Його відкриття було здійнено завдяки ініціативі Перемишльського 

                                         
1 Ясіновський Ю. Розпорядження вчителеві Львівськоі ̈ братськоі ̈ школи Теодорові Рузкевичу. 

Καλοφωνία. Львів, 2006. Ч. 3. C. 171.  



 

Наталія СИРОТИНСЬКА 

ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27       43 
 

єпископа Івана Снігурського та підтримці філолога-мовознавця о. Івана 
Могильницького, який, крім духовної практики, провадив активну просвітницьку 

діяльність у Галичині та очолив Інститут як перший директор. Учений також є 

автором праць “Грамматика язика славено-руського” і “Відомість о руськім 
язиці”. 

 

 
Іл. 1. Львівський ірмологіон кінця XVI ст. Фрагмент. 

 

Завдяки спільним зусиллям, поряд із Дяко-вчительським інститутом, були 

засновані бібліотека, друкарня та численні парафіяльні школи, що засвідчує 
комплексний підхід до розвитку освіти. У цьому контексті відкриття Інституту 

розглядають як знакову подію, завдяки якій забезпечувалася спадкоємність 

національних традицій освітнього життя. Головним завданням Інституту було 

підготовлення дяків і вчителів, котрі задовольняли б освітні потреби сільських 
шкіл і церковних осередків Галичини.  

У інституті викладали загальноосвітні, богословські та музичні предмети. 

У музичних програмах передбачалося опанування музичної грамоти та церковно-
музичного репертуару, освоєння методики постановки голосу і навиків реґентства 

[10]. Традиційно, основними практичними посібниками були нотні Ірмолої та 

підручники ХІХ ст., створені на основі ірмолойного репертуару. Послуговувалися 
посібниками П. Любовича (“Гласы воскреснїи с кондаками; прокимени, 

самогласніи, болгарскіи, подобніи, сідалніи…”, 1859), П. Бажанського (“Наука о 

сольках ирмолойных”, 1863), В. Матюка та І. Кипріяна, а також “Гласопісень” 

І. Дольницького. 
Значимість ірмологіонів підтверджено також давньою освітньою 

практикою переписування їх учнями. Свідченням такої традиції є Ірмологіон 

Левицького 1838 р., уривок з якого зберігається у фонді Петрушевича (ч. 206) 
Львівської національної наукової бібліотеки імені В. Стефаника [12, c. 478]. Як 

зазначено на звороті останнього аркуша, цей ірмолой було переписано у Дяко-



 

       Наталія СИРОТИНСЬКА 

44     ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27 
 

вчительському інституті м. Перемишля. М. Левицькому належить також 
“Молитовник”, і в обох пам’ятках засвідчено високий рівень його грамотності та 

професійної підготовки, що проявляється у впевненості й чітко окресленому 

почерку.  
Текст цього ірмолоя є також свідченням збереження церковно-

слов’янської мови, графіки літер, київської квадратної ноти і ключа C на третій 

лінійці, що іноді використовують для позначення зміни півтону у квартовому 
церковному звукоряді. Також чіткий почерк літер і нотних знаків увиразнює 

групування нотних фігур згідно зі словесною метрикою, що разом формувало 

виразну гармонійну цілісність.  
 

 
Іл. 2. Ірмолой М. Левицького 1838 р., стихира на Різдво Христове 

 

Важливо відмітити практичну мету написання Ірмолоя, свідченням чого є 

структура збірника, базована на фіксації найбільш затребуваного автором 
богослужбового репертуару. Напочатку розміщені стихири подобні і святкові 

болгарського співу на вісім гласів, а надалі – вибрані святкові стихири. Такий 

спосіб комбінування півчого репертуару зумовлений давніми методами навчання 
літургійного співу, основу якого становила музична система осмогласної 

організації репертуару [6].   

Тексти піснеспівів Перемишльського Ірмолоя 1838 р. є також важливим 
матеріалом для виявлення еволюціонування в Україні церковнослов’янської мови. 

Наприклад, порівняємо тексти стихири подобним 6-го гласу “Ангелскїя предидите 

силы” (гр.: Α ἱ ἀγγέλοκαὶ προπορεύεσθαι δυνάμεος), який зафіксований у 

слов’янському перекладі в одній з найдавніших літургійних книг Київської Русі, ‒ 
Типографському уставу з Кондакарем кінця ХІ ст.). 



 

Наталія СИРОТИНСЬКА 

ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27       45 
 

Порівняймо тексти за чотирма списками: Типографським уставом з 
Кондакарем кінця ХІ ст., рукописним Любачівським ірмологіоном 1674 р., 

Львівським друкованим Ірмолоєм 1709 р. та Ірмолоєм Михайла Левицького 

1838 р.: 
Типографськии ̆кондакар: 

 

А н г е л с к ы я  п р ѣ д и д ѣ т е  с и л ы ,  

я ж е  в ъ  В и ф л ѣ ом ѣ  уг от ов а и т е  я с л и .  
С л ов о  б о  р а ж д а є т ь с я  п р ѣ м уд р о с т ь  п р и х од и т ь .  

П р и и м и  ц ѣ л ов а н и е  ц ь р к в ы  

н а  р а д о с т ь  Б ог ор о д и ц и  л ю д и є  р е ц ѣ м ъ  

б л а г ос л ов л е н ъ  р а ж д а я с я  б ог ъ  н а ш ь  с л а в а  т е б ѣ .   

 

Любачівськии ̆ірмологіон 1674 р.: 
 

Ангелскі ̈я  предидут силы  

иже во Выфлеомѣ оуготоваите ясли  

Слово бо раждается Прѣм удрость происходит.  

Пріи ̆ми цѣловані ̈ є  церкви  

на радост Богородици люді ̈є  рецѣм  
благословен рожде и ̆ ся Богъ нашь слава тебѣ .   

 

Ірмолой 1709 р.: 
 

Ангелскі ̈я  предѣте силы  

иже во Вифлеемѣ оуготоваите ясли  

Слово бо раждается прем удрост приходит.  

Прии ̆ми цѣловані ̈ є  церкви  

на радост Богородици люді ̈є  рецѣм  

благословен грядии ̆  въ имя Господне .   

 

Ірмолои ̆Михайла Левицького 1838 р.: 
 

Ангелскі ̈я  предидите силы  

иже во Вифлеемѣ оуготовити ясли  

Слово бо раждается Прем удрост происходит.  

Приємлет цѣловані ̈ е церковъ  

на  радость богородицы люді ̈є  рцемъ  

благословен пришедый  Боже нашъ слава тебѣ .   

 
Вже останнє каденційне речення свідчить про різночитання, що в одному 

випадку виявляємо у змінності граматичної форми “раждаяся богъ нашь слава 

тебѣ” (Кондакар) на “рождейся Богъ нашь слава тебѣ” (Любачівский ірмолой). 
Далі в друкованому Ірмологіоні 1709 р. читаємо – “грядий въ имя Господнє” і 

буквальний переклад – “пришедый Боже нашъ” в Ірмологіоні 1838 р. Михайла 

Левицького. Такі приклади є важливим матеріалом для філологічних і 

музикознавчих досліджень, спрямованих на краще розуміння розвитку української 
мови та мелодичного інтонування [6].  

Усе це є свідченням важливої ролі неперервності навчальних процесів, 

започаткованих освітніми реформами Львівського братства, які активізувалися зі 
створенням і поширенням українських нотолінійних ірмологіонів XVI–XVIII cт. З 



 

       Наталія СИРОТИНСЬКА 

46     ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27 
 

цими збірниками пов’язані важливі віхи рефоматорської діяльності Львівського 
братства. Відтак докладне вивчення музично-поетичного змісту ірмологіонів 

XVI–XVIII ст. є одним із головних чинників у визначенні пріоритетних стильових 

орієнтирів і характерних особливостей української культури в історичному 
розвитку.  

Висновки і перспективи подальших розвідок. Комплексне вивчення 

реформаторської діяльності Львівського братства свідчить про важливу роль 
неперервності навчальних процесів, закладених освітніми реформами цієї 

інституції, що суттєво активізувалися завдяки створенню і поширенню 

українських нотолінійних ірмологіонів XVI–XVIII cт. Завдяки збірнику 

зумовлене подальше дослідження розвитку національної музичної писемності, 
а також генези української сакральної монодії, зокрема в контексті виявлення 

джерел і характеру запозичень із візантійсько-слов’янської та 

західноєвропейської традицій. Це є визначальним чинником у встановленні 
пріоритетних стильових акцентів і характерних особливостей української 

літургійної практики, а також свідченням активної інтеграції в європейський 

культурний простір. 
  

Список використаної літератури та джерел 
 

1. Анонім. Просфонима. Українська література XІV–XVI ст. Київ, 1988. 

С. 503–510. 

2. Апостол. Львів : Друк. Михайла Сльозки, 1639.  
3. Ісаєвич Я. Успенське братство. Історія Львова у 2 томах. Т. 1 : 

1256‒1772 рр. Львів, 2006.  

4. Пеж М. Львівські уривки – джерело творів Дюфаї, Жоскіна, Петра де 
Домарто і Петра з Ґрудзьондза у Галичині XV століття. Musica humana. Львів, 

2003. Ч. 1. C. 118–160. 

5. Сиротинська Н. “Просфонима” Львівського братства та її прочитання 

в контексті сакральної гимнографії. Просфонима: текст і контекст, ЛНУ ім. 
Франка. Львів : Свічадо, 2013. Вип. 4. С. 52–65. 

6. Сиротинська Н. Ірмологіон Михайла Левицького 1838 року. Theorie 

und Geschichte der Monodie. Internationale wissenschaft Tagung. Wien-Brno, 
2017. Band 9. S. 387–398. 

7. Франко І. Відгуки грецької і латинської літератур в українському 

письменстві. І. Франко. Зібрання творів у 50 т. Т. 30. Київ : Наук. думка, 1981. 

С. 240–252. 
8. Цалай-Якименко О. Київська нотація як релятивна система. 

Українське музикознавство. Київ, 1974. Вип. 9. С. 197–225. 

9. Цалай-Якименко О. Київська школа музики XVII ст. Київ–Львів–
Полтава, 2002. 491 с. 

10.  Ясіновський Ю. Дяко-учительський інститут у Перемишлі. 

Перемишль і Перемиська земля. Львів, 2003. Вип. 3. С. 249‒259. 
11.  Ясіновський Ю. Львівські нотні першодруки. Калофонія. Львів, 2002. 

Ч. 1. С. 34–35. 



 

Наталія СИРОТИНСЬКА 

ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27       47 
 

12.  Ясиновський Ю. Українські та білоруські нотолінійні Ірмолої. Львів, 
623 с. 

13.  Ясіновський Ю. Розпорядження вчителеві Львівської братської 

школи Теодорові Рузкевичу. Καλοφωνία. Львів, 2006. Ч. 3. С. 171–175.  
14.  Das Lemberger Irmologion. Die älteste liturgische Musikhandschrift mit 

Fünfiniennotation aus dem Ende des 16. Jahrhuderts. Reiche B: Editionen. Band, 24. 

Köln–Weimar–Wien : Bölau, 2008. 509 S. 
15.  Gorczyn J. Tabularum muzyki abo zaprawa muzykalna. Kraków, 1647.  

16.  Spangenberg Johann. Questiones musiqae in usum scholae Northusianae, 

oder wie man die Jugend leichtlich und recht im Singen unterweisen soll. 

Wittenberg, 1542.  
 

References 
 

1. Anonim (1988). Prosfonyma. Ukrainska literatura XIV–XVI st. Kyiv, 503–

510 [in Ukrainian]. 

2. Apostol (1639). Lviv: Druk. Mykhaila Slozky [In Church Slavonic]. 
3. Pezh, M. (2003). Lvivski uryvky – dzherelo tvoriv Diufai, Zhoskina, Petra 

de Domarto i Petra z Grudzondza u Halychyni XV stolittia [Lviv fragments – a 

source of works by Dufay, Josquin, Peter de Domarteau and Peter of Grudziondz in 

15th-century Galicia. Musica humana]. Lviv, 118–160 [in Ukrainian]. 
4. Syrotynska, N. (2013). “Prosfonyma” Lvivskoho bratstva ta yii 

prochytannia v konteksti sakralnoi hymnohrafii. Prosfonyma: tekst i kontekst, LNU 

im. Franka. Lviv : Svichado, 4, 52–65 [in Ukrainian]. 
5. Syrotynska, N. (2017). Irmolohion Mykhaila Levytskoho 1838 roku 

[Irmolohion of Mykhailo Levytsky from 1838]. Theorie und Geschichte der 

Monodie. Internationale wissenschaft Tagung. Wien-Brno, 9, 387–398 
[in Ukrainian]. 

6. Franko, I. (1981). Vidhuky hretskoï i latynskoï literatur v ukraïnskomu 

pysmenstvi [Responses to Greek and Latin literature in Ukrainian writing]. 

I. Franko. Zibrannia tvoriv u 50 tomakh. T. 30. Kyiv: Naukova dumka, 240–252 [in 
Ukrainian]. 

7. Tsalai-Yakymenko, O. (1974). Kyivska notatsiia yak reliatyvna systema 

[Kyiv notation as a relative system]. Ukrainske muzykoznavstvo. Kyiv, 9, 197–225 
[in Ukrainian]. 

8. Tsalai-Yakymenko, O. (2002). Kyivska shkola muzyky XVII st. [Kyiv 

School of Music of the 17th century]. Kyiv–Lviv–Poltava [in Ukrainian]. 
9. Yasinovskyi, Yu. (2003). Diako-uchytelskyi instytut u Peremyshli 

[Theological and Pedagogical Institute in Przemyśl]. Przemysl and Przemysl Land. 

Lviv, 3, 249‒259 [in Ukrainian]. 

10.  Yasinovskyi, Yu. (2003). Lvivski notni pershodruky [Lviv first printed 
sheet music]. Kalofoniia. Lviv, 1, 34–35 [in Ukrainian]. 

11.  Yasinovskyi, Yu. (1996). Ukrainski ta bilorus’ki notoliniyjni Irmoloi 

[Ukrainian and Belarusian notolinear Irmoloi]. Lviv [in Ukrainian]. 
12.  Yasinovskyi, Yu. (2006). Rozporiadzhennia vchytelevi Lvivskoï bratskoï 

shkoly Teodorovi Ruzkevychu [Instructions to the teacher of the Lviv Brotherhood 

School, Teodor Ruzkevych]. Καλοφωνία. Lviv, 3, 171–175. 



 

       Наталія СИРОТИНСЬКА 

48     ISSN 2078-6794. Вісник Львівського університету.  Серія мист-во. 2025. Вип. 27 
 

13.  Das Lemberger Irmologion. (2008). Die älteste liturgische 
Musikhandschrift mit Fünfiniennotation aus dem Ende des 16. Jahrhuderts. Reiche 

B: Editionen. Band, 24. Köln–Weimar–Wien: Bölau [in German]. 

14.  Gorczyn, J. А. (1674). Tabularum muzyki abo zaprawa muzykalna. 
Kraków [in Polish]. 

15.  Spangenberg, Johann. (1542). Questiones musiqae in usum scholae 

Northusianae, oder wie man die Jugend leichtlich und recht im Singen unterweisen 
soll. Wittenberg [in Latin]. 

 

REFORMIST ACTIVITY OF THE LVIV BROTHERHOOD  

AND UKRAINIAN IRMOLOGIONS OF THE 16TH-18TH CENTURIES  

IN A HISTORICAL CONTEXT 

 

Nataliia SYROTYNSKA 
 

Ivan Franko National University of Lviv, 
Department of Musicology and Choral Art, 

18 Valova Str., Lviv, Ukraine, 79008 

e-mail: nsyrotynska@gmail.com 

 
The article examines the active processes of national and religious revival during the 

second half of the 16th–18th centuries, a period characterized by intense socio-political and 

spiritual confrontation. A primary driver of these transformations was the activity of Orthodox 

brotherhoods, among which the Lviv Assumption Brotherhood held a preeminent position. The 

brotherhood’s cultural, educational, and reformist initiatives were directed not only toward 

defending the Orthodox faith and preserving national identity but also toward advancing 

schooling, book printing, literature, and musical-liturgical practices. 

Within this framework, 16th–18th-century Ukrainian Irmologions – collections of 
liturgical chants – serve as vital sources for studying spiritual music traditions. These manuscripts 

document the evolution from Byzantine monody to partes polyphony and mark the emergence of 

the linear notation known as “Kyiv square notatio”. Beyond recording liturgical canons, 

Irmologions became vehicles for the cultural reforms spearheaded by brotherhood centers. The 

continuity of these traditions, established through the Lviv Brotherhood’s educational reforms, 

remained influential in subsequent centuries, as exemplified by the 1838 Levytsky Irmologion. 

The research employs a comprehensive interdisciplinary approach, utilizing source-

based, historical, and culturological methods. This methodological framework allows for an in-

depth analysis of the Lviv Brotherhood’s reformist activities in direct connection with the 

evolution of Ukrainian Irmologions. By applying these methods, the study traces the primary 

trends in the development of national musical notation, identifies the origins and nature of 
borrowings from both Byzantine-Slavic and Western European traditions, and situates Ukrainian 

church monody and early polyphony within the broader European cultural context. 

Keywords: Lviv Assumption Brotherhood, Ukrainian notolinear irmologions, 

hymnography, Kyiv square notation, monody, polyphonic singing. 
 

 

 

 

Стаття надійшла до редколегії 29.09.2025 р.  

Прийнята до друку 24.11.2025 р. 


